
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 4

Artikel: Das Ende des Jonabuches : eine Anmerkung zu Jona 4, 11

Autor: Höffken, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 56 2000 Heft 4

Das Ende des Jonabuches

Eine Anmerkung zu Jona 4,11

Das Jonabüchlein endet mit einer offenen Frage, die das Thema des
Buches und des Schlussgesprächs von Jona mit Gott an den Leser/die Leserin
weiterreicht.1 In diesem Zusammenhang kommt es mit den Worten über die
Menschen Ninives in ihrer grossen Zahl zu einer Charakterisierung, über die
hier etwas genauer nachgedacht werden soll: «...Menschen, die nicht erkennen

zwischen ihrer Rechten und hin zu ihrer Linken». Die Formulierung
selber steht im Hebräischen im Singular, da der sog. Relativsatz von dem kollektiven

Nomen 'adam (Mensch/Menschheit) abhängig ist - man könnte also
auch übersetzen: «...Menschheit, die nicht erkennt zwischen ihrer Rechten
hin zu ihrer Linken». Da das aber kein Deutsch ist, wird man zweckmässiger
übersetzen: «...Menschen, die nicht zwischen rechts und links unterscheiden
können» oder mit EÜ: «Menschen, die nicht einmal rechts und links
unterscheiden können».2 Die Elberfelder Bibel3 macht es vielleicht noch etwas
prägnanter oder genauer: «Menschen..., die nicht unterscheiden können
zwischen ihrer Rechten und ihrer Linken». Es sei einleitend nur noch angemerkt,
dass diese formale Eigenart des Textes, einen offenen Schluss zu formulieren,
gängigen Gliederungsversuchen des Jonabuches nicht eben entgegenkommt.4

1 Weitere Fragen im Jonabuch notiert G.H. Cohn, Das Buch Jona im Lichte der
biblischen Erzählkunst (Acad. Proefschrift...Amsterdam), Assen 1969,101, Anm. 2. Die
Wichtigkeit dieser abschliessenden offenen Frage betont zu Recht jetzt wieder K. Grünwaldt,
Die Didaktik des Buches Jona, Loccumer Pelikan 2/99, 59-64, mit Anmerkungen wiederholt

in 3/99, 162-164.
2 Parallelen zur Formulierung *jdc byn...l... notiert H.W. Wolff, Dodekapropheton 3:

Obadja, Jona (BK XII/3), Neukirchen-Vluyn 1977,148f: Il Sam 19,36; Ez 22,26; 44,23. Die
Parallelen zeigen, dass es um grundlegende Unterscheidungen und somit Orientierungen
geht.

3 Revidierte Fassung Wuppertal, Zürich 1992.
4 Vgl. die Gliederung bei E. Zenger in: E. Zenger u.a., Einleitung in das Alte Testament

(Kohlhammer Studienbücher Theologie 1,1). Stuttgart u.a. 31998, 499, wo die



290 Peler Hoffken

Das Problem, das diese Charakteristik der Bewohner Ninives stellt, wird
zwar nicht unbedingt von allen Auslegern wahrgenommen6 - mancher muss
es auch nicht wahrnehmen6 -, aber es ist von bestimmten Autoren seit dem
Mittelalter hinreichend markiert worden: wenn man die angesprochene
Charakteristik der Bewohner Ninives als eine Variante zu der Aussage über
mangelnde (Er)Kenntnis von Gut und Böse versteht,7 also als einen Hinweis auf
eine fehlende, (unter anderem) ethische Unterscheidungsfähigkeit,8 so steht
diese Charakteristik Ninives in einem starken Gegensatz zu dem, was in Kap.
3 über die Umkehr oder Busse Ninives ausgeführt worden war. Denn dort
war deutlich zum Ausdruck gebracht worden, dass diese Umkehr auch eine
ethische Neuorientierung bedeutete, die der König von den Seinen erwartete
und die Gott dann feststellen konnte (v.a. 3,8b.l0a). Es ist allerdings gleich
hinzuzufügen, dass auch eine Verhaltensweise des Volkes von Ninive, wie sie
3,5 erzählerisch ausführt, von einer solchen Differenz betroffen ist. Denn der
Zusammenhang von Glauben an Gott aufgrund der Unheilsbotschaft des

Jona und Umkehrriten drückt zweifellos eine Zielstrebigkeit aus, die den in
4,11 gemachten Aussagen widerstreitet, auch wenn der Gegensatz zu dem,
was 3,8b.l0b formuliert, deutlicher zum Austrag kommt. Wenn man diese
Differenz der Wahrnehmung Ninives zwischen Kap. 3 und 4 als Ausleger
wahrnimmt,9 spürt man die Notwendigkeit, darauf zu reagieren. So tut das
auch U. Simon10 auf dem Hintergrund des mittelalterlichen jüdischen Erbes:

«Unterwerfung des Jona» in 2,1-11 in eine Parallele zur «Ergebung des Jona» (4,6-11)
kommt. Entsprechend im Schema von U. Simon (ebd. 500 abgedruckt), wo gleichfalls
«geschlossen» formuliert wird: «Gottes Antwort...versöhnt ihn [seil. Jona] wieder». Offene
Schlüsse wie in Jon 4,11 sind offenbar für solche Gliederungen sperrig.

5 Dazu gehören EW. Golka, Jona (CBK), Stuttgart 1991, z.St.: und zuletzt K. Grün-
waldt, Didaktik. - Vgl. auch H.J. Opgen-Rhein, Jonapsalm und Jonabuch. Sprachgestalt,
Entstehungsgeschichte und Kontextbedeutung von Jona 2 (SBB 38), Stuttgart 1997, 94

Anm. 4; etwas anders wohl 95.
6 So A. Deissler, Zwölf Propheten II (NEB 8), Würzburg 1984, 164, wenn er zu 4,11

sagt: «Menschen, die unreif im Urteilen und Unterscheiden sind».
7 Das tun, mit leisen Varianten im Tone, alle neueren Ausleger; besonders drastisch:

H. Gese, Jona ben Amittai und das Jonabuch. In: Ders., Alttestamentliche Studien,
Tübingen 1991, (122-138), hier 133: «barbarische ethische Unwissenheit». Gemeinhin
denkt man an fehlendes ethisches Unterscheidungs- oder Urteilsvermögen. Die Anm. 6
zitierte Position Deisslers steht etwas am Rande.

8 Bei Texten, die von einer «Erkenntnis von Gut und Böse» reden, besteht unter
Umständen eine gewisse Nähe zu sexueller Thematik, freilich ohne damit deckungsgleich
zu sein. Das gilt auch für lQSa I 8-11 (letzte Übersetzung J. Maier, Die Qumran-Essener:
Die Texte vom Toten Meer, Bd. 1. [UTB 1862], München, Basel 1996. 241). Zur
Vorgeschichte in Gen 3 vgl. D.U. Rottzoll, «...ihr werdet sein wie Gott, indem ihr <Gut und
Böse> kennt», ZAW 102 (1990) 385-391. Für den jetzigen Text selber (J) trägt das aber
wenig aus: vgl. Gen 3,22a.

9 Bei H.W. Wolff, Obadja, Jona 137f. kommt dies so zum Tragen: Er spricht bei Jon
4,11 von «theologischen Spannungen» zum Kontext, die sich u.a. so ausdrücken: «Schöp-



Das Ende des Jonabuches 291

Er begrenzt die Aussage (in Analogie zu Dt 1,39 usw.) in Jon 4,11 auf die Kinder

Ninives, die die Gottesrede neben dem Vieh aus emotionalen Gründen
aus der Riesenzahl der Bewohner Ninives heraushebe." Dieses Verfahren ist

allerdings nicht angängig, denn der fragliche Relativsatz ist von dem Leitwort
'adam (Mensch/Menschheit) abhängig. Hätte der Autor der Erzählung die
Teilgrösse «Kinder» im Auge gehabt, hätte er das mühelos zum Ausdruck
bringen können, wie der Hinweis auf Dt 1,39 zeigen kann: «Und eure Kinder
/ Söhne, die heute gut und böse nicht kennen...» (also entweder bnym oder y Id
/yldym). Man wird aus der Parallele nur schliessen können, dass Jon 4,11 die
Niniviten insgesamt so charakterisiert, wie man anderswo Kleinkinder12
charakterisiert - bar grundlegender Orientierung sachlicher und damit in eins
ethischer Unterscheidung.13 - Das Argument mit dem Bezugswort des
Relativsatzes 'adam) findet sich schon bei H.W. Wolff14. Seine eigene Auffassung
lautet: Der Autor des Jonabuches «erklärt es vielmehr als weitere Ursache
des Erbarmens Jahwes, dass unter den Niniviten das Unterscheidungs- und
Urteilsvermögen noch nicht in dem Masse ausgebildet ist, wie Jona es erwarten

möchte» (143).15 Das bleibt deswegen schwierig, weil der V. 11 gar nicht
von den Erwartungen Jonas spricht, sondern Gottes Sicht der Niniviten
explizieren will. Man wird daher diese Erklärung mit Vorbehalten lesen.

Eine weitere mögliche Antwort wäre: Der Erzähler hat das Problem gar
nicht gesehen.16 Man kann damit rechnen, freilich aber auch kritisch fragen,

fungsgedanke anstelle der in Kap. 3 kräftig unterstrichenen, nun aber überhaupt nicht
erwähnten Umkehr aufgrund des verkündigten Gotteswortes». Das bleibt meines Erachtens

zu unscharf.
10 U. Simon, Jona, Ein jüdischer Kommentar (SBS 157), Stuttgart 1994, 140f. in der

Spur von Raschi, Abraham ibn Esra, David Qimhi u.a.
11 Der Sache nach wird diese Position übernommen von U. Struppe, Die Bücher Ob-

adja Jona (NSK-AT 24/1), Stuttgart 1996, 140f. Aber: der Hinweis auf die kindliche
Unschuld ist ein späterer Topos.

!2 Oder auch: wie senile Männer, bei denen Manches ähnlich ist wie beim kleinen
Kind, vgl. Barsillai in II Sam 19.36.

13 Dass Jon 4,11 durch die Verwendung einer lokal oder seitig geprägten Terminologie
von den sonst verwendeten Basisdifferenzen (Gut - Böse; Heilig - Profan; Rein - Unrein)
abweicht, ist zu notieren. Möglicherweise ist damit eine noch viel grundlegendere
Orientierungsunmöglichkeit angesprochen als bei der gängigeren Differenzierung «gut - böse /
schlecht».

14 H.W. Wolff, Obadja, Jona, 149; vgl. schon die Ablehnung bei J. Magonet, Form and
Meaning. Studies in Literary Technique in the Book of Jonah (BET 2), Bern, Frankfurt/
M. 1976, 97 m. Anm. 71 (147).

15 Dieses Urteil wird übernommen von K. Heinen, Die Bücher Maleachi, Joel und
Jona (Geistl. Schriftlesung 13), Düsseldorf 1991,139 m. Anm. 39.

16 So wohl schon am Beginn der uns nachvollziehbaren Predigtgeschichte in De Jona
52-53, vgl. F. Siegert, Drei hellenistisch-jüdische Predigten I: Übersetzung aus dem
Armenischen und sprachliche Erläuterungen (WUNT 20), Tübingen 1980, v.a. 48: die Predigt

überdeckt Jon 4,11 mit den Kategorien von 3,10.



292 Peter Höffken

ob diese Antwort angesichts der verschiedenen Verweisungszusammenhänge
im Buchganzen wirklich überzeugend sein kann. So verweist R. Lux17 auf die
zunehmende Deutlichkeit der Charakteristik der «grossen Stadt» Ninive von
1,2 u. 3,2 über 3,3 zu 4,11. Gleicherweise ist zu sehen, dass 4,11 durchaus mit
Bedacht anders als 3,8-10 die Akzente setzt und insofern rückwendend Deutung

des Vorangehenden ist.18

Eine weitere Lösung wäre eine literarkritische. Auf der Basis der
Beobachtung von G. Vanoni,19 V. 10b.11 stelle den sprachlich kompliziertesten
Passus des Buches dar, kann man Überlegungen anstellen, ob V. 11 nicht
überladen sei und diese Beobachtung dann mit weiteren Indizien zusammenführen,

die für eine literarkritische Scheidung von Schichtungen im Jonabuch
auswertbar sind. So wird man z.B. bei P. Weimar20 fündig. Er hält den V. 11

für doppelt bearbeitet: einmal durch den 2. Relativsatz (also unseren
Problemtext), zum anderen durch die beiden Schlussworte («und viel Vieh»). Die
Argumentation scheint mir zwar nicht besonders gelungen,21 aber einem
Erzählfaden wäre Rechnung getragen, der ohne den aufgewiesenen Widerspruch

zwischen 4,11 und 3,8-10 auskäme.22 Dieser Widerspruch wird dann
aber auf jeden Fall hergestellt durch die mutmassliche redaktionelle
Ausarbeitung. Damit verschöbe sich das Problem nur. Die etwas ältere literarkritische

Herausschälung einer didaktisch orientierten Grunderzählung durch L.
Schmidt23 sah denn auch keine Probleme hinsichtlich eines Konflikts der
Darstellung in 3,3b-10 und in 4,1 Of.,24 die Schmidt beide zur zugrundeliegenden
Lehrerzählung rechnet. Möglicherweise ist hier mit einem Mangel an ein-

17 R. Lux, Jona. Prophet zwischen <Verweigerung> und <Gehorsam>. Eine erzählanalytische

Studie (FRLANT 162), Göttingen 1994,156, Anm. 267; so schon J. Magonet, Form,
32f. mit der Eruierung eines Konzepts der «growing phrases» in Jona.

18 Dazu vgl. H. Witzenrath, Das Buch Jona. Eine literaturwissenschaftliche Untersuchung

(ATSAT 6), St. Ottilien 1978, 71, freilich ohne Bezug auf diese Fragestellung.
19 G. Vanoni, Das Buch Jona. Literar- und Formkritische Untersuchung (ATSAT 7),

St.Ottilien 1978, 95; vgl. U. Strubbe, Obadja, Jona, 141.
20 P. Weimar, Jona 4,5. Beobachtungen zur Entstehung der Jonaerzählung, BN 18

(1982) 86-109, hier bes. 107, Anm. 75.
21 So sei der 2. Relativsatz deswegen eine Zufügung, weil das Wortpaar «Mensch und

(viel) Vieh» auseinandergerissen würde. Aber dann gehört das «und viel Vieh» doch auf
eine weitere Redaktionsstufe. Das ist nicht sehr konzinn argumentiert.

22 Im hier fraglichen Duktus rechnet Weimar mit einem primären Erzählfaden, der
...3,3a.4b.5.10b und 4,11* (bis einschliesslich 'adöm/Mensch[en]) umfasst, vgl. a.a.O. 108.
Damit würde freilich das Problem vom Grundtext nur auf eine 2. (oder 3.) Stufe der
Textbildung verschoben, in der dann doch v.a. 3,10a und 4,11 gegensätzlich blieben.

23 L. Schmidt, «De Deo». Studien zur Literarkritik und Theologie des Buches Jona,
des Gesprächs zwischen Abraham und Jahwe in Gen 18,22ff. und von Hi 1 (BZAW 143),
Berlin 1976, v.a. 30ff.

24 Einzig die Gottesbezeichnung Jahwe in 4,10 sei ins ursprüngliche Elohim zu ändern,
vgl. Schmidt, De Deo, 32 u.ö.



Das Ende des Jonabuches 293

dringlicherer literarkritischer Reflexion zu rechnen.25 Man kann das mutmas-
sen, wenn man die Analyse von T. Krüger26 heranzieht: Dieser sieht den Konflikt

zwischen Ninive-Umkehr in Kap.3 und 4,11 und löst ihn so, dass er 4,10f.
seiner Grundschicht, 3,6-10 einer 1. Bearbeitungsschicht zuweist.27 Mir leuchten

die Versuche von P. Weimar und T. Krüger (zu diesem Problemkreis)
durchaus ein.28 Nur bleibt dann beide Male offen, welche Bedeutung die kon-
fliktäre Sicht im Endtext hat.

So bleibt als Auskunft nur: Der Erzähler (oder: der Autor des Endtextes)
möchte mithilfe der Schlussworte eine andere Deutung von Gottes Einstellung

zu seiner Schöpfung angeben, als das durch Kap. 3 nahegelegt würde.
Dort ist es die von Gott angenommene ethisch-moralische Umkehr; hier ist
es das konstatierte Fehlen einer solchen Möglichkeit: Wer rechts und links
nicht auseinanderhalten kann, ist eigentlich keiner Umkehr fähig... Jon 4,11

überbietet also die in 3,8-10 aufgrund anderweitig angespielter Prophetentexte
bezogene Position. Der Gott, der hier über Ninives Bewohner und Viehbestand

urteilt, urteilt grundsätzlicher, als das in 3,10 erzählt worden war. Gott
wahrt nicht die Umkehrenden, er wahrt die Verwirrten, die des ethisch-moralischen

Urteilens und Handelns Unfähigen.29 Damit aber überbietet dieser
Gott auch die bislang aus der Entwicklung der Gedanken in Kap. 3 und 4

erhebbare Position,30 dass Gott als der Gerechte es sei, der dem der
Gerechtigkeitsforderung entsprechenden Menschen (Ninive) gnädig ist. Das ist die aus
3,10 in Verein mit der Fortsetzung in Jonas Munde, also mit der sog.
«Gnadenformel» (4,2),31 gewinnbare Position. Hier aber in 4,11 wird diese Position
verlassen oder überboten: das Mitleid/Erbarmen Gottes richtet sich bewahrend

auf die, die kein erkennbares ethisches Profil haben, also die Forderung
nach Gerechtigkeit des gerechten Gottes gar nicht erfüllen können. Den
Grund für diese Bewahrung sieht der Verfasser der Erzählung in schöpfungstheologisch

ausgelegten Gedanken, wie die zuvor berichtete Zeichenhandlung

an Jona mittels der wachsenden und eingehenden Staude samt deren
Auslegung in 4,10 deutlich zeigen kann. Im Gegensatz zu Jona, der diese

25 Jon 4,10f. wird eigentlich nicht analysiert, vgl. Schmidt, a.a.O. v.a. 31.
26 T. Krüger, Literarisches Wachstum und theologische Diskussion im Jona-Buch, BN

59 (1991) 57-88, v.a. 67.
27 Bequem zugänglich in seiner Übersetzung 85ff. und dem abschliessend mitgeteilten

Schema 88.
28 Man kann freilich fragen, ob nicht auch 3,5 als die Reaktion der Niniviten auf die

Botschaft des Jona 4,11 widerstreitet (zumindest dann, wenn man 4,11 nicht allein ethisch
versteht).

29 Insofern kann man mit K. Grünwaldt, Didaktik, die Fluchtlinien dieses Textes
vorrangig über 4,2 zum Schöpferbekenntnis 1,9 bestimmen.

30 Diese Position wird meisterlich beschrieben von U. Simon, Jona.
31 Dazu vgl. H. Spieckermann, «Barmherzig und gnädig ist der Herr...», ZAW 102

(1990) 1-18, zu Jona: 15f.



294 Peter Höffken

Staude nur als Schutz in Anspruch nimmt bzw. ihr Verdorren beklagt, hat
Gott darin - und noch mehr an Ninive - «Arbeit und Mühe» samt Energie des
«Grossziehens» investiert. Der Gedanke, dass hier Gott verstanden wird als

der, der allen seinen Werken gütig oder gnädig begegnen will (vgl. Ps 145,9 in
Auslegung oder Anwendung der oben bei Anm. 31 angesprochenen
«Gnadenformel»), legt sich nahe.

In der Hintergrundproblematik des Jonabuches kann eine solche
Verschiebung der Pointe ihren Sinn machen, weil zwischen dem Ninive der
Erzählung in illo tempore des Jona, Sohn des Amittai, und der Gegenwart des
Erzählers sozusagen Welten liegen.32 Das Ninive der Erzählung existiert (bei
einer derzeit generell vorgenommenen Spätdatierung der Jona-Erzählung)
nicht mehr, sondern ist ein Trümmerhaufen. Aber auch die Verheerungen,
die «Ninive» als Exponent assyrischer Macht gegenüber Israel (und nicht
ganz so gravierend Juda) zu verantworten hatte, liegen zwischen der erzählten

Zeit und der Zeit des Erzählers und der seiner ersten Leser. Auf diesem

Hintergrund gewinnt die «Umkehr» Ninives in Jona 3 auch etwas Märchenhaftes,

Einmaliges, den Charakter eines Nie-Wieder, was manche Züge der
Erzählung angelegentlich unterstreichen. Jon 4,11 scheint demgegenüber die
Aufgabe zu haben, das wirkliche Ninive der Geschichte mit ihren hässlichen

Zügen und Abgründen ernstzunehmen. Der Gott, der in 4,11 spricht, will
ganz offenbar - illo tempore - dieses Ninive bewahren!33

Man könnte das für eine mit dem sonstigen AT nicht vermittelte oder
vermittelbare Lösung halten34 - und damit auch einen möglichen Einwand gegen
sie formuliert sehen. Aber die in den Varianten der Sintfluterzählung
angebotenen Lösungen für ein nun nicht angedrohtes, sondern vollzogenes
Gerichtshandeln Gottes lassen ganz ähnliche Aussagen zu. Nach der J

zugeschriebenen Position in Gen 8,20-22 wird nach dem Opfer des geretteten
Noach von Gott eine Selbstreflexion formuliert, die das Nie-Wieder einer die
Menschheit in ihrem Bestände gefährdenden Aktion Gottes33 mit dem
Gedanken begründet sein lässt: «Das Trachten des Menschen ist böse von
Jugend an» (V.21). Der Gedanke, der erzählerisch vor Beginn der Flut das

32 Auf diese Problemdimension weist der Beitrag von H. Gese, Jona ben Amittai, hin.
33 Auch wenn Ninive Exponent der nichtjüdischen «heidnischen» Welt ist, sollte man

das geschichtliche Ninive nicht vorschnell aus den Augen verlieren. Zum Problemhorizont
vgl. H. Gese, Jona ben Amittai.

34 So verweist J. Blenkinsopp, Geschichte der Prophétie in Israel. Von den Anfängen
bis zum hellenistischen Zeitalter, Stuttgart, Berlin, Köln 1998, (242-247), hier 245, auf Jes

27,11 als Gegenbeispiel zu Jon 4,11. Die Beispiele wären vermehrbar.
35 Genauer gesagt sind es zwei verschiedene Handlungsweisen: einmal das «Verfluchen

der Erde um des Menschen willen»; sodann das «Vernichten von allem Leben». Zu
den Verweisungszusammenhängen in Gen 1-11 vgl. zuletzt C. Levin, Der Jahwist
(FRLANT 157), Göttingen 1993, 107f.; Ders., Altes Testament und Rechtfertigung, ZThK
96(1999) 161-176.



Das Ende des Jonabuches 295

Strafhandeln Gottes begründete (6,5), dient hier dazu, eine Wandlung Gottes
zu begründen, der nunmehr wahrend Rücksicht nimmt auf die problematische,

konstante Eigentümlichkeit des Menschseins, die zuvor Gerichtsgrund
war. Gott wird anders, nicht der Mensch! Man könnte es vielleicht auch mit-
hilfe eines anderen Sprach- und Denkfeldes so sagen: Gottes Zorn ist kurzfristig,

seine Gnade oder Güte langdauernd.30 Auch hier in Gen 8 wird (und darin

Jon 4 vergleichbar) mit Gedanken argumentiert, die mit dem Schöpferglauben

gegeben sind - der Hinweis auf die für ein Leben konstitutiven
Wechselvorgänge im natürlichen Daseinsbereich und Arbeitsbereich des

Menschen (V. 22) zeigt es deutlich.37 In literarisch verstanden individueller
Ausrichtung auf Kain lässt sich ein entsprechendes Motiv festmachen: Es ist
der Brudermörder, der, zu einem unsteten Leben verdammt, dennoch unter
das göttliche Schutzzeichen gestellt wird. Auch hier ist es der «Böse», der
leben darf und dessen Leben Gott geschützt sehen will (Gen 4,13-15).38

Bleiben diese Beispiele auf dem Gebiet des Vor- und Ausserisraelitischen
(und damit des mit Ninive Vergleichbaren), so finden sich ähnliche
Denkbewegungen auch, wenn es um Israel geht. Ich illustriere kurz an einigen Passagen

aus dem dtrjes Part des Buches Jesaja. Während es eine Tendenz der
Darstellung der Unheilsgeschichte Israels ist, die zur Katastrophe des Exils (von
722 und) 587/6 führt, Umkehr zu Jahwe und damit eine Änderung des bisherigen

Verhaltens zur Bedingung der Möglichkeit göttlicher Zuwendung zu
dem bedrohten Volke zu machen,39 - das ist es, was man mit bestimmten (späten)

Partien des dtr Geschichtswerkes verbinden kann,40 - verfährt hier die
mit Jes 40-55 verknüpfte heilsprophetische Konzeption des Neuen durchaus
anders. Dabei kommt es in diesem Zusammenhang weniger darauf an, was
man als die in Jes 40-55 ursprünglich zugrundeliegende Auffassung des
Verhältnisses von Gottes Heilswillen und Verhalten oder Situation der Israeliten
oder Judäer bestimmen könnte, sondern darauf, dass es in bestimmten Straten

erkennbar radikale Positionen gibt, die mit der in Jon 4 erkennbaren
Position durchaus vergleichbar sind. Unvergleichbar ist allerdings, dass es in Jes

36 Vgl. nur Ps 30,6; Jes 54,7f.
37 P in Gen 9,1-17 denkt das Problem von anderen Voraussetzungen her neu. Auch

hier ist aber die Verbindung von universalem Schonungswillen Gottes (gegenüber
Menschen und Tieren) und rechtlich regulierter Unnatur (vgl. 9,1-6 auf dem Hintergrund von
Kap. 1), die das Katastrophische an Mensch (und Tier) eindämmen will, konstitutiv.

38 Zum Problem von nichtexegetischer Seite s.a. E. Jüngel, Das Evangelium von der
Rechtfertigung des Gottlosen als Zentrum christlichen Glaubens. Eine theologische Studie

in ökumenischer Absicht, Tübingen 1998, 7-10. - Weitere Stellen dieses Typs s. bei
W.H. Schmidt (u.a.), Die Zehn Gebote im Rahmen alttestamentlicher Ethik (EdF 281),
Darmstadt 1993,150 Anm. 15.

39 Also die in Jon 3 ad urbem Ninive beschriebene Position!
40 Klassisch H.W. Wolff, Das Kerygma des deuteronomistischen Geschichtswerks,

(*1961), in: Ders., Gesammelte Studien zum Alten Testament (ThB 22), München 1964,
308-324.



296 Peter Höffken

40ff. nicht mehr allein um ein Bewahren geht, sondern um die Artikulation
eines voll ausformulierten göttlichen Heilswillens, der im Übrigen auch über
Israels Grenzen hinausreicht (was nun wieder mit dem Akteur Ninive in Jona
verbinden kann).

In der Ouvertüre des Buches (40,lf.) finden wir die Trostbotschaft für
Jerusalem formuliert. Die Begründungen für diesen Trost sprechen vom Ende
der Schuld und Strafe für Volk und Stadt, doch wohl im Sinne einer vollen
(«doppelten») Bestrafung. Damit ist Schuld hinreichend geahndet. Es kann
neu angefangen werden. Über dieses «Neue» wird hier noch nicht reflektiert,
was die anthropologischen Sachverhalte betrifft. Es interessiert noch nicht. In
späteren Passagen41 finden wir dann aber sehr wohl Aussagen darüber. Diese
mögen nicht dem ursprünglichen Duktus des Buches angehören. Hier wird
dann gesagt, dass das Neue, d.h. der Neuanfang Gottes mit seinem Volke
Israel/Jakob nach dem Gerichtshandeln, keineswegs eine Änderung des Volkes
impliziert. Im Gegenteil: Eine Beschreibung wie 42,18-25 als Voraussetzung
des Heilsorakels 43,1-7 - das «Nun aber» 43,1 markiert den Zusammenhang
wie den Abstand beider Texte - bringt klar zum Ausdruck, dass hier nicht mit
einer Veränderung Israels gerechnet wird. Es geht nicht allein um eine
zurückliegende Epoche von Schuld und Strafe, sondern trotz allem bleibt dieses
Israel, wie es war: Es sieht und hört nicht; es wandelt nicht auf Jahwes Wegen
bzw. in seiner Tora; es nimmt sich die Katastrophe des Gerichts nicht zu Herzen

(v.a. 42,20.23.24-25). Man kann in der verwandten Struktur in 43,22-28 +
44,1-5 durchaus entsprechende Gedanken finden - hier freilich stärker auf
den Gedanken der göttlichen Schuldvergebung bezogen (43,25). Fazit: Hier
wird von Gottes kommendem Heile angesichts eines defizitären Israel
gesprochen, das sich nicht geändert hat. Insofern sind diese Texte und Jon 4,11

unterwegs zu so etwas wie der «Rechtfertigung des Gottlosen» - unterwegs,
keineswegs dort angekommen.42

Man sollte im Zusammenhang von Jon 4 freilich mit dem Begriff des

«Heilswillens» Gottes wohl nur sehr zurückhaltend operieren.43 Was man sa-

41 Zu diesen und weiteren Stellen vgl. jetzt A. Labahn, Wort Gottes und Schuld Israels.

Untersuchungen zu Motiven deuteronomistischer Theologie im Deuterojesajabuch
mit einem Ausblick auf das Verhältnis von Jes 40-55 zum Deuteronomismus (BWANT
143), Stuttgart u.a. 1999, bes. 190ff., bes. 21 Off. Sie rechnet die Texte (in Überarbeitung
von Vorlagen) zu einer «schuldorientierten Bearbeitungsschicht» unter dtr Einfluss.

42 Zum Thema in der Prophétie vgl. W.H. Schmidt, «Rechtfertigung des Gottlosen» in
der Botschaft der Propheten. In: Ders., Vielfalt und Einheit alttestamentlichen Glaubens.
1: Hermeneutik und Methodik, Pentateuch und Prophétie. Hg. v. A. Graupner, H. Delkurt
u. A.B. Ernst, Neukirchen-Vluyn 1995, 214-225.

43 Die Arbeit von W. Schnell, Jona - Prophet der Ökumene (Relpäd. Perspektiven
20), Essen 1993, will dies zum Schlüsselbegriff des Buches Jona erheben (19 u.ö.). Man
wird aber sicher gut tun, ein bewahrendes Gotteshandeln (des Schöpfers) von einem
heilschaffenden Handeln zu unterscheiden.



Das Ende des Jonabuches 297

gen kann, ist - um nun noch ins Neue Testament zu blicken - mit den Worten
des Bergpredigers gesagt, dass Gott seine Güte in Gestalt von Sonne und
Regen allen Menschen gibt - und gönnt (Mt 5,45), den Undankbaren und Bösen

(Lk 6,35), den Bösen und den Guten; den Gerechten und den Ungerechten
(Mt). Das ist viel, aber nach der Bergpredigt eben nicht unbedingt «Heilswille».

Immerhin verweist das auf Linien, die von Jona bis ins NT führen.44

Die in Jon 4,11 formulierte Position hat mithin durchaus Anhalt im Alten
und im Neuen Testament. Gott geht mit seinen Geschöpfen schonend um,
auch wenn es ihnen an der «richtigen» Einstellung ethischer oder moralischer
Art gebricht. Der Schluss der Jonaerzählung überbietet die in 3,5-10 markierten

Positionen einer Umkehrtheologie und relativiert diese damit auch: Als
eine Möglichkeit, wie Gott mit seinen Geschöpfen umgehen kann.

Peter Höffken, Lüneburg / Bonn

44 Interessanterweise führen die Kommentare von U. Luz und F. Bovon nur auf die
Spur hellenistischer Philosophie als Bezugsgrössen; vgl. U. Luz, Das Evangelium nach
Matthäus, Teilbd.l (EKK 1/1), Zürich. Neukirchen-Vluyn '1992, 307f. (v.a. 308, Anm. 24
und 26); F. Bovon, Das Evangelium nach Lukas. Teilbd. 1 (EKK III/l), Zürich,
Neukirchen-Vluyn 1989, 312.


	Das Ende des Jonabuches : eine Anmerkung zu Jona 4, 11

