
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Manfred Oeming, Biblische Hermeneutik. Eine Einführung, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,

Darmstadt 1998. 212 S.

Manfred Oeming, Ordinarius für Alttestamentliche Theologie an der Universität
Heidelberg, hat bereits Veröffentlichungen u.a. zur Biblischen Theologie (Gesamtbiblische
Theologien der Gegenwart, 21987) und zum Kanon (Biblischer Kanon - warum und wozu?,
1992) vorgelegt. Er widmet sich in dieser Studie einem dritten grossen Themenkreis, dem
einer «Biblischen Hermeneutik».

Nach einer Einführung, in der Oeming Gegenstand und Methode des vorliegenden
Buches erörtert, legt der erste Hauptteil die philosophischen Grundlagen einer Biblischen
Hermeneutik. Dabei entwickelt er seine, an den Kommunikationsprozess sich anschliessende

Theorie des «hermeneutischen Vierecks», wonach der Prozess des Verstehens im
Sinne einer «hermeneutischen Spirale» die vier Eckpunkte: Sachen - Rezipienten - Texte

- Autoren durchläuft. Dieses «hermeneutische Viereck» dient Oeming nachfolgend als

Modell, um die verschiedenen Bibelzugänge entsprechend dem Eckpunkt, der jeweils im
Vordergrund der Zugangsweise steht, einzuordnen. Es schliesst sich ein Streifzug durch die
Geschichte der philosophischen Hermeneutik an, der in die Benennung von drei gegenwärtigen

Tendenzen ausmündet: Pluralisierung der Methoden, Pluralisierung der Sinne und
EntObjektivierung.

Im zweiten, mit Abstand längsten Kapitel wird die «Pluralität der gegenwärtigen
Auslegungsmethoden» dargelegt. Unter den an den Autoren orientierten Methoden wird u.a. die
historisch-kritische Methode referiert. Zu den an den Texten orientierten Zugangsweisen
führt Oeming u.a. die linguistisch-strukturalistischen Methoden, den New Literary Criticism

und die kanonische Schriftauslegung aus. Unter die leserorientierten Methoden ordnet

er die wirkungsgeschichlliche, die tiefenpsychologische, die symbolorientierte, die
befreiungstheologische und die feministische Exegese sowie das Bibliodrama ein. Zu den an
der Sache orientierten Methoden schliesslich gehören für ihn die dogmatische und die
fundamentalistische Bibelauslegung sowie die existentiale Interpretation. Zu jeder der
aufgeführten Methoden verfährt er in Darstellung und Bewertung in folgendem Vier-Schritt: 1.

Philosophische Prämissen; 2. Theoretische Entfaltung der Konzeption; 3. Signifikantes
Beispiel; 4. Würdigung der Stärken und Schwächen des Zugangs.

In einem Schlusskapitel resümiert der Verfasser unter dem Stichwort «Sinnflut oder
Sinnfülle?» das Gesagte und zieht einige Folgerungen daraus. Die Pluralität der Zugänge
will er dabei positiv als Vielfalt der sich ergänzenden Sichtweisen begreifen. Um zugleich
einem unkontrollierten Wildwuchs zu begegnen, formuliert er sechs «Einschränkungen»
im Sinne von Regulativen.

Das Buch beschliesst mit einer Bibliographie sowie einem vierfachen Register (Autoren,
biblische Personen, Sachen, Bibelstellen).

Gewinnbringend an diesem Buch ist der Umstand, dass der Verfasser, ein Vertreter der
alttestamentlichen Zunft, über seinen eigenen Horizont hinausblickt und kenntnisreich
eine «Synopse» wesentlicher Bibelzugänge darbietet. Für die deutschprachige Bibelwissenschaft

erstaunlich genug favorisiert er dabei nicht einfach das «Standard»-Methodenset der
historisch-kritischen Zugangsweise, sondern versucht ernsthaft, die verschiedenen, ja sogar
die «dogmatischen» Bibelzugänge in ihrem Verdienst und in ihren Grenzen wahrzunehmen.

In dem Sinn ist diese «Einführung» nicht nur als Basislektüre für exegetische
Proseminare, sondern auch als Grundlage für ein Gespräch der verschiedenen Methodenvertreter

zu begrüssen. Die anhand seines «hermeneutischen Vierecks» entfalteten Zugangsweisen

werden dadurch in ihrem wesentlichen Anliegen erkennbar, auch wenn m.E. die da-



282 Rezensionen

durch erzielte Systematik manchmal an ihre Grenzen kommt. So lassen sich die einzelnen
Zugangsweisen nicht immer eindeutig unter einer Hauptperspektive verrechnen. Nehmen
wir als Beispiel die «kanonische Schriftauslegung», die unter die Text-bezogenen Methoden

gerechnet wird. Sie Hesse sich unter Gewichtung des Kanonisierungsprozesses auch unter

die Rezipienten-bezogenen Methoden oder unter Gewichtung der damit einhergehenden

theologischen Autorisierung unter die Sache-bezogenen Methoden rechnen. Auch bei
der Darstellung und v.a. der Bewertung einzelner Methoden wird man in gutem Treuen da
und dort anderer Meinung sein können als der Verfasser. Mit diesen Einschränkungen soll
jedoch der Verdienst dieser Studie keineswegs geschmälert werden, denn ein gutes Buch
ist eines mit Inhalten, worüber sich zu diskutieren lohnt - und das ist hier der Fall.

Beat Weber, Linden

Thomas Wild-Wey, Inspiration. Biblische Skizzen zum Heiligen Geist. Eine Einführung für
Theologie und Gemeinde, Biblia et Symbiotica 17, Verlag für Kultur und Wissenschaft /

Culture and Science Publ. Dr. Thomas Schirrmacher Witterschlick/Bonn 1998.99 S., DM
25, ISSN 0944-1042 / ISBN 3-932829-02-6.

Im Themenbereich «Heiliger Geist» sind in den letzten Jahren zwar zahlreiche
Veröffentlichungen erschienen, doch sind diese entweder hochkarätige, wissenschaftlich-theologische

Abhandlungen oder aber Publikationen, die sich mit den praktischen Geistphänomenen

von charismatischen Aufbrüchen und Ähnlichem auseinandersetzen. Der Autor
dieser Studie möchte eine Arbeit vorlegen, die «dazwischen» liegt, nämlich biblisch-theologische

Einsichten für Theologie und Gemeinde vermitteln.
Thomas Wild-Wey ist mit seinen Tätigkeiten dazu prädestiniert, diese Vermittlungstätigkeit

zwischen Theologie und Kirche zu leisten, ist er doch zum einen Pfarrer in einer
Evang.-ref. Kirchgemeinde im Kanton Bern und unterrichtet nebenbei das Fach «Pneuma-
tologie» am bernischen Zweig des «Instituts für Gemeindebau und Weltmission» (IGW).
Das Büchlein ist denn auch ursprünglich aus Vorlesungen hervorgegangen, doch hat der
Autor diese für die Publikation bearbeitet und über manche Teilthemen in seiner Kirchgemeinde

auch gepredigt.
Die Studie umfasst nach einer ausführlichen Einleitung acht Hauptkapitel, die

längsschnittartig in die Thematik einführen. Wild beginnt mit zwei Kapiteln, die das Geistwirken
im Alten Testament erarbeiten (Der Heilige Geist im Schöpfungswerk Gottes, in der
Geschichte Israels) und fügt ein Kapitel über die Geistvorstellungen in den verschiedenen
Richtungen des frühen Judentums an. Die nächsten vier Kapitel widmen sich dem neute-
stamentlichen Befund: Der Heilige Geist in Jesus Christus, in der Gemeinde Christi, im
christlichen Leben und: ausgewählte Zeugen des Neuen Testaments (Lukas - Johannes -
Paulus). Das Schlusskapitel schneidet die trinitarische Frage an und bedenkt die Stellung
des Geistes im Rahmen der Eschatologie. Ein Anhang mit einem Bibelstellen-Register,
einer Erklärung von Fachbegriffen und Literaturhinweisen beschliesst diese Schrift. Nach
jedem der Hauptkapitel hat der Autor meist persönlich gehaltene Überlegungen, Meditationen

o.ä. beigefügt, die das Dargelegte veranschaulichen sollen und einen stärkeren Alltagsbezug

beibringen, der auch in Diskussionsgruppen aufgenommen werden kann.
Das Büchlein ist eine hilfreiche, von der Bibel herkommende Einführung in Fragestellungen,

die mit Wesen und Wirken des Heiligen Geistes in Zusammenhang stehen. Da und
dort hat der Rezensent aber auch neue, überraschende Einsichten gefunden. Die
Formulierungen sind dicht und ausgewählt und lassen eine vertiefte Reflexion hinter den Ausführungen

erkennen. Ob Wild der Brückenschlag zwischen Theologie und Kirche, Reflexion
und Praxis ganz gelungen ist, lässt sich fragen. M.E. wäre eine noch stärkere Vermittlung
Richtung Kirche und Praxis der doch streckenweise anspruchsvollen Ausführungen
wünschenswert. In dem Sinn kann diese Schrift v.a. Theologiestudenten und Bibelschülern,



Rezensionen 283

Pfarrer und Predigern sowie Laienchristen und Gruppen, die das Nachdenken gewohnt
sind, empfohlen werden.

Beat Weber, Linden

Thomas Kaufmann, Dreißigjähriger Krieg und Westfälischer Friede. Kirchengeschichtliche
Studien zur lutherischen Konfessionskultur, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen

1998. 196 S., DM 68.-

Dreissigj ähriger Krieg und Westfälischer Friede wurden in der kirchengeschichtlichen
Forschung bisher ziemlich vernachlässigt. Der Münchener Kirchenhistoriker will mit
seinen «Studien» diesem Defizit begegnen und die Diskussion anregen. Dazu bringt er den

Begriff der «Konfessionskultur» in die Debatte ein, den er als Innenperspektive der
Konfessionen vom Begriff der «Konfessionalisierung» abgrenzt. Letztere arbeitet komparati-
stisch und fragt nach Rolle und Funktion von frühneuzeitlichen Konfessionen bei der
Ausbildung der frühneuzeitlichen Staaten und Gesellschaften. Der Begriff «Konfessionskultur»

hingegen wird vom Vf. als «Formierungsprozeß einer bestimmten, bekenntnisgebundenen

Auslegungsgestalt des christlichen Glaubens in die vielfältigen lebensweltlichen
Ausprägungen und Kontexte hinein, in denen der allenthalben wirksame Kirchcnglaube
präsent war», verstanden. Er zielt also auf alltagsgeschichtliche Realitäten ab. Es geht hier
um die Innendeutung der Konfessionen, ihre Selbstdeutungen und um ihre Wirkung in der
Lebenswelt. Hintergrund dieser begrifflichen Differenzierungen ist die These, dass «Chri-
stentumskullur auf dem Boden der lutherischen Konfessionskultur gewachsen ist». Diese

These müsste indes breiter ausgeführt und belegt werden, was m. E. das Buch noch nicht
hinreichend leistet und vom Vf. selber als Forschungsperspektive formuliert wird. Die
Bedeutung des dreissigjährigen Krieges für die lutherische Konfessionskultur erkennt der Vf.
in der Ausbildung pluralistischer religiöser und theologischer Deutungsmuster. Dem
Begriff der «Konfessionskultur» kommt in diesem Zusammenhang die Aufgabe zu, diesen
Pluralismus zu verbinden. Das daraus resultierende «Ineinander des Verschiedenen» in der
konfessionskulturellen Entwicklung des Luthertums zeitigt bedenkens- und nachdenkenswerte

Überlegungen des Autors bezüglich der umstrittenen Periodisierungsfragen, deren
zukünftige Explikation wünschenswert wäre. Auch müssten manche Charakterisierungen
des Luthertums und seiner spezifischen Entwicklung doch stärker vergleichend begründet
werden. Der Vf. bietet eine anregende, wenn auch arg fussnotenlastige Darstellung des
Luthertums im 17. Jh. Lohnenswert für die weitere Arbeit wären Vergleiche mit den bisher
ausgeblendeten reformierten «Konfessionskulturen».

Thomas K. Kuhn, Basel

Bernhard Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und ihrem systematischen

Zusammenhang, Vandenhoeck und Ruprecht, Göttingen 1995. 378 S., DM/SFr
108.-

Die auf mehrere eigene Vorarbeiten zurückgreifende und auf sie viel verweisende
zweiteilige Darstellung von Luthers Theologie des früheren Hamburger Kirchenhistorikers bietet

eine gut lesbare Zusammenfassung der bisher erforschten Hauptfragen von und zur
Theologie des Reformators bin hin zum angehängten Exkurs: «Luthers Haltung zu den
Juden» (356-367). Eine ausführliche Einleitung (13-54) beginnt mit «Kriterien für eine
Darstellung ...» und endet mit der «Eigenart von Luthers Theologie». Dazwischen gibt B.L. den
Abriss der kirchlichen (22-29) und der theologischen Lage um 1500 (41-47). Jedem der
genannten fünf Abschnitte geht eine auswählende Literaturübersicht voran, wie bei allen 14

bzw. 15 thematischen Abschnitten der beiden folgenden Teile. Durch das Register zu Na-



284 Rezensionen

men (368-376) und Sachen (376-378) ist Orientierung für kurze Einblicke möglich, nützlich,
obwohl die spezielle Aufgliederung der zentralen Abschnittsthemen - bis zu acht
Unterthemen - nicht nur dem Kenner Sachinformationen liefert.

Die Abfolge von Luthers Theologie in historischer Entwicklung und im systematischen
Zusammenhang, bzw. mit Julius Köstlin «in ihrem inneren Zusammenhange» - in Köstlin
hat B.L. für sie seinen Vorläufer -, bringt nun einige unvermeidliche Duplikate, die etwa
der Vergleich der Literaturübersichten zum 11) im ersten mit den zum 14) Abschnitt im
zweiten Teil erkennbar macht: Althaus, Bornkamm, Martin und Joh. Heckel, E. Kinder, F.

Lau, G. Forck, G. Törnvall liegen je für die Darstellung der Zwei-Regimente mitzugrunde.
Der biographische Hintergrund ist wichtig, doch dort sind die Akzente nicht so, dass eine
Zweiteilung: Entwicklung und reife Gestalt ein Doppeltes meidender Darstellungsgang
wäre.

Historisch vorgehend weist B.L. im ersten Hauptteil Traditionelles und Neues bei
Luthers theologischen Grundgedanken in seinen Randbemerkungen schon zu Augustin und
Petrus Lombardus 1509/1510 auf, schliesst dann «2) Die frühe reformatorische Theologie
in der ersten Psalmenvorlesung (1513-1515)» an, gibt weiter «3) Ausbau der reformatorischen

Theologie in der Zeit der Paulusexegese (1515-1518)», erörtert noch unter Entwicklung

«4) Die reformatorische Entdeckung», die vorher geschah. Damit bricht er mit der
heute üblichen Spätansetzung und den m.E. meist unausgewogenen, oft überreflektierten
und töricht zugespitzten Hypothesen zu dieser Entdeckung gegen L.s klare Selbstzeugnisse
und reiche Quellenbefunde. Im Anschluss an E. Bizer kam sie als um 1518 u.a. bei Aland
und Bayer so sicher zu stehen, dass die Autoren jüngerer Lutherliteratur es als entschieden
hinnahmen. Die überzeugende Klarstellung des früh neu entdeckten grundlegenden
Verständnisses von Römer 1 Vers 17 halte ich für B.L.s wichtigsten Beitrag zur Sache. Das
dogmengeschichtlich und konfessionell freie Öffnen weiterer Forschung lässt ihn dann auch
die Frage, «ob die reformatorische Erkenntnis Luthers wirklich etwas Neues gewesen ist»
(109), positiv so beantworten: «Was Luther bei Paulus wiederentdeckte, war zwar manchen
Theologen vor ihm nicht unbekannt; aber die sachliche Bedeutung dieser Erkenntnis für
die Frage nach dem Heil des Menschen ist vor Luther nicht gesehen worden», und insofern
stelle sie «ihrem wesentlichen Inhalt nach doch etwas Neues dar» (110).

Dem öffentlich ausserordentlich wirksamen Auftritt Luthers 1517 mit seiner Kritik am
Ablass (110-125) lässt B.L. neun Auseinandersetzungen folgen, die mit Cajetan über die
Rechtfertigung, Glaube und Kirchenautorität; mit Eck über die Autorität von Papst und
Konzil: mit der Sakramentslehre seiner Zeit; mit dem «Mönchsideal»; mit den Wittenberger

Reformern; mit radikalen Richtungen, was zur «Unterscheidung zwischen zwei
Reichen und Regimentern» leitet; mit Erasmus; mit Zwingli; mit den Anitnomiern. Dies
Verfolgen der historischen Entwicklung aber ist durchaus theologisch interessiert und lässt

Biographisches z.B. der letzten zehn Jahre fort. Organisch passen darum die Abschnitte
des zweiten Hauptteils: Sola scriptura; Vernunft und Glaube; Gottesanschauung; Christo-
logie; Spiritus Creator; der Mensch als Geschöpf Gottes; Sünde; Rechtfertigung; Gesetz
und Evangelium; Kirche; Amt und Ordination; Taufe; Abendmahl; Lehre von den zwei
Reichen; Eschatologie. Als Beispiel, wie untergegliedert ist, sei «für das Zentrum» von
Luthers reformatorischer Theologie (274), eben der «Artikel von der Rechtfertigung», dies

angeführt: «a) Die theologische Funktion der Rechtfertigungslehre b) Die Zurechnung der
<fremden Gerechtigkeit) c) Rechtfertigung und neues Sein d) Glaube und Werke».

Ist die Verbindung historischer und systematisch-theologischer Arbeit B.L. so gelungen,
wie es bei W. Eiert und G. Ebeling geschah? Fraglos erfüllt er eine derzeit gestellte Aufgabe

und schliesst damit eine Lücke. Man wünscht, dass es damit nicht zu einem schulmeisterlichen

Zweck wie manches «Lehrbuch» missbraucht, sondern zum Gewinnen für Luther
und die genauere Kenntnis, auch zu einer Forschungseinführung genommen wird. Ob
mehr und tiefere Klärung von Luthers Sache daraus kommen mag als z.B. aus der mono-



Rezensionen 285

graphischen Riesenarbeit G. Ebelings zu Luthers Disputation von 1536: De homine ist
offen. Eine Hilfe für Anfänger wie Forscher im Lutherstudium und zur Förderung weiterer
Umschau bei eigenen Quellenstudien hat der bewährte Göttinger Verlag mit dem Werk
vorgelegt. Dass der Autor mit dem zu pauschalen Urteil über zwölf vor ihm L.s darstellende

Autoren - auch R. Seeberg, R. Hermann, Iwand und Ebeling - kräftig daneben greift,
wenn er keinem Einzigen zubilligt, die Luther «zugeschriebene Systematik irgendwie zu
begründen oder von anderen Wiedergaben der Theologie Luther kritisch abzugrenzen»
(17), merke man für eine Differenzierung bei neuer Auflage an. Die im Verlag vorliegenden

Werke Hermanns, obwohl «nur» vom Systematiker, sind vorzüglich historisch
fundiert. Und da ist in Bd. 1 genauestens kritisch abgegrenzt und begründet. Bei B.L. dagegen
fehlt «der richtige Einsatz bei der Auseinandersetzung» damit (Bd. 1, 71), was Hermann
ebd. S. 67-90 begründet und nachweist. Wie das neue Bussverständnis, das freilich bei
Luthers 95 Thesen «im Vordergrund» stehe (118), gewonnen wurde und - mit Hermann zu
urteilen - «die Wiege der reformatorischen Theologie» war, sehen wir genauer bei ihm und
R. Seeberg, hier leider nicht.

Horst E. Beintker, Ulfborg

Eva-Maria Faber, Symphonie von Gott und Mensch. Die responsorische Struktur von
Vermittlung in der Theologie Johannes Calvins, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn
1998. 496 S. ISBN 3-7887-1722-X.

Um «die Frage nach dem Verständnis von Vermittlung» (1) in Calvins Theologie kreist
diese systematische Studie, wobei der Buchtitel zugleich als These der Arbeit zu verstehen
ist.

Natürlich ist Vermittlung ein «ambivalenter Begriff» (14). Und ein weiter Begriff, gibt es
doch kein theologisches Problem, das nicht im Horizont der Frage nach der «Vermittlung»
zwischen Gott und Mensch stünde. Entsprechend weit holt die Studie denn auch aus: Sie
zieht den Bogen aus vom «Abgrund» (29) bis hin zur «Symphonia» (465). In verschiedenen
Gedankenkreisen wird die Frage nach der «Vermittlung» zwischen Gott und Mensch in
Calvins Denken gestellt und damit zugleich der Vermittlungsbegriff inhaltlich gefüllt und
theologisch präzisiert. Nachdem in einem Prolog Calvintexte zum unermesslichen
«Abstand», zur «Nichtigkeit» des Menschen vor Gott gesammelt wurden (29-38) - ein von
solchen Begriffen geleitetes Calvinbild zu korrigieren hat sich die Arbeit zum Ziel gesetzt -,
geht es in einem ersten grossen Teil um Schöpfungstheologie (39-184). Besitzt bereits die
Schöpfung eine auf Vermittlung hin angelegte, responsorische Struktur, die nach Aktualisierung

ruft, prägt eine solche ebenso Calvins Anthropologie, die auch durch die Sünde
nicht aufgehoben wird.

In einem zweiten Teil folgt eine «Analyse einzelner Vermittlungsgestalten» (185-352):
Schöpfung, Geschichte, Mittlerchristologie, die «sekundären Vermittlungsgestalten Wort
und Sakrament» und die Kirche werden auf das Vermittlungsproblem hin untersucht.

Im dritten Teil (360-462) geht es dann um «Strukturen von Vermittlung», um die Frage
nach der Selbstbindung Gottes an die Vermittlungen, und schliesslich um das Verhältnis
von Gott und Mensch im Vermittlungsgeschehen insgesamt.

Dem Anliegen der Arbeit entsprechend werden die den neuzeitlichen Menschen eher
unangenehm berührenden Begriffe wie Gehorsam, Forderung, Busse usw. in den Hintergrund

gerückt zugunsten von heute «salonfähigeren» Ausdrücken wie «Entsprechung»
(463), Harmonie (464), «responsorisch» (passim). Gegenüber dem Vorwurf einer zu
geradlinigen Aktualisierung kann die Studie aber durchaus auf sprachliche und sachliche Wurzeln

bei Calvin selber hinweisen.



286 Rezensionen

Negativer Bezugspunkt für die behauptete positive Bewertung menschlichen Willens
und Handelns - in der Tat ein konstitutives Moment «reformierter» Theologie, nicht nur
bei Zwingli und Bullinger, sondern eben auch bei Calvin - ist die «dialektische Calvindeutung»

(5). Insbesondere Barth wird vorgeworfen, «den Antwortcharakter von Glaube und
Gehorsam in der Theologie Calvins vernachlässigt» zu haben (435). Implizit wird dabei die
Calvindeutung der Versöhnungslehre der KD gegen den «dialektischen» Barth ins Feld
geführt. Worin aber besteht dieser Antwortcharakter? Während sich für Calvin die Zuwendung

zu Gott in einer kräftigen Hinwendung zur Welt vollzieht, endet die Studie mit dem
Hinweis auf den - Kirchengesang zur Illustration des «Zusammenklingens» von Gott und
Mensch (467). Man möchte anfügen: Wenn dabei nur deutlich bleibt, dass dieses
«Zusammenklingen» für Calvin nicht als liebliches, terzentriefendes Duett ungestörter Zweisam-
keit vorzustellen ist, sondern sich als menschlicher Gesang - durchaus als «meditatio futu-
rae vitae» - in der Zeit als «militia», als «abnegatio sui» und «tolerantia crucis» vollzieht,
wie der Genfer Psalter deutlich illustriert. Auch Calvins Theologie ist dort anzusiedeln:
nicht als Reflexion über die Vermittlung von Ewigem und Zeitlichem, sondern als Frage
nach dem menschlichen Leben im oft schmerzlichen Schnittpunkt beider. Hier hat die
«dialektische» Theologie gewiss etwas von Calvin verstanden. Ist dieser Aspekt von Calvins
«Symphonie» hinreichend festgehalten?

Es ist auf jeden Fall das Verdienst der vorliegenden Arbeit, Calvin als Theologen ernst
genommen zu haben, und zu einer neuen, theologischen Auseinandersetzung mit ihm
anzuregen.

Peter Opitz, Bern

Peter Conzen, Erik H. Erikson. Leben und Werk, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart 1996.

320 S„ SFr. 49.80

Der Psychonanalytiker E.H. Erikson (1902-1994) hatte eine ungewöhnliche Karriere:
ohne Studium in Medizin oder einem anderen Fach, ohne abgeschlossene Berufsausbildung,

nur mit einem Montessori-Diplom wurde er schliesslich Professor an einer amerikanischen

Elite-Universität, vielfacher Ehrendoktor und Pulitzer-Preisträger. Der Psychologe
P. Conzen erzählt kenntnisreich diese Lebensgeschichte: die Jugend in Karlsruhe, die

Versuche nach der Maturität, Kunstmaler zu werden, das zufällige Hängenbleiben als Pri-
marlehrer an der Privatschule für Kinder von reichen amerikanischen Schülern von S.

Freud in Wien, die Lehr-Analyse bei Anna Freud, die Emigration nach USA und verschiedenen

Tätigkeitsfelder in diesem Land.
Dann referiert Conzen über die Grundbegriffe im Denken von Erikson. Er erläutert den

vielschichtigen Begriff Ich-Identität mit seinen sozialen, ethisch-religiösen und unbewus-
sten Aspekten, die Veränderungen der Identität im Lauf des Lebens und das von Erikson
konzipierte Phänomen der Identitätskrise.

Conzen stellt ferner dar, was Erikson aus Sozial-Psychologie und Soziologie in seine
Theorien aufgenommen hat. Gesellschaft war für Erikson nicht bloss Aussenwelt, sondern
zwischen Individuum und Gesellschaft besteht von Geburt an eine gegenseitige Regulation.

Das Zusammenleben der Menschen ist durch Ritualisierungen geordnet, was nicht wenig

zur seelischen Gesundheit beiträgt. Darum sind auch die geschichtlichen Entwicklungen

eines Volkes oder einer Kultur mit Kategorien der Individualpsychologie nicht genügend

zu erfassen.
Erikson hat besonders als Entwicklungspsychologe über die Grenzen der Psychoanalyse

hinaus gewirkt. Conzen beschreibt ausführlich die acht Stufen des menschlichen Lebenszyklus

mit ihren je wieder besonderen, aber aufeinander aufbauenden Polaritäten und macht
auf die für Erikson wichtige Unterscheidung von Ganzheit und Totalität aufmerksam. Die-



Rezensionen 287

se ist ein primitiver Zustand, der in politischen Krisenzeiten für viele Menschen zum
verhängnisvollen Ausweg wird.

Einleuchtend erörtert Conzen, was Erikson an der Triebtheorie Freuds verändert hat.
welche neuen Wege in der Traumdeutung er gegangen ist und wie er das kindliche Spiel als
Botschaft des Unbewussten und als therapeutisches Instrument benützt hat.

Schliesslich hat Erikson eine andere Sicht von Ethik und Religion als Freud. Conzen
informiert eingehend über diese Differenz und fasst Inhalt der beiden psychohistorischen
Arbeiten über den jungen Mann Luther und über Gandhi zusammen.

In allen Kapiteln meldet Conzen kritische Fragen zu Erikson an: Ist der Begriff der Ich-
Identität nicht zu verschwommen und zu vieldeutig? («Je mehr man über diesen Gegenstand

schreibt, desto mehr wird das Wort zu einem Ausdruck für etwas, das ebenso
unergründlich als allgegenwärtig ist», so Erikson). Bleibt die Unterscheidung der Begriffe Identität

und Selbst nicht unklar? Hat Erikson (vielleicht um einen Bruch zu vermeiden) nicht
unterlassen, seine Divergenzen zu Freud deutlich zu machen? Ist bei dem, was er über die
Entwicklung des Mädchens schreibt nicht, wie seine feministischen Kritiker meinen, ein
romantisch verklärtes Frauenbild des Mannes im Spiel, so dass er der Andersartigkeit der
Frau nicht gerecht wird? Hat er bei seinen Studien an Indianerstämmen nicht eine
psychoanalytische Folie auf den Untersuchungsgegenstand gelegt? Fehlt bei seinen psychohistorischen

Interpretationen nicht die Frage nach der Gegenübertragung des Interpreten, welche

die Sichtweise verändert? Hat er nicht, um Luthers Entwicklung mit dem Ödipus-Kom-
plex zusammenzubringen, ein aus den Quellen kaum begründbares Bild des Vaters Hans
Luther konstruiert, das eine Fiktion ist?

Erikson war kein orthodoxer Freud-Schüler. Er gehörte auch nicht zu einem anderen der
bekannten Zitaten-Kartelle. Das mag ein Grund sein, warum man heute in Anmerkungen
und Literaturangaben seinen Namen eher selten liest. Vielleicht hilft das Buch von Conzen
dazu, dass der Kairos von Erikson doch nicht schon vorbei ist.

Walter Neidhart, Basel

Pierre Bühler/Emidio Campi/Hans Jürgen Luibl (Hg.), «Freiheit im Bekenntnis». Das
Glaubensbekenntnis der Kirche in theologischer Perspektive, Pano Verlag, Zürich 2000.
250 S.

Nach dem Willen des Zürcher Kirchenrates soll in den reformierten Gottesdiensten,
monatlich einmal, das durch eine aktualisierte Paraphrase ergänzte Apostolikum wieder rezitiert

werden. Damit soll die Kirche ihr Profil zurückgewinnen, das ihrem Auftrag zur
Verkündigung des Evangeliums entspricht. Über die mit diesem Vorstoss zusammenhängenden

Fragen veranstaltete die Zürcher Fakultät eine Ringvorlesung. Die Referate sind in
diesem Band publiziert.

Einleitend erinnert Pierre Bühler an die Hochschätzung von assertorischen Sätzen der
Christen bei Martin Luther und erläutert, anhand des hermeneutischen Modells des Zeugens

bei Ricœur, die empirische, die juridische und die persönliche Dimension des Bekennens.

Johannes Fischer zeigt an den Beispielen Barmer Bekenntnis, Apartheid-Debatte
und Streit über die Nachrüstung, wie gemeinsames Bekennen hinsichtlich bestimmter
Praktiken auch Verbindlichkeit einschliesst. Ernst Saxer berichtet über Entstehung und
Bedeutung von reformatorischen Bekenntnissen in der Reformationszeit. Emidio Campi
überblickt die Geschichte des Bekennens vom Ersten Helvetischen Bekenntnis bis zum
Apostolikum-Streit in den sechziger Jahren des letzten Jahrhunderts. Jean Zumstein
beschreibt, wie Paulus sich theologisch an den urchristlichen Bekenntissen orientiert hat.
Thomas Krüger bietet Denkanstösse zur Bekenntnisfrage aus dem Alten Testament und
der Religionswissenschaft und meldet Bedenken an (auch mit Berufung auf spät-alttesta-
mentliche Texte) gegen das kirchenrätliche Projekt. Konrad Schmid referiert über den Plu-



288 Rezensionen

ralismus der Glaubensweisen in den alttestamentlichen Texten. Das Alte Testament ist für
ihn nicht mehr einheitlich heilsgeschichtlich zu deuten. Ebenso wenig enthält das Apostolikum,

weil es heilsgeschichtlich orientiert ist, die letzte Wahrheit. Ellen Stubbe berichtet
über seelsorgerliche Situationen, z.B. bei Gesprächen am Krankenbett, bei denen vom
Seelsorger unvorhersehbar und unausweichlich «kleine Bekenntnisse» gefordert sind. In
Rezeption der Kategorien von J. Anderegg beschreibt Albrecht Grözinger die Sprachgestall

des Apostolikums als medial, nicht instrumental, in gewissem Sinn als poetisch oder,
wie Anderegg auch sagt als tentativ. In der Zeit der postmodernen Individualisierung des
Glaubens bedeutet für Grözinger die anmutende Sprache des Bekenntnisses eine «Raum-
Eröffnung, indem sie die eigene Glaubenserfahrung mit dem Reichtum der Bild- und
Symbolwelt der christlichen Überlieferung in Beziehung setzt.» Andreas Marti kommentiert
und beurteilt alle Bekenntnislieder im Gesangbuch der evangelisch-reformierten Kirche
(1998). Georg Schmid erzählt von Formen des Bekennens in der neo-religiösen Szene, die
er in verschiedenen Erdteilen gehört und erlebt hat, und begrüsst die Wiederaufnahme des
Credos in die reformierte Liturgie, sofern es als hilfreicher Wegweiser zu einer gemeinsamen,

spirituellen Erfahrung gebraucht wird und nicht als Kriterium des wahren Glaubens,
nicht als Antwort auf die Frage, wie und wer Gott ist. Für den Generalsekretär des
Reformierten Weltbundes Milan Opocensky hört die Kirche ohne ein Bekenntnis auf, Kirche zu
sein. Er erinnert an die für ihn bedeutsamen Bekenntnisakte unserer Zeit: Barmen, das
Belhar-Bekenntnis 1986 und den mit der Konferenz von Debrecen eingeleiteten Prozess,
der ein Bekenntnis gegen den unmenschlichen globalisierten Kapitalismus anstrebt.

Am Bibelseminar und an dem nach dem Apostolikum aufgebauten Glaubensseminar,
beides Veranstaltungen der kirchlichen Erwachsenenbildung, haben «Tausende vom
Menschen» teilgenommen. Das ist für den Kirchenratspräsidenten R. Reich, der zum Abschluss
der Ringvorlesung votiert hat, ein Grund, auf dem eingeschlagenen Weg fortzuschreiten.
Die Zahl dieser Kursteilnehmer dürfte freilich gering sein im Vergleich zur Zahl derjenigen
Kirchenmitglieder, die, wie wir aus verschiedenen empirischen Studien der letzten Jahre
wissen, eine Reihe von Glaubensaussagen des Apostolikums ablehnen. Viele von ihnen
haben sich bewusst gegen eine überlieferte Lehre entschieden: sie glauben z.B. nicht mehr an
die Auferstehung des Leibes, sondern an die Reinkarnation. Andere haben Nicht-Wissen
gewählt. Sie wollen Fragen, auf die das Credo antwortet, offen lassen. Für sie alle stellt sich
bei der Rezitation des Credos im Gottesdienst die Frage nach der Wahrhaftigkeit. Diese ist
mit einer Paraphrase nicht zu beseitigen, da diese ja nichts substanziell Neues über den
Text sagt. Es müsste eine Relativierung oder eine Negation der Glaubensaussage
ausgesprochen werden, und das ist in der Liturgie auszuschliessen.

Von der Masse dieser dem Credo gegenüber distanzierten Zeitgenossen war in der
Ringvorlesung nie die Rede. Sie figurieren bloss als die «durch die Individualisierung des Glaubens

sprachlos» gewordenen Menschen, die unfähig geworden sind, über ihren Glauben
Auskunft zu geben. Für sie soll die Rezitation des Credos «pädagogisch wirken», indem sie
«die Bekenntnissprache neu erlernen und einüben.» Es ist anzunehmen, dass die
Zeitgenossen, für deren Nicht-glauben und Anders-glauben die Theologen so wenig Verständnis
aufbringen, sich den monatlichen Erziehungsversuchen durch Vorsprechen des Bekenntnisses

zu entziehen wissen.
Waller Neidhart, Basel


	Rezensionen

