
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 3

Artikel: Der trinitarische Rhythmus der Theologiegeschichte im 20. Jahrhundert
: ein Vorschlag zur Strukturierung der Theologiegeschichte und seine
Konsequenzen

Autor: Leiner, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der trinitarische Rhythmus der Theologiegeschichte
im 20. Jahrhundert

Ein Vorschlag zur Strukturierung der Theologiegeschichte und
seine Konsequenzen1

I. Vorbemerkungen

Wenn ein Jahrhundert zu Ende geht, so lädt es zu einem Rückblick ein,
der zugleich auch ein Überblick über die grossen Linien und über die
Hauptepochen sein soll. In diesem Sinne soll ein summarischer Überblick über die
Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts vorgestellt werden. Ein solcher
Überblick hat zum gegenwärtigen Zeitpunkt notwendigerweise den Charakter

eines blossen Diskussionvorschlages.

«Es ist wahr, dass das, was an einer Sache ist, der ihr selbst einwohnende Gehalt, sich
erst im Abstand von der aus flüchtigen Umständen entstandenen Aktualität scheidet. Die
Überschaubarkeit, die relative Abgeschlossenheit eines geschichtlichen Vorganges, seine
Ferne von den die Gegenwart erfüllenden Sachmeinungen - das sind in gewissem Sinne
wirklich positive Bedingungen des geschichtlichen Verstehens»2.

Diese positive Bedingung des Verstehens fehlt uns heute. Dennoch sind
wir aus dem unmittelbaren Dunkel des Augenblicks herausgetreten, das

vergangene Jahrhundert liegt als abgeschlossenes hinter uns. So willkürlich die
Einteilung der Geschichte in Jahrhunderte auch sein mag; in der Gesellschaft,
in den Medien und auch in den Wissenschaften entspinnen sich Diskussionen,
die danach fragen, wie die Einzelerscheinungen und wie die Tendenzen des

Jahrhunderts zu beschreiben und zu bewerten sind. In dieser Situation gilt es,

Vorschläge zu machen, wie die Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts
geschrieben werden könnte.

Als Gesichtspunkt für eine Darstellung der Theologiegeschichte des 20.

Jahrhunderts wird aus Gründen, die noch deutlich werden, die Trinitätslehre
gewählt.

II. Die Hauptthese und ihr Anspruch

Die Hauptthese des Aufsatzes ist, dass die systematisch-theologische
Arbeit sich zu Anfang des 20. Jahrhunderts auf Gott den Vater, in der Mitte auf

1 Überarbeitete Fassung meines öffentlichen Habilitationsvortrages, gehalten am
16.7.1998 an der Johannes-Gutenberg-Universität Mainz.

2 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode. GW 1,1990, 303.



Der trinitarische Rhythmus der Theologiegeschichte im 20. Jahrhundert 265

Jesus Christus, den Sohn, und schliesslich gegen Ende des Jahrhunderts auf
den Heiligen Geist konzentriert hat. Die Abfolge: zuerst der Vater, dann der
Sohn und schliesslich der Geist wird als der trinitarische Rhythmus der Theologie

im 20. Jahrhundert bezeichnet. Dabei ist klar: Die Konzentration der
theologischen Arbeit auf Gott den Vater, Gott den Sohn und Gott den Geist
sind nicht drei klar abgegrenzte Arbeitsprojekte. Es ist vielmehr wie bei dem
Rhythmus mehrerer Wellen, die nacheinander auf einen Strand auflaufen
und sich gegenseitig überlagern: Man wird feststellen können, dass die
anfängliche Orientierung an Gott dem Vater sich bei manchen Theologen bis
heute durchhält; dasselbe gilt für die Orientierung an Christus, dem Sohn.

Umgekehrt gibt es bereits eine gewisse Betonung des Sohnes und des Geistes
in der vorrangig an Gott dem Vater orientierten Zeit zu Anfang des Jahrhunderts.

Der Anspruch der These von der trinitarischen Grundbewegung der
Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts, ist in mehrerer Hinsicht
beschränkt:

(a) Wie man bei einem Rundflug über eine Landschaft neue, grössere
Zusammenhänge sieht und Einzelheiten verschwimmen, so wird der Aufsatz
grössere Zusammenhänge, aber keine Einzelanalysen liefern. Bei diesem

Rundflug können wir davon ausgehen, dass es in einer sehr allgemeinen
Weise doch zumindest bemerkenswert ist, dass am Anfang des Jahrhunderts

Adolf von Harnack in seinem einflussreichen Buch Das Wesen des

Christentums betont hat, dass «nicht der Sohn, sondern allein der Vater
[...] in das Evangelium»3 hineingehört. In der Mitte des Jahrhunderts fand
dann eine Konzentration auf Jesus Christus statt, die von Paul Althaus als

Christomonismus kritisiert wurde. Gegen Ende des Jahrhunderts ist nun
zu beobachten, dass in den Arbeiten von Moltmann und Welker eine
entschiedene Wendung zur Pneumatologie stattgefunden hat4.

(b) Die These von der trinitarischen Grundbewegung der Theologiegeschich¬
te betrifft zunächst eine Entwicklung der Gotteslehre. Über diesen zentralen

Gehalt geht sie nur insofern hinaus, als der Gotteslehre eine gewisse
Leitfunktion für die Dogmatik zukommt. Aus diesem Grunde sind auch
die anderen Themen der Dogmatik mehr oder weniger stark von dem
Rhythmus der Gotteslehre mitbetroffen. Um nur die Entwicklung der
theologischen Anthropologie als ein Beispiel zu nennen: Zu Anfang des

Jahrhunderts traktierte eine Schuldogmatik wie die von Julius Kaftan den
Menschen nach der Gotteslehre, aber noch vor der Christologie und der

3 A. von Harnack, Das Wesen des Christentums. Mit einem Geleitwort von W. Trill-
haas, 21985, 90.

4 Vgl. J. Moltmann, Kirche in der Kraft des Geistes, 1989. Ders., Der Geist des

Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, 1991. M. Welker, Gottes Geist. Theologie des

Heiligen Geistes, 1992.



266 Martin Leiner

Pneumatologie. In dem «Lehrstück: Vom Menschen und seiner Sünde»5

wird der Mensch behandelt im Gegenüber zu Gott dem Vater, der ihn
geschaffen hat und demgegenüber er zum Sünder geworden ist. Kaftans
Einteilung entspricht dem traditionellen heilsgeschichtlichen Aufbau der
Dogmatik. Verwunderlich ist aber dann, dass Karl Barth in bewusster
Abkehr von der Tradition die Lehre vom Menschen wesentlich von der Chri-
stologie, von Christus dem wahren Menschen, aus entfaltet6. Die «Begründung

der Anthropologie auf die Christologie»7 bedeutet, dass statt der
Texte von Genesis 1-3, das Neue Testament zum wesentlichen Referenztext

für die theologische Anthropologie wird. «Die Neuerung, zu der wir
uns hier entschliessen und bekennen müssen, besteht schlicht darin, dass

wir [...] bei der Entfaltung der Lehre vom Menschen Punkt für Punkt
zunächst auf das Wesen des Menschen blicken müssen, wie es uns in der Person

des Menschen Jesus entgegentritt»8. Jürgen Moltmann hat schliesslich
in seinem Buch Der Geist des Lebens alle Themen der Anthropologie von
der schöpfungsmässigen Gabe des Lebens, über die Rechtfertigung des
Sünders bis hin zur Heiligung, zur Ekklesiologie und zur Eschatologie unter

die Perspektive des Geistes gestellt''.
(c) Über die Konzentrierung der These von der trinitarischen Grundbewegung

auf die Dogmatik kann auch insofern hinausgegangen werden, als

gewisse Einflüsse der Dogmatik auch auf die anderen theologischen
Disziplinen vorliegen. Der trinitarischen Rhythmus lässt sich noch deutlich in
der Ethik, in der Missionswissenschaft und in der Deutung der
Reformationsgeschichte wahrnehmen, schwächer wirkt er sich immerhin noch aus
auf die Praktische Theologie und das Neue Testament. In den anderen
Bereichen der Theologie ist er wohl nicht mehr nachzuweisen. Um nur ein
Beispiel zu geben: Die Exegeten zu Anfang des Jahrhunderts, insbesondere

Wrede und Bousset, stellten den Glauben Jesu an Gott den Vater als

wegweisend dar und kritisierten den von Paulus betonten Glauben an
Christus. Rudolf Bultmann vollzog den Wechsel mit seiner These, dass

Jesu Glaube in die Vorgeschichte des Christentums gehöre und dass der
Glaube an Christus, an das «Dass» seines Gekommenseins, entscheidend
sei. Schliesslich wird in neueren Arbeiten die schöpferische Leistung der
Evangelisten und die Vielfalt des neutestamentlichen Zeugnisses betont.
Es handelt sich dabei um Elemente des Schriftzeugnisses, die sich am ehesten

pneumatologisch würdigen lassen.

5 Vgl. J. Kaftan, Dogmatik. T909,293ff.
6 Vgl. K. Barth. KD III/2 § 43.
7 K. Barth, KD II1/2,50.
8 K. Barth. KD III/2, 54.
9 Vgl. J. Moltmann, Der Geist des Lebens (a.a.O., Anm. 4) bes. 95-281.



Der trinitarische Rhythmus der Theologiegeschichte im 20. Jahrhundert 267

(d) Die These vom trinitarischen Rhythmus der Theologiegeschichte des 20.

Jahrhunderts ist schliesslich im wesentlichen beschränkt auf die protestantische

Theologie des deutschsprachigen Raumes. Die theologischen
Bewegungen des angloamerikanischen, des frankophonen oder des
skandinavischen Bereichs bleiben dabei ebenso unberücksichtigt wie die
Theologien der sogenannten dritten Welt oder etwa die orthodoxe und die
römisch-katholische Dogmatik10. Die Beschränkung auf die deutschsprachige

Theologie ist eine Folge des Umstandes, dass die sprachlichen und
konfessionellen Grenzen in der Dogmatik immer noch so hoch sind, dass es

offensichtlich eine gemeinsame Grundbewegung nur in Ansätzen gibt.
Solche Ansätze lassen sich beispielsweise in den Versammlungen des
Ökumenischen Rates der Kirchen feststellen. Auch hier verlief die
theologische Entwicklung vom Christozentrismus der 1. Versammlung in
Amsterdam (1948)11 zu einer immer stärkeren Betonung der Pneumatologie,
die sich etwa im Thema der 7. Versammlung von Canberra Come, Holy
Spirit - Renew the Whole Creation äussert.
Nach diesen Vorbemerkungen, ist nun überzugehen zur Darstellung der

trinitarischen Grundbewegung.

III. Darstellung der trinitarischen Grundbewegung

a. Einleitung: Zur Vorgeschichte und zur Bewertung des Phänomens der
trinitarischen Grundbewegung

Die These von der trinitarischen Grundbewegung der Theologiegeschichte
im 20. Jahrhundert besagt, exakt gesprochen, dass das Wesen und die

Eigenschaften Gottes jeweils entweder vorrangig von der Erfahrung von Gott-

10 Allenfalls könnte man in der römisch-katholischen Dogmatik einen ähnlichen
Rhythmus beobachten, wenn man etwa die transzendentaltheologische Orientierung am
Anfang des Jahrhunderts mit Gott dem Vater, die grossen christologischen Entwürfe von
E. Schillebeeckx (Jesus. Die Geschichte von einem Lebenden, 1975) und W. Kasper (Jesus
der Christus, "1992) als christologische Zentrierung und schliesslich Werke wie Y. Congar,
(Je crois en l'Esprit Saint, 3 Bde., 1979/80) als pneumatologische Wende bezeichnen will.
Bereits 1963 veröffentlichte H. Mühlen, Der Heilige Geist als Person. In der Trinität, bei
der Inkarnation und im Gnadenbund: ICH-DU-WIR, 1963. In der Theologie Mühlens
zeigt sich auch der Zusammenhang von charismatischer Bewegung und pneumatologi-
scher Orientierung in der Theologie.

11 Als Dokument des Christozentrismus vgl. die «Message» der 1. Hauptversammlung:
«We bless God our Father, and our Lord Jesus Christ who gathers together in one the
children of God that are scattered abroad. He has brought us here together at Amsterdam.
We are one in acknowledging Him as our God and Savior. We are divided [...]. But Christ
has made us His own, and He is not divided. In seeking Him we find one another [...]». M.
Kinnamon & B. Cope (Hg.), The Ecumenical Movement. An Anthology of Key Texts
and Voices, 1997, 21.



268 Martin Leiner

Vater, von der Erfahrung von Gott dem Sohn oder von der Erfahrung des

Heiligen Geist aus entwickelt wurden.
Eine Konzentration auf Gott den transzendenten Vater und Schöpfer der

Welt kennt die Theologie schon seit langer Zeit. Vor allem die Theologie der
Aufklärungszeit hat die Annahme eines transzendenten Gottes festgehalten
und die traditionellen theologischen Aussagen von der Gottheit des Sohnes
oder des Geistes in den Hintergrund treten lassen. Wenn die philosophische
Theologie dieser Zeit ihre wesentlichen Themen entwickelt, die Gottesbeweise,

die Vorsehung, die Existenz einer sittlichen Weltordnung und die
Unsterblichkeit des Seele, dann wird unsere Beziehung zu Gott als eine Beziehung

zum transzendenten Gott-Vater gedacht. Die Deisten bestreiten zudem
ausdrücklich, dass dieser Gott in das Weltgeschehen eingreifen könne oder
sonst in irgendeiner Weise in ihm präsent sei. Radikalere Denker gingen so
weit, die Gottheit Jesu Christi zu bestreiten. So beschreibt Voltaire in seinem
«Dictionnaire philosophique» von 1767 im Artikel «Divinité de Jésus» mit
deutlichem Wohlwollen die Auffassung der Sozzinianer, der Juden, der
Muslime und der antiken Philosophen, dass die Vorstellung eines Gottmenschen

eine «monstruöse Idee» sei. Es sei «unmöglich, dass das unendliche, un-
ermessliche ewige Wesen in einen vergänglichen Leib eingegangen sei»12.

Gott wird in der Aufklärungszeit immer mehr aus der Welt herausgedrängt.
Als Postulat der praktischen Vernunft oder als Erste Ursache der Welt mag
man noch von Gott sprechen können; irgendeinen Platz in der entzauberten
Welt kann man ihm je länger desto weniger zuerkennen. Konsequent zu Ende
gedacht muss der rein transzendente Gott deshalb auch so gedacht werden,
dass er mit den Mitteln der an weltlichen Wirklichkeiten ausgerichteten Sprache

nicht bezeichnet werden kann.
Am Beginn des 19. Jahrhunderts legte Hegel und die von ihm ausgehende

Theologie gegenüber dieser Art, die Welt gottlos und Gott weltlos zu denken,
scharfen Protest ein. Nach Hegel muss Gott bekanntlich als der wahrhaft
unendliche Gott aufgefasst werden: Während das schlechthin Unendliche das

Endliche ausser sich hat und so vom Gegensatz zum Endlichen gezeichnet
bleibt, ist das wahrhaft Unendliche nicht mehr vom Endlichen ausgeschlossen,

sondern es durchdringt es. Wenn Gott als der gedacht werden soll, über
den hinaus nichts Grösseres gedacht werden kann, dann muss man ihn geradezu

als einen Gott denken, der sich in der Welt selbst offenbart. Weil das

Christentum diese Notwendigkeit in der Trinitätslehre zum Ausdruck
gebracht hat, ist das Christentum nach Hegel die «vollendete Religion»13. Es

gab im 19. Jahrhundert darum eine gewisse Wendung zu einer stärkeren
Berücksichtigung der Christologie, die sich darin zeigt, dass auch Denker, die

12 Voltaire, Dictionnaire philosophique. Hg. J. Benda Bd. 1, Paris 1936,238.
13 G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion. Die vollendete Religion.

Teil III., hg. v. W. Jaeschke, 1995,1.



Der trinitarische Rhythmus der Theologiegeschichte im 20. Jahrhundert 269

Hegel kritisch gegenüberstanden, wie zum Beispiel Sören Kierkegaard,
Denkmodelle entwickelten, die zeigen, wie das «schlechthinnige Paradox»14

der Gegenwart Gottes in der Welt gedacht werden kann.
Gegen Ende des 19. Jahrhunderts wandelte sich die Lage: «In den letzten

Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts geriet die durch Hegel angeregte Erneuerung

der Trinitätstheologie [...] in Vergessenheit wegen der Herrschaft des

Neukantianismus [...] und infolge der mit Albrecht Ritschis [...] Theologie
verbundenen Ablehnung der angeblichen Überfremdung der altkirchlichen
Dogmenbildung durch hellenistische Metaphysik»15. Die Theologie Ritschis
hatte eine ambivalente Wirkung: Während auf der einen Seite seine Ablehnung

der natürlichen Theologie die Bedeutung der Christologie noch steigerte,

bis hin zu der berühmten Formel von Johannes Gottschick: «Ohne Jesus

wäre ich Atheist»16, ermutigte seine Kritik der altkirchlichen Christologie
dazu unter Absehung von aller Christologie den Menschen Jesus und seine

Religion in den Mittelpunkt der Betrachtungen zu stellen.
Damit sind die wichtigsten Elemente der Vorgeschichte genannt. Im

folgenden soll nun so vorgegangen werden, dass zunächst (1.) ein typischer
Vertreter der Konzentration der Theologie dargestellt wird. Dann (2.) sollen
Extrem-Phänomene genannt werden, die die «Gewalt» des trinitarischen Rhythmus

belegen. Schliesslich (3.) werden wir ein besonderes Augenmerk auf die
Übergänge zwischen einer Konzentration der Theologie zur nächsten legen.

b. Die Orientierung an Gott dem Vater

1. Adolf von Harnack als typischer Vertreter der Konzentration auf Gott den
Vater

Nach Adolf v. Harnack zeigt sich das Wesen des Christentums allein in der
Verkündigung Jesu und nicht im Glauben der Gemeinde an den Christus.
Harnack schreibt in deutlicher Parallele zu Aufklärungstheologie: «In dem
Gefüge: Gott der Vater, die Vorsehung, die Kindschaft, der unendliche Wert
der Menschenseele, spricht sich das ganze Evangelium aus»17. Wenn die spätere

Gemeinde Jesus als Herrn bezeichnet hat, so setzt sich «in diesem
Bekenntnis [...] zunächst die Anerkennung fort, dass er der massgebende Lehrer
ist, dass sein Wort die Richtschnur des Lebens der Jünger bleiben soll»18.

Kreuz und Auferstehung haben nach Harnack die Bedeutung, dass sie «den
an der Person gewonnenen Eindruck befestigten und dem Glauben den siche-

14 S. Kierkegaard, Philosophische Brocken, 21985, 34ff. u.ö. Vgl. dazu die überaus
klare Analyse von P.-A. Stucki, L'existentialisme chrétien a-t-il une logique? 1992,17-43.

15 W. Pannenberg, Theologie und Philosophie, 1996, 283.
16 J. Gottschick, «Ohne Jesus wäre ich Atheist», Die christliche Welt 2 (1888) 461-463.
17 A. v. Harnack, Das Wesen des Christentums (a.a.O. Anm. 2), 50.
18 A.a.O. 95.



270 Martin Leiner

ren Halt boten»19. Gegen die Betonung der Christologie schreibt Harnack
schliesslich:

«Es ist eine verzweifelte Annahme zu behaupten, im Sinne Jesu sei seine ganze Predigt
nur etwas vorläufiges gewesen, alles in ihr müsse nach seinem Tode und seiner Auferstehung

anders verstanden werden, ja einiges gleichsam als ungültig beseitigt werden. Nein -
diese Verkündigung ist einfacher, als die Kirchen es wahr haben wollten, einfacher, aber
darum auch universaler und ernster. Man kann ihr nicht einfach mit der Ausflucht entrinnen:

Ich vermag mich in die <Christologie> nicht zu finden; darum ist diese Predigt nicht für
mich. Jesus hat den Menschen die grossen Fragen nahe gebracht, Gottes Gnade und
Barmherzigkeit verheissen und ihre Entscheidung verlangt: Gott oder der Mammon, ewiges
oder irdisches Leben, Seele oder Leib, Demut oder Selbstgerechtigkeit, Liebe oder Selbstsucht,

Wahrheit oder Lüge. In dem Ringen dieser Fragen ist alles beschlossen; der einzelne
soll die frohe Botschaft von der Barmherzigkeit und der Kindschaft hören und sich
entscheiden, ob er auf die Seite Gottes und der Ewigkeit tritt oder auf die Seite der Welt und
der Zeit. Es ist keine Paradoxie und wiederum auch nicht <Rationalismus>, sondern der
einfache Ausdruck des Tatbestandes, wie er in den Evangelien vorliegt: Nicht der Sohn,
sondern allein der Vater gehört in das Evangelium»20.

2. Extremphänomene der Konzentration auf Gott den Vater

In jenen Jahrzehnten, in denen Adolf von Harnack seine auf Gott den Vater

zentrierte Theologie vorgetragen hat, haben andere Theologen Theorien
entwickelt, die die Zentrierung auf Gott den Vater in Extreme getrieben
haben, die im Rückblick nicht mehr verständlich sind. Extrem ist in jenen Jahren

zum Beispiel Karl Holls Lutherdeutung. Holl interpretiert Luthers Glaube

von seiner Auslegung des 1. Gebots aus als eine auf Gott den Vater gerichtete

Gewissensfrömmigkeit. Holl behauptet von da aus, dass «Luthers
Frömmigkeit keineswegs in dem Sinne Christusfrömmigkeit gewesen ist, als ob sein

ganzer Glaube nur auf Christus gestanden hätte. [...] Es gibt wirklich Lagen,
wo er sich ganz unmittelbar und allein Gott [sc. dem Vater; man beachte die
Ausdrucksweise, als ob Jesus für Luther nicht Gott wäre; M.L.] gegenüber
fühlte. Auf dieser Stufe tritt erst das Allerinnerste einer Frömmigkeit zutage,
hier wird auch erst voll ersichtlich, wie er aus der Furcht vor Gott zur Einheit
mit Gott gelangte»21.

Karl Holl vertritt damit die eigenartige These, das Eigentliche in der
Frömmigkeit Luthers wäre an Christus vorbei geschehen. In der Anfechtung
hielt Luther sich nach Holl nicht an Christus, sondern an das erste Gebot22.

Ebenso ist nach Holl bei Luther nicht Christus, sondern das Gewissen der
Ort, an dem «das Göttliche am bestimmtesten offenbart»23. Holl sieht bei Lu-

19 A.a.O. 96.
20 A.a.O. 90.
21 K. Holl. Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte. Bd. I. Luther, ''1932, 73.
22 Vgl. a.a.O. 73.
23 A.a.O. 35.



Der trinitarische Rhythmus der Theologiegeschichte im 20. Jahrhundert 271

ther nicht nur eine «Unterordnung des Sohnes unter den Vater»24, sondern er
spricht sogar von einem «<Vergessen Christi>», das Luther sich nie als Sünde
zugerechnet habe. Inzwischen sind Holls Thesen längst von der Forschung
widerlegt. Bernhard Lohse resümiert, dass «die These vom <Vergessen Christi>
[...] von der Lutherforschung seither mit Recht aufgegeben» wurde, «und
zwar quer durch alle theologischen Schulrichtungen»25. Luther vertrat nicht
nur eine an Christus orientiere Kreuzestheologie sondern auch eine durchaus
ausbalancierte Trinitätslehre. Holls These von der im Kern nur auf Gott den
Vater gerichteten Frömmigkeit Luthers erscheint so als eine extreme Konsequenz

der Orientierung an Gott dem Vater, wie sie für den Anfang des
Jahrhunderts typisch war.

Neben dieser extremen Position standen andere, die sich überzogen
kritisch gegen das wandten, was in Konkurrenz gegen die Vorstellung des
transzendenten Gottvaters treten konnte. Die ansonsten gegensätzlichsten Theologen

wirkten dabei in derselben Richtung: Erich Schaeders theozentrische
Theologie kritisiert mit den anthropologischen Orientierung zugleich auch
die Betonung der Soteriologie. Statt dessen wollte er in seinen Streiflichtern
zum Entwurf einer theozentrischen Theologie unter Rückgriff auf Calvin die
Majestät und die souveräne Freiheit Gottes wieder zur Geltung bringen. Die
Christologie kam auch von anderer Seite ins Wanken: Durch Albert Schweitzers

Geschichte der Leben-Jesu-Forschung wurde Jesus immer mehr in eine
schwer verständliche apokalyptische Vorstellungswelt versetzt. Dass der
Gottmensch sich nach Schweitzer in seiner Naherwartung täuschte, machte
den Glauben an ihn ebenso schwieriger wie die Tatsache, dass die These,
Jesus habe nie existiert, in jener Zeit wieder vertreten wurde. Der viel gelesene
Arthur Drews, der diese These aufgestellt hat26, destruierte die Christologie
von beiden Seiten: die historische Existenz Jesu leugnete er ebenso wie die
Beschränkung der Gott-Mensch-Einheit auf eine individuelle Person: «Dem
christlichen <Vatergotte> gegenüber bleiben die Menschen immer nur
unmündige <Kinder>, für welche die Heteronomie der allein geeignete sittliche
Standpunkt ist. Die Entscheidung aus Christi Geist heraus ist eine unselbständige

Unterwerfung unter den Geist einer fremden Persönlichkeit»27. «Nur
wenn Gott selbst mein Wesen ist [...] ist eine Sittlichkeit als autonome mög-

24 A.a.O. 72.
25 Bernhard Lohse, Martin Luther. Leben und Werk, 1981, 235.
26 Vgl. A. Drews, Die Christusmythe, "1910 (EA1909) 226, legte als Ergebnis seiner

Forschungen vor, «dass ein historischer Jesus, wie die Evangelien ihn schildern und wie er
in den Köpfen der liberalen Theologen von heute lebt, übrhaupt nicht existiert, also auch
noch nicht einmal die gänzlich bedeutungslose kleine Messiasgemeinde zu Jerusalem
begründet hat, sondern dass der Christusglaube ganz unabhängig von irgendwelchen uns
bekannten historischen Persönlichkeiten entstanden ist».

27 A. Drews, Religion als Selbst-Bewusstsein Gottes. Eine philosophische Untersuchung

über das Wesen der Religion, 1906, 129.



272 Martin Leiner

lieh»28. Dies führt Drews zu der Konsequenz, dass Erlösung als Selbsterlösung

gedacht werden müsse29. «Für uns scheidet Christus mit der Annahme
der unmittelbaren Erlösung oder der Selbsterlösung aus der religiösen
Vorstellungssphäre aus, ja, wir halten es geradezu für die unumgängliche Bedingung,

unter welcher allein nicht bloss eine philosophische Untersuchung des

Wesens der Religion, sondern auch in praktischer Beziehung ein Fortschritt
des religiösen Bewusstseins und eine Vertiefung unserer verflachten und
veralteten religiösen Vorstellungen möglich ist, an deren ursprünglichen Sinn im
Grunde niemand mehr glaubt»30.

Die Bedeutung des Heiligen Geistes wurde, trotz gegenläufiger Tendenzen,

etwa bei Drews31, durch die religionsgeschichtliche Forschung in Frage
gestellt. Nach Gunkel und Weinel ist der Geist ein zwar interessantes, aber
durch und durch archaisches, mit dem Dämonenglauben in Verbindung
stehendes Phänomen, dessen Wirkungen wir heute normalerweise nicht mehr
nacherleben können32.

3. Der Übergang zur christologischen Orientierung am Beispiel Karl Barths

Nach diesen extremen Beispielen der Orientierung an Gott-Vater, kam es

dazu, dass die Erkenntnis wieder zur Geltung gebracht wurde: Wenn man
Gott so sehr als rein transzendent ansieht, dann lassen sich über ihn keine
inhaltlichen Aussagen machen. In der zweiten Auflage des Römerbriefs ist dieses

Stadium erreicht. Barth wendet sich, nicht ohne Einfluss von
Neukantianismus und Piatonismus33, gegen jede Erfahrbarkeit Gottes des Vaters:
«Die <Tiefen des Reichtums und der Weisheit und der Erkenntnis Gottes> ist

(im Gegensatz zur 1. Aufl. dieses Buches muss es hier gesagt sein) durchaus
seine Unerforschlichkeit»34. «Die Herausforderung der Distanz zwischen
Gott und Welt gewinnt in Barths Dialektischer Theologie eine solche
Eigendynamik, dass die übergeordnete Einheit faktisch ganz aus dem Blick
gerät»35. Doch dies gilt nur für Gott den Vater. Bereits in der 2. Auflage des
Römerbriefs findet der Umschlag von der Unerkennbarkeit Gottes des Vaters

28 A.a.O. 131.
29 A.a.O. 237 ff., vgl. 239: «Es gibt keine vermittelte, sondern nur eine unmittelbare

Erlösung, es gibt folglich auch keinen Erlösungsmittler».
30 A.a.O. 239f.
31 A.a.O. 84ff.
32 Vgl. H. Gunkel, Die Wirkungen des Heiligen Geistes nach der populären Anschauung

der apostolischen Zeit und der Lehre des Apostels Paulus. 21889. H. Weinel, Die
Wirkungen des Geistes und der Geister im nachapostolischen Zeitalter bis auf Irenaus, 1899.

33 Vgl. dazu J.F. Lohmann, Karl Barth und der Neukantianismus. Die Rezeption des
Neukantianismus im <Römerbrief> und ihre Bedeutung für die weitere Ausarbeitung der
Theolgie Karl Barths, 1995.

34 K. Barth, Der Römerbrief (1922), 151989, 444.
35 J.F. Lohmann, Karl Barth (Anm. 33), 282.



Der trinitarische Rhythmus der Theologiegeschichte im 20. Jahrhundert 273

zur Christozentrik statt: «Die höchste Entfernung zwischen Gott und Mensch
ist ihre wahre Einheit. Indem Zeit und Ewigkeit, Menschengerechtigkeit und
Gottesgerechtigkeit, Diesseits und Jenseits in Jesus in unzweideutiger Weise
auseinandergerissen werden, sind sie in ihm auch in Gott zusammengefasst,
in ebenso unzweideutiger Weise vereinigt»36. «Dass der Deus absconditus als
solcher in Jesus Christus deus revelatus ist, das ist der Inhalt des
Römerbriefs»37.

In seinem Aufsatz «Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie» heisst
es dann: «Wir sind [...] Menschen und können als solche nicht von Gott
reden»38. Warum können wir nach Barth nicht von Gott reden? Wir können
nicht von Gott reden, weil «von Gott reden würde, wenn es ernst gelten soll,
heissen auf Grund der Offenbarung und des Glaubens reden. Von Gott reden
würde heissen Gottes Wort reden, das Wort, das nur von ihm kommen kann,
das Wort, dass Gott Mensch wird»39. Anfang und Mitte der 20er Jahre betont
Barth noch nicht so sehr, dass diese Bedingung von Gott her wirklich erfüllt
ist, sondern er betont, dass Gott auch in seiner Menschwerdung transzendent
und unverfügbar bleibt40. Dennoch vollzieht Barth bereits in dieser Zeit den
Wechsel zu einer christozentrischen Dogmatik. Als er dann in der Christlichen

und noch mehr in der Kirchlichen Dogmatik nun auch beginnt über die
«Prolegomena zur Christologie»41 inhaltlich konkret hinauszugehen, dann
geschieht dies der Absicht nach im Rahmen eines trinitarischen Gesamtkonzeptes.

Dogmatik ist nach Barth nur deshalb möglich, weil Gott sich offenbart
hat. Er hat sich nach dem Zeugnis der Schrift in trinitarischer Weise offenbart.

Deshalb gehört die Trinitätslehre in die Prolegomena der Theologie42.

c. Die Orientierung an der Christologie

1. Karl Barths Christozentrismus in der Kirchlichen Dogmatik

Quer zu dieser trinitarischen Konzeption steht bei Barth aber seine chri-
stozentrische Lehre von der dreifachen Gestalt des Wortes Gottes. Christus
ist das geoffenbarte Wort, von ihm geht das geschriebene Wort, die Bibel,
aus. Sie ist ihrerseits wieder die Quelle für das gepredigte Wort. Die im Leitsatz

zum § 27 der Kirchlichen Dogmatik stehende prinzipielle Aussage: «Gott

36 K. Barth, Der Römerbrief (Anm. 34), 96.
37 A.a.O. 444.
38 K. Barth, «Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie». In: K. Barth, Gesamtausgabe,

Bd. 19,1990,144-175,151 u.ö.
39 A.a.O. 160.
40 Vgl. a.a.O. 166-175.
41 A.a.O. 175.
42 Vgl. den entsprechenden Leitsatz zu § 8 in KD 1/1 311.



274 Martin Leiner

wird nur durch Gott erkannt»43 führt zunächst nicht zu einer besonderen
Betonung der Pneumatologie.

Die weitere Entwicklung der Theologie Barths, die vor allem von den

Grundentscheidungen der Erwählungslehre ausgeht, zeigt, dass die christolo-
gische Konzentration sich gegenüber der trinitarischen Konzeption durchgesetzt

hat. In der konkreten Entfaltung seiner Kirchlichen Dogmatik bevorzugt

Barth statt trinitarischer Reflexionen die mehr oder weniger einlinige
Ableitung von Christus über die Bibel zur Predigt. Seine Theologie entfaltet
sich nicht im Feld des Hin- und Hergehens zwischen den drei Personen der
Trinität, sondern ist meistens einfacher und direkter Hinweis auf Christus.
Dieser Hinweis ist manchmal so direkt, dass Barth dem Eindruck eines
deduktiven Vorgehens oder gar einer «theologischen Gleichschaltung»44 der
Welt mittels Christologie erwecken konnte. Barth beschreibt sein eigenes
Theologietreiben als ein Herumführen des Betrachters um den Berg Jesus

Christus, wobei Barth nichts anderes macht, als beständig auf diesen Berg
hinzuweisen. Dabei bleibt es nicht aus, dass er die christologische Konzentration

ins Extrem treibt.

2. Extremphänomene der Konzentration auf Jesus Christus: Probleme mit
der alttestamentlichen Gottesoffenbarung

Wenn wie in der von Barth und Bultmann geprägten theologischen Epoche

die Selbstoffenbarung Gottes so eindeutig als die Christusoffenbarung
identifiziert wird, stellt sich das Problem, wie die im Alten Testament bezeugte

Gottesoffenbarung zu verstehen sei. Wenn man nicht wie Paul Tillich von
einer vorbereitenden Offenbarung45oder wie Emil Brunner von einer
Offenbarung des Namens Gottes46 im Alten Testament ausgehen will, dann ist man
nahezu genötigt, im Alten Testament so etwas wie eine Christusoffenbarung
zu finden. Karl Barths Satz, dass «Jesus Christus als der Erwartete auch im
Alten Testament offenbar ist»47, wurde von dem Alttestamentler Wilhelm Vi-
scher dahingehend verstanden, dass nun auch konkret an vielen Stellen im
Alten Testament Bezüge zu Christus aufgezeigt werden müssen. Dass er da-

43 K. Barth, KD 11/1,200.
44 Vgl. dazu F. Wagner, «Theologische Gleichschaltung - Zur Christologie bei Karl

Barth». In Ders.: Was ist Theologie? Studien zu ihrem Begriff und Thema in der Neuzeit,
1989, 93-125. Vgl. bereits H. Thielicke, Glauben und Denken in der Neuzeit. Die grossen
Systeme der Theologie und Religionsphilosophie, 21988, 501-511. - Der Vorwurf, Barth
habe die Freiheit des Menschen in einer anderen Weise, als es die Reformatoren getan
haben, «ausgeschaltet» ist allerdings unberechtigt. Vgl. KD II/2, 194: «Es ist also ganz
schlicht, aber ganz umfassend die Autonomie des Geschöpfs, die im Akte der ewigen
göttlichen Erwählung ursprüngliches Ereignis ist und legitime Wirklichkeit wird».

45 P. Tillich, Systematische Theologie. Bd. 1,1957,164-172.
46 Vgl. E. Brunner, Dogmatik, Bd. 1,31960,121-135.
47 K. Barth, KD 1/2 79.



Der trinitarische Rhythmus der Theologiegeschichte im 20. Jahrhundert 275

bei allegorische und typologische Betrachtungen, etwa der Farbe Rot im AT,
betrieben hat, ist von Gerhard von Rad und auch von Barth selbst kritisiert
worden48.

Barth prägte mit seiner Christozentrik eine ganze theologische Epoche.
Bezeichnend ist etwa der Titel der Dogmatik von Fleinrich Vogel Gott in
Christo49. Wie weit die Wirkung der Christozentrik ging, zeigt, dass unter
anderem ein lutherischer Theologe seinen Abriss der Dogmatik unter folgendes
Motto von Paul Claudel stellte: «Je n'ai plus rien à chercher au ciel [...] ce
Dieu est assez pour moi qui tient entre quatre clous» 50. Dieses Zitat gibt als
solches auch eine der Richtungen an, in denen die Theologie von der christo-
zentrischen Orientierung aus weiter fortgeschritten ist.

3. Der Übergang zur pneumatologischen Orientierung:

Drei Wege der Überwindung der Christozentrik in Richtung Pneumatolo-
gie traten im Weiterdenken der barthschen Konzeption auf den Plan: (a) Der
Weg von der Christologie über die Anthropologie zur Pneumatologie, (b) der
Weg über die Frage nach der Vermittlung des Heils und (c) der Weg über das
Nachdenken über die Voraussetzungen des Theologietreibens.
(a) Der erste Weg der Überwindung begann wiederum mit einer Radikalisie¬

rung: Barth selbst hatte über die Menschlichkeit Christi auch das Thema
der Anthropologie neu aufgerufen. Daran konnten andere anknüpfen, die
an sich der barthschen Theologie fernstanden. Dorothee Solle sagt von
sich ausdrücklich, dass sie «die <christologische Reduktion>, die für die
Theologie unseres Jahrhunderts charakteristisch ist»51, mitvollzieht. Dies
führt zu einer Kritik an Gott dem Vater: «Christ bin ich nicht wegen des

Vaters, sondern um Christi willen»52. Dies führt aber über ein linkshegelianisches

inklusives Christusverständnis zu einer neuen Bedeutung des
Menschen: «Christus hat keine anderen Hände als unsere, er ist auf uns
angewiesen. Wenn keine Christen mehr da sind, ist Christus tot»53. Damit
wird die Christologie auf das Niveau der Anthropologie gestellt: «Die
Chiffre <Christus> ist die Weise, in der Jesus lebendig bleibt bis ans Ende
der Welt [...]. Denn nicht nur Christus vertritt Gott in der Welt, auch seine
Freunde und Brüder vertreten Gott»54. Wenn der Mensch nun aber Gott

48 Vgl. die Zusammenfassung der Diskusion bei O. Bächli, Das Alte Testament in der
Kirchlichen Dogmatik von Karl Barth, 1987.

49 H. Vogel, Gott in Christo. Ein Erkenntnisgang durch die Grundprobleme der
Dogmatik. 21954.

50 H.G. Pöhlmann, Abriss der Dogmatik, 1973, Motto.
51 D. Solle, Nachwort 1982 zu: Dies., Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach dem

Tode Gottes, 1965, 178
52 A.a.O. 178.
53 A.a.O. 180.
54 A.a.O. 155.



276 Marlin Leiner

vertreten soll, dann ist dies eine Forderung, die er von sich aus nicht erfüllen

kann. Deshalb wendet sich Solle 1975 in ihrem Buch Die Hinreise 55den

tragenden Erfahrungen zu, wie sie vor allem in der Mystik zum Ausdruck
kommen. Diese Erfahrungen bezeichnet sie als Erfahrungen der Liebe zu
Gott und als Erfahrungen des Grossen Geistes56. Sölles Theologie nach
dem Tode Gottes löst sich nicht in Anthropologie auf, sondern bleibt in
die trinitarische Logik der Theologie einbezogen.

(b) Der zweite Weg der erneuten Zuwendung zur Pneumatologie lässt sich
bereits in den letzten Bänden der Kirchlichen Dogmatik verfolgen. Einige
der Kritiker Barths haben ihm vorgeworfen, dass er von seiner Christolo-
gie aus nicht dazu komme, die Vermittlung des Heils zu denken. Alles ist
bereits in Ewigkeit in Gott geschehen. Christus hat für uns, an unserer
Stelle geglaubt, er ist für uns stellvertretend gehorsam gewesen57. Im vierten

Teil der Kirchlichen Dogmatik hat Barth selbst in mehreren Versuchen

entschieden die Vermittlung des Heils durch den Geist ins Spiel
gebracht. Barth geht es darum, «nach dem Übergang von ihm [sc. Christus;
M.L.] zu uns anderen Menschen zu fragen»58. Deshalb fragt Barth jetzt:
«Wie handelt der heilige Geist? Wie begegnet er uns? Wie berührt und
bewegt er uns?»59 Eine der Antworten, die Barth gibt, ist, dass er die Taufe
mit dem Heiligen Geist als Vermittlung der Geschichte Christi mit unserer
Geschichte und als Beginn eines neuen Lebens ansieht60.

Bei Barth führt aber auch noch ein dritter Weg zur Pneumatologie:
(c) Im Nachdenken über die Voraussetzungen seines eigenen Theologietrei¬

bens betont der späte Barth, dass nicht bloss Gottes Menschwerdung in
Jesus Christus, sondern auch der Heilige Geist nötig ist, um von Gott zu
sprechen. In deutlicher Parallele zu den zitierten Ausführungen aus «Das
Wort Gottes als Aufgabe der Theologie» formuliert er in seiner 1962
erschienenen Einführung in die evangelische Theologie:

Wie kommt die Theologie dazu Theologie, menschliche Logik des göttlichen Logos
zu sein? Antwort: Sie kommt gar nicht dazu. Es kann ihr aber widerfahren, dass dieser
Geist zu ihr und über sie kommt, und dass sie sich dann seiner nicht erwehrt, sich seiner

55 Dies., Die Hinreise. Zur religiösen Erfahrung. Texte und Überlegungen, 1975.
56 Vgl. Th. Christiansen & J. Thiele (Hg.). Dorothee Solle im Gespräch. 1988, 53.
57 Diese Notwendigkeit hat gegenüber Karl Barth immer wieder Peter Brunner betont

(Hinweis von Herrn Prof. Friedrich Beißer). Vgl. Peter Brunner, Pro Ecclesia. Gesammelte

Aufsätze zur dogmatischen Theologie, 1962, 220-224.
58 K. Barth KD IV/2 402.
59 A.a.O. 402f.
60 Vgl. K. Barth KD IV/4 .1: «Eines Menschen Wendung zur Treue gegen Gott und so

zu dessen Anrufung ist des treuen Gotttes eigenes Werk, das, in der Geschichte Jesu Christi

vollkommen geschehen, vermöge deren erweckender, belebender und erleuchtender
Macht als seine Taufe mit dem Heiligen Geist zum Neubeginn gerade seines Lebens
wird».



Der trinitarische Rhythmus der Theologiegeschichte im 20. Jahrhundert 277

aber auch nicht bemächtigt, sondern nur eben freut, ihm nur eben Folge leistet.
Ungeistliche Theologie wäre, ob sie auf Kanzeln oder Kathedern oder auf gedrucktem
Papier oder in <Gesprächen> unter alten und jungen Theologen ihr Wesen treibt, eins der
grässlichsten unter allen grässlichen Phänomenen dieses Erdentals. [...] Es ist klar, dass
auch evangelische Theologie als bescheidene, freie, kritische, fröhliche Wissenschaft
vom Gott des Evangeliums nur im Machtbereich des Geistes, nur als pneumatische
Theologie möglich und wirklich werden kann» 61.

Mit dieser Forderung einer pneumatischen Grundlegung der Theologie
steht Barth nicht allein. Dasselbe wurde auch von Theologen wie Helmut
Thielicke62, Christopher Frey63 oder Klauspeter Blaser64 gefordert. Im
letzten Text, den Barth redigiert hat, seinem Nachwort zur Schleierma-
cher-Auswahl von Heinz Bolli formuliert er geradezu als ein Vermächtnis
die Aufgabe einer Theologie des Geistes, die sogar dazu fähig sein kann,
die von Barth zeitlebens bekämpfte Theologie Schleiermachers positiv zu
rezipieren. Barth schreibt: «Was ich jetzt und hier [...] zur sachlichen
Klärung meines Verhältnisses zu Schleiermacher gelegentlich in Erwägung
gezogen und unter guten Freunden wohl auch da und dort schon angedeutet

habe, wäre die Möglichkeit einer Theologie des 3. Artikels, beherrschend

und entscheidend also des Heiligen Geistes.[...] Alles und alle in
optimam partem deutend möchte ich mit der Möglichkeit rechnen, dass
eine Theologie des Heiligen Geistes das Schleiermacher schwerlich be-
wusste, aber ihn faktisch beherrschende legitime Anliegen schon seiner
theologischen Aktion gewesen sein möchte»65. Barth deutet die Umrisse
und die integrative Kraft einer Theologie des Heiligen Geistes an. Er
verbindet dies aber mit der Warnung: «Aber dass mir nun nicht alsbald
irgendein begabter junger Mann - in der Meinung, er sei der Berufene - mit
einer flott geschriebenen Broschüre <Zur Theologie des Heiligen Geistes>
oder dergl. über den Weg und auf den Markt laufe!»66 In der Tat kamen

61 K. Barth, Einführung in die evangelische Theologie, 23. Aufl. Gütersloh 1980, 48.
62 Vgl. H. Thielicke Der evangelische Glaube. Grundzüge der Dogmatik, Bd. 1,1968,

167: «Negativ äussert sich dieser Rückbezug auf das vorgegebene Heilsgeschehen darin,
dass wir <nicht aus eigener Vernunft noch Kraft> Jesus Christus zu unserem Herrn machen,
uns also den Glauben zulegen können, sondern dass dies das Werk des Heiligen Geistes
ist». Vgl. auch Ders., Der evangelische Glaube. Grundzüge der Dogmatik, Bd. 3,1978, ins-
bes. 16ff.

63 Vgl. Chr. Freys Kritik an Y. Congar und H. de Lubac in: Mysterium der Kirche.
Öffnung zur Welt. Zwei Aspekte der Erneuerung französischer katholischer Theologie, 1969,
145: «Der Heilige Geist hat in der frühen Ekklesiologie Congars keinen rechten Raum;
das gilt auch für de Lubac; beider ekklesiologische Rückbesinnung ist wesentlich christo-
logisch. Der Platz, der eigentlich dem lebendigen Wirken des Heiligen Geistes gehört,
wird von dem sich ausbreitenden Leben Christi eingenommen».

64 K. Blaser, Vorstoß zur Pneumatologie, 1977.
65 K. Barth, «Nachwort». In: H. Bolli (Hg.), Schleiermacher-Auswahl, 1968. 290-312.

311.
66 A.a.O. 312.



278 Martin Leiner

solche Männer, allerdings waren es eher alte als junge Männer. Nach Hen-
drikus Berkofs Theologie des Heiligen Geistes67 hat seit Ende der 80er Jahre

Jürgen Moltmann das, was in Barths «Testament» stand, theologisch
ausgeführt.

d. Die pneumatologischen Orientierung in der Theologie

1. Jürgen Moltmann als typischer Vertreter der pneumatologischen
Orientierung in der Theologie

Barth hatte in dem zitierten «Nachwort» gefragt: «Wäre nicht die alles
beherrschende Christologie (conceptus de Spiritu Sancto!) von» der Pneumato-
logie her «zu erleuchten?» Moltmann entwickelt dementsprechend in seinem
Buch Der Weg Jesu Christi (1989) eine Geist-christologie: «Die Christusgeschichte

Jesu beginnt nicht mit Jesus selbst, sondern mit der Ruach/ dem
Heiligen Geist. Es ist die Ankunft des Geistes, des schöpferischen Atems Gottes,
in der Jesus als <der Gesalbte> hervortritt»68. Bereits in früheren Veröffentlichungen

arbeitete Moltmann Barths Hinweis aus, dass die Schöpfung und die
Kirche vom Geist aus zu interpretieren seien69. 1991 legte Moltmann dann
sein Hauptwerk zur Pneumatologie unter dem Titel Der Geist des Lebens
vor70; ein Jahr später folgte von Michael Welker, Gottes Geist. Theologie des

Heiligen Geistes71.

2. Extremphänomene

haben sich erstaunlich schnell gezeigt. Um nur zwei zu nennen: Berkhofs
Theologie des Heilgen Geistes hat sogar nach Moltmanns Urteil modalistische
Tendenzen72 und Moltmanns Geistchristologie endet mit einer Verwerfung
des Filioques73.

67 H. Berkof, Theologie des Heiligen Geistes. 1968 autorisierte Übersezung von:
The Doctrine of the Holy Spirit, Richmond 1968).

6X J. Moltmann. Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischcn Dimensionen,
1989, 92.

69 Vgl. K. Barth, «Nachwort» a.a.O. (Anm. 63), 311 und J. Moltmann: Geist a.a.O.

(Anm. 4) und Kirche a.a.O. (Anm. 3), bes. 316ff.
70 J. Moltmann, Der Geist a.a.O. (Anm. 4).
71 M. Welker, Gottes Geist a.a.O. (Anm. 4).
72 Vgl. J. Moltmann Der Geist a.a.O. (Anm. 4) 26.
73 A.a.O. 321.



Der trinitarische Rhythmus der Theologiegeschichte im 20. Jahrhundert 279

IV. Schlussfolgerungen

Nach diesem Überblick über die Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts

bleibt noch, in aller Kürze drei Schlussfolgerungen zu ziehen. Die erste
ist für den Dogmatiker erfreulich:
1. Wenn die Hypothese vom trinitarischen Rhythmus Theologiegeschichte

zutrifft, dann kann man mit Recht behaupten, dass die Dogmatik einer
eigenen trinitarischen Sachlogik gefolgt ist. Damit wäre gezeigt, dass die
Dogmatik nicht direkt abhängig ist von äusseren Gegebenheiten. Die
Dogmatik war vielmehr trotz allen Irritationen grundsätzlich in diesem
Jahrhundert auf einen Gegenstandsbezug orientiert; den dreieinigen
Gott; die Theologie hat im 20. Jahrhundert offensichtlich nicht allein die

Aufgabe verfolgt, die Anpassung an das sich rasch wandelnde
gesellschaftliche, kulturelle oder philosophische Umfeld zu vollziehen. Dies
wird man gegenüber Niklas Luhmann, aber auch gegenüber Emanuel
Hirsch und auch gegenüber dem Vorgehen in der Theologiegeschichte
von Jan Röhls zur Geltung bringen können74.

2. Eine Theologie kann den trinitarischen Rhythmus weiter verfolgen und
über pneumatologische Extrempositionen zu einer Orientierung an Gott
dem «Vater» (oder: «der Mutter») weiterschreiten. Sie kann aber auch,
das ihr zugrundeliegende Bewegungsgesetz selbst zu ihrem Thema
machen. Sie steht dann vor der Aufgabe, eine alle drei Personen gleichermas-
sen berücksichtigende Trinitätslehre als hermeneutische Grundregel, als

«summary grammar»75 des Glaubens, anzuerkennen und fruchtbar zu
machen.

74 Vgl. N. Luhmann, «Religiöse Dogmatik und gesellschaftliche Evolution». In: Ders.,
Funktion der Religion, 1977, 72-182, E. Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen
Theologie im Zusammenhang mit den allgemeinen Bewegungen des europäischen
Denkens, 1964, und J. Röhls, Protestantische Theologie der Neuzeit, 2 Bde., 1997. Luhmann
hebt einseitig die Forderung nach Kompatibilisierung der Theologie mit gesellschaftlicher
Komplexität, Hirsch hebt die Verbindung mit der allgemeinen Geistesgeschichte und
Röhls mit der politischen Entwicklung hervor. Im Bezug auf Röhls lässt sich zugestehen:
Zweifellos ist es nicht ausgeschlossen, dass die These einer trinitarischen Sachlogik in der
Entwicklung der Theologie des 20. Jahrhunderts im Zuge einer Interpretation zweiter
Ordnung wieder als ein Zeugnis für die Abhängigkeit der Dogmatik von der Staatsform
gelesen werden könnte: Die Orientierung an Gott dem Vater fiel in die Zeit der Monarchie,

die Orientierung an Christus nahm die schärfsten Formen im Gegenüber zum
Führerstaat Adolf Hitlers an, bis hin etwa dazu, dass Dietrich Bonhoeffer den Satz Hermann
Görings «Adolf Hitler ist mein Gewissen» aufnehmen und ihn als prägnanteste säkulare
Parallele zu seinem Satz, dass Christus unser Gewissen ist, bezeichen konnte. Vgl. D.
Bonhoeffer, Ethik. München 1992, 278. Die Zuwendung zum Geist würde dann einer um
Achtung der Pluralität bemühten Demokratie entsprechen.

75 N. Lash, «Considering the Trinity», Modern Theology 2 (1986) 183-196.183.



280 Martin Leiner

«Die Trinitätslehre ist als Ausarbeitung der Grammatik der miteinander kombinierten
Bildfelder von Vater, Sohn und Geist die konzentrierte symbolische Zusammenfassung
der Strukturen christlicher Perspektiven auf Gott, Welt, menschliche Existenz und
Geschichte im Horizont dieser Grundbilder des christlichen Glaubens»76.

3. Eine Trinitätslehre, die Anweisungen dafür gibt, wie bei jedem theologi¬
schen Thema Gott der transzendente Grund, Jesus Christus und der Heilige

Geist in den Blick kommen müssen und die nominalistische Engführungen

vermeidet, die mit dem Ausdruck summary grammar gegeben
sind, wird sinnvollerweise weder von der immanenten Trinität im Bereich
Gottes des Vaters, noch von der Offenbarungstrinität im Bereich Jesu
Christi ausgehen können. Sie müsste sich entschieden auf den Standpunkt
des Menschen stellen, der im Bereich des Geistes zur Gotteserkenntnis
gelangt. Die Anerkennung der Trinitätslehre als hermeneutisches Grundprinzip

verlangt eine Sicht der theologischen Erkenntnissituation, in der
der Heilige Geist als Ermöglichungsgrund des Glaubens, Jesus Christus
als Bestimmungsgrund aller Aussagen und Gott, der «Vater» (oder: die
«Mutter»), als die alles gründende transzendente Ausrichtung aller
theologischen Erkenntnis zu thematisieren ist. Eine solche Fassung der
Trinitätslehre wird zweifellos phänomenologischen Charakter haben: Ohne
das Gegebensein des Heiligen Geistes in glaubenden Menschen ist der
Theologie ihr Gegenstand als solcher überhaupt nicht erkennbar, ohne die
Selbstbestimmung Gottes in Jesus Christus, kann sie über ihn keine
konkreten Aussagen machen und ohne den Bezug auf den transzendenten
Grund der Theologie bleibt sie eine immanente historische oder
religionswissenschaftliche Beschreibung von Glaubensauffassungen. Ohne eine
unlebendige totalisierende Metatheorie zu sein, ist die Trinitätslehre die
einzige Beschreibung der theologischen Erkenntnissituation, die ein Minimum

an Schutz gegen Zerfall und eine Vermeidung problematischer
Extrempositionen ermöglicht.

Martin Leiner, Neuchätel

76 I. Dalferth, Der auferweckte Gekreuzigte. Zur Grammatik der Christologie, 1994,
214.


	Der trinitarische Rhythmus der Theologiegeschichte im 20. Jahrhundert : ein Vorschlag zur Strukturierung der Theologiegeschichte und seine Konsequenzen

