
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 3

Artikel: Zwei Thesen zur Trinitätslehre : Beobachtungen an der frühchristlichen
und Luthers Konzeption

Autor: Meding, Wichmann von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwei Thesen zur Trinitätslehre

Beobachtungen an der frühchristlichen und Luthers Konzeption

Erkennbar wächst derzeit theologisches Interesse an der trinitarischen
Gotteslehre, die im 19. Jahrhundert unter Einfluss monotheistischen
Aufklärungsdenkens, dem Friedrich Schleiermacher kaum entgegenwirken konnte,
das Schattendasein eines dogmatischen Relikts geführt hatte und im 20. unter
eigenartigen Nach- und Gegenwirkungen der anselmisch konzipierten
trinitarischen Dogmatik Karl Barths in der Frage, ob ein Gott existiere und worin
der Sinn des Lebens bestehe, untergegangen zu sein schien. Der Singular
solcher Formeln öffnete sich jedoch zugleich einer Pluralität, ja Beliebigkeit
neuer Sinnangebote und verehrter Götterbilder. Dieser Trend integriert
säkularisierte Rudimente des Mono- und Polytheismus, die einander überraschend

wenig zu widersprechen scheinen. Angesichts dieser Koalition muss
christlicher Trinitätslehre, die beide Theismen negiert, fast zwangsläufig neue
Aufmerksamkeit begegnen. Ein wichtiger systematischer Ansatz lehrt, den

lebendig trinitarischen Gott als «Horizont» der gesamten Theologie verstehen1.

Ein Religionswissenschaftler spricht der Trinitätslehre gar die Kraft zu,
alle Religionen mit der Säkularität der Moderne zu einen2.

Trotz dieses meist der anglo-amerikanischen Theologie zu dankenden
Aufbruchs halten sich zwei traditionelle Auffassungen in fast sämtlichen
Darlegungen. Eine wurde und wird dahingehend formuliert, die Trinitätslehre
habe «bei der Feststellung der evangelischen Kirche keine neue Bearbeitung
erfahren»3. «Die kirchliche Trinitätslehre ist unverändert in die Lehre der
Reformationskirchen übergegangen, wie das in der Anerkennung der
sogenannten ökumenischen Bekenntnisse zum Ausdruck kommt»4. «Die
Reformation und die nachfolgende protestantische Orthodoxie haben am Trinitäts-
dogma keine Silbe geändert»5, ja die «Trinität selbst wird nicht erklärt»6. Daher

bleibt Luther in den Trinitätskapiteln wichtiger Dogmatiken unerwähnt7.

Er kann wie Calvin oder Melanchthon sogar in ganzen Trinitätsbüchern
fehlen8. Dennoch stellt sich die Frage, ob die systematisch erstrangige Gottesleh-

1 Ch. Schwöbel, Ökumenische Theologie im Horizont des trinitarischen Glaubens,
ÖR 46, 1997,325.

2 R. Panikkar, Trinität. Über das Zentrum menschlicher Erfahrung, München 1993, 9.
3 F. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsäzen der evangelischen

Kirche im Zusammenhange dargestellt, Bd. 2, Berlin 21831, 588 (Leitsatz § 172).
4 J. Kaftan, Dogmatik. Tübingen 1909, 223.
5 W. Trillhaas, Dogmatik, Berlin 1962, 108.
6 A. Adam, Lehrbuch der Dogmengeschichte 2, Gütersloh 1968, 269.
7 W. Pannenberg. Systematische Theologie I, Göttingen 1988, 283-364.
8 F. Courth, Der Gott der dreifaltigen Liebe, Paderborn 1993.



234 Wichmann von Meding

re von Luthers biblischer Revision der scholastischen Systematik unberührt
geblieben sein kann.

Zweitens spricht man dem Neuen Testament eine trinitarische Gottesauffassung

sogar rundheraus ab. «Allgemeiner Übereinstimmung nach gibt es im
NT keine T[rinität]slehre»9, sie «hat keine direkte Basis in der Bibel»10. Auch
wenn katholische Theologen hinzufügen: «Die Gotteserfahrung im NT steuert

auf trinitarische Formeln zu»11, besagt dies das Gleiche. «Was das Neue
Testament betrifft, so begegnet in ihm noch keine eigentliche Trinitätsleh-
re»12, der triadische Taufbefehl habe erst «im Rückblick von der Ausbildung
der Trinitätslehre her» als Veranschaulichung derselben gewirkt13. Georg
Kretschmars 1956 formulierter Eindruck trifft noch immer zu: «Eine weit
verbreitete Anschauung über den Ursprung der Trinitätslehre sucht ihn in der
Taufe. Die Symbole der Kirche gehen auf den triadischen Taufbefehl Mt
28,19 zurück»14. Der aber ist eine biblische Randerscheinung.

Zu beiden historischen Thesen soll Stellung bezogen werden, da sie von
Gewicht sind für eine systematisch geklärte Darstellung der Gotteslehre.
Kretschmars Zusammenfassung des Gewohnten kündigt Widerspruch gegen
ein verbreitetes Bild an. Da seine «umwälzenden Feststellungen» zwar «einen

grossen Fortschritt» darstellen15, gesamttheologisch jedoch kaum so rezipiert
wurden, steht eine neue Lektüre seiner Gegendarstellung an, bevor Luthers
angeblich nur traditionelle Trinitätslehre erörtert wird.

I. Die dem Neuen Testament vorgegebene trinitarische Gottesauffassung

Kretschmars Untersuchung der frühchristlichen Trinitätslehre stimmt
Luthers Satz zu: «Ich weiss wohl, dass Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist sind,
aber wie sie ein Ding sind, das weiss ich nicht und soll es auch nicht wissen»16,

um anzufügen: «Wie die Einheit dieser drei vorzustellen sei, haben auch die
Väter der alten Kirche nicht zu erklären vermocht»17. Dies gilt zunächst nicht
von der lateinischen Auffassung, «dass die Trinität in erster Linie von der
Taufe her verstanden» werden müsse (132). In ihr scheint sich dem Westen
die Einheit Gottes darzustellen. Da er den Geist jedoch als Taufgabe
versteht, verliert er ihn als trinitarischen Geber. «Von <Trinitätstheologie> kann

9 Paul W. Meyer, Trinität II. Im NT, RGG VI, 1962, 1024.
10 H. Ott, Gott, Stuttgart 1971, 86.
11 G. Hasenhüttl, Einführung in die Gotteslehre, Darmstadt 1980, 53.
12 B. Lohse, Epochen der Dogmengeschichte. Berlin 1969, 45.
13 Pannenberg a.a.O. 329.
14 G. Kretschmar, Studien zur frühchristlichen Trinitätstheologie, Tübingen 1956,125.
15 C. Andresen, Zur Dogmengeschichte der alten Kirche, ThLZ 84 (1959) 85 und 88.
16 WA 12, 588.
17 Kretschmar a.a.O. 223.



Zwei Thesen zur Trinitätslelire 235

[aber] sinnvollerweise nur dort gesprochen werden, wo Gott Vater, Sohn und
Heiliger Geist als <Personen> begriffen werden und, einander zugeordnet, der
Welt gegenüberstehen» (V). Luther - aus Perspektive der zum Trinitätsdog-
ma führenden dogmengeschichtlichen Entwicklung nachgeboren - steht den
ostkirchlichen Vätern über die Sonderentwicklung des Westens hinweg sachlich

näher, da auch er am personalen Glauben orientiert ist.
Diese Voranzeige eines Buchs aus verstreuten Bemerkungen, die zugleich

auf den inneren Einklang der hier zu besprechenden Thesen verweist, wird
Kretschmar insofern gerecht, als er eine geschichtlich wie systematisch
reziproke Methodik wählte, einsetzend mit den «grossen dogmatischen
Auseinandersetzungen des vierten Jahrhunderts» (1). Da alle «späteren
Differenzierungen und Nuancierungen die Entscheidungen dieser Zeit voraus»
setzen, «werden wir mit unseren Untersuchungen zu den trinitarischen Traditionen

der ersten Jahrhunderte mit dieser Epoche zu beginnen haben» (2). Ihre
Wurzeln sucht er rückfragend von den nachnicänischen Diskussionen über
die alexandrinische Tradition bis ins palästinische Frühjudentum. Systematisch

stellt er die Traditionslosigkeit der «Nicht-Trinitarier des vierten
Jahrhunderts» an den Anfang, um über die «monarchianische Tradition» die «tri-
nitarische Tradition im eigentlichen Sinne» zu finden (1. 16. 62). Gilt Trini-
tätslehre sonst als Produkt kirchlichen Streitens, so fragt Kretschmar nach
«der Herkunft dieser Konzeption» (V). Erst nach diesem Weg der Umkehr
zur Quelle kommt er, ausführlich, auf den Ort der trinitarischen Gotteslehre
zu sprechen.

Dieser erweist sich als Zentrum christlicher Theologie und zugleich als

Trennmal ihrer ost- und westkirchlichen Wege. Während der Westen die Tri-
nität vom Taufbefehl aus verstand und somit den wirkenden Gottesgeist
kaum zu denken vermochte, orientierte sich der Osten am Trishagion der
Eucharistie. Gilt dem Geist der gleiche Heilig-Ruf wie Sohn und Vater, ist er
Person wie sie. In Alexandrien war der Sanctusruf der Seraphen von Jesaja 6

«das Herzstück des Eucharistiegebetes. Im dreifachen Heiligruf bringt die
Kirche mit den Engelmächten dem Namen Gott Vaters, des Sohnes und des

Heiligen Geistes das Lobopfer dar» (158). Sie stimmt ein ins Lob der am
Thron stehenden Seraphen, die den wahren Gott kennen und der Kirche dies
vermitteln. Ihr Sanctus ist «Lobpreis Gottes schlechthin» (161), wahre Theologie,

nicht menschengedacht. Menschentheologie nimmt die himmlische, im
Mahl des Herrn empfangene Theologie Gottes auf.

Neben dem alttestamentlichen, trinitarisch gehörten Sanctus der Eucharistie

muss der triadische Taufbefehl als spät gelten, da Paulus wie die
Apostelgeschichte belegen, Christen hätten ursprünglich im Namen Jesu getauft.
Dem entspricht, dass weder Taufe noch Taufbefehl zu Beginn der trinitarischen

Lehrentwicklung eine argumentative Rolle spielten: Euseb berief sich
erst auf dem Konzil von Nicäa darauf, um seine Orthodoxie unter Beweis zu
stellen. Er argumentierte aber weniger mit der Taufe als mit einem bestimm-



236 Wichmann von Meiling

ten Herrenwort. So geriet die Taufe in den trinitarischen Horizont. Erst bei
Theodor von Mopsuestia begegnet die heutige Auffassung, das trinitarische
Credo entfalte den triadischen Taufbefehl: «Jeder von uns ist getauft im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes, nach der Lehre
unserer Väter, die aus der Überlieferung unseres Herrn stammt und sogar
der Wortlaut des Glaubensbekenntnisses ist nichts anderes als eine Entfaltung

und Auslegung der Worte aus der Überlieferung, die von unserem
Herrn stammt. Denn er, der befahl, <Lehret die Heiden im Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen Geistes>, zeigte uns klar, dass die göttliche
Natur des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes eine einzige ist»
(127). Sogar hier noch bezeichnet die triadische Formel, nicht die Taufe an-
sich, den Kern der Lehre für Heiden.

Doch Kretschmar zieht nicht nur die Herkunft der Trinitätslehre aus dem
späten Taufbefehl in Zweifel, er legt die Wurzeln des trinitarischen Gottesbildes

frei, vom Erstvorkommen des Trinitätsbegriffs und der ersten trinitarischen

Dogmatik zu ihren Traditionen vorstossend. Noch in ihr, dem Werk des

Origenes, werde der Taufbefehl nicht einmal zitiert (128). Der Trinitätsbe-
griff fehle lange. «Theophilus, Bischof von Antiochien in der zweiten Hälfte
des 2. Jahrhunderts, ist der erste kirchliche Theologe, bei dem wir das Wort
<Trinität>, xpiaç, finden». Es bezeichnet bei ihm keine Dreiheit von Personen,
sondern die Trias «Gottes und seines Wortes und seiner Weisheit» (28). Die
Termini sind alttestamentlich, ja frühjüdisch-hellenistisch gewählt (36-40). In
Psalm 103,24 steht: «Alles hast du mit Weisheit geschaffen», wobei Weisheit
keine Person, sondern Gottes Kraft ist. Sapientia 9,1 redet Gott an als «Gott
der Väter und Herr des Erbarmens, der Du das All durch Dein Wort gemacht
und durch Deine Weisheit die Menschen bereitet hast». Auch hier sind Wort
und Weisheit Gottes Kräfte bei Erschaffung der Welt. Zwar zeigt Theophilus
Tendenzen zur Verselbständigung von Logos und Sophia, zu ihrer Gleichrangigkeit

neben Gott, aber «von einer eigentlichen Personhaftigkeit von Logos
und Sophia kann gar nicht die Rede sein» (29). Sie präsentieren Gottes
Schöpfermacht so, dass «Weisheit die der Welt immanente Kraft Gottes und»
der «Logos sein wirksames Reden» in der Geschichte benennen (31).
Kretschmar geht davon aus, Theophilus habe «in seinem grösseren Werk
(falls es die Schöpfung mitbehandelte) zum dritten Tag [der Schöpfung]
deutlicher ausgeführt, dass es dieselbe Weisheit war, die damals die Erde
schmückte, dann das Volk Israel belehrte und jetzt ihre Heimstätte bei den
zerstreuten Gemeinden der christlichen Kirche fand» (37). Interessanterweise

«besteht gerade die Eigentümlichkeit dieser Theologie darin, dass sie die
<Trinität> in der Schöpfung und der Urgeschichte sucht» (31).

Bereits das hellenistische Judentum sah sich der griechischen Kosmologie
konfrontiert und suchte biblische Schöpfungslehre in trinitarischen
Denkstrukturen zu erläutern und zu verteidigen, indem es kosmologische Gedanken

griechischer Philosophen auf Gottes Weisheit bezog (42). Ihr Bemühen



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 237

kann man «so verstehen, dass die Weisheit in erster Linie eine kosmologische
Grösse ist, die statisch bleibt, [dass] der Träger des geschichtlichen Handelns
Gottes aber das Wort ist, das dynamisch wirkt» (39). Das zitierte <Schmük-
ken> der Welt, im lateinischen Text mit <ornare> ausgedrückt, geht auf
griechisches KocgElv zurück und hat somit kosmologisch-grundsätzlichen Sinn
(40), wie ihn Plato im Timaios vorgetragen und die Akademie der Kaiserzeit
als Theologie zum Herzstück der gesamten Philosophie erhoben hatte. Der
vorchristliche Theologiebegriff prägt die Entstehung einer eigentümlich
christlichen Lehre: Sie arbeitet sich zunächst an der philosophischen Vorstellung

des ewigen, bestandfesten Kosmos ab, der als ewiger nicht geschaffen,
von einem Gott nur geordnet und verschönt sein kann. So haben «kosmolo-
gisch-philosophische Gedanken in der Tradition, aus der Theophilus kommt,
nur auf die Gestalt der Weisheit eingewirkt» (44), nicht auf den Logos und
schon gar nicht auf die Trias Gott - Wort - Weisheit. Christliche Theologie
nimmt dem Kosmos die Ewigkeit, macht ihn zur vergänglichen Schöpfung
und heisst einzig Gott den Ewigen, der seiner Schöpfung ontologisch
vorgeordnet wird. Doch in dieser Kehre bleibt es bei der Auffassung des Kosmos
als Schmuck. Er trägt nicht so sehr allerlei Schmuck, er ist selber Schmuck,
Realisierung der schmucken Weisheit Gottes. Von der Welt wird geradezu
ästhetisch gesprochen als dem schmucken Werk Gottes, während Gottes
geschichtliches Handeln das Unschöne trifft, Ungehorsam, Sünde, Leid, Strafe,
Gericht. Beides ist zu unterscheiden. Der uns sichtbare Beginn trinitarischen
Denkens bei Theophilus fragt nicht, wie das kirchliche Reden von Gott, Jesus
Christus sowie vom Geist und Tröster zusammenzudenken sei, sondern nach
rechter Auslegung biblischer Protologie. «Das erste Buch Mose spielt in den
ersten Jahrhunderten der Kirchengeschichte ja überhaupt eine ungeheure
Rolle, es ist nach dem Psalter der am stärksten gebrauchte Teil des Alten
Testaments, vielleicht der ganzen Bibel» (31 mit A6). Dies lässt sich nur verstehen,

wenn man die Tiefe des christlichen Theologen durch die griechische
Kosmologie gestellten Problems sieht. Ihr erscheint der Kosmos als in sich
ruhende Entität, die nicht nur Irdischen, auch den Göttern Raum gewährt. Der
Kosmos ist den Göttern ontologisch vorgegeben. Christen aber sagten umgekehrt,

Gott habe in seiner Weisheit die Welt durch das Wort erschaffen, sei
der Welt überlegen und ihr gegenüber transzendent. Transzendenz bedeute
aber keine Jenseitigkeit, sondern Gottes überlegenes Schaffen der Diesseitigkeit

durch das Wort und in Weisheit.
Trinitarische Rede widersteht ursprunghaft dem Gottesbild griechischer

Philosophen und behauptet Konformität von Gottes Erschaffen des bei
Theophilus noch statisch gedachten Kosmos mit dem dynamischen Handeln
des Schöpfergottes in seinem Kosmos. Gott schuf die Welt, da er kein Teil
von ihr in ihr, sondern ihr schlechterdings überlegen ist, als dieser Überlegene
aber sie und an ihr wirkt und auf sie eingeht. Kosmologie und kontingentes
Geschichtshandeln, das vor allem Propheten verkündet hatten, wurden in



238 Wichmann von Meding

Einklang gebracht. Dass Weisheit und Logos bald mit Jesus Christus und dem

Heiligen Geist zusammenzudenken waren, stand zunächst nicht im Vordergrund.

Kretschmar warnt energisch, die Aussagen des Theophilus unbedacht
mit der späteren Lehre von Vater, Sohn und Geist zu harmonisieren (60):
Man habe «mit der Möglichkeit zu rechnen, dass seine Trias Gott - Wort -
Weisheit gar nicht trinitarisch zu verstehen ist, wenn wir mit Trinität das
Verhältnis von Gott Vater, Sohn und Heiligem Geist zueinander meinen» (33).

Diese Perspektive aber war in der den Christen aufgetragenen Botschaft
vorgegeben, wobei Christus bald, etwa bei Irenäus, das geschichtliche Handeln

Gottes repräsentiert, während «der Geist als kosmische Macht»
erscheint (46). Dieses Amt blieb dem Geist durch die Theologiegeschichte
eigentümlich, da er, obwohl man auch Christus als Schöpfungsmittler verstand,
als spiritus creator besungen wurde18. Urproblem der Trinitätslehre ist der

angemessene Gottesbegriff überhaupt. Ein naiv gedachter Einheitsgott kann
dem Kosmos gegenüber nicht transzendent und ihm zugleich immanent sein,
er schafft entweder ewig oder erhält und erneuert zeitlich. Heidnische Götter
sind Heroen, Übermenschen, keine Schöpfer ex nihilo. Natürlich musste dies
alsbald an Christus exemplifiziert werden, der Mensch wurde und einen zu
Selbsterniedrigung und Liebe fähigen Vater zeigt. So geschah es in der
altkirchlichen Deutung des siebenarmigen Leuchters19, im hellenistischen
Judentum als kultischer Repräsentant der sieben Himmel aufgefasst, von Christen

aber als Hinweis auf den siebenfältigen Gottesgeist verstanden, mit dem
der Messias gesalbt wurde20.

Denkt christliche Theologie Gottes kosmisch-statische Weisheitskraft mit
seiner geschichtlich-dynamischen Logoskraft zusammen, leuchtet
Kretschmars Polgerung ein, bei Theophilus sei «jeder Dualismus ausgeschaltet.

An die Stelle der Spannung von Schöpfung und Erlösung [im hellenistischen

Judentum] tritt die [christliche] Einheit in Christus» (57). Somit trat die
Trinitätslehre nicht nur übergangslosem Ineinanderfliessen von Gott und
Kosmos entgegen, sondern zugleich dualistischem Auseinanderfallen in den

guten Gott und die arge Welt. Bestünde dieser Dualismus zu Recht, wäre
Gott nicht Herr der Welt. Es gäbe etwas, das ihm nicht Untertan wäre. Er würde

zum heidnischen Teilbereichsgötzen erniedrigt. An der Trinitätslehre
entscheidet sich, dass und wie Christen den kosmologischen Monismus und den
apokalyptischen Dualismus überwinden. Der naiv monotheistische Gottesbegriff

zerreisst, was doch zusammengehört, wenn Gott der Herr des Ganzen
ist. Zwar geht es «in der [Endgestalt der] Trinitätslehre sicher nicht um die

18 Luthers nach lateinischer Vorlage geschriebenes Pfingstlied «Komm Schöpfer Heiliger

Geist>: M. Jenny: Luthers geistliche Lieder und Kirchengesänge. Vollständige Neuedition

in Ergänzung zu Band 35 der Weimarer Ausgabe, AWA 4, Köln/Wien 1985, 214-216.
19 Jes 11,2; Sach 4,2.
20 Kretschmar a.a.O. 47.



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 239

Zuordnung von Schöpfung und Erlösung» (61), aber das erste Problem
gehört dennoch in ihre Geschichte und den Katalog ihrer Leistungen.

Gründet der Trinitätsbegriff im hellenistischen Judentum, so die Trinitätslehre

des Origenes im palästinensischen. Er behandelte das Sanctus der Jesa-

javision und dessen implizite Trinitätsvorstellung eingehend in einer etwa 245

gehaltenen Homilie (64): «Seraphim standen um Ihn her, sechs Flügel hatte
der eine und sechs Flügel der andere. Zwei Seraphim erblicke ich, deren ein
jeder sechs Flügel hat. Sodann die Ordnung der Flügel: Und mit zwei Flügeln
deckten sie das Angesicht - nicht das ihre, sondern das Gottes - mit zwei
Flügeln deckten sie die Füsse - nicht die ihren, sondern die Gottes - mit zwei
Flügeln aber flogen sie Diese Seraphim aber, die Gott umstehen, die nur innen
im Geiste rufen: Heilig, heilig, heilig, die [verjwahren das Geheimnis der
Dreieinigkeit, weil sie selber heilig sind; unter allem was ist, gibt es nichts
heiligeres als sie. Und nicht müssig rufen sie einer dem andern zu: Heilig, heilig,
heilig, sondern sie rufen ein allen heilsames Bekenntnis. Wer sind diese zwei
Seraphim? Mein Herr Jesus und der Heilige Geist Sie deckten das Angesicht

Gottes, denn der Ursprung Gottes ist unbekannt. Aber auch die Füsse.
Denn was würde als das Letzte in unserm Gott begriffen? Nur das Mittlere ist
sichtbar, was davor war, weiss ich nicht. Aus dem, was jetzt ist, erkenne ich
Gott; was nach diesem künftig sein wird, weiss ich nicht». Origenes lässt Jesa-

ja die Trinität schauen. So löst er das damalige Problem von Jesaja 6, die Frage,

warum «kein anderer Prophet als Jesaja Seraphen um Gott stehen gesehen

hat und dass man auch sonst nirgends über diese Seraphen etwas lesen
kann» (67). Sie gehören weder in die unendliche Zahl der Engel noch zu den
von Gott unterschiedenen Geschöpfen, sind einzigartig der Logos und der
Geist selber. Dies war schon die Auffassung des Hebräerbriefs wie der
Johannesapokalypse21, die den himmlischen Hohenpriester Christus von allen
Engeln unterscheiden. Ähnlich deutet Origenes die Ölbäume von Sacharja 4 auf
die Einzigartigkeit Christi und des Geistes22. Nur sie erkennen Gott. Nur die
soteriologischen Seraphen können Gotteserkenntnis wirken. Die einzigartigen

Seraphen offenbaren Gottes Einzigartigkeit.
Die neue Einsicht vollzog sich in Abwehr jeder Spekulation, sodass

Kretschmar von einer «Entmythologisierung der trinitarischen Traditionen»
spricht, die dem Frühjudentum entnommen wurden, um sie zu verwandeln
(223). Das aus der Homilie Zitierte hat den Einspruch deutlich gemacht:
Kopf und Füsse des Thronenden werden durch Flügel Jesu und des Heiligen
Geistes verdeckt, damit Schauende erkennen, sie könnten Ursprung und Ziel
Gottes nicht sehen, nur das Mittlere, Gegenwärtige, sollten es aber auch.
Sohn und Geist stehen gleichrangig am Thron, «das entspricht eigentlich
nicht der Trinitätslehre des Alexandriners» (64). Er zitiert also und gibt an,

21 Hebr l,4ff.; Apk 22,8ff.
22 Kretschmar a.a.O. 69.



240 Wichmann von Meding

die homiletische Auslegung stamme von einem Judenchristen23, einem «ma-
gister qui ex Hebraeis crediderat»24. Kretschmar erkennt, «dass das trinitari-
sche Schema der Alexandriner einer apokalyptischen Überlieferung
entstammt»25. Auf ihr fusst bereits das Neue Testament, das «weitgehend in den
Vorstellungen der frühjüdischen Apokalyptik» redet (222), jener «Mutter der
christlichen Theologie»26, deren Kind die Vorgaben ständig sprengt. Als
«Root of Trinitarism» haben ihre Schriften und Kommentare schon zu
gelten27. Alexandrinische Trinitätslehre fusste auf einer judenchristlich vermittelten,

exegetisch in der jesajanischen Seraphenvision begründeten,
apokalyptischen Schau des durch zwei Parakleten handelnden und durch sie

zugleich verborgen bleibenden Gottes, die aus christlicher Gotteserfahrung
interpretiert wurde.

Kretschmars längst akzeptierte und bekräftigte Darlegung28 wurde hier
nicht vollumfänglich, nur in ihrer Hauptlinie wiedergegeben. Sie besagt, die
christliche Trinitätslehre sei nicht entstanden, um isolierte Aussagen des Neuen

Testaments nachträglich zu harmonisieren und getrennte Worte über
Gott, Christus und den Geist zu einen. Vielmehr liege ihr ein frühjüdisches
Konzept zugrunde, das die einzigartigen Seraphen an Gottes Thron wegen
ihres wechselseitigen Gesangs als zwei Mächte deutete und als Gottes Weisheit
und Geist identifizierte. In diesem Konzept hätten Christen zunächst lediglich
Gottes messianische Weisheit als den Christus identifiziert, seien dann aber
im trinitarischen Streit zu weiteren Präzisierungen genötigt worden. Stimmt
dies, müsste die Geschichte des trinitarischen Glaubens neu durchdacht werden,

was trotz der breiten Rezeption des Kretschnrarschen Buches bisher
kaum geschah. Manche häretische Position lässt sich als Festhalten am alten
Konzept unter neuen Bedingungen begreifen. Längst konnte die Auffassung
des Arius so geschildert werden: «Gott wohnt Weisheit und Logos inne als die
mit seinem Wesen zusammenfallenden und von demselben schlechthin
unabtrennbaren Kräfte (nicht Personen)»29. Hielt ein Teil der Theologen an einer
jüdischen Gotteslehre fest, kann nur die spätere Entfaltung, nicht aber die tri-
nitarische Gottesvorstellung selber als nachneutestamentlich, allenfalls an
den Rändern des Kanon anhebend, aufgefasst werden. Sie lag den Christen in
ihrer Heiligen Schrift vor. Neutestamentliche Autoren bezogen sich darauf

23 De principiis 1,3,4 (MPG 11, 148-150).
24 Horn, in Num 13, 5 (MPG 12, 672).
25 Kretschmar a.a.O. 93.
26 E. Käsemann, Zum Thema der urchristlichen Apokalyptik, Exegetische Versuche

und Besinnungen II, Göttingen 1964,130.
27 R.W. Jenson, Systematic Theology I. The Triune God, New York 1997,102-105.
2S G. Kretschmar, Der Weg der kirchlichen Theologie zum Bekenntnis des dreieinigen

Gottes. In: J. Heubach (Hg.), Luther und die trinitarische Tradition, LAR 23, Erlangen
1994, 25-41.

29 A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte II, Tübingen 1909,199.



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 241

und wandten das Vorgegebene an, wenn sie die Taufe auf den Namen Jesu im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Geistes geschehen Hessen30 oder
der Gemeinde die Gegenwart der Gnade Christi, der Liebe des Vaters und
der Gemeinschaft des Geistes wünschten31. Sogar Kretschmar mag zu
vorsichtig geurteilt haben: «Gott, Christus und Heiliger Geist können - etwa von
Paulus I Kor 12,13 - einfach nebeneinander gestellt werden, ohne dass
erkennbar darüber reflektiert wird, in welchem Verhältnis sie zueinander
stehen». Zutreffend fährt er fort: «wo eine derartige Reflexion einsetzt, braucht
man eine Anschauungsform. Und eben diese konkrete Anschauungsform für
die Zuordnung von Gott Vater, Christus und Heiligem Geist hat dabei für
eine bestimmte palästinensische Traditionsschicht die spätjüdische Vorstellung

von zwei obersten himmlischen Parakleten gebildet»32.
Reflexion über das Verhältnis der Personen durchzieht das Neue Testament,

ohne allerdings lehrhaft zusammengefasst zu sein. Dass Jesus «sich
Gott gleich gemacht habe, ist nach dem Johannesevangelium die Anklage
und das Missverständnis seiner Gegner gewesen (Joh 10,33; vgl. 19,7).
Ausdrücklich hat Jesus Gott als Vater von sich unterschieden: Nicht nur der jo-
hanneische Christus nennt den Vater <grösser> als sich (Joh 14,28), vielmehr
wies Jesus nach Mk 10,17f. die Anrede <guter Lehren zurück mit der Begründung:

<Niemand ist gut ausser dem einen Gott> In Jesu Gebet zum Vater
hat diese seine Selbstunterscheidung von Gott ihren klarsten Ausdruck
gefunden»33. Und doch sagte er von sich «Ich und der Vater sind eins»34 und
«Niemand kennt den Vater als allein der Sohn und wem es der Sohn offenbaren

will»35. Jesus nahm die Autorität der Seraphen in Anspruch, den Vater
wahrhaftig zu zeigen, dessen Herrschaft in seinem Wirken nahe kommt. Gott
ist nicht allgemein, sondern Jesu Vater. Es gibt den Vater nicht ohne den
Sohn, den Sohn nicht ohne den Vater. Schon in diesen Titeln sind beide
unterschieden und verbunden. Entsprechend war auch die Geistlehre nicht
isoliert zu klären, sondern als von der frühjüdisch-trinitarischen Konzeption
vorgegebenes Thema. Auch das begann im Neuen Testament, wenn Paulus, der
den Geist noch I Kor 2,11 der frühjüdischen Vorstellung gemäss als einzigen
vorstellte, der weiss, «was in Gott ist», ihn in II Kor 3,17 gleichwohl mit dem
Herrn identifiziert, was Johannes ebenfalls ausdrückt36. Erst «Nicaea hat die
Grenze zwischen Gott und Engelwelt, Schöpfer und Geschöpf, die im
hellenistischen Judentum Philos und in der jüdischen Mystik des dritten Henoch-

30 Mt 28,19.
31 II Kor 13,13.
32 Kretschmar, Studien a.a.O. 123.
33 Pannenberg a.a.O. 287.
34 Joh 10,30.
35 Mt 11,27.
36 Joh 4,24.



242 Wichmann von Meding

huches ebenso zu verschwimmen begann wie in der hellenistischen Popular-
philosophie, wieder mit letzter Konsequenz ausgezogen»37 und erneuerte
damit auch theologisch den radikalen Ernst des Alten Testaments und der
Verkündigung Jesu.

Bildet die Trinitätslehre somit kein sich erst nachbiblisch herauskristallisierendes

Konzept, sondern ein Christen vorgegebenes, das auf die Auferstehung

des Gekreuzigten hin gestaltet wurde, so zeigt sich darin der gleiche her-
meneutische Vorgang wie bei den christologischen Hoheitstiteln: Auch sie

waren vorgegeben, mussten sich aber unter Christen wandeln38. Kretschmar
begründet die These, «dass im Hintergrund der ältesten Trinitätsanschauung
das spätjüdische Schema zweier oberster himmlischer Parakleten steht», und
zieht den Schluss, der Ansatz der Trinitätslehre liege «nicht primär in der Frage

nach der Autorität des geschichtlichen Jesus von Nazareth, sondern in der
Zuordnung des erhöhten Herrn zum Vater. Die Trinitätslehre ist zunächst
von Ostern, von der Auferstehung aus notwendig geworden, nicht auf Grund
der Inkarnation Nach dem Bilde des Erhöhten wurde der Präexistente
gezeichnet und erst jetzt konnte das Wunder der Inkarnation auf die Mitte der
Theologie zurücken. Als der Auferstandene zur rechten Hand Gottes erhöht
wurde, blieb auch der Platz zur Linken Gottes nicht frei. Neben dem
gegenwärtigen Kyrios steht der gegenwärtige Heilige Geist»39. Er fügt hinzu:
«Insofern hängt der Glaube an den dreieinigen Gott am Glauben an die
Auferstehung Jesu Christi»40. Der historische Jesus steht nicht am Anfang christlichen

Glaubens, auch nicht als seine Voraussetzung41. Vielmehr bildet die tri-
nitarische Gottesauffassung die Voraussetzung, dass man die Worte des Kos-
mokrator aufzeichnete, die er als verborgener Gott und wahrer Mensch
gesprochen hatte. Aber bis zu Kretschmars Forschung sah man diese

Zusammenhänge kaum. «Man kann nicht die Hypostasierung der Weisheit
(Spr 8,22ff.) oder des Wortes Gottes (Weish 16,12; 18,14f.) als Belege für eine
Selbstunterscheidung im ewigen Wesen Gottes deuten», hiess es42. Ist gerade
dies als urchristliches Verständnis der heiligen Schrift nachgewiesen, da
Dogmenhistoriker vom «bleibenden Hauptergebnis der Studien von Kretschmar
[sprechen], dass die Ursprünge der trinitarischen Personvorstellung im
Bereich der spätjüdischen Paraklettradition zu suchen sind»43, wird man von
einer vorchristlich-trinitarischen Vorgabe ausgehen müssen. Allerdings müsste
noch erarbeitet werden, wie die «spätjüdische» Parakletvorstellung, die an

37 Kretschmar, Studien a.a.O. 223.
38 F. Hahn, Christologische Hoheitstitel. Ihre Geschichte im frühen Christentum,

Göttingen 1963.
39 Kretschmar, Studien a.a.O. 219.
40 Kretschmar, Studien a.a.O. 223.
41 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen 1958,1.
42 Trillhaas a.a.O. 112.
43 Andresen a.a.O. 87.



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 243

sich wohl zum Arianismus führen musste, von neutestamentlichen Autoren
korrigiert wurde. Das lässt sich hier nicht leisten.

Ebensowenig können diese Darlegungen auf die geringe Kenntnis lateinischer

Väter über die apokalyptische Auslegung von Jesaja 6 eingehen. Deren
Interesse am spätneutestamentlichen Taufbefehl führte im Mittelalter zur
Betonung der transzendenten Einzigkeit Gottes, die die Dreiheit zum
Traditionsballast zu machen drohte und Gottes Nähe verlor. Hat Luther tatsächlich

diese für ihn traditionelle, aber problematische Trinitätslehre geteilt?

II. Luthers glaubenbegründende trinitarische Gottesauffassung

Ausführlicher als die referierend unterstützte These, den neutestamentlichen

Dokumenten liege ein aus der Christus- und Geisterfahrung korrigierter
vorchristlicher Trinitätsglaube zugrunde, muss die zweite entfaltet werden, da
sie auf keiner klassischen Untersuchung basiert. Die gängige These von
Luthers Übernahme spätmittelalterlicher Trinitätsvorstellungen hat guten
Grund, stand er doch im Streit mit scholastischer Theologie und hob gerade
deswegen das Unstrittige hervor. Das gilt für alle selbstveröffentlichten
Äusserungen zur Trinität, die Reiner Jansen untersucht hat. Er stellt Luthers
Trinitätslehre anhand der Apostolikumauslegungen, eigenen Bekenntnisse und
Schriftauslegungen dar44. Situationsbedingtes Schwanken zwischen trinitari-
scher Zurückhaltung und Propagierung trinitarischen Redens tritt zutage
sowie eine Tendenzverschiebung von früher Augustinabhängigkeit über die
Unterscheidung der opera ad extra als Schöpfung, Erlösung und Heiligung
zur Erklärung, in jedem dieser Werke handle die ganze Trinität. Jede solche
«Akzentverschiebung» (210) belegt traditionales Trinitätsdenken. Daher
kann nur nach «Grundtendenzen» der Akzente Luthers gefragt werden
(211), also ob Luther subordinatianisch, modalistisch, tritheistisch gelehrt habe.

Weniger werden Luthers trinitarische Aussagen erhoben als seine (Jansen
zufolge kaum bestehenden) Abweichungen von der altkirchlichen Lehre. Der
Reformator ist theologiegeschichtlich eingeordnet, sachgerecht - aber nicht
zu Gehör gebracht. Seine Trinitätslehre bleibt ein isoliertes Lehrstück, das

nicht als Fundament seiner Wort-Gottes-Theologie gilt. Ähnlich gehen alle
Darstellungen seiner Theologie vor. Auch der treffliche Aufsatz von
Christoph Markschies über Luther und die altkirchliche Trinitätstheologie sieht
keinen Anhaltspunkt für die These, dass Luther «den durch die kappadozi-
sche Trinitätslehre gewiesenen und durch Ambrosius und Augustinus im Westen

rezipierten synthetischen Mittelweg zwischen Modalismus und Subordi-

44 R. Jansen, Studien zu Luthers Trinitätslehre, Bern und Frankfurt/Main 1976.



244 V/ichmann von Meding

natianismus verlassen hat»45. Dem soll keineswegs widersprochen, wohl aber
aufgedeckt werden, wie gross die Gefahr ist, sich durch methodologische
Vorentscheidung die Zusammenhänge zwischen Luthers Gotteslehre und seiner
Theologie des Wortes Gottes zu verbauen. Da seine Neuordnung der Theologie

das trinitarische Gottesbild unmöglich aussparen konnte, sind Zweifel
an der Übernahmethese angebracht. Der zu Recht gesehene Einklang der
Trinitätsauffassung Luthers mit den griechischen Vätern nötigt vielmehr, seine

Abkehr von der nicht mehr als Schriftauslegung betriebenen scholastischen

Trinitätslehre und sein trinitarisches Predigen als etwas zu begreifen,
das nicht als Akzentverschiebung gegenüber der Tradition gelten kann. Eine
neuere Monographie zur Predigttheologie Luthers46 gibt seinem Trinitäts-
konzept in ihr zentrale Bedeutung. Da sie jedoch durch eigentümliche
positioneile Vorgaben belastet ist, drohen ihre berechtigten Einsichten verkannt
zu werden. Ihr Verdienst besteht darin, Luthers trinitarische Gottesauffassung

mit seiner Verkündigung zusammengesehen zu haben. Jede Nachzeichnung

sollte konzeptionell erklären können, warum Luther den trinitarischen
Gott vor allem predigte. Daher sind hier hauptsächlich seine mündlichen
Äusserungen zu sichten. Auch ohne erschöpfende Darstellung des dem
predigenden Luther eigentümlichen Argumentations- und Imaginationsreichtums

lässt sich eine gewisse Breite nicht vermeiden47. Der erst im
Stenogramm entstandene lateinisch-deutsche Mischtext der Predigten wird übersetzt.

Predigten sagen Gottes Wort, Luther war Exeget. So stellt man seine Lehre

aufgrund der Bibel dar48. Im Gegensatz zu Denkmalen eines auf die Bibel
pochenden Reformators zeigt Cranachs Wittenberger Predellabild aber den
Prediger, der die Gemeinde auf den Gekreuzigten weist. Dass mit Christus
anzufangen sei, hatte der Bibeltheologe aus den Angriffen Alvelds, Erasmus',
Latomus' und anderer Gegner zu lernen, die ihm Schriftzitate entgegenhielten.

Sie fragte er: «Tolle Christum e scripturis, quid amplius in illis inve-
nies?»49. Ihnen entgegnete er: «si adversarii scripturam userint contra Chris-

45 C. Markschies, Luther und die altkirchliche Trinitätstheologie. In: Christoph Mark-
schies, Michael Trowitzsch (Hg.), Luther - zwischen den Zeiten, Tübingen 1999, 81.

46 U. Asendorf, Die Theologie Martin Luthers nach seinen Predigten, Göttingen 1988,
25-304.

47 W. v. Meding: Lohses Lutherbuch. Erwägungen zum Methodenproblem einer
Darstellung von Luthers Lehre, NZSTh 39 (1997) 157-175.

48 J. Köstlin, Luthers Theologie in ihrer geschichtlichen Entwicklung und ihrem inneren

Zusammenhange II, Stuttgart 1901, 7; P. Althaus, Die Theologie Martin Luthers,
Gütersloh 1962,17; B. Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in
ihrem systematischen Zusammenhang, Göttingen 1995, 204; K.-H. z. Mühlen, Luther II.
Theologie, TRE 21,1991, 533.

49 WA 18,606.



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 245

tum, urgemus Christum contra scripturam»50. Die Bibel bezeugt Christus,
Wort des menschlich redenden Gottes, einen ihm gegenüber eigenständigen
Rang besitzt sie nicht. Sie treibt Christus, den erst verheissenen, dann gekommenen.

Christus Hermeneut und Gegenstand der Schrift zugleich. Darum
kann von ihr theologisch - das Luther bewusste Historische steht hier nicht in
Frage - nie gleichsam voraussetzungslos gelehrt werden, gar in den Prolegomena

einer Theologie Luthers. Wer Theologie nachzeichnen will, wie er sie

trieb, kann im hermeneutischen Zirkel nur bei dem erbarmend Mensch
gewordenen Gott anheben. Die Bibel wird ihren Rang haben müssen in jeder
Entfaltung von Luthers Theologie, aber nicht den ersten. Ihn hat bei Luther
Christus. Die christologische Orientierung des Reformators wird daher kaum
ernsthaft bestritten.

Dass es im trinitarischen Bekennen um Christus geht, hat jeder christliche
Theologe auf seine Weise gesagt und jede christliche Kirche formuliert, wenn
anders ihnen bewusst war, warum Christen Christen heissen und das
Golgathakreuz das ökumenische Merkmal der Christenheit schlechthin ist. Hier hat
Luther nichts erfunden, entdeckt. Aber er hat es unter dem Schutt vieler prin-
cipia hervorgeholt, konsequent an den Anfang gestellt und durchweg gesagt,
Theologie habe da zu beginnen, wohin Gott sich um der Menschen willen
begab, «ins Fleisch, ins Brot, in unsern Mund, Herz und Schoss»51. Den Kern der
Nuss bildet Christus, der Wort gewordene Gott - vor allem, was wir fühlen
und denken52. Die Konsequenz des solus Christus besteht darin, dass in
keinem anderen Namen Heil ist53, nicht im Namen guter Werke, sondern im
Christi Werk empfangenden Glauben, nicht im Namen der Bibel, sondern der
Selbsthingabe Christi, nicht im Namen von Ansichten, sondern der Anrede
Christi. Ausschliessliche Christologie, nicht Christologie ansich, zeichnet
Luthers Theologie aus.

Dafür fand seine anschauliche, das Verstehen der Hörer und Leser
provozierende rhetorische Sprache Bilder, die allerdings im Zeitalter der Symbole,
Märchen und virtuellen Realitäten missverstehbar wurden. Im Grunde gibt es

für Luther nur ein wahres Bild, das er seinen Hörern malt, den gekreuzigten
Christus, ob er ihn nun als «eitel Brunst und glühender Backofen voller Liebe»

beschreibt54, als in ungeheurer Transzendierung alles Bildhaften am
Kreuzesstamm in heisser Liebe gebratnes Gotteslamm55, oder ob er sagt: «gegen

den Habicht, das ist den Teufel, Tod, Sünde ist er die Gluckhenne, unter
deren Flügeln Gott die Sünden schenken will»56. Von Christus metaphorisch

50 WA 39.1. 47 (Promotionsdisputation 1535, These 49).
51 WA 23,157 (Dass diese Worte Christi, 1527).
52 H.J. Iwand, Luthers Theologie, München 1974,204.
53 Apg 4,12.
54 WA 10.III, 56; ähnlich WA 36, 425 (Rörer: «backoffen dilectionis»).
55 Grosses Osterlied: Jenny a.a.O. 195.



246 Wichmann von Meding

zu sprechen ist keine Willkür, sondern sachnotwendig, weil Gott ihm die Sünde

der Welt auflud57. «Darümb hat uns Gott befolhen, das wir äugen, oren
und alle synn zuthun sollen und schlechts uns wickeln ynn sein wort, nicht mit
der vernunfft drein fallen und ermessen, sonst gehets uns gewislich wie dem,
der mit blöden äugen stracks ynn die sonne wil sehen: yhe mehr und lenger er
drein sihet, yhe grössern schaden thut er ym am gesicht. Also gehets hie auch

zu, yhe mehr einer den und ander artickel unsers glaubens mit vernunfft und
menschlicher Weisheit ergründen und ermessen wil, yhe wird er verblendt und
nerrischer»58. Christus die Metaphora schützt vor dem Licht absoluter
Erkenntnis wie die Beduinen ihre vor der Wüstensonne schützende Kleidung.
Diese Einsicht steht der von Origenes zitierten judenchristlichen Korrektur
an der prototrinitarischen Auslegung von Jesaja 6 sehr nahe, die Seraphen
bedeckten nicht ihr, sondern Gottes Haupt und Füsse. Biblische Visionen, Träume

sind behütende Offenbarung des verzehrenden Gottes. Liegt hier der
Grund, warum Luthers Gotteslehre sich dennoch nicht aus Jesaja 6 ableitet?
Sie beruft sich im Gegensatz zur alten Kirche auf keine einzigartig unmittelbare

Schau, sondern auf verhüllte Gotteserfahrung, auf den im Fleisch
verkleideten Christus.

Musste dies die Trinitätslehre nicht an den Rand drängen? An wichtiger
Stelle, zu Beginn der Schmalkaldischen Artikel, bezeichnete Luther sie als

das, was «in keinem Zank noch Streit» mit Rom sei, «weil wir zu beiden Teilen

dieselbigen bekennen»59. Dieser Satz dürfte bewirkt haben, dass man die
Trinitätslehre als traditionskonformen Fremdkörper in seiner Theologie
betrachtet. Doch man muss genau lesen: Zunächst hatte es geheissen, dass beide
Teile dies «gläuben und bekennen»60. Streichung des Glaubens aus dem
Gemeinsamen zeigt an: «Der Bapst und die seinen haben es wol Im buche, aber
weyl sie es Im hertzen nicht fulen, verachten sie es»61. Buchwissen ist kein
Glaube. Um ihn geht es. Daher verkündigte Luther den trinitarischen Gott.
Literarisches genus und Sache gehören zusammen: gepredigte Trinität und
Glaube hier, nachlesbare Trinität und Glaubenslosigkeit dort. Weil Gott aus
der humilitas Christi erkannt wird, hat Luther jahrelang den Begriff homoou-
sios gemieden, ja abgelehnt. An Latomus schrieb er 1521: «Wenn meine Seele
das Wort <homoousios> hasst und ich es nicht gebrauchen will, werde ich
gleichwohl kein Häretiker sein. Denn wer kann mich zwingen, es zu gebrauchen,

wenn ich nur die Sache festhalte, die auf dem Konzil durch Schriften
festgelegt wurde». Nicht der traditionelle Begriff, die Sache sei festzuhalten,

56 WA 45, 153-154 (Predigt 30.9.1537, Nachschrift Rörer).
57 J. Ringleben, Luther zur Metapher, ZThK 94 (1997) 336-369.
58 WA 23, 699-700 (Predigt 31.5.-1527 Einzeldruck).
59 BSLK415.
60 A.a.O.
61 WA 45, 23 (Predigt 11.2.1537); vgl. die Angaben BSLK 415 A 1.



Zwei Thesen zur Trinitiitslehre 247

da die Bibel Gottheit und Menschheit nicht vermengt, den Heiland als
Mensch vorstellt. Luther war kein trinitätstheologischer Traditionalist. Er
berief sich auf Hieronymus, der das Kunstwort am liebsten wieder abgeschafft
hätte62. Über den 1. Johannesbrief lesend bekannte er 1527: «Ich weiss keinen
anderen Gott als in dieser Menschlichkeit»63. Später, gegenüber antitrinitari-
schen Strömungen, musste auf den antiarianischen Kampfbegriff homoousios
zurückgegriffen werden: «das man nicht solt brauchen mehr oder ander wort,
weder [als] in der Schrifft stehen, das kan man nicht halten, sonderlich im
zanck, und wenn die Ketzer die Sachen mit blinden griffen wollen falsch
machen und der Schrifft wort verkehren, Da wird vonnöten, dass man die mei-
nung der Schrifft, so mit vielen Sprüchen gesetzt ist, in ein kurzes, summarisches

wort fasst und fragt, ob sie Christum für homoousion hielten, wie der
Schrifft meinung in allen Worten ist, welche sie mit falschen glossen bei den
iren verkehrten»64. Christi Einheit mit dem Vater steht nicht am Anfang der
Gotteserkenntnis, muss aber behauptet werden, wenn man sie bestreitet.

Für diese Einheit von Sache und Konsequenz hat Luther eine biblische
«pictura sive imago»65, das schon in seiner christologisch bestimmten ersten
Psalmvorlesung66 begegnende Traumbild Jakobs auf der Flucht vor den Folgen

seines Betrugs, den Traum einer Himmelsleiter, zu deren Füssen der
erste biblische Tempel errichtet wurde. Der Traum zeigt, zuerst steige Gott herab,

nicht Jakob in den Himmel. Luther schreibt: «Hier ist die Ordnung genau
einzuhalten, nicht darf man aufsteigen zur Untersuchung göttlicher Majestät,
bevor wir jenes Kind gut umfasst haben; aber dann sollen wir auf jener Leiter
in den Himmel steigen, die vor uns hingestellt wurde, die Sprossen benutzend,
die Gott bereitet und zugeeignet hat, um zu ihm zu kommen. Gottes Sohn
wollte nicht im Himmel gesehen und gefunden werden. Daher stieg er vom
Himmel in dieses Elend, kam zu uns in unser Fleisch und begab sich in den
Schoss einer Mutter, in die Krippe und ans Kreuz. Jene Leiter stellte er auf
diese Erde, auf der wir zu Gott aufsteigen sollen»67. Christi Menschheit ist
«unsere heilige Leiter, auf der wir zur Erkenntnis Gottes hinaufsteigen
Wer darum auf heilsame Weise zur Liebe und Erkenntnis Gottes aufsteigen
will, möge alle metaphysischen und menschlichen Regeln der Gotteserkenntnis

beiseitelassen und sich zuerst üben in der Menschheit Christi»68. So hat
Luther bereits 1520 gepredigt: «Christus ist die Leiter, weil Christus der Weg
ist Und an dieser Leiter muss man hangen, beharrlichen und tapferen

62 WA 8, 117 (Rationis Latomiae confutatio, 1521).
63 WA 20,605; Übersetzung H. Bornkamm, Martin Luther in der Mitte seines Lebens,

Göttingen 1979, 503.
64 WA 50, 572 (Von Konziliis und Kirchen, 1539).
65 WA 43, 577 (Genesisvorlesung, 1535-1545).
66 E. Vogelsang, Die Anfänge von Luthers Christologie, Berlin/Leipzig 1929, 23 A5.
67 WA 40.111, 656 (Enarratio Jes 9,1543/44).
68 WA 57.1, 99.



248 Wichmann von Meding

Glaubens Dann steigt man hinauf und sieht, was Gott ist»69. In der
Römerbriefvorrede schrieb er 1522, er wolle es den hohen Geistern und Frevlern
stecken, die immer oben anfangen und erst den Abgrund göttlicher Vorsehung

und Gnadenwahl erforschen. An dieser Frage müssten sie verzagen.
Christen sollten der Ordnung des Römerbriefs folgen und mit dem Nachdenken

über die eigene Sünde, über Christus und das Evangelium beginnen70.
Frühe und späte Darlegungen unterscheiden sich nur darin, dass später nicht
literarisch mit Paulus, sondern sachlich um Christi willen argumentiert wird.
Die Kehre scholastischer Spekulation bleibt. So beschreibt Luther Jesu
irdisches Leben plastisch und eingehend bis dahin, er sei in einer rechten Ehe
geboren. Dies bedeutet nicht, dass er «die Notwendigkeit der Jungfrauengeburt
vorsichtig in Zweifel» zog71, sondern spiegelt sein generelles Eheverständnis,
«das eine vertrawete braut ein ehefraw heist yn der schrifft»72. Jesu jungfräuliche

Geburt erfolgte in einer rechten Ehe. Die nie in Zweifel gezogene
Jungfrauengeburt hat keinen argumentativen Rang, ja könnte Niedrigkeit und
Anfechtungen des Gottessohnes verdunkeln73 und mirakulös oder mit dem
Gloria der Engel verdecken. Die Evangeliumspredigt zum 4.Advent, auf der
Wartburg geschrieben, erklärt fast schockierend, aber zu heutigen exegetischen

Einsichten stimmend: «Christi Leben geht allererst an nach seiner Taufe,

da ihn der Vater verklärt und bezeugt, und da fängt auch das Neue Testament

und die Zeit der Gnade an, nicht an der Geburt Christi»74. Einziger
Unterschied zu allen anderen Menschen: er war <wahrer> Mensch, zur Lüge und
Schuld unfähig - jedoch nicht im moralischen Sinn, sondern in seiner Einheit
mit dem Vater.

Den Reformator zeichnet ein Theologieverständnis aus, das sich dem
bestimmten Verhältnis zwischen schuldigem Menschen und rechtfertigendem
Gott widmet75 und an der dem menschgewordenen Gott eigenen Theologie
orientiert ist. Christi Inkarnation zeigt, dass es Gott um sein Verhältnis zum
Menschen geht, während der Mensch umgekehrt Gott werden, keinen Gott
über sich dulden will. Weil Gott seine Beziehungstheologie nicht nur erklärt,
sondern realisiert hat und im Sohn sein Herz als Vater eröffnete, kann
Luthers Verstehen der geschehenen Theologie Gottes nur beim Mensch gewordenen

Gott anfangen. Aber das Verstehen dieses Anfangs findet der Mensch
nicht von sich aus. Gottes Geist ist es, der es ihm eröffnet. Dieser Ansatz

69 WA 9, 494 (sehr verkürzt).
70 WADB 7,22-24.
71 H. Jürgens, Christus non est spiritus. Luthers Aussagen über den Menschen Jesus

von Nazareth, AWA 5,1984,274.
72 WA 30.111,224 (Von Ehesachen, 1530).
73

Jürgens a.a.O. 278.
74 WA 10.1.2, 209 (Kirchenpostille, Evangeliumspredigt 4. Advent); vgl. WA 20, 218-

219.
75 WA 40. II, 328 (Enarratio Psalm 51).



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 249

spricht sich eindrucksvoll im alttestamentlichen Bild der Himmelsleiter aus,
die Gott vor die Träumenden auf die Erde stellt, damit sie genau da und nur
auf den Sprossen, über die er gekommen ist, zu ihm aufsteigen. Dabei knüpft
Luther sachlich an altkirchliche Aussagen an: Schon bei Irenäus ist der Geist
die «confirmatio fidei nostrae, et scala ascensionis ad deum»76. Auch Luther
vermag nur dank des Geistes aus der Niedrigkeit Gottes in Christus aufzusteigen

zur sprachfähigen Erkenntnis des trinitarischen Gottes. Dieses bekennende

Aufsteigen zur Trinität wird im Gegensatz zur niedrigen Christologie
immer wieder als «höchster Glaubensartikel» bezeichnet77.

Ist die alttestamentliche Leiter, auf der Gott herabsteigt, Mensch zu werden,

das legitime Bild seines Handelns, so gebietet die Inkarnation, auf genau
ihren Sprossen zur Gotteserkenntnis aufzusteigen, die systematisch als
Trinitätslehre formuliert wird. Luthers christologische Theologie überspringt die
Trinitätslehre nicht, ordnet nur die komplexen Zusammenhänge scholastischen

Denkens neu, denn es fragt sich in der Tat, «ob die Reihenfolge des

Credo [Vater - Sohn - Geist] hier angemessen ist»78. Luther gibt trinitarischer
Gotteserkenntnis ihren Ort. Bereits 1523 unterschied er, die instructio habe
anders als die confessio bei Christi menschlicher Natur zu beginnen79. Gottes
Abstieg auf den Sprossen der Menschwerdung (instructio) korrespondiert
menschlichem Aufsteigen zur Erkenntnis der Trinität (confessio). Somit geht
es Luther weder um ein metaphysisches noch um ein historisches Verstehen,
sondern um ein präsentisch-reales, das zusammengefasst ist in dem paradoxen

dictum: «Hie bey uns ist er und darumb ynn hymel gesessen, das er nahe
bey uns sey, ßo sind wir bey yhm da oben und er bey uns hie unten: durch die
predig kompt er herab, ßo kommen wir durch den glawben hynauff»80. Predigt

und Glaube entsprechen der Unterscheidung von instructio und confessio.

Christologie und trinitarischer Glaube korrespondieren einander und
ereignen sich realpräsentisch in Predigt und Bekenntnis. Christusglaube wird
trinitarisch bekannt, weil Christus nur durch Wirken des Geistes als Tat des

göttlichen Vaterherzens erkannt wird. Einen andern Weg gibt es nicht. «Wen
der mensch soll mit gott zu werck kummen und von yhm ettwas empfahen, ßo

muss es also zugehen, das nit der mensch anheb und den ersten steyn lege,
sondern gott allein on alles ersuchen und begeren des menschen muss zuvor
kummen und yhm ein zusagung thun», während es «nit muglich ist, das ein
mensch auss seyner vornunfft und vormugen solt mit wercken hynauff genn

76 Irenaus adversus haer. III, 24, 1 (MPG 7, 966).
77 WA 11, 122 (1523); weitere Belege bei A. Peters, Kommentar zu Luthers Katechismen

II, Göttingen 1991, 48-49 A 251-253.
78 G. Ebeling, Luthers Seelsorge. Theologie in der Vielfalt der Lebenssituationen an

seinen Briefen dargestellt, Göttingen 1997, 449.
79 WA 11,51 (Predigt 1523).
80 WA 12, 565 (Predigt 14.5.1523).



250 Wichmann von Meding

hymel steygen und gott zuvorkummen, yhn bewegen zur gnade, sondern gott
muss zuvorkummen alle werck und gedancken, und ein klar aussgedruckt
zusagen thun mit worten»81.

Diese Zusage geschieht im menschgewordenen Wort. In Christus handelt
Gott, in der Trinitätslehre suchen Menschen sein Handeln umfassend zu
verstehen. Unter der Korrelation von Glaube und Liebe bezeugt die oft statisch
wirkende Trinitätslehre ein doppelt dynamisches Geschehen: den Weg
göttlicher Liebe in die Tiefe und den Weg menschlichen Glaubens aus der Tiefe.
Die Hauptstücke christlichen Lebens, Glaube, Hoffnung und Liebe, gehören
einander polar zu: «Die ersten zway sehen auff Got und gehören hinauff, Das
dritte sihet auff den nechsten und gehöret herunder. Aber unsere Papisten
und werckheyligen habens umbgekeret»82. In Christus treibt Gott die theolo-
gia archetypos, in der Trinitätslehre gipfelt die theologia ektypos. So erhält
Christologie doppeltes Gewicht: sie besagt, was Gott an uns getan hat,
zugleich aber ist sie das Zentrum im Prozess erkennenden Aufsteigens zum
dreieinigen Gott. Luther konnte diese Komplementarität der geschichtlichen
Theologie Gottes und der gedanklich nachzeichnenden menschlichen auch
ohne Leiterbild ansagen: «Weil nun der Vater Christum also erkennt und
Christus gleich also uns seine Schafe auch erkennt, so wird daraus einerlei
Erkenntnis, die vom Vater durch Christum auch an uns gelangt, wodurch wir
wiederum durch Christum des Vaters Herz gegen uns erkennen sollen
Dies ist wohl ein trefflicher hoher Trost, aber es ist auch eine sehr geistliche,
das ist, verborgene und heimliche Erkenntnis vor unsern Augen und Sinnen,
dass man glauben soll, dass beide, Christus und der Vater, uns also erkennen;
denn es ist zu tief zugedeckt vor aller Menschen Augen, mit mancherlei
Ärgernis, Schwachheit und widerwärtigem Ansehen der Welt und unsers
Fleischs und Bluts»83. Hier wird bildfrei formuliert, Gott erkenne uns in Christus,

woraufhin wir durch den Geist in Christus Gott verstehen. Auf jedem
dieser Wege bildet Christus die Mitte. Christologische Konzentration löst
Trinitätslehre nicht auf, sondern fordert sie heraus als Antwort menschlichen Er-
greifens. Es hat genusspezifischen Rang, wenn Luther diese Antwort der con-
fessio, Christi Niedrigkeit aber der instructio zuordnet: «Im Bekennen musst
du von oben beginnen, in der Unterweisung bei Christi menschlicher
Natur»84.

Traditionskritische Grösse und Sachangemessenheit der trinitarischen
Theologie Luthers zeigt sich daran, wie genau sie den Wortlaut altkirchlicher
Bekenntnisse aufnimmt. Das widerspricht dem landläufigen Bild, Luther

81 WA 6,356 (Sermon von dem neuen Testament, 1520).
82 WA 17. II, 278 (Festpostille, 1527).
83 WA 21, 335 (Crucigers Sommerpostille), nicht in Rörers Nachschrift WA 46, 355-

363.
84 WA 11, 51 (Predigt 5.3.1523).



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 251

habe eine neue Lehre gebracht und somit eine alte abgeschafft, erklärt aber
zugleich, dass Luther nicht heuchelt, wenn er seine Übereinstimmung mit
dem kirchlichen Trinitätsbekenntnis hervorhebt. Neues Bedenken der
biblischen Botschaft bewirkte, dass die Formeln der Alten Kirche verstehbar wurden.

In Luthers Sicht drückt die Trinitätslehre, formuliert, bevor der Satan
die Kirche ganz in seiner Gewalt hatte, Gottes Wahrheit so aus, wie er sie in
Christus offenbart. So trat Auslegung in Gegensatz zur scholastischen
Auffassung, die nicht von Gottes Erniedrigung ausging, sondern von den Prädikaten

Allmacht, Allwissenheit, Allgegenwart. Zwar treffen sie zu, aber es ist
falsch, mit ihnen anzufangen und so Christus vom Thron zu stossen85. Gottes
Thron ist der schwangere Leib einer Magd86, davon stösst ihn, wer ihn auf
einen andern setzen will. Das Apostolikum erklärt an erster Stelle, Gott sei Vater,

Vater Jesu Christi. Der Beginn des Taufcredo bekundet den christologi-
schen Grund der Gotteserkenntnis. Gott der Vater handelt als solcher
allmächtig und schöpferisch. Wie in Christologie und Anthropologie geht die
Person ihrem Werk vorauf, da keine Handlung geschieht ohne handelnde
Person. Der Vater wäre kein Vater ohne Sohn, der Sohn war dem väterlichen
Herzen gehorsam, als er sich kreuzigen Hess. Zwischen ihnen besteht keine
Differenz.

Luther fand im Leiterbild nicht nur Erkenntnis Christi und des liebend
herabgeneigten Vaters, sondern auch der dritten trinitarischen Person. Ihre
Einheit zeigten ihm viele Bibelstellen, grundlegend das Tetragramm87. Über
Gal 4 predigend führte er aus, der Apostel spreche: «Gott hat seinen Sohn
gesandt. Sollte er ihn senden, so musste er zuvor dasein. Also ist er gewesen, ehe

er kam und Mensch wurde. Und da er Sohn ist, ist er mehr denn Engel. Ist er
mehr als Mensch und Engel, die doch die höchste Kreatur sind, so muss er
wahrer Gott sein Weiter, so er von Gott gesandt und Sohn ist, so muss er
eine andere Person sein als Gott. Also lehrt hier S.Paulus, dass ein Gott und
zwei Personen sind, Vater und Sohn Daneben beweisen diese Worte auch
die dritte Person in der Gottheit, den Heiligen Geist, der nicht allein in Christo

als in einem Menschen wohne, sondern von ihm das göttliche Wesen
habe, wie ers vom Vater hat. Sonst wären die Worte falsch, die Paulus sagt:
Er sei des Sohnes Geist. Keine Kreatur mag von sich sagen, ihr sei der Heilige
Geist eigen. Er ist allein Gottes eigener Geist, die Kreaturen aber sind dem
Heiligen Geist eigen So muss nun der Sohn Gott sein, weil Gottes Geist
sein Geist ist»88. Der Vater spricht das Wort, dem der Sohn gehorcht und das

85 M. Lienhard, Marlin Luthers christologisches Zeugnis. Entwicklung und Grundzüge

seiner Christologie, Berlin 1980, 11.
86 Luthers Übertragung der Str.3 des ambrosianischen Heidenheilandhymnus, Jenny

a.a.O. 203.
87 AWA 2.II, 331-345.
88 WA 10.1.1,355 und 370 (Kirchenpostille, 1522).



252 Wichmann von Meding

der Geist lehrt89. Alle drei handeln im Wort, und doch ist ihr Tun unterscheidbar.

Luthers Lieder zum Herrenjahr besingen diese Einheit erfahrungsbezo-
gen: alle Menschen werden erwählt als Arme, obwohl sie reich sein wollen
(Weihnachtslieder); alle Armen werden gerechtfertigt als Sünder, obwohl sie

gut sein wollen (Osterlieder); alle Gerechtfertigten werden belehrt als Toren,
obwohl sie weise sein wollen (Pfingstlieder). Luthers Trinitätslehre konstituiert

sich weder in der Liebe wie bei Augustin noch in Gottes Eigenschaften
wie bei Thomas, sondern im Wort. «Das Wort, das Wort, das Wort, das

Wort tuts», entgegnet er der «Frau Hulda, der klugen Vernunft»90. «Verbum
dei omnium primum est, quod sequitur fides, fidem Charitas»91. Wort, Glaube,
Liebe entsprechen Gottes dreieinigem Handeln. Luther bedarf keiner
Verteidigung, «dass nicht die Zahl <drei> der entscheidende Faktor im trinitarischen
Denken ist, sondern Einheit in der Vielheit göttlicher Selbst-Manifestationen»92.

Einheit erklärt sich durch Verstehen der Dreizahl, da die Hypostasen
im christlichen Diskurs über Gott am Anfang stehen93. Das Wort, das gehört
und geglaubt werden soll, evoziert Glauben. Daher der Einspruch gegen
glaubenslose Trinitätsspekulation. Gott erkennt nur, wer ihn wirkungsmächtig
glaubt als Vater, der Sünde erkennen, als Sohn, der Gerechtmachung
empfangen, und als Geist, der Berufung so annehmen lehrt, dass sie das Herz füllt.
Damit wird klar, Luthers Trinitätslehre sei vom Heiligen Geist aus gedacht.
Er macht an den rettenden Sohn und die durch sein Tun bezeugte Liebe des

Vaters glauben. Der sonst oft schemenhaft erscheinende Geist hat bei Luther
die entscheidende Stelle als der in alle Wahrheit Leitende. Sein Pfingstlied
bittet ihn:

Leer uns den vater kennen wol,
dazu Jhesum Christ, seynen sonn,
das wir des glaubens werden voll,
dich, beyder geyst, zuverstan94.

«Gottes gnädiges Vaterherz finden wir allein im Sohn, und zum Sohn

geleitet uns allein der Heilige Geist»95. Die Einzigartigkeit dieser Erkenntnis,
dass der Geist zum Sohn und Vater geleitet, belegt der geschichtliche
Vergleich: «Die kirchenkritische Kraft des pneumatologischen Dogmas wurde

89 WA 10.1.1, 157.
90 WA 18,204 (Wider die himmlischen Propheten, 1525).
91 WA 6,514 (De captivitate, 1520).
92 P. Tillich, Systematische Theologie III, Stuttgart 1966, 335.
93 Schwöbel, Christology a.a.O. 113-146.
94 Jenny a.a.O. 215.
95 Peters a.a.O. 95.



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 253

erst von Luther und von der Reformation zur Geltung gebracht»96. Wird der
Geist ratlos verschwiegen, wird ausschliesslich zum Vater oder Jesus gebetet,
er jedoch nicht gehört, bleibt bestenfalls die eigene, natürliche Theologie.
Gottes Geist macht des Glaubens und Verstehens voll, denn «tertia persona
sic nobis patefacta est, quod divinos motus in corde accendit»97. Bei Luther
hängt christlicher Glaube am dreieinen Gott. Hörender Glaube ist das Werk
des Heiligen Geistes. «Denn weder du noch ich könnten je etwas von Christo
wissen noch an ihn glauben und ihn zum Herrn kriegen, wo es nicht durch die
Predigt des Evangelii von dem heiligen Geist würde angeboten und uns in den
Busen geschenkt. Das Werk ist geschehen und ausgerichtet: denn Christus
hat uns den Schatz erworben und gewonnen durch sein Leiden, Sterben und
Auferstehen etc. Aber wenn das Werk verborgen bliebe, dass niemand davon
wüsste, so wäre es umsonst und verloren. Dass nun solcher Schatz nicht
begraben bliebe, sondern angelegt und genossen würde, hat Gott das Wort
ausgehen und verkünden lassen, darin den heiligen Geist gegeben, uns solchen
Schatz und Erlösung nahezubringen und zuzueignen»98. So heisst es im Grossen

Katechismus. Wo Luther «von der Hauptlehre der Christenheit» redet,
«die den Glauben betrifft», fügt er hinzu: «Wir werden daher vom Heiligen
Geist predigen»99. Er schenkt Glauben an Christi Werk und den darin seine
Liebe offenbarenden Vater.

Dem entspricht die Doppelperspektive der zitierten Pfingststrophe. Sie
unterscheidet den Geist einerseits vom schaffenden und rettenden Wort als
den Lehrenden, der nicht sich, sondern Vater und Sohn erkennen lehrt. Er
tritt hinter Vater und Sohn zurück wie ein von sich wegzeigender Wegweiser.
Der Vater treibt seine Theologie im Sohn, nicht im Geist. Auf der anderen
Seite, in der zweiten Strophenhälfte, stellt sich Christen die Aufgabe, «dich,
beider Geist, zu verstehn». Hier steht er im Mittelpunkt des Interesses. Die
Wesensbeziehung auf Vater und Sohn ist nicht vergessen, da er «beider
Geist» heisst. So bewirkt er Verstehen. Geistgegebene Theologie soll ihn
verstehen. Die Einheit dieser Doppelaussage hat zunächst dogmengeschichtlichen

Grund. Luther erfand die Strophe nicht, sondern übersetzte einen
mittelalterlichen Hymnus, der wohl zu jener Aachener Synode entstand, auf der
versucht wurde, das <filioque> dem Nizänum einzufügen als Unterscheidungs-
lehre der Westkirche von Ostrom, das dabei blieb, der Heilige Geist gehe
vom Vater aus100. Luther schloss sich hier der westlichen Trinitätslehre an, die
eine kirchentrennende Lehre war. Da der Reformation manchmal vorgewor-

96 W. Bienert, Christologische und trinitätstheologische Aporien der östlichen Kirche
aus der Sicht Martin Luthers, LAR 23, Erlangen 1994, 99.

97 WA 48,712 (Tischrede zum Askanierfürsten Georg von Anhalt).
9S BSLK 654.
99 WA 27,181 (Predigt 2.6.1528, Nachschrift Rörer).
100 H. Lausberg, Der Hymnus <Veni Creator Spiritus>, Opladen 1979.



254 Wichmann von Meding

fen wird, die Kirche gespalten zu haben"", hat dieser Hinweis auf einen
Irrtum Gewicht. Luthers hier westkirchlicher Traditionalismus ist wohldurchdacht,

denn ist Christus «selber die sonne. Der durch seyner gnaden glantz er-
leucht unser hertzen gantz»102, so der Heilige Geist dessen «liechtes glast»,
das sein Volk «zu dem glouben versammlet» hat103. Die Sonderlehre des filio-
que wird zum Argument an doppelter Front. Zum einen war Luther seit den

Wittenberger Unruhen von 1522 mit Spiritualisten konfrontiert, die von sich

behaupteten, sie hätten den Heiligen Geist, der sie zu neuen Lehren ermächtige.

Dem von ihnen angerichteten Chaos stellte er entgegen, das Reden des

Heiligen Geistes sei von dem anderer Geister daran zu unterscheiden, dass es

den Vater und Sohn erkennen lehrt, nicht aber den Heiligen Geist. Jede
andere Lehre, so sehr sie sich auf innere Geistzeugnisse berufe, stamme gemäss
der Trinitätslehre nicht von ihm, entspringe vermessener Eigenwilligkeit, stehe

also in der Kontinuität Adams, der schon im Paradies, durch Handeln
gegen Gott, werden wollte wie Gott. Luthers Insistieren auf dem filioque hat
eine anticharismatische Spitze. Seine Geistlehre dient der Einsicht, der Heilige

Geist werde nur dann nicht zur Eigenverherrlichung missbraucht, wenn er
allein Vater und Sohn erkennen lehren darf.

Anderseits stand Luther einer geistvergessenen Scholastik gegenüber104,
die lehrte, der Mensch könne durch gute Werke Gottes hinzukommende
Gnade verdienen, die Christus als Weltrichter zur Grundlage seines gnädigen
Urteils mache. Dieser Marginalisierung, die den Heiligen Geist anders als die
ihn ständig im Munde führenden Spiritualisten nicht benötigte, ist Luther
nicht gefolgt, auch wenn manche Darstellung, er erörtere Gottes Werk nur im
Bedenken der Gottheit Gottes und Gottes in Jesus Christus105, diesen
Eindruck erwecken könnte. Es gibt «kein einziges Lehrstück in der gesamten
Theologie, bei dem für Luther das Wirken des Hl. Geistes nicht von
fundamentaler Bedeutung wäre»106. «Der Heilige Geist, der bei Luther <ein

wahrhaftiger Gott ist> und <doch in einem göttlichen Wesen und Natur eine
unterschiedliche Person> ist, wird auf zweifache Weise gesandt: Sichtbar am ersten
Pfingsttag und darüber hinaus durch das Wort in die Herzen der Gläubigen.
Um diese zweite Sendung geht es eigentlich in Luthers Theologie, da sie den

rechtfertigenden Glauben durch Wort und Sakrament nährt... Deshalb darf
man in trinitarischer Perspektive das Wirken des Geistes ebenso wie die Chri-
stologie als die Mitte von Luthers Theologie betrachten»107. Dies gerann zur

101 H. Fuhrmann, Überall ist Mittelalter, München 1996, 65.
102 Grosses Osterlied 6,4: Jenny a.a.O. 196.
103 Pfingstantiphon: Jenny a.a.O. 207.
104 Lohse a.a.O. 250.
105 Althaus a.a.O. 99ff. und 159ff.
106 Lohse a.a.O. 252.
107 H. Scott, Luthers Theologie, EKL 3, Göttingen 1992,219.



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 255

Liedaussage, theologische Aufgabe sei es, «dich, beider Geist, zu verstehn».
Ohne sein Lehren wäre keine christliche Theologie, auch keine Christologie
möglich. Ohne ihn bliebe es beim historischen Jesus, der über den garstigen
Graben der Jahrtausende hinweg nichts zu sagen hat108. Luthers bifrontale
Pneumatologie lässt sich in dem Satz zusammenfassen, sie bezeuge einen
Geist, der als Gott in Person sowohl ausschliesslich als auch ausschliessend
Gottes Dreieinheit lehrt.

Wirkt Gottes Geist Glauben und Verstehen der Christen als wahrer Autor
theologischer Arbeit, so ist von Verkündigung die Rede. Auf die Frage, wie
der von Christus erworbene Schatz empfangen werde, antwortet Luther in
einer Predigt: «Da hab Achtung drauf: Einst waren es Donatisten und Pelagia-
ner, die meinten, Gott solle ein sonderliches mit ihnen machen, als solle Gott
ihnen ein Licht eingeben ins Herz. Wäre das möglich, hätten wir die Schrift
nicht nötig, die Buchstabe ist, sondern nur Geist. Da sieh dich vor. Gott hat
es so geordnet, dass niemand soll wissen zu sagen von Christo aus innerem
Nachdenken. Sondern er hats ins äusserliche Wort gefasst»109. Der Heilige
Geist kommt, eingewickelt in äussere Gnadenmittel, vorzüglich Predigt und
Sakramente. «Lerne wie und wo du den Heiligen Geist suchen sollst, nicht
droben über den Wolken sondern hienieden auf Erden ist er, gleich wie
die Christenheit auf Erden ist, denn wo die selbige ist, da soll er auch allezeit
sein Also dass man ihn ziehe und vereinige in das Amt und Regiment der
Christenheit, des Worts und Sakraments»110. Darum sagt Luther von den
Psalmen, in ihnen rede der Heilige Geist als «optimum Poetam et Oratorem,
qui sciât régulas artis dicendi et persuadendi»"1. Diese Auffassung hebt nie
sein historisches Wissen auf, Psalmen stammten von Propheten und Königen.
Der Geist wickelt sich in menschliche Texte wie Christus in Windeln. Luther
braucht die Hilfskonstruktion einer Inspirationstheorie nicht. Wie der Vater
sich ins Elend der von ihm gefallenen Schöpfung wickelt und aus ihm heraus
liebend handelt, wie der Sohn sich in die Armut menschlichen Lebens wickelt
und aus ihm heraus bereits durch die Propheten sprach112, so wickelt sich der
Geist in literarische Bilder und Zeichen, um gegenwärtig zu verkündigen.
Diese Pneumapräsenz kann Luther zum trinitarischen Kennzeichen erheben,
wenn er sagt: «die Schöpfung haben wir nun hinweg [wegen des Sündenfalls],
so ist die Erlösung auch ausgerichtet, aber der heilige Geist treibt sein Werk
ohn Unterlass bis auf den jüngsten Tag»113. Nur er eignet die verlorene Schöpfung

und die geschehene Erlösung zu. «Daher ist der Heilige Geist überall, er

108 WA 34.1, 30 (Predigt 5.1.1531).
109 WA 29, 579 (Predigtnachschrift Poach 5.10.1529).
110 WA 45, 617 (Predigt, 1537).
111 WA 40.111, 270 (In XV Psalmos graduum, 1532/33).
112 WA 10.1.1,15 (Kirchenpostille: Ein klein Unterricht. 1522).
113 BSLK 659-660.



256 Wichmann von Meding

ist wahrhaftig da, aber dennoch so eingewickelt, weil er weiss, auf welche
Weise wir ihn fassen können». «Jetzt erkennen wir ihn in der Taube, in
Feuerzungen, in der Taufe, und hören den Heiligen Geist in menschlicher Stimme.

Nach diesem Leben aber werden wir ihn sehen, wie er ist in seiner
Substanz, Majestät und Glorie»114. Schöpfung existiert nicht in gottgegebener
Weise, seit der Mensch von Gott fiel. Aber der Geist lehrt, dass Gott nicht
von ihr abfiel, sondern sich in die Satan dienende Welt verwickelte, um sie
jener Herrschaft zu entreissen. Bethlehem und Golgatha sind dahin, wo nicht
der Geist lehrt, Christus habe die jetzt Glaubenden erlöst. So kann man
sagen, der Heilige Geist sei der gegenwärtige Gott, Gottes Wort in Gottes
Gegenwart. Nur durch das Verstehen seiner Sprache wird auch der Schöpfer und
der Erlöser gegenwärtig.

Luther erarbeitet die christliche und bestreitet menschlich autonome
Gotteserkenntnis, die als aristotelische Metaphysik die Scholastik beherrschte.
«Also auch der Glaube muss nicht allein ein schlichter Gedanke von unserm
Herrn Gott sein, denn Gedanken tuns nicht, wie denn des Papstes Glaube ist,
dass er meint, er müsse von Gott nur denken. Mein Herz muss den Christum
fassen und ergreifen und ich muss an sein Fleisch und Blut mich hängen und

sagen: daran hänge ich, daran will ich bleiben, will Leib und Leben drüber
lassen, es gehe mir auch drüber, wie der liebe Gott will»115. Der Gott, der seine
Leiter vor Jakob stellte, lässt sich auf anderem Wege nicht erkennen noch
beweisen. Er wird als Vater erkannt, der von Anfang an in Einheit mit dem
Sohn lebt, weil es keinen Vater ohne Kind gibt und weil er die Welt durch den

Logos geschaffen hat. In dieser gottgeschenkt theologischen Erkenntnis
beginnt die Erklärung des Credo im Kleinen Katechismus: «Ich gläube, dass

mich Gott geschaffen hat». Der Satz geht weiter: «sampt allen Kreaturn»116.

Gott der Vater hat nur ein Gegenüber - nicht zwei, Welt und Menschen - seine

ganze Schöpfung, der er alles gegeben hat und die er allein bewahrt. Gott
ist der «inquietus actor in omnibus creaturis suis»117. «Mehrfach spricht
Luther es aus, dass andernfalls Gott ein lächerlicher Gott wäre»118, ein im
Himmel eingeschlafener Götze. In Wahrheit ist der Vater als Schöpfer der
Allmächtige. «Das Wörtlein <mächtig> soll hier nicht heissen eine still ruhende

Macht, wie man von einem zeitlichen Könige sagt, er sei mächtig, obschon
er still sitzt und nichts tut, sondern eine wirkende Macht und stetige Tätigkeit,
die ohne Unterlass geht im Schwange und wirkt. Denn Gott ruht nicht, wirkt
ohne Unterlass»119. «Er hat die Welt nicht also geschaffen, wie ein Zimmer-

114 E. Seeberg, Luthers Theologie II, Stuttgart 1937, 3901. A 11 und 10.
115 WA 33,199 (Wochenpredigt, 1530).
116 BSLK510.
117 WA 18,711 (De servo arbitrio, 1525).
118 J. von Walter: Die Theologie Luthers, Gütersloh 1940,138.
119 WA 7,574 (Magnifikat, 1521).



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 257

mann ein Haus baut und danach davongeht, lässt es stehen wie es steht,
sondern bleibt dabei und erhält alles, wie er es gemacht hat, sonst würde es weder
stehen noch bleiben können»120. Die Welt wurde nicht nur einst geschaffen,
sie bleibt ständig todesbedroht. Nur der Geist lehrt, Schöpfung sei kein
vergangenes, sondern ein jederzeit präsentes Geschehen, und auch der Schöpfer
werde nur im Erklimmen der von ihm gesetzten Leiter richtig erkannt als der
in Jesus Christus Menschgewordene. Er treibt die Welt geschäftig voran, wie
Jesus Christus sie durch Verkündigung des nahe gekommenen Gottes wandelt.

In Luthers Gottesbild herrscht nicht die griechische Idee in sich ruhender

Schönheit, sondern am Alten Testament gelernte geschichtliche Dynamik.

Jederzeit werden Gottes vielfältige Geschöpfe vom Vater geschaffen,
erhalten und gelenkt, wenn auch unter dem Schein des Gegenteils.

Luthers Gottesvorstellung wird in der Niedrigkeit Christi gewonnen, die
der Heilige Geist zu glauben lehrt. Ist diese christologische Gottesvorstellung
illusionär? Scheitert Luther am Problem der Theodizee? Er hat das Theodi-
zeeproblem gekannt und erörtert, dennoch spielt es für seinen Glauben keine
Rolle. Es gehört zu den faszinierenden Qualitäten seiner Theologie, dass das
in sich unlösbare Problem der Theodizee konzeptionell als unsachgemäss
erkannt wird. Das geschieht nicht durch Ausblendung von Unglück, Leid, Sünde

und Tod. Kritik an Luther reibt sich oft gerade daran, wie betont er von
Sünde, Tod und Teufel redet121, vom Kreuz Christi jubelnd singt122. Er
verdrängt die Schrecklichkeiten der Welt nicht. «Die Anerkennung oder Leugnung

der Sünde ist es, die bis heute Theologie und Philosophie scheidet. Die
Frage, ob der Mensch gut oder schlecht sei, ist das Schwert, das zwischen den
verschiedenen Weltanschauungen liegt. Das grosse <magnificare peccatum>,
mit dem Luther seine Vorlesung über den Römerbrief eröffnet hat, findet
sich bereits in der ersten Psalmenvorlesung, und diesem Grossmachen der
Sünde entspricht unmittelbar das Verherrlichen Christi. Wäre die Sünde
klein oder nichts, so brauchten wir Christus nicht. Rettete uns das eigene
Werk, so wäre er umsonst gestorben. Und das ist die Frage, auf die es
ankommt: Gibt es überhaupt Gerechtigkeit des Menschen? Gibt es nicht bloss

Gerechtigkeit Gottes? So beginnt das neue Leben mit der Anerkennung und
mit dem Bekenntnis der Sünde. Und das bedeutet, dass der Christ sich selbst

aufgibt und verurteilt und bei Gott alles sucht und ihm alles gibt; er weiss, dass

er aus eigener Kraft nichts vermag, sondern dass Gott allein ihm alles gibt»123.

Wird der Mensch Christ, indem er am Kreuz erkennt, wie viel es Gott gekostet

hat, Sünde zu vergeben, wie schwer sie demzufolge wiegt, so erkennt er
diese Gnade bereits darin, dass Gott die erschaffene, in Sünde gefallene Welt

120 WA 21, 521 (Crucigers Sommerpostille).
121 BSLK 696 (Grosser Katechismus, Taufe).
122 WAB 1, 35 (Brief an Spenlein 8.4.1516).
123 Seeberg a.a.O. 41-42.



258 Wichmann von Meding

dennoch erhält. «So siehst du, was da heisse: Gott ist die Liebe; dass es ein
jeglicher sehen und greifen muss, wenn er nur die Augen auftut. Denn da stehen
täglich alle Güter Gottes vor Augen, wo du nur hinsiehst: Sonne und Mond,
und der ganze Himmel voll Licht; die Erde voll Laub, Gras, Korn und allerlei
Gewächs, dir zur Nahrung bereit und gegeben. Dazu Vater und Mutter, Haus,
Hof, Friede, Schutz und Sicherheit, durch weltlicher Oberkeit Regiment ec.
Und über das alles, dass er seinen lieben Sohn für dich gibt und durchs
Evangelium dir heimbringt, dir aus allem Jammer und Not zu helfen. Was soll er
dir mehr tun? Das ist ja, meine ich, ein Feuer und Brunst, dass solche grosse
Liebe niemand mit Gedanken erreichen kann. Und wer solches nicht sieht
noch achtet, der muss entweder gar stock starr blind oder ganz steinhart und
erstorben sein»124.

Geistgeschenkte Erkenntnis Gottes auf der von ihm bereiteten Leiter ist
also sowohl christusgeprägt als auch davon, dass sie in die Realität dieser
Welt gestellt wurde. Das ist ein und dasselbe, da Christus in Armut, Verfolgung

und Tod kam. Die Realität der Welt zeigt dem Philosophen das abgründige

Problem der Theodizee, dem an Christus Glaubenden aber das liebende
Herz des Vaters, der täglich das Nichts schöpferisch besiegt und Sünde
allmächtig vergibt. Nur anfangen kann man nicht mit der Welt und ihrem
Schöpfer. Was hier beginnt, bleibt theodizeegequält und spekulativ. «Die
göttliche Natur ist uns zu hoch und unbegreiflich, darum hat er uns zu gut sich

begeben in die Natur, die uns am allerbekanntesten ist, unsere eigene. Da will
er unser warten [pflegen], da will er sich finden lassen und sonst nicht. Wer
ihn hier anruft, der ist alsbald erhört; hier ist der Thron der Gnade, da
niemand ausgeschlossen wird, der kommt. Die andern, die ihn hier lassen
vergeblich wohnen und wollen auf andere Weise Gott dienen und anrufen, der
Himmel und Erde geschaffen hat, haben alle schon ihre Antwort Psalm 7 [18,
42], der von ihnen sagt: Sie rufen, und niemand wird ihnen helfen, sie schreien
zu Gott und er hört sie nicht»125. Erkenntnis des Vaters beginnt unten wie die
des Sohnes. Nur wer in Christus erkannt hat, wie ganzheitlich erbarmend
Gott vorgeht, wird verstehen, dass solcher Spekulation das von Luther oft
zitierte, im Märtyrerlied verarbeitete Psalmwort 116,10-11 entgegentritt, alle
Menschen seien Lügner, verloren in Sünde, gefangen vom Teufel. 1528
predigte er: «Kein Artikel ist schwerer zu glauben als der Artikel <Ich glaube
Vergebung der Sündern. Der Grund ist: Die anderen Artikel gehen allzumal
ausser uns und kommen mit uns nicht in die Erfahrung, treffen uns auch nicht.
So, wenn wir glauben, dass Gott, der Schöpfer Himmels und der Erden, unser
Vater sei, ebenso, dass Jesus Christus, Gottes Sohn, gelitten habe und gestorben

sei, und so fortan Solches geht alles dahin, dass es einen andern trifft.

124 WA 36, 429 (Druckfassung, die Nachschrift Rörers sprachlich, aber nicht sachlich
erweiternd).

125 WA 10.1.1, 356 (Kirchenpostille, 1522).



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 259

Denn ein jeder denkt, das gilt St.Petro oder St.Paulo, wer weiss, ob es mir gilt?
Aber Vergebung der Sünden trifft und gilt mir und dir. Was hab ich auch
davon, dass Gott Himmel und Erde geschaffen hat, so ich nicht glaube Vergebung

der Sünde? Ja, was noch mehr ist, was hab ich davon, dass Christus
gestorben und der Heilige Geist [zu Pfingsten] gekommen ist, so ich nicht glaube

Vergebung der Sünden? Darum sage ich: die anderen Artikel treffen einen
andern, kommen mit uns nicht in die Erfahrung. Sollen sie aber mit uns in
Erfahrung kommen und uns treffen, so müssen sie in diesem Artikel mit uns in
die Erfahrung kommen und uns treffen, sodass wir alle, ich für mich, du für
dich und ein jeder für sich, glauben Vergebung der Sünden»126. In der selbst-
bewusstseinzerrüttenden Verkündigung von der Vergebung öffnet der Heilige

Geist menschliche Herzen für Gottes Bewegung auf sie zu. Dies ist das

Zentrum der Geistlehre Luthers. Der Wendung Gottes zum Menschen muss
die Kehre folgen, Theologie nicht spekulierend zu treiben, sondern aufmerkend

auf das, was Gott an uns gewendet hat. So heisst es in einem
Weihnachtslied:

Merck auff, mein hertz, und sihe dort hin:
Was ligt doch inn dem krippelin?
Wes ist das schöne kindelin?
Es ist das liebe Jhesulin127.

Wer antworten kann, wes das Kind sei, erkennt in Gottes Erniedrigung
das Erbarmen des Vaters und sein tatsächliches Erhalten und Lenken der
verdorbenen Schöpfung. Dies ist die Befreiung vom Problem der Theodizee.
Gott handelt rechtfertigend, niemand kann ihn nachdenkend rechtfertigen.
Er tut «alles aus lauter väterlicher, göttlicher Güte und Barmherzigkeit ohn
all mein Verdienst und Wirdigkeit», sodass «ich ihm zu danken und zu loben
und dafür zu dienen und gehorsam zu sein schüldig bin»128. Das Wort <schul-

dig> wendet den moralischen Schuldbegriff in den des Glaubens: indem der
Christ seine Schuld vor Gott erkennt, eine Schuld, die er nicht abgeben kann,
aber von Gott vergeben bekommt, be- und ergreift er die wahre Schuldigkeit,
dafür zu danken und gehorsam zu sein. Sie orientiert sich nicht am Gesetz,
gerade weil seine Gültigkeit anerkannt wird, sondern am Evangelium; nicht am
eigenen, sondern an Gottes Tun. So schafft Gott in Christus neu, was er als

Schöpfer von Anfang an geordnet hatte129: Das Geschöpf soll seinen Schöpfer
dankend loben und ihm gehorsam im Loben dienen. Dieses Ziel gab der Vater

nie auf. Er hat im Evangelium die Schöpfungsordnung wiederhergestellt,
indem Christen den freien Willen Gottes erkennen, anerkennen und preisen.

126 WA 29, 272-273.
127 Jenny a.a.O. 289.
128 BSLK511.
129 WA 30.1, 87 (Katechismuspredigt, 1528).



260 Wichmann von Meeting

Darüber besteht in der Tat kein Zank noch Streit130. Doch Luthers
Ausdrucksweise signalisiert keine Einigkeit: wer über ein Problem nicht streitet,
muss darin nicht einig sein. Die Differenz besteht in der Streichung des

Glaubensbegriffs aus dieser Passage. Luther bestreitet den Gegnern, dass sie glauben,

was sie bekennen. Ihr zutreffendes Bekennen ist lediglich Theorie. Ihr
mangelt das Wesentliche.

Im Kleinen Katechismus formuliert er zum dritten Artikel das christliche
Bekenntnis: «Ich glaube, dass ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an
Jesum Christum, meinen Herrn, glauben oder zu ihm kommen kann, sondern
der Heilige Geist hat mich durch das Evangelium berufen, mit seinen Gaben
erleuchtet, im rechten Glauben geheiligt und erhalten, gleichwie er die ganze
Christenheit auf Erden beruft, sammelt, erleuchtet, heiligt und bei Jesus Christus

erhält im rechten, einigen Glauben»131. Entgegen der praktischen Leugnung

des Heiligen Geistes durch eine Kirche, die behauptet, in der Eucharistie

gehe es um das objektive Empfangen der gewandelten Elemente Brot
und Wein, kämpft Luther für die Zentralstellung des Heiligen Geistes, der im
akustischen Wort anredet: «Das ist aber unser lere, das brod und weyn nichts
helffe, Ja auch der leyb und blut ym brod und weyn nichts helffe, Ich will noch

weytter reden, Christus am creutze mit alle seynem leyden und todt hilfft
nichts, wenns auch auffs aller brünstigest, hitzigest, hertzlichst erkant und
bedacht wird Es mus alles noch eyn anders da seyn. Was denn? Das wort, das

wort, das wort, hörestu du lügen geyst auch, das wort thuts. Denn ob Christus
tausentmal fur uns gegeben und gecreutzigt würde, were es alles umb sonst,
wenn nicht das wort Gottes kerne, und teylets aus und schencket myrs und
spreche, das soll deyn seyn, nym hyn und habe dyrs»132. Das Wort des gegenwärtig

redenden Geistes übereignet Glaubenden, was Christus erworben hat.
Anders kann es nicht ergriffen werden. Christi «leibliche Ankunft wäre nutzlos,

wenn sie nicht... geistliche Ankunft des Glaubens wirkte»133. Luther wirft
Schwärmern aller Zeiten vor, sie bänden Gemeinden an ihre Geisterfahrungen

statt an Gottes Wort; nicht «aufs äusserliche Evangelium, sondern ins
Schlaraffenland und sagen: Stell dich in meine Erfahrungen, wie ich gestanden

bin, so wirst du es auch erfahren: Da wird die himmlische Stimme kommen

und Gott selbst mit dir reden. Fragst du weiter nach dieser Erfahrung, so
wissen sie ebensowenig davon wie D.Karlstadt von griechischer und hebräischer

Sprache. Siehst du da den Teufel, den Feind göttlicher Ordnung? Wie
er dir mit den Worten Geist, Geist, Geist das Maul aufsperrt und doch dieweil
Brücken, Steg und Weg, Leiter und alles umreisst, auf denen der Geist zu dir
kommen soll, nämlich: die äusserlichen Ordnungen Gottes in der leiblichen

130 BSLK415.
131 BSLK511.
132 WA 18, 202 (Wider die himmlischen Propheten, 1525).
133 WA 10.1.1,353.



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 261

Taufe Zeichen und in dem mündlichen Wort Gottes, um dich stattdessen zu
lehren, nicht wie der Geist zu dir, sondern wie du zum Geist kommen sollst,
dass du lernen sollst auf den Wolken zu fahren und auf dem Winde zu
reiten»134 wie Hexen.

Der Teufel ist des Heiligen Geistes Widersacher, indem er Christen von
seinem Wort abzieht135 und zur isolierten Materie der Sakramente oder zu
isolierten spirituellen Erfahrungen lenkt. Der Geist aber lenkt Christen nicht
zu sich, sondern zur Erkenntnis des Vaters und Sohnes, und zwar in ihrer
Ordnung. Er stösst die Leiter nicht um, die zum Vater führt. Darum sagt
Luther von der Taufe: «Wahr ists, dass man glauben soll zur Taufe, aber auf den
[eigenen] Glauben soll man sich nicht taufen lassen. Es ist gar viel ein ander
Ding, den [geschenkten] Glauben haben und sich auf den Glauben verlassen
und also sich darauf taufen lassen»136. Wer sich auf eigenen Glauben verlässt,
verlässt sich auf sich selbst und nicht auf Gottes Geist, der Menschen nicht auf
ihrem Weg geleitet, sondern den schmalen führt, der ihnen nicht passt. «Wo
Christus ist, geht er allezeit gegen den Strom», sagt Luther137. Da der Heilige
Geist ihn erkennen lehrt, weist er in die gleiche Richtung. Diese wortkonzentrierte

und Glauben intendierende Trinitätslehre wird zur kritischen Kraft
der gesamten Theologie. In der hochkomplexen Eheproblematik seiner Zeit
etwa macht Luther das Wort zum Massstab seiner Orientierungshilfen und
schreibt «Wer einen Gott hat on sein wort, der hat keinen Gott, Denn der
rechte Gott hat unser leben, wesen, stand, ampt, reden, thun, lassen, leiden
und alles ynn sein wort gefasset und uns furgebildet, das wir ausser seinem
wort nichts suchen noch wissen durffen noch sollen, auch von Gott selbs nicht,
Denn er wil von uns ausser seinem wort mit unserm tichten und nach dencken
unbegriffen, ungesucht, ungefunden sein»138. Es ist dieser Gott, von dem nicht
nur das christologische Wort ausging, sondern der auch den Geist der
Erkenntnis des Wortes und seiner Herkunft sendet, den Luther als den trinita-
rischen begreift. Somit lässt sich dogmengeschichtlich sagen, er habe die
altkirchliche Lehre der Relationen, die vor ihm und nach ihm ziemlich formal
lediglich als Sendung und Hauchung gefasst waren, umfassend vom relationalen

und kommunikativen Wort her verstanden, das nicht innertrinitarisch
beschränkt bleibt, sondern immanente und ökonomische Trinität verbindet,
weil Gottes Wort auch, und zwar die einzige, Relation zur hörenden Gemeinde

schafft. Luther hat die Trinitätslehre nicht verändert, aber biblisch konkretisiert,

vom Geist her entfaltet und daher gepredigt.

134 WA 18,137.
135 WA 36, 416-417 (Predigt 9.6.1532, Nachschrift Rörer und Druck).
136 WA 26,164-165 (Von der Wiedertaufe, 1528).
137 WA 4, 637.
138 WA 30. III, 213 (Von Ehesachen, 1530).



262 Wichmann von Meding

Seine Trinitätslehre, die so viele Formeln der alten und mittelalterlichen
Kirche bejahend aufgreift, doch in durch das Wort und daher aus dem Glauben

vertiefter, wenn auch bisweilen bestrittener Anordnung139, ist ein
unbequemer Wurf für alle, die beim Gewohnten beharren. Er wurde, weil von
Luther mehr gepredigt als geschrieben, vergessen, als die altprotestantische
Theologie zu alten Denkweisen zurückkehrte, wovon hier nicht zu handeln
ist. Die Pneumatologie bildet bei Luther keinen unverstandenen Anhang,
sondern den Anfang der glaubenden confessio, wie Christus der Anfang der
instructio ist: zugeeignet und ergriffen soll werden, was Vater und Sohn längst
heilvoll getan haben. Der Fleilige Geist leitet in alle Wahrheit und lenkt, so
lehrt Luther, zu jener Leiter der Gotteserkenntnis, auf der Gott Mensch wurde.

Somit zeigt sich eine Strukturparallele zwischen Luthers und der von
Kretschmar dargestellten urchristlichen Trinitätslehre: beide gehen nicht von
<Gott> aus, sondern vom offenbarenden Handeln der beiden Parakleten, das
bei Luther als instructio und confessio auf den Begriff gekommen ist.

III. Zusammenfassung

Das Referat des Kretschmarschen Buches und die Hinweise auf Luthers
eigentümlich glaubenbegründende und somit vom Heiligen Geist bestimmte
Trinitätstheologie weisen auf, ohne eingehende Nachweise könne nicht
behauptet werden, den neutestamentlichen Schriften liege keine Trinitätsauf-
fassung zugrunde und Luther habe die monotheistisch motivierte und glau-
bens- wie geistferne Trinitätslehre der Scholastik übernommen.

Kretschmars Forschungen haben das folgende, differenzierungsbedürftige
und -fähige Bild der Anfänge christlichen Trinitätsglaubens ergeben:

1. entstammt die Trinitätslehre urchristlicher Schriftauslegung, nicht
nachträglichem Verknüpfen disparater Aussagen neutestamentlicher Autoren.

Wichtigster Text ist die einzigartige Selbstoffenbarung Gottes in der
Seraphenvision Jesajas.

2. erneuerte die Übernahme einer frühjüdischen Auslegungsmöglichkeit
durch Christen Jesu Bekenntnis zum Gott der Väter als seinem Vater. Darin
war seine von den Seraphen hinausgerufene Heiligkeit das bestimmende
Element.

3. folgten die Christen der Verkündigung Jesu auch darin, dass sie den von
ihnen erfahrenen Kosmokrator und Geist mit den schon frühjüdisch beschriebenen

beiden Seraphen als Parakleten identifizierten. So wurde die Nähe des

transzendenten Gottes ausgesagt.

139 Von Walter a.a.O. 138.



Zwei Thesen zur Trinitätslehre 263

4. hat die Alte Kirche um die begriffliche Entfaltung dieser Schriftauslegung

Mühe gehabt, die ihr vorgegeben war. Probleme einer Einfügung von
Sohn und Geist in ein monotheistisches Gottesbild entstehen nur, wo man die
lateinische Trinitätslehre ins Neue Testament zurückprojiziert.

Für Luther dürfte sich das ebenfalls der Differenzierung bedürftige wie
fähige Bild ergeben, dass sein trinitarisches und gepredigtes Verstehen

1. der hypostatisch orientierten Lehre der griechischen Väter näher stand
als der lateinischen Scholastik und demzufolge keine unkritische Übernahme
der Letzteren sein kann;

2. einen nicht nur alttestamentlichen Auslegungskomplex bildet, wodurch
der Exeget zu einer umfassenden, wenn auch vor allem in Predigten verstreuten

Gesamtvorstellung gelangte; sie erfährt
3. aus der Gnade des Herrn Jesus Christus die Liebe des Vaters und die

Gemeinschaft des Heiligen Geistes, um sie ontologisch und geschichtlich zu
verstehen und

4. dem vom glaubenschenkenden Geist geführten gnoseologischen Weg
zum verkündenden Sohn und durch ihn zum verkündigten Vater bekennend
zu folgen.

Darum expliziert die Trinitätslehre hier wie selten sonst den Glauben als

Ergreifen des und Festhalten am articulus stantis seu cadentis ecclesiae, «in
dem die Rechtfertigung des Sünders wie alle Rede von theosis ihren
Ursprung haben und ihre Legitimation finden»140.

Wichmann von Meding, Lauenburg

140 Kretschmar, Weg a.a.O. 26.


	Zwei Thesen zur Trinitätslehre : Beobachtungen an der frühchristlichen und Luthers Konzeption

