Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 3

Artikel: Zwei Thesen zur Trinitatslehre : Beobachtungen an der frihchristlichen
und Luthers Konzeption

Autor: Meding, Wichmann von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878046

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwei Thesen zur Trinitétslehre
Beobachtungen an der friithchristlichen und Luthers Konzeption

Erkennbar wichst derzeit theologisches Interesse an der trinitarischen
Gotteslehre, die im 19. Jahrhundert unter Einfluss monotheistischen Aufkli-
rungsdenkens, dem Friedrich Schleiermacher kaum entgegenwirken konnte,
das Schattendasein eines dogmatischen Relikts gefiihrt hatte und im 20. unter
eigenartigen Nach- und Gegenwirkungen der anselmisch konzipierten trini-
tarischen Dogmatik Karl Barths in der Frage, ob ein Gott existiere und worin
der Sinn des Lebens bestehe, untergegangen zu sein schien. Der Singular sol-
cher Formeln offnete sich jedoch zugleich einer Pluralitit, ja Beliebigkeit
neuer Sinnangebote und verehrter Gotterbilder. Dieser Trend integriert si-
kularisierte Rudimente des Mono- und Polytheismus, die einander iiberra-
schend wenig zu widersprechen scheinen. Angesichts dieser Koalition muss
christlicher Trinitétslehre, die beide Theismen negiert, fast zwangsldufig neue
Aufmerksamkeit begegnen. Ein wichtiger systematischer Ansatz lehrt, den
lebendig trinitarischen Gott als «Horizont» der gesamten Theologie verste-
hen'. Ein Religionswissenschaftler spricht der Trinitiitslehre gar die Kraft zu,
alle Religionen mit der Sikularitit der Moderne zu einen’.

Trotz dieses meist der anglo-amerikanischen Theologie zu dankenden
Aufbruchs halten sich zwei traditionelle Auffassungen in fast simtlichen Dar-
legungen. Eine wurde und wird dahingehend formuliert, die Trinitétslehre
habe «bei der Feststellung der evangelischen Kirche keine neue Bearbeitung
erfahren»’. «Die kirchliche Trinititslehre ist ... unveriindert in die Lehre der
Reformationskirchen iibergegangen, wie das in der Anerkennung der soge-
nannten okumenischen Bekenntnisse zum Ausdruck kommt»*. «Die Refor-
mation und die nachfolgende protestantische Orthodoxie haben am Trinitéts-
dogma keine Silbe gedndert»’, ja die «Trinitit selbst wird nicht erklirt»°®. Da-
her bleibt Luther in den Trinitéitskapiteln wichtiger Dogmatiken unerwéhnt’.
Er kann wie Calvin oder Melanchthon sogar in ganzen Trinitdtsbiichern feh-
len®. Dennoch stellt sich die Frage, ob die systematisch erstrangige Gottesleh-

' Ch. Schwobel, Okumenische Theologie im Horizont des trinitarischen Glaubens,
OR 46, 1997, 325.

2 R. Panikkar, Trinitiit. Uber das Zentrum menschlicher Erfahrung, Miinchen 1993, 9.

* F. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsézen der evangelischen
Kirche im Zusammenhange dargestellt, Bd. 2, Berlin 21831, 588 (Leitsatz § 172).

* J. Kaftan, Dogmatik, Tiibingen 1909, 223.

> W. Trillhaas, Dogmatik, Berlin 1962, 108.

® A. Adam, Lehrbuch der Dogmengeschichte 2, Giitersloh 1968, 269.

7 W. Pannenberg, Systematische Theologie I, Gottingen 1988, 283-364.

¥ F. Courth, Der Gott der dreifaltigen Liebe, Paderborn 1993.



234 Wichmann von Meding

re von Luthers biblischer Revision der scholastischen Systematik unbertihrt
geblieben sein kann.

Zweitens spricht man dem Neuen Testament eine trinitarische Gottesauf-
fassung sogar rundheraus ab. «Allgemeiner Ubereinstimmung nach gibt es im
NT keine T[rinitit]slehre»’, sie «<hat keine direkte Basis in der Bibel»'". Auch
wenn katholische Theologen hinzufiigen: «Die Gotteserfahrung im NT steu-
ert auf trinitarische Formeln zu»'', besagt dies das Gleiche. «Was das Neue
Testament betrifft, so begegnet in ihm noch keine eigentliche Trinitétsleh-
re»'?, der triadische Taufbefehl habe erst «im Riickblick von der Ausbildung
der Trinititslehre her» als Veranschaulichung derselben gewirkt". Georg
Kretschmars 1956 formulierter Eindruck trifft noch immer zu: «Eine weit ver-
breitete Anschauung iiber den Ursprung der Trinititslehre sucht ihn in der
Taufe. Die Symbole der Kirche ... gehen auf den triadischen Taufbefehl Mt
28,19 zuriick»'*. Der aber ist eine biblische Randerscheinung.

Zu beiden historischen Thesen soll Stellung bezogen werden, da sie von
Gewicht sind fiir eine systematisch gekldrte Darstellung der Gotteslehre.
Kretschmars Zusammenfassung des Gewohnten kiindigt Widerspruch gegen
ein verbreitetes Bild an. Da seine «umwilzenden Feststellungen» zwar «einen
grossen Fortschritt» darstellen'®, gesamttheologisch jedoch kaum so rezipiert
wurden, steht eine neue Lektiire seiner Gegendarstellung an, bevor Luthers
angeblich nur traditionelle Trinitédtslehre erortert wird.

I. Die dem Neuen Testament vorgegebene trinitarische Gottesauffassung

Kretschmars Untersuchung der friithchristlichen Trinitétslehre stimmt Lu-
thers Satz zu: «Ich weiss wohl, dass Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist sind,
aber wie sie ein Ding sind, das weiss ich nicht und soll es auch nicht wissen»'®,
um anzufiigen: «Wie die Einheit dieser drei vorzustellen sei, haben auch die
Viter der alten Kirche nicht zu erkldren vermocht»'". Dies gilt zunéchst nicht
von der lateinischen Auffassung, «dass die Trinitédt in erster Linie von der
Taufe her verstanden» werden miisse (132). In ihr scheint sich dem Westen
die Einheit Gottes darzustellen. Da er den Geist jedoch als Taufgabe ver-
steht, verliert er ihn als trinitarischen Geber. «Von <Trinitédtstheologie> kann

? Paul W. Meyer, Trinitéit II1. Im NT, RGG VI, 1962, 1024.

10"H. Ott, Gott, Stuttgart 1971, 86.

""" G. Hasenhiittl, Einfiihrung in die Gotteslehre, Darmstadt 1980, 53.

12 B. Lohse, Epochen der Dogmengeschichte, Berlin 1969, 45.

13 Pannenberg a.a.0. 329.

4 G. Kretschmar, Studien zur frithchristlichen Trinitédtstheologie, Tiibingen 1956, 125.
15 C. Andresen, Zur Dogmengeschichte der alten Kirche, ThLZ 84 (1959) 85 und 88.
16 WA 12, 588.

17 Kretschmar a.a.0. 223.



Zwei Thesen zur Trinititslehre 235

[aber] sinnvollerweise nur dort gesprochen werden, wo Gott Vater, Sohn und
Heiliger Geist als <Personen> begriffen werden und, einander zugeordnet, der
Welt gegeniiberstehen» (V). Luther — aus Perspektive der zum Trinitdtsdog-
ma fithrenden dogmengeschichtlichen Entwicklung nachgeboren — steht den
ostkirchlichen Viitern iiber die Sonderentwicklung des Westens hinweg sach-
lich ndher, da auch er am personalen Glauben orientiert ist.

Diese Voranzeige eines Buchs aus verstreuten Bemerkungen, die zugleich
auf den inneren Einklang der hier zu besprechenden Thesen verweist, wird
Kretschmar insofern gerecht, als er eine geschichtlich wie systematisch rezi-
proke Methodik wiihlte, einsetzend mit den «grossen dogmatischen Ausein-
andersetzungen des vierten ... Jahrhunderts» (1). Da alle «spiteren Differen-
zierungen und Nuancierungen ... die Entscheidungen dieser Zeit voraus» set-
zen, «werden wir mit unseren Untersuchungen zu den trinitarischen Traditio-
nen der ersten Jahrhunderte mit dieser Epoche zu beginnen haben» (2). Ihre
Waurzeln sucht er riickfragend von den nachnicédnischen Diskussionen iiber
die alexandrinische Tradition bis ins paléstinische Frithjudentum. Systema-
tisch stellt er die Traditionslosigkeit der «Nicht-Trinitarier des vierten Jahr-
hunderts» an den Anfang, um iiber die «monarchianische Tradition» die «tri-
nitarische Tradition im eigentlichen Sinne» zu finden (1. 16. 62). Gilt Trini-
tatslehre sonst als Produkt kirchlichen Streitens, so fragt Kretschmar nach
«der Herkunft dieser Konzeption» (V). Erst nach diesem Weg der Umkehr
zur Quelle kommt er, ausfiihrlich, auf den Ort der trinitarischen Gotteslehre
zu sprechen.

Dieser erweist sich als Zentrum christlicher Theologie und zugleich als
Trennmal ihrer ost- und westkirchlichen Wege. Wihrend der Westen die Tri-
nitit vom Taufbefehl aus verstand und somit den wirkenden Gottesgeist
kaum zu denken vermochte, orientierte sich der Osten am Trishagion der Eu-
charistie. Gilt dem Geist der gleiche Heilig-Ruf wie Sohn und Vater, ist er
Person wie sie. In Alexandrien war der Sanctusruf der Seraphen von Jesaja 6
«das Herzstiick des Eucharistiegebetes. Im dreifachen Heiligruf bringt die
Kirche mit den Engelméchten dem Namen Gott Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes das Lobopfer dar» (158). Sie stimmt ein ins Lob der am
Thron stehenden Seraphen, die den wahren Gott kennen und der Kirche dies
vermitteln. Thr Sanctus ist «Lobpreis Gottes schlechthin» (161), wahre Theo-
logie, nicht menschengedacht. Menschentheologie nimmt die himmlische, im
Mahl des Herrn empfangene Theologie Gottes auf.

Neben dem alttestamentlichen, trinitarisch gehorten Sanctus der Euchari-
stie muss der triadische Taufbefehl als spét gelten, da Paulus wie die Apostel-
geschichte belegen, Christen hitten urspriinglich im Namen Jesu getauft.
Dem entspricht, dass weder Taufe noch Taufbefehl zu Beginn der trinitari-
schen Lehrentwicklung eine argumentative Rolle spielten: Euseb berief sich
erst auf dem Konzil von Nicda darauf, um seine Orthodoxie unter Beweis zu
stellen. Er argumentierte aber weniger mit der Taufe als mit einem bestimm-



236 Wichmann von Meding

ten Herrenwort. So geriet die Taufe in den trinitarischen Horizont. Erst bei
Theodor von Mopsuestia begegnet die heutige Auffassung, das trinitarische
Credo entfalte den triadischen Taufbefehl: «Jeder von uns ist getauft im Na-
men des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes, nach der Lehre un-
serer Viiter, die aus der Uberlieferung unseres Herrn stammt ... und sogar
der Wortlaut des Glaubensbekenntnisses ist nichts anderes als eine Entfal-
tung und Auslegung der Worte aus der Uberlieferung, die von unserem
Herrn stammt. Denn er, der befahl, <Lehret die Heiden im Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen Geistes>, zeigte uns klar, dass die gottliche
Natur des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes eine einzige ist»
(127). Sogar hier noch bezeichnet die triadische Formel, nicht die Taufe an-
sich, den Kern der Lehre fiir Heiden.

Doch Kretschmar zieht nicht nur die Herkunft der Trinitétslehre aus dem
spaten Taufbefehl in Zweifel, er legt die Wurzeln des trinitarischen Gottesbil-
des frei, vom Erstvorkommen des Trinitédtsbegriffs und der ersten trinitari-
schen Dogmatik zu ihren Traditionen vorstossend. Noch in ihr, dem Werk des
Origenes, werde der Taufbefehl nicht einmal zitiert (128). Der Trinitétsbe-
griff fehle lange. «Theophilus, Bischof von Antiochien in der zweiten Hilfte
des 2. Jahrhunderts, ist der erste kirchliche Theologe, bei dem wir das Wort
{Trinitdt>, tplag, finden». Es bezeichnet bei ihm keine Dreiheit von Personen,
sondern die Trias «Gottes und seines Wortes und seiner Weisheit» (28). Die
Termini sind alttestamentlich, ja friihjiidisch-hellenistisch gewihlt (36-40). In
Psalm 103,24 steht: «Alles hast du mit Weisheit geschaffen», wobei Weisheit
keine Person, sondern Gottes Kraft ist. Sapientia 9,1 redet Gott an als «Gott
der Viter und Herr des Erbarmens, der Du das All durch Dein Wort gemacht
und durch Deine Weisheit die Menschen bereitet hast». Auch hier sind Wort
und Weisheit Gottes Kréfte bei Erschaffung der Welt. Zwar zeigt Theophilus
Tendenzen zur Verselbstindigung von Logos und Sophia, zu ihrer Gleichran-
gigkeit neben Gott, aber «von einer eigentlichen Personhaftigkeit von Logos
und Sophia kann gar nicht die Rede sein» (29). Sie prédsentieren Gottes
Schopfermacht so, dass «Weisheit die der Welt immanente Kraft Gottes und»
der «Logos sein wirksames Reden» in der Geschichte benennen (31).
Kretschmar geht davon aus, Theophilus habe «in seinem grosseren Werk
(falls es die Schopfung mitbehandelte) ... zum dritten Tag [der Schoépfung]
deutlicher ausgefiihrt, dass es dieselbe Weisheit war, die damals die Erde
schmiickte, dann das Volk Israel belehrte und jetzt ihre Heimstitte bei den
zerstreuten Gemeinden der christlichen Kirche fand» (37). Interessanterwei-
se «besteht gerade die Eigentiimlichkeit dieser Theologie darin, dass sie die
{Trinitdt> in der Schopfung und der Urgeschichte sucht» (31).

Bereits das hellenistische Judentum sah sich der griechischen Kosmologie
konfrontiert und suchte biblische Schopfungslehre in trinitarischen Denk-
strukturen zu erldutern und zu verteidigen, indem es kosmologische Gedan-
ken griechischer Philosophen auf Gottes Weisheit bezog (42). Ihr Bemiihen



Zwel Thesen zur Trinititslehre 237

kann man «so verstehen, dass die Weisheit in erster Linie eine kosmologische
Grosse ist, die statisch bleibt, [dass] der Trager des geschichtlichen Handelns
Gottes aber das Wort ist, das dynamisch wirkt» (39). Das zitierte <Schmiik-
ken> der Welt, im lateinischen Text mit <ornare> ausgedriickt, geht auf grie-
chisches xoopeiv zuriick und hat somit kosmologisch-grundsétzlichen Sinn
(40), wie ihn Plato im Timaios vorgetragen und die Akademie der Kaiserzeit
als Theologie zum Herzstiick der gesamten Philosophie erhoben hatte. Der
vorchristliche Theologiebegriff prigt die Entstehung einer eigentiimlich
christlichen Lehre: Sie arbeitet sich zundchst an der philosophischen Vorstel-
lung des ewigen, bestandfesten Kosmos ab, der als ewiger nicht geschaffen,
von einem Gott nur geordnet und verschont sein kann. So haben «kosmolo-
gisch-philosophische Gedanken in der Tradition, aus der Theophilus kommt,
nur auf die Gestalt der Weisheit eingewirkt» (44), nicht auf den Logos und
schon gar nicht auf die Trias Gott — Wort — Weisheit. Christliche Theologie
nimmt dem Kosmos die Ewigkeit, macht ihn zur vergénglichen Schopfung
und heisst einzig Gott den Ewigen, der seiner Schopfung ontologisch vorge-
ordnet wird. Doch in dieser Kehre bleibt es bei der Auffassung des Kosmos
als Schmuck. Er trigt nicht so sehr allerlei Schmuck, er ist selber Schmuck,
Realisierung der schmucken Weisheit Gottes. Von der Welt wird geradezu
dsthetisch gesprochen als dem schmucken Werk Gottes, wihrend Gottes ge-
schichtliches Handeln das Unschone trifft, Ungehorsam, Siinde, Leid, Strafe,
Gericht. Beides ist zu unterscheiden. Der uns sichtbare Beginn trinitarischen
Denkens bei Theophilus fragt nicht, wie das kirchliche Reden von Gott, Jesus
Christus sowie vom Geist und Troster zusammenzudenken sei, sondern nach
rechter Auslegung biblischer Protologie. «Das erste Buch Mose spielt in den
ersten Jahrhunderten der Kirchengeschichte ja {iberhaupt eine ungeheure
Rolle, es ist nach dem Psalter der am stirksten gebrauchte Teil des Alten Te-
staments, vielleicht der ganzen Bibel» (31 mit A6). Dies lésst sich nur verste-
hen, wenn man die Tiefe des christlichen Theologen durch die griechische
Kosmologie gestellten Problems sieht. Ihr erscheint der Kosmos als in sich ru-
hende Entitit, die nicht nur Irdischen, auch den Gottern Raum gewéhrt. Der
Kosmos ist den Gottern ontologisch vorgegeben. Christen aber sagten umge-
kehrt, Gott habe in seiner Weisheit die Welt durch das Wort erschaffen, sei
der Welt liberlegen und ihr gegeniiber transzendent. Transzendenz bedeute
aber keine Jenseitigkeit, sondern Gottes liberlegenes Schaffen der Diesseitig-
keit durch das Wort und in Weisheit.

Trinitarische Rede widersteht ursprunghaft dem Gottesbild griechischer
Philosophen und behauptet Konformitdt von Gottes Erschaffen des bei
Theophilus noch statisch gedachten Kosmos mit dem dynamischen Handeln
des Schopfergottes in seinem Kosmos. Gott schuf die Welt, da er kein Teil
von ihr in ihr, sondern ihr schlechterdings iiberlegen ist, als dieser Uberlegene
aber sie und an ihr wirkt und auf sie eingeht. Kosmologie und kontingentes
Geschichtshandeln, das vor allem Propheten verkiindet hatten, wurden in



238 Wichmann von Meding

Einklang gebracht. Dass Weisheit und Logos bald mit Jesus Christus und dem
Heiligen Geist zusammenzudenken waren, stand zunédchst nicht im Vorder-
grund. Kretschmar warnt energisch, die Aussagen des Theophilus unbedacht
mit der spidteren Lehre von Vater, Sohn und Geist zu harmonisieren (60):
Man habe «mit der Moglichkeit zu rechnen, dass seine Trias Gott — Wort —
Weisheit gar nicht trinitarisch zu verstehen ist, wenn wir mit Trinitédt das Ver-
héltnis von Gott Vater, Sohn und Heiligem Geist zueinander meinen» (33).

Diese Perspektive aber war in der den Christen aufgetragenen Botschaft
vorgegeben, wobei Christus bald, etwa bei Irenéus, das geschichtliche Han-
deln Gottes reprisentiert, wihrend «der Geist als kosmische Macht» er-
scheint (46). Dieses Amt blieb dem Geist durch die Theologiegeschichte ei-
gentiimlich, da er, obwohl man auch Christus als Schopfungsmittler verstand,
als spiritus creator besungen wurde'®. Urproblem der Trinititslehre ist der
angemessene Gottesbegriff iiberhaupt. Ein naiv gedachter Einheitsgott kann
dem Kosmos gegeniiber nicht transzendent und ihm zugleich immanent sein,
er schafft entweder ewig oder erhilt und erneuert zeitlich. Heidnische Gétter
sind Heroen, Ubermenschen, keine Schopfer ex nihilo. Natiirlich musste dies
alsbald an Christus exemplifiziert werden, der Mensch wurde und einen zu
Selbsterniedrigung und Liebe fihigen Vater zeigt. So geschah es in der alt-
kirchlichen Deutung des siebenarmigen Leuchters', im hellenistischen Ju-
dentum als kultischer Reprisentant der sieben Himmel aufgefasst, von Chri-
sten aber als Hinweis auf den siebenféltigen Gottesgeist verstanden, mit dem
der Messias gesalbt wurde®.

Denkt christliche Theologie Gottes kosmisch-statische Weisheitskraft mit
seiner  geschichtlich-dynamischen = Logoskraft zusammen, leuchtet
Kretschmars Folgerung ein, bei Theophilus sei «jeder Dualismus ausgeschal-
tet. An die Stelle der Spannung von Schépfung und Erlosung [im hellenisti-
schen Judentum] tritt die [christliche] Einheit in Christus» (57). Somit trat die
Trinitdtslehre nicht nur iibergangslosem Ineinanderfliessen von Gott und
Kosmos entgegen, sondern zugleich dualistischem Auseinanderfallen in den
guten Gott und die arge Welt. Bestiinde dieser Dualismus zu Recht, wire
Gott nicht Herr der Welt. Es giibe etwas, das ihm nicht untertan wire. Er wiir-
de zum heidnischen Teilbereichsgétzen erniedrigt. An der Trinitédtslehre ent-
scheidet sich, dass und wie Christen den kosmologischen Monismus und den
apokalyptischen Dualismus iiberwinden. Der naiv monotheistische Gottesbe-
griff zerreisst, was doch zusammengehort, wenn Gott der Herr des Ganzen
ist. Zwar geht es «in der [Endgestalt der] Trinitétslehre ... sicher nicht um die

'8 Luthers nach lateinischer Vorlage geschriebenes Pfingstlied <Komm Schopfer Heili-
ger Geist>: M. Jenny: Luthers geistliche Lieder und Kirchengesinge. Vollstindige Neuedi-
tion in Ergidnzung zu Band 35 der Weimarer Ausgabe, AWA 4, K6ln/Wien 1985, 214-216.

' Jes 11,2; Sach 4,2.

% Kretschmar a.a.O. 47.



Zwel Thesen zur Trinitdtslehre 239

Zuordnung von Schopfung und Erlosung» (61), aber das erste Problem ge-
hort dennoch in ihre Geschichte und den Katalog ihrer Leistungen.

Griindet der Trinitatsbegriff im hellenistischen Judentum, so die Trinitéts-
lehre des Origenes im paldstinensischen. Er behandelte das Sanctus der Jesa-
javision und dessen implizite Trinitétsvorstellung eingehend in einer etwa 245
gehaltenen Homilie (64): «Seraphim standen um Thn her, sechs Fliigel hatte
der eine und sechs Fliigel der andere. Zwei Seraphim erblicke ich, deren ein
jeder sechs Fliigel hat. Sodann die Ordnung der Fliigel: Und mit zwei Fliigeln
deckten sie das Angesicht — nicht das ihre, sondern das Gottes — mit zwei Flii-
geln deckten sie die Fiisse — nicht die ihren, sondern die Gottes — mit zwei Flii-
geln aber flogen sie ... Diese Seraphim aber, die Gott umstehen, die nur innen
im Geiste rufen: Heilig, heilig, heilig, die [ver]wahren das Geheimnis der
Dreieinigkeit, weil sie selber heilig sind; unter allem was ist, gibt es nichts hei-
ligeres als sie. Und nicht miissig rufen sie einer dem andern zu: Heilig, heilig,
heilig, sondern sie rufen ein allen heilsames Bekenntnis. Wer sind diese zwei
Seraphim? Mein Herr Jesus und der Heilige Geist ... Sie deckten das Ange-
sicht Gottes, denn der Ursprung Gottes ist unbekannt. Aber auch die Fiisse.
Denn was wiirde als das Letzte in unserm Gott begriffen? Nur das Mittlere ist
sichtbar, was davor war, weiss ich nicht. Aus dem, was jetzt ist, erkenne ich
Gott; was nach diesem kiinftig sein wird, weiss ich nicht». Origenes ldsst Jesa-
ja die Trinitidt schauen. So 16st er das damalige Problem von Jesaja 6, die Fra-
ge, warum «kein anderer Prophet als Jesaja Seraphen um Gott stehen gese-
hen hat und dass man auch sonst nirgends iiber diese Seraphen etwas lesen
kann» (67). Sie gehoren weder in die unendliche Zahl der Engel noch zu den
von Gott unterschiedenen Geschopfen, sind einzigartig der Logos und der
Geist selber. Dies war schon die Auffassung des Hebréderbriefs wie der Johan-
nesapokalypse®!, die den himmlischen Hohenpriester Christus von allen En-
geln unterscheiden. Ahnlich deutet Origenes die Olbdume von Sacharja 4 auf
die Einzigartigkeit Christi und des Geistes®. Nur sie erkennen Gott. Nur die
soteriologischen Seraphen konnen Gotteserkenntnis wirken. Die einzigarti-
gen Seraphen offenbaren Gottes Einzigartigkeit.

Die neue Einsicht vollzog sich in Abwehr jeder Spekulation, sodass
Kretschmar von einer «Entmythologisierung der trinitarischen Traditionen»
spricht, die dem Friihjudentum entnommen wurden, um sie zu verwandeln
(223). Das aus der Homilie Zitierte hat den Einspruch deutlich gemacht:
Kopf und Fiisse des Thronenden werden durch Fliigel Jesu und des Heiligen
Geistes verdeckt, damit Schauende erkennen, sie konnten Ursprung und Ziel
Gottes nicht sehen, nur das Mittlere, Gegenwiirtige, sollten es aber auch.
Sohn und Geist stehen gleichrangig am Thron, «das entspricht eigentlich
nicht der Trinitdtslehre des Alexandriners» (64). Er zitiert also und gibt an,

2l Hebr 1.4ff.; Apk 22 8ff.
22 Kretschmar a.a.O. 69.



240 Wichmann von Meding

die homiletische Auslegung stamme von einem Judenchristen”, einem «ma-
gister qui ex Hebraeis crediderat»**. Kretschmar erkennt, «dass das trinitari-
sche Schema der Alexandriner einer apokalyptischen Uberlieferung ent-
stammt»>. Auf ihr fusst bereits das Neue Testament, das «weitgehend in den
Vorstellungen der friithjiidischen Apokalyptik» redet (222), jener «Mutter der
christlichen Theologie»*®, deren Kind die Vorgaben stindig sprengt. Als
«Root of Trinitarism» haben ihre Schriften und Kommentare schon zu gel-
ten”’. Alexandrinische Trinitiitslehre fusste auf einer judenchristlich vermit-
telten, exegetisch in der jesajanischen Seraphenvision begriindeten, apoka-
lyptischen Schau des durch zwei Parakleten handelnden und durch sie zu-
gleich verborgen bleibenden Gottes, die aus christlicher Gotteserfahrung in-
terpretiert wurde.

Kretschmars lidngst akzeptierte und bekriftigte Darlegung® wurde hier
nicht vollumfédnglich, nur in ihrer Hauptlinie wiedergegeben. Sie besagt, die
christliche Trinititslehre sei nicht entstanden, um isolierte Aussagen des Neu-
en Testaments nachtridglich zu harmonisieren und getrennte Worte iiber
Gott, Christus und den Geist zu einen. Vielmehr liege ihr ein frithjiidisches
Konzept zugrunde, das die einzigartigen Seraphen an Gottes Thron wegen ih-
res wechselseitigen Gesangs als zwei Michte deutete und als Gottes Weisheit
und Geist identifizierte. In diesem Konzept hidtten Christen zunichst lediglich
Gottes messianische Weisheit als den Christus identifiziert, seien dann aber
im trinitarischen Streit zu weiteren Prézisierungen gendtigt worden. Stimmt
dies, miisste die Geschichte des trinitarischen Glaubens neu durchdacht wer-
den, was trotz der breiten Rezeption des Kretschmarschen Buches bisher
kaum geschah. Manche hiretische Position lédsst sich als Festhalten am alten
Konzept unter neuen Bedingungen begreifen. Lingst konnte die Auffassung
des Arius so geschildert werden: «Gott wohnt Weisheit und Logos inne als die
mit seinem Wesen zusammenfallenden und von demselben schlechthin unab-
trennbaren Kriifte (nicht Personen)»*’. Hielt ein Teil der Theologen an einer
jiidischen Gotteslehre fest, kann nur die spétere Entfaltung, nicht aber die tri-
nitarische Gottesvorstellung selber als nachneutestamentlich, allenfalls an
den Réndern des Kanon anhebend, aufgefasst werden. Sie lag den Christen in
ihrer Heiligen Schrift vor. Neutestamentliche Autoren bezogen sich darauf

# De principiis I, 3, 4 (MPG 11, 148-150).

2 Hom. in Num 13, 5 (MPG 12, 672).

% Kretschmar a.a.O. 93.

% E. Kiisemann, Zum Thema der urchristlichen Apokalyptik, Exegetische Versuche
und Besinnungen II, Gottingen 1964, 130.

7 R.W. Jenson, Systematic Theology I. The Triune God, New York 1997, 102-105.

*# G. Kretschmar, Der Weg der kirchlichen Theologie zum Bekenntnis des dreieinigen
Gottes. In: J. Heubach (Hg.), Luther und die trinitarische Tradition, LAR 23, Erlangen
1994, 25-41.

? A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte 11, Tiibingen 1909, 199.



Zwei Thesen zur Trinititslehre 241

und wandten das Vorgegebene an, wenn sie die Taufe auf den Namen Jesu im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Geistes geschehen liessen® oder
der Gemeinde die Gegenwart der Gnade Christi, der Liebe des Vaters und
der Gemeinschaft des Geistes wiinschten®. Sogar Kretschmar mag zu vor-
sichtig geurteilt haben: «Gott, Christus und Heiliger Geist kénnen — etwa von
Paulus I Kor 12,13 — einfach nebeneinander gestellt werden, ohne dass er-
kennbar dariiber reflektiert wird, in welchem Verhiltnis sie zueinander ste-
hen». Zutreffend féhrt er fort: «<wo eine derartige Reflexion einsetzt, braucht
man eine Anschauungsform. Und eben diese konkrete Anschauungsform fiir
die Zuordnung von Gott Vater, Christus und Heiligem Geist hat dabei fiir
eine bestimmte paldstinensische Traditionsschicht die spitjiidische Vorstel-
lung von zwei obersten himmlischen Parakleten gebildet»,

Reflexion iiber das Verhiltnis der Personen durchzieht das Neue Testa-
ment, ohne allerdings lehrhaft zusammengefasst zu sein. Dass Jesus «sich
Gott gleich gemacht habe, ist nach dem Johannesevangelium die Anklage
und das Missverstindnis seiner Gegner gewesen (Joh 10,33; vgl. 19,7). Aus-
driicklich hat Jesus Gott als Vater von sich unterschieden: Nicht nur der jo-
hanneische Christus nennt den Vater <grosser» als sich (Joh 14,28), vielmehr
wies Jesus nach Mk 10,17f. die Anrede <guter Lehrer> zuriick mit der Begriin-
dung: <Niemand ist gut ausser dem einen Gott> ... In Jesu Gebet zum Vater
hat diese seine Selbstunterscheidung von Gott ihren klarsten Ausdruck ge-
funden»*’. Und doch sagte er von sich «Ich und der Vater sind eins»** und
«Niemand kennt den Vater als allein der Sohn und wem es der Sohn offenba-
ren will»*. Jesus nahm die Autoritiit der Seraphen in Anspruch, den Vater
wahrhaftig zu zeigen, dessen Herrschaft in seinem Wirken nahe kommt. Gott
ist nicht allgemein, sondern Jesu Vater. Es gibt den Vater nicht ohne den
Sohn, den Sohn nicht ohne den Vater. Schon in diesen Titeln sind beide un-
terschieden und verbunden. Entsprechend war auch die Geistlehre nicht iso-
liert zu kldren, sondern als von der friihjiidisch-trinitarischen Konzeption vor-
gegebenes Thema. Auch das begann im Neuen Testament, wenn Paulus, der
den Geist noch I Kor 2,11 der friihjiidischen Vorstellung gemiss als einzigen
vorstellte, der weiss, «was in Gott ist», ihn in II Kor 3,17 gleichwohl mit dem
Herrn identifiziert, was Johannes ebenfalls ausdriickt®. Erst «Nicaea hat die
Grenze zwischen Gott und Engelwelt, Schopfer und Geschopf, die im helle-
nistischen Judentum Philos und in der jiidischen Mystik des dritten Henoch-

30 Mt 28,19.

SUTI Kor 13,13.

3 Kretschmar, Studien a.a.O. 123.
* Pannenberg a.a.0. 287.

3 Joh 10,30.

3 Mt 11.27.

36 Joh 4,24,



242 Wichmann von Meding

buches ebenso zu verschwimmen begann wie in der hellenistischen Popular-
philosophie, wieder mit letzter Konsequenz ausgezogen»’’ und erneuerte da-
mit auch theologisch den radikalen Ernst des Alten Testaments und der Ver-
kiindigung Jesu.

Bildet die Trinitéitslehre somit kein sich erst nachbiblisch herauskristalli-
sierendes Konzept, sondern ein Christen vorgegebenes, das auf die Auferste-
hung des Gekreuzigten hin gestaltet wurde, so zeigt sich darin der gleiche her-
meneutische Vorgang wie bei den christologischen Hoheitstiteln: Auch sie
waren vorgegeben, mussten sich aber unter Christen wandeln®, Kretschmar
begriindet die These, «dass im Hintergrund der éltesten Trinitdtsanschauung
das spitjiidische Schema zweier oberster himmlischer Parakleten steht», und
zieht den Schluss, der Ansatz der Trinitétslehre liege «nicht primir in der Fra-
ge nach der Autoritit des geschichtlichen Jesus von Nazareth, sondern in der
Zuordnung des erhohten Herrn zum Vater. Die Trinitétslehre ist zunichst
von Ostern, von der Auferstehung aus notwendig geworden, nicht auf Grund
der Inkarnation ... Nach dem Bilde des Erhohten wurde der Priexistente ge-
zeichnet und erst jetzt konnte das Wunder der Inkarnation auf die Mitte der
Theologie zuriicken. Als der Auferstandene zur rechten Hand Gottes erhoht
wurde, blieb auch der Platz zur Linken Gottes nicht frei. Neben dem gegen-
wirtigen Kyrios steht ... der gegenwirtige Heilige Geist»". Er fiigt hinzu:
«Insofern hingt der Glaube an den dreieinigen Gott am Glauben an die Auf-
erstehung Jesu Christi»*. Der historische Jesus steht nicht am Anfang christ-
lichen Glaubens, auch nicht als seine Voraussetzung“. Vielmehr bildet die tri-
nitarische Gottesauffassung die Voraussetzung, dass man die Worte des Kos-
mokrator aufzeichnete, die er als verborgener Gott und wahrer Mensch ge-
sprochen hatte. Aber bis zu Kretschmars Forschung sah man diese
Zusammenhinge kaum. «Man kann nicht die ... Hypostasierung der Weisheit
(Spr 8,22ff.) oder des Wortes Gottes (Weish 16,12; 18,14f.) als Belege fiir eine
Selbstunterscheidung im ewigen Wesen Gottes deuten», hiess es*. Ist gerade
dies als urchristliches Verstiandnis der heiligen Schrift nachgewiesen, da Dog-
menhistoriker vom «bleibenden Hauptergebnis der Studien von Kretschmar
[sprechen], dass die Urspriinge der trinitarischen Personvorstellung im Be-
reich der spitjiidischen Paraklettradition zu suchen sind»*, wird man von ei-
ner vorchristlich-trinitarischen Vorgabe ausgehen miissen. Allerdings miisste
noch erarbeitet werden, wie die «spitjidische» Parakletvorstellung, die an

3 Kretschmar, Studien a.a.O. 223.

# F Hahn, Christologische Hoheitstitel. Ihre Geschichte im frithen Christentum, Got-
tingen 1963.

¥ Kretschmar, Studien a.a.O. 219.

4 Kretschmar, Studien a.a.O. 223.

' R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen 1958, 1.

42 Trillhaas a.a.O. 112.

4 Andresen a.a.O. 87.



Zwei Thesen zur Trinititslehre 243

sich wohl zum Arianismus fiihren musste, von neutestamentlichen Autoren
korrigiert wurde. Das ldsst sich hier nicht leisten.

Ebensowenig konnen diese Darlegungen auf die geringe Kenntnis lateini-
scher Viter iiber die apokalyptische Auslegung von Jesaja 6 eingehen. Deren
Interesse am spitneutestamentlichen Taufbefehl fiihrte im Mittelalter zur
Betonung der transzendenten Einzigkeit Gottes, die die Dreiheit zum Tradi-
tionsballast zu machen drohte und Gottes Néahe verlor. Hat Luther tatséch-
lich diese fiir ihn traditionelle, aber problematische Trinitdtslehre geteilt?

I1. Luthers glaubenbegriindende trinitarische Gottesauffassung

Ausfiihrlicher als die referierend unterstiitzte These, den neutestamentli-
chen Dokumenten liege ein aus der Christus- und Geisterfahrung korrigierter
vorchristlicher Trinitdtsglaube zugrunde, muss die zweite entfaltet werden, da
sie auf keiner klassischen Untersuchung basiert. Die gingige These von Lu-
thers Ubernahme spitmittelalterlicher Trinitdtsvorstellungen hat guten
Grund, stand er doch im Streit mit scholastischer Theologie und hob gerade
deswegen das Unstrittige hervor. Das gilt fiir alle selbstveroffentlichten Aus-
serungen zur Trinitét, die Reiner Jansen untersucht hat. Er stellt Luthers Tri-
nitdtslehre anhand der Apostolikumauslegungen, eigenen Bekenntnisse und
Schriftauslegungen dar*. Situationsbedingtes Schwanken zwischen trinitari-
scher Zuriickhaltung und Propagierung trinitarischen Redens tritt zutage so-
wie eine Tendenzverschiebung von frither Augustinabhéingigkeit iiber die
Unterscheidung der opera ad extra als Schopfung, Erlosung und Heiligung
zur Erkldrung, in jedem dieser Werke handle die ganze Trinitét. Jede solche
«Akzentverschiebung» (210) belegt traditionales Trinititsdenken. Daher
kann nur nach «Grundtendenzen» der Akzente Luthers gefragt werden
(211), also ob Luther subordinatianisch, modalistisch, tritheistisch gelehrt ha-
be. Weniger werden Luthers trinitarische Aussagen erhoben als seine (Jansen
zufolge kaum bestehenden) Abweichungen von der altkirchlichen Lehre. Der
Reformator ist theologiegeschichtlich eingeordnet, sachgerecht — aber nicht
zu Gehor gebracht. Seine Trinitétslehre bleibt ein isoliertes Lehrstiick, das
nicht als Fundament seiner Wort-Gottes-Theologie gilt. Ahnlich gehen alle
Darstellungen seiner Theologie vor. Auch der treffliche Aufsatz von Chri-
stoph Markschies iiber Luther und die altkirchliche Trinitédtstheologie sieht
keinen Anhaltspunkt fiir die These, dass Luther «den durch die kappadozi-
sche Trinitédtslehre gewiesenen und durch Ambrosius und Augustinus im We-
sten rezipierten synthetischen Mittelweg zwischen Modalismus und Subordi-

# R. Jansen, Studien zu Luthers Trinititslehre, Bern und Frankfurt/Main 1976.



244 Wichmann von Meding

natianismus verlassen hat»*. Dem soll keineswegs widersprochen, wohl aber
aufgedeckt werden, wie gross die Gefahr ist, sich durch methodologische Vor-
entscheidung die Zusammenhidnge zwischen Luthers Gotteslehre und seiner
Theologie des Wortes Gottes zu verbauen. Da seine Neuordnung der Theo-
logie das trinitarische Gottesbild unméglich aussparen konnte, sind Zweifel
an der Ubernahmethese angebracht. Der zu Recht gesehene Einklang der
Trinitdtsauffassung Luthers mit den griechischen Vitern notigt vielmehr, sei-
ne Abkehr von der nicht mehr als Schriftauslegung betriebenen scholasti-
schen Trinitdtslehre und sein trinitarisches Predigen als etwas zu begreifen,
das nicht als Akzentverschiebung gegeniiber der Tradition gelten kann. Eine
neuere Monographie zur Predigttheologie Luthers*® gibt seinem Trinitiits-
konzept in ihr zentrale Bedeutung. Da sie jedoch durch eigentiimliche posi-
tionelle Vorgaben belastet ist, drohen ihre berechtigten Einsichten verkannt
zu werden. Thr Verdienst besteht darin, Luthers trinitarische Gottesauffas-
sung mit seiner Verkiindigung zusammengesehen zu haben. Jede Nachzeich-
nung sollte konzeptionell erkldren konnen, warum Luther den trinitarischen
Gott vor allem predigte. Daher sind hier hauptsidchlich seine miindlichen
Ausserungen zu sichten. Auch ohne erschépfende Darstellung des dem pre-
digenden Luther eigentiimlichen Argumentations- und Imaginationsreich-
tums lisst sich eine gewisse Breite nicht vermeiden?’. Der erst im Steno-
gramm entstandene lateinisch-deutsche Mischtext der Predigten wird iiber-
setzt.

Predigten sagen Gottes Wort, Luther war Exeget. So stellt man seine Leh-
re aufgrund der Bibel dar®®. Im Gegensatz zu Denkmalen eines auf die Bibel
pochenden Reformators zeigt Cranachs Wittenberger Predellabild aber den
Prediger, der die Gemeinde auf den Gekreuzigten weist. Dass mit Christus
anzufangen sei, hatte der Bibeltheologe aus den Angriffen Alvelds, Erasmus‘,
Latomus® und anderer Gegner zu lernen, die ihm Schriftzitate entgegenhiel-
ten. Sie fragte er: «Tolle Christum e scripturis, quid amplius in illis inve-
nies?»*’. Thnen entgegnete er: «si adversarii scripturam userint contra Chris-

¥ C. Markschies, Luther und die altkirchliche Trinitétstheologie. In: Christoph Mark-
schies, Michael Trowitzsch (Hg.), Luther — zwischen den Zeiten, Tiibingen 1999, 81.

4 U. Asendorf, Die Theologie Martin Luthers nach seinen Predigten, Gottingen 1988,
25-304.

4 W. v. Meding: Lohses Lutherbuch. Erwiigungen zum Methodenproblem einer Dar-
stellung von Luthers Lehre, NZSTh 39 (1997) 157-175.

¥ J. Kostlin, Luthers Theologie in ihrer geschichtlichen Entwicklung und ihrem inne-
ren Zusammenhange II, Stuttgart 1901, 7; P. Althaus, Die Theologie Martin Luthers,
Giitersloh 1962, 17; B. Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in
ihrem systematischen Zusammenhang, Gottingen 1995, 204; K.-H. z. Miihlen, Luther II.
Theologie, TRE 21, 1991, 533.

¥ WA 18, 606.



Zwei Thesen zur Trinititslehre 245

tum, urgemus Christum contra scripturam»”. Die Bibel bezeugt Christus,
Wort des menschlich redenden Gottes, einen ihm gegeniiber eigenstindigen
Rang besitzt sie nicht. Sie treibt Christus, den erst verheissenen, dann gekom-
menen. Christus Hermeneut und Gegenstand der Schrift zugleich. Darum
kann von ihr theologisch — das Luther bewusste Historische steht hier nicht in
Frage — nie gleichsam voraussetzungslos gelehrt werden, gar in den Prolego-
mena einer Theologie Luthers. Wer Theologie nachzeichnen will, wie er sie
trieb, kann im hermeneutischen Zirkel nur bei dem erbarmend Mensch ge-
wordenen Gott anheben. Die Bibel wird ihren Rang haben miissen in jeder
Entfaltung von Luthers Theologie, aber nicht den ersten. Ihn hat bei Luther
Christus. Die christologische Orientierung des Reformators wird daher kaum
ernsthaft bestritten.

Dass es im trinitarischen Bekennen um Christus geht, hat jeder christliche
Theologe auf seine Weise gesagt und jede christliche Kirche formuliert, wenn
anders thnen bewusst war, warum Christen Christen heissen und das Golga-
thakreuz das 6kumenische Merkmal der Christenheit schlechthin ist. Hier hat
Luther nichts erfunden, entdeckt. Aber er hat es unter dem Schutt vieler prin-
cipia hervorgeholt, konsequent an den Anfang gestellt und durchweg gesagt,
Theologie habe da zu beginnen, wohin Gott sich um der Menschen willen be-
gab, «ins Fleisch, ins Brot, in unsern Mund, Herz und Schoss»*'. Den Kern der
Nuss bildet Christus, der Wort gewordene Gott — vor allem, was wir fiihlen
und denken’®. Die Konsequenz des solus Christus besteht darin, dass in kei-
nem anderen Namen Heil ist™, nicht im Namen guter Werke, sondern im
Christi Werk empfangenden Glauben, nicht im Namen der Bibel, sondern der
Selbsthingabe Christi, nicht im Namen von Ansichten, sondern der Anrede
Christi. Ausschliessliche Christologie, nicht Christologie ansich, zeichnet Lu-
thers Theologie aus.

Dafiir fand seine anschauliche, das Verstehen der Horer und Leser provo-
zierende rhetorische Sprache Bilder, die allerdings im Zeitalter der Symbole,
Mirchen und virtuellen Realitidten missverstehbar wurden. Im Grunde gibt es
fiir Luther nur ein wahres Bild, das er seinen Horern malt, den gekreuzigten
Christus, ob er ihn nun als «eitel Brunst und glithender Backofen voller Lie-
be» beschreibt™, als in ungeheurer Transzendierung alles Bildhaften am
Kreuzesstamm in heisser Liebe gebratnes Gotteslamm™, oder ob er sagt: «ge-
gen den Habicht, das ist den Teufel, Tod, Siinde ist er die Gluckhenne, unter
deren Fliigeln Gott die Siinden schenken will»*®. Von Christus metaphorisch

30 WA 39.1, 47 (Promotionsdisputation 1535, These 49).

31 ' WA 23, 157 (Dass diese Worte Christi, 1527).

52 H.J. Iwand, Luthers Theologie, Miinchen 1974, 204.

3 Apg 4,12,

> WA 10.111, 56; dhnlich WA 36, 425 (Rorer: «backoffen dilectionis»).
» Grosses Osterlied: Jenny a.a.O. 195.



246 Wichmann von Meding

zu sprechen ist keine Willkiir, sondern sachnotwendig, weil Gott ihm die Siin-
de der Welt auflud”’. «Dariimb hat uns Gott befolhen, das wir augen, oren
und alle synn zuthun sollen und schlechts uns wickeln ynn sein wort, nicht mit
der vernunfft drein fallen und ermessen, sonst gehets uns gewislich wie dem,
der mit bléden augen stracks ynn die sonne wil sehen: yhe mehr und lenger er
drein sihet, yhe grossern schaden thut er ym am gesicht. Also gehets hie auch
zu, yhe mehr einer den und ander artickel unsers glaubens mit vernunfft und
menschlicher weisheit ergriinden und ermessen wil, yhe wird er verblendt und
nerrischer»™. Christus die Metaphora schiitzt vor dem Licht absoluter Er-
kenntnis wie die Beduinen ihre vor der Wiistensonne schiitzende Kleidung.
Diese Einsicht steht der von Origenes zitierten judenchristlichen Korrektur
an der prototrinitarischen Auslegung von Jesaja 6 sehr nahe, die Seraphen be-
deckten nicht ihr, sondern Gottes Haupt und Fiisse. Biblische Visionen, Tréu-
me sind behiitende Offenbarung des verzehrenden Gottes. Liegt hier der
Grund, warum Luthers Gotteslehre sich dennoch nicht aus Jesaja 6 ableitet?
Sie beruft sich im Gegensatz zur alten Kirche auf keine einzigartig unmittel-
bare Schau, sondern auf verhiillte Gotteserfahrung, auf den im Fleisch ver-
kleideten Christus.

Musste dies die Trinitédtslehre nicht an den Rand drédngen? An wichtiger
Stelle, zu Beginn der Schmalkaldischen Artikel, bezeichnete Luther sie als
das, was «in keinem Zank noch Streit» mit Rom sei, «weil wir zu beiden Tei-
len dieselbigen bekennen»’. Dieser Satz diirfte bewirkt haben, dass man die
Trinitédtslehre als traditionskonformen Fremdkdorper in seiner Theologie be-
trachtet. Doch man muss genau lesen: Zunichst hatte es geheissen, dass beide
Teile dies «glauben und bekennen»®. Streichung des Glaubens aus dem Ge-
meinsamen zeigt an: «Der Bapst und die seinen haben es wol Im buche, aber
weyl sie es Im hertzen nicht fulen, verachten sie es»’!. Buchwissen ist kein
Glaube. Um ihn geht es. Daher verkiindigte Luther den trinitarischen Gott.
Literarisches genus und Sache gehdren zusammen: gepredigte Trinitit und
Glaube hier, nachlesbare Trinitdt und Glaubenslosigkeit dort. Weil Gott aus
der humilitas Christi erkannt wird, hat Luther jahrelang den Begriff homoou-
sios gemieden, ja abgelehnt. An Latomus schrieb er 1521: «Wenn meine Seele
das Wort <homoousios> hasst und ich es nicht gebrauchen will, werde ich
gleichwohl kein Héretiker sein. Denn wer kann mich zwingen, es zu gebrau-
chen, wenn ich nur die Sache festhalte, die auf dem Konzil durch Schriften
festgelegt wurde». Nicht der traditionelle Begriff, die Sache sei festzuhalten,

% WA 45, 153-154 (Predigt 30.9.1537, Nachschrift Rérer).

37 J. Ringleben, Luther zur Metapher, ZThK 94 (1997) 336-369.

¥ WA 23, 699-700 (Predigt 31.5.-1527 Einzeldruck).

% BSLK 415.

0 A.a.0.

o1 WA 45, 23 (Predigt 11.2.1537); vgl. dic Angaben BSLK 415 A 1.



Zweil Thesen zur Trinititslehre 247

da die Bibel Gottheit und Menschheit nicht vermengt, den Heiland als
Mensch vorstellt. Luther war kein trinitédtstheologischer Traditionalist. Er be-
rief sich auf Hieronymus, der das Kunstwort am liebsten wieder abgeschafft
hitte®. Uber den 1. Johannesbrief lesend bekannte er 1527: «Ich weiss keinen
anderen Gott als in dieser Menschlichkeit»®. Spiter, gegeniiber antitrinitari-
schen Strdomungen, musste auf den antiarianischen Kamptbegriff homoousios
zuriickgegriffen werden: «das man nicht solt brauchen mehr oder ander wort,
weder [als] in der Schrifft stehen, das kan man nicht halten, sonderlich im
zanck, und wenn die Ketzer die sachen mit blinden griffen wollen falsch ma-
chen und der Schrifft wort verkehren, Da wird vonnéten, dass man die mei-
nung der Schrifft, so mit vielen spriichen gesetzt ist, in ein kurzes, summari-
sches wort fasst und fragt, ob sie Christum fiir homoousion hielten, wie der
Schrifft meinung in allen worten ist, welche sie mit falschen glossen bei den
iren verkehrten»®. Christi Einheit mit dem Vater steht nicht am Anfang der
Gotteserkenntnis, muss aber behauptet werden, wenn man sie bestreitet.
Fiir diese Einheit von Sache und Konsequenz hat Luther eine biblische
«pictura sive imago»®, das schon in seiner christologisch bestimmten ersten
Psalmvorlesung® begegnende Traumbild Jakobs auf der Flucht vor den Fol-
gen seines Betrugs, den Traum einer Himmelsleiter, zu deren Fiissen der er-
ste biblische Tempel errichtet wurde. Der Traum zeigt, zuerst steige Gott her-
ab, nicht Jakob in den Himmel. Luther schreibt: «Hier ist die Ordnung genau
einzuhalten, nicht darf man aufsteigen zur Untersuchung gottlicher Majestiit,
bevor wir jenes Kind gut umfasst haben; aber dann sollen wir auf jener Leiter
in den Himmel steigen, die vor uns hingestellt wurde, die Sprossen benutzend,
die Gott bereitet und zugeeignet hat, um zu ihm zu kommen. Gottes Sohn
wollte nicht im Himmel gesehen und gefunden werden. Daher stieg er vom
Himmel in dieses Elend, kam zu uns in unser Fleisch und begab sich in den
Schoss einer Mutter, in die Krippe und ans Kreuz. Jene Leiter stellte er auf
diese Erde, auf der wir zu Gott aufsteigen sollen»®’. Christi Menschheit ist
«unsere heilige Leiter, auf der wir zur Erkenntnis Gottes hinaufsteigen ...
Wer darum auf heilsame Weise zur Liebe und Erkenntnis Gottes aufsteigen
will, moge alle metaphysischen und menschlichen Regeln der Gotteserkennt-
nis beiseitelassen und sich zuerst iiben in der Menschheit Christi»*®. So hat
Luther bereits 1520 gepredigt: «Christus ist die Leiter, weil Christus der Weg
ist ... Und an dieser Leiter ... muss man hangen, beharrlichen und tapferen

%2 WA 8, 117 (Rationis Latomiae confutatio, 1521).

% WA 20, 605; Ubersetzung H. Bornkamm, Martin Luther in der Mitte seines Lebens,
Gottingen 1979, 503.

“ WA 50, 572 (Von Konziliis und Kirchen, 1539).

% WA 43, 577 (Genesisvorlesung, 1535-1545).

% E. Vogelsang, Die Anfinge von Luthers Christologie, Berlin/Leipzig 1929, 23 AS.

7 WA 40.111, 656 (Enarratio Jes 9, 1543/44).

o WA 57.1, 99.



248 Wichmann von Meding

Glaubens ... Dann ... steigt man hinauf und sieht, was Gott ist»". In der Ro-
merbriefvorrede schrieb er 1522, er wolle es den hohen Geistern und Frevlern
stecken, die immer oben anfangen und erst den Abgrund gottlicher Vorse-
hung und Gnadenwahl erforschen. An dieser Frage miissten sie verzagen.
Christen sollten der Ordnung des Romerbriefs folgen und mit dem Nachden-
ken iiber die eigene Siinde, iiber Christus und das Evangelium beginnen”.
Friithe und spiéte Darlegungen unterscheiden sich nur darin, dass spéter nicht
literarisch mit Paulus, sondern sachlich um Christi willen argumentiert wird.
Die Kehre scholastischer Spekulation bleibt. So beschreibt Luther Jesu irdi-
sches Leben plastisch und eingehend bis dahin, er sei in einer rechten Ehe ge-
boren. Dies bedeutet nicht, dass er «die Notwendigkeit der Jungfrauengeburt
vorsichtig in Zweifel» zog’', sondern spiegelt sein generelles Eheverstindnis,
«das eine vertrawete braut ein ehefraw heist yn der schrifft»’*. Jesu jungfriu-
liche Geburt erfolgte in einer rechten Ehe. Die nie in Zweifel gezogene Jung-
frauengeburt hat keinen argumentativen Rang, ja konnte Niedrigkeit und
Anfechtungen des Gottessohnes verdunkeln” und mirakulés oder mit dem
Gloria der Engel verdecken. Die Evangeliumspredigt zum 4. Advent, auf der
Wartburg geschrieben, erklirt fast schockierend, aber zu heutigen exegeti-
schen Einsichten stimmend: «Christi Leben geht allererst an nach seiner Tau-
fe, da ihn der Vater verklirt und bezeugt, und da fiangt auch das Neue Testa-
ment und die Zeit der Gnade an, nicht an der Geburt Christi»’*. Einziger Un-
terschied zu allen anderen Menschen: er war <wahrer» Mensch, zur Liige und
Schuld unfihig — jedoch nicht im moralischen Sinn, sondern in seiner Einheit
mit dem Vater.

Den Reformator zeichnet ein Theologieverstdandnis aus, das sich dem be-
stimmten Verhiltnis zwischen schuldigem Menschen und rechtfertigendem
Gott widmet”™ und an der dem menschgewordenen Gott eigenen Theologie
orientiert ist. Christi Inkarnation zeigt, dass es Gott um sein Verhiltnis zum
Menschen geht, wihrend der Mensch umgekehrt Gott werden, keinen Gott
tiber sich dulden will. Weil Gott seine Beziehungstheologie nicht nur erklirt,
sondern realisiert hat und im Sohn sein Herz als Vater ertffnete, kann Lu-
thers Verstehen der geschehenen Theologie Gottes nur beim Mensch gewor-
denen Gott anfangen. Aber das Verstehen dieses Anfangs findet der Mensch
nicht von sich aus. Gottes Geist ist es, der es ihm eroffnet. Dieser Ansatz

% WA 9, 494 (sehr verkiirzt).

 WADB 7, 22-24.

"I H. Jiirgens, Christus non est spiritus. Luthers Aussagen iiber den Menschen Jesus
von Nazareth, AWA 5, 1984, 274.

2 WA 30.111, 224 (Von Ehesachen, 1530).

3 Jiirgens a.a.0. 278.

* WA 10.1.2, 209 (Kirchenpostille, Evangeliumspredigt 4. Advent); vgl. WA 20, 218-
219.

> 'WA 40. 11, 328 (Enarratio Psalm 51).



Zwel Thesen zur Trinititslehre 249

spricht sich eindrucksvoll im alttestamentlichen Bild der Himmelsleiter aus,
die Gott vor die Traumenden auf die Erde stellt, damit sie genau da und nur
auf den Sprossen, iiber die er gekommen ist, zu ihm aufsteigen. Dabei kniipft
Luther sachlich an altkirchliche Aussagen an: Schon bei Irenéus ist der Geist
die «confirmatio fidei nostrae, et scala ascensionis ad deum»’®. Auch Luther
vermag nur dank des Geistes aus der Niedrigkeit Gottes in Christus aufzustei-
gen zur sprachfihigen Erkenntnis des trinitarischen Gottes. Dieses beken-
nende Aufsteigen zur Trinitit wird im Gegensatz zur niedrigen Christologie
immer wieder als «<hdchster Glaubensartikel» bezeichnet”’.

Ist die alttestamentliche Leiter, auf der Gott herabsteigt, Mensch zu wer-
den, das legitime Bild seines Handelns, so gebietet die Inkarnation, auf genau
ihren Sprossen zur Gotteserkenntnis aufzusteigen, die systematisch als Trini-
tiatslehre formuliert wird. Luthers christologische Theologie iiberspringt die
Trinitdtslehre nicht, ordnet nur die komplexen Zusammenhinge scholasti-
schen Denkens neu, denn es fragt sich in der Tat, «ob die Reihenfolge des
Credo [Vater — Sohn — Geist] hier angemessen ist»"". Luther gibt trinitarischer
Gotteserkenntnis ihren Ort. Bereits 1523 unterschied er, die instructio habe
anders als die confessio bei Christi menschlicher Natur zu beginnen”. Gottes
Abstieg auf den Sprossen der Menschwerdung (instructio) korrespondiert
menschlichem Aufsteigen zur Erkenntnis der Trinitét (confessio). Somit geht
es Luther weder um ein metaphysisches noch um ein historisches Verstehen,
sondern um ein prasentisch-reales, das zusammengefasst ist in dem parado-
xen dictum: «Hie bey uns ist er und darumb ynn hymel gesessen, das er nahe
bey uns sey, Bo sind wir bey yhm da oben und er bey uns hie unten: durch die
predig kompt er herab, Bo kommen wir durch den glawben hynauff»*. Pre-
digt und Glaube entsprechen der Unterscheidung von instructio und confes-
sio. Christologie und trinitarischer Glaube korrespondieren einander und er-
eignen sich realprdsentisch in Predigt und Bekenntnis. Christusglaube wird
trinitarisch bekannt, weil Christus nur durch Wirken des Geistes als Tat des
gottlichen Vaterherzens erkannt wird. Einen andern Weg gibt es nicht. «Wen
der mensch soll mit gott zu werck kummen und von yhm ettwas empfahen, o
muss es also zugehen, das nit der mensch anheb und den ersten steyn lege,
sondern gott allein on alles ersuchen und begeren des menschen muss zuvor
kummen und yhm ein zusagung thun», wihrend es «nit muglich ist, das ein
mensch auss seyner vornunfft und vormugen solt mit wercken hynauff genn

76 Irenius adversus haer. 111, 24, 1 (MPG 7, 966).

T WA 11, 122 (1523); weitere Belege bei A. Peters, Kommentar zu Luthers Katechis-
men II, Gottingen 1991, 48-49 A 251-253.

8 G. Ebeling, Luthers Seelsorge. Theologie in der Vielfalt der Lebenssituationen an
seinen Briefen dargestellt, Gottingen 1997, 449.

7 WA 11, 51 (Predigt 1523).

80 WA 12, 565 (Predigt 14.5.1523).



250 Wichmann von Meding

hymel steygen und gott zuvorkummen, yhn bewegen zur gnade, sondern gott
muss zuvorkummen alle werck und gedancken, und ein klar aussgedruckt zu-
sagen thun mit worten»®',

Diese Zusage geschieht im menschgewordenen Wort. In Christus handelt
Gott, in der Trinitéitslehre suchen Menschen sein Handeln umfassend zu ver-
stehen. Unter der Korrelation von Glaube und Liebe bezeugt die oft statisch
wirkende Trinitdtslehre ein doppelt dynamisches Geschehen: den Weg gott-
licher Liebe in die Tiefe und den Weg menschlichen Glaubens aus der Tiefe.
Die Hauptstiicke christlichen Lebens, Glaube, Hoffnung und Liebe, gehoren
einander polar zu: «Die ersten zway sehen auff Got und gehoren hinauff, Das
dritte sihet auff den nechsten und gehoret herunder, Aber unsere Papisten
und werckheyligen habens umbgekeret»*. In Christus treibt Gott die theolo-
gia archetypos, in der Trinitdtslehre gipfelt die theologia ektypos. So erhilt
Christologie doppeltes Gewicht: sie besagt, was Gott an uns getan hat, zu-
gleich aber ist sie das Zentrum im Prozess erkennenden Aufsteigens zum
dreieinigen Gott. Luther konnte diese Komplementaritit der geschichtlichen
Theologie Gottes und der gedanklich nachzeichnenden menschlichen auch
ohne Leiterbild ansagen: «Weil nun der Vater Christum also erkennt und
Christus gleich also uns seine Schafe auch erkennt, so wird daraus einerlei Er-
kenntnis, die vom Vater durch Christum auch an uns gelangt, wodurch wir
wiederum durch Christum des Vaters Herz gegen uns erkennen sollen ..
Dies ist wohl ein trefflicher hoher Trost, aber es ist auch eine sehr geistliche,
das ist, verborgene und heimliche Erkenntnis vor unsern Augen und Sinnen,
dass man glauben soll, dass beide, Christus und der Vater, uns also erkennen;
denn es ist zu tief zugedeckt vor aller Menschen Augen, mit mancherlei Ar-
gernis, Schwachheit und widerwirtigem Ansehen der Welt und unsers
Fleischs und Bluts»*. Hier wird bildfrei formuliert, Gott erkenne uns in Chri-
stus, woraufhin wir durch den Geist in Christus Gott verstehen. Auf jedem
dieser Wege bildet Christus die Mitte. Christologische Konzentration 16st Tri-
nitdtslehre nicht auf, sondern fordert sie heraus als Antwort menschlichen Er-
greifens. Es hat genusspezifischen Rang, wenn Luther diese Antwort der con-
fessio, Christi Niedrigkeit aber der instructio zuordnet: «Im Bekennen musst
du von oben beginnen, in der Unterweisung bei Christi menschlicher Na-
tur»™,

Traditionskritische Grosse und Sachangemessenheit der trinitarischen
Theologie Luthers zeigt sich daran, wie genau sie den Wortlaut altkirchlicher
Bekenntnisse aufnimmt. Das widerspricht dem landldufigen Bild, Luther

81 WA 6, 356 (Sermon von dem neuen Testament, 1520).

82 WA 17. 11, 278 (Festpostille, 1527).

% WA 21, 335 (Crucigers Sommerpostille), nicht in Rérers Nachschrift WA 46, 355-
363.

¥ WA 11, 51 (Predigt 5.3.1523).



Zwei Thesen zur Trinitditslehre 251

habe eine neue Lehre gebracht und somit eine alte abgeschafft, erklart aber
zugleich, dass Luther nicht heuchelt, wenn er seine Ubereinstimmung mit
dem kirchlichen Trinitdtsbekenntnis hervorhebt. Neues Bedenken der bibli-
schen Botschaft bewirkte, dass die Formeln der Alten Kirche verstehbar wur-
den. In Luthers Sicht driickt die Trinitédtslehre, formuliert, bevor der Satan
die Kirche ganz in seiner Gewalt hatte, Gottes Wahrheit so aus, wie er sie in
Christus offenbart. So trat Auslegung in Gegensatz zur scholastischen Auf-
fassung, die nicht von Gottes Erniedrigung ausging, sondern von den Pradi-
katen Allmacht, Allwissenheit, Allgegenwart. Zwar treffen sie zu, aber es ist
falsch, mit ihnen anzufangen und so Christus vom Thron zu stossen®. Gottes
Thron ist der schwangere Leib einer Magdxf’, davon stosst ithn, wer ihn auf ei-
nen andern setzen will. Das Apostolikum erklirt an erster Stelle, Gott sei Va-
ter, Vater Jesu Christi. Der Beginn des Taufcredo bekundet den christologi-
schen Grund der Gotteserkenntnis. Gott der Vater handelt als solcher all-
michtig und schopferisch. Wie in Christologie und Anthropologie geht die
Person ihrem Werk vorauf, da keine Handlung geschieht ohne handelnde
Person. Der Vater wiire kein Vater ohne Sohn, der Sohn war dem viterlichen
Herzen gehorsam, als er sich kreuzigen liess. Zwischen ihnen besteht keine
Differenz.

Luther fand im Leiterbild nicht nur Erkenntnis Christi und des liebend
herabgeneigten Vaters, sondern auch der dritten trinitarischen Person. Ihre
Einheit zeigten ihm viele Bibelstellen, grundlegend das Tetragramm®. Uber
Gal 4 predigend fiihrte er aus, der Apostel spreche: «Gott hat seinen Sohn ge-
sandt. Sollte er thn senden, so musste er zuvor dasein. Also ist er gewesen, ehe
er kam und Mensch wurde. Und da er Sohn ist, ist er mehr denn Engel. Ist er
mehr als Mensch und Engel, die doch die hochste Kreatur sind, so muss er
wahrer Gott sein ... Weiter, so er von Gott gesandt und Sohn ist, so muss er
eine andere Person sein als Gott. Also lehrt hier S.Paulus, dass ein Gott und
zwel Personen sind, Vater und Sohn ... Daneben beweisen diese Worte auch
die dritte Person in der Gottheit, den Heiligen Geist, der nicht allein in Chri-
sto als in einem Menschen wohne, sondern ... von ihm das gottliche Wesen
habe, wie ers vom Vater hat. Sonst wiren die Worte falsch, die Paulus sagt:
Er sei des Sohnes Geist. Keine Kreatur mag von sich sagen, ihr sei der Heilige
Geist eigen. Er ist allein Gottes eigener Geist, die Kreaturen aber sind dem
Heiligen Geist eigen ... So muss nun der Sohn Gott sein, weil Gottes Geist
sein Geist ist»™. Der Vater spricht das Wort, dem der Sohn gehorcht und das

% M. Lienhard, Martin Luthers christologisches Zeugnis. Entwicklung und Grund-
ziige seiner Christologie, Berlin 1980, 11.

% Luthers Ubertragung der Str.3 des ambrosianischen Heidenheilandhymnus, Jenny
a.a.0. 203.

8 AWA 2.11, 331-345.

8 WA 10.1.1, 355 und 370 (Kirchenpostille, 1522).



252 Wichmann von Meding

der Geist lehrt®, Alle drei handeln im Wort, und doch ist ihr Tun unterscheid-
bar.

Luthers Lieder zum Herrenjahr besingen diese Einheit erfahrungsbezo-
gen: alle Menschen werden erwihlt als Arme, obwohl sie reich sein wollen
(Weihnachtslieder); alle Armen werden gerechtfertigt als Stinder, obwohl sie
gut sein wollen (Osterlieder); alle Gerechtfertigten werden belehrt als Toren,
obwohl sie weise sein wollen (Pfingstlieder). Luthers Trinitdtslehre konstitu-
iert sich weder in der Liebe wie bei Augustin noch in Gottes Eigenschaften
wie bei Thomas, sondern im Wort. «Das Wort, das Wort, das Wort, ... das
Wort tuts», entgegnet er der «Frau Hulda, der klugen Vernunft»". «Verbum
dei omnium primum est, quod sequitur fides, fidem charitas»’'. Wort, Glaube,
Liebe entsprechen Gottes dreieinigem Handeln. Luther bedarf keiner Vertei-
digung, «dass nicht die Zahl «drei> der entscheidende Faktor im trinitarischen
Denken ist, sondern ... Einheit in der Vielheit gottlicher Selbst-Manifestatio-
nen»". Einheit erklirt sich durch Verstehen der Dreizahl, da die Hypostasen
im christlichen Diskurs iiber Gott am Anfang stehen”. Das Wort, das gehort
und geglaubt werden soll, evoziert Glauben. Daher der Einspruch gegen glau-
benslose Trinitdtsspekulation. Gott erkennt nur, wer ithn wirkungsmichtig
glaubt als Vater, der Siinde erkennen, als Sohn, der Gerechtmachung emp-
fangen, und als Geist, der Berufung so annehmen lehrt, dass sie das Herz fiillt.
Damit wird klar, Luthers Trinitidtslehre sei vom Heiligen Geist aus gedacht.
Er macht an den rettenden Sohn und die durch sein Tun bezeugte Liebe des
Vaters glauben. Der sonst oft schemenhaft erscheinende Geist hat bei Luther
die entscheidende Stelle als der in alle Wahrheit Leitende. Sein Pfingstlied
bittet thn:

Leer uns den vater kennen wol,
dazu Jhesum Christ, seynen sonn,
das wir des glaubens werden voll,
dich, beyder geyst, zuverstan®™.

«Gottes gnadiges Vaterherz finden wir allein im Sohn, und zum Sohn ...
geleitet uns allein der Heilige Geist»”. Die Einzigartigkeit dieser Erkenntnis,
dass der Geist zum Sohn und Vater geleitet, belegt der geschichtliche Ver-
gleich: «Die kirchenkritische Kraft des pneumatologischen Dogmas wurde

8 WA 10.1.1, 157.

% WA 18, 204 (Wider die himmlischen Propheten, 1525).

1 WA 6,514 (De captivitate, 1520).

%2 P. Tillich, Systematische Theologie 111, Stuttgart 1966, 335.
% Schwibel, Christology a.a.O. 113-146.

% Jenny a.a.O. 215.

% Peters a.a.0. 95.



Zwei Thesen zur Trinitdtslehre 253

erst von Luther und von der Reformation zur Geltung gebracht»”. Wird der
Geist ratlos verschwiegen, wird ausschliesslich zum Vater oder Jesus gebetet,
er jedoch nicht gehort, bleibt bestenfalls die eigene, natiirliche Theologie.
Gottes Geist macht des Glaubens und Verstehens voll, denn «tertia persona
sic nobis patefacta est, quod divinos motus in corde accendit»”’. Bei Luther
hingt christlicher Glaube am dreieinen Gott. Horender Glaube ist das Werk
des Heiligen Geistes. «Denn weder du noch ich kénnten je etwas von Christo
wissen noch an ihn glauben und ithn zum Herrn kriegen, wo es nicht durch die
Predigt des Evangelii von dem heiligen Geist wiirde angeboten und uns in den
Busen geschenkt. Das Werk ist geschehen und ausgerichtet: denn Christus
hat uns den Schatz erworben und gewonnen durch sein Leiden, Sterben und
Auferstehen etc. Aber wenn das Werk verborgen bliebe, dass niemand davon
wiisste, so wire es umsonst und verloren. Dass nun solcher Schatz nicht be-
graben bliebe, sondern angelegt und genossen wiirde, hat Gott das Wort aus-
gehen und verkiinden lassen, darin den heiligen Geist gegeben, uns solchen
Schatz und Erlésung nahezubringen und zuzueignen»”. So heisst es im Gros-
sen Katechismus. Wo Luther «von der Hauptlehre der Christenheit» redet,
«die den Glauben betrifft», fligt er hinzu: «Wir werden daher ... vom Heiligen
Geist predigen»”. Er schenkt Glauben an Christi Werk und den darin seine
Liebe offenbarenden Vater.

Dem entspricht die Doppelperspektive der zitierten Pfingststrophe. Sie
unterscheidet den Geist einerseits vom schaffenden und rettenden Wort als
den Lehrenden, der nicht sich, sondern Vater und Sohn erkennen lehrt. Er
tritt hinter Vater und Sohn zuriick wie ein von sich wegzeigender Wegweiser.
Der Vater treibt seine Theologie im Sohn, nicht im Geist. Auf der anderen
Seite, in der zweiten Strophenhilfte, stellt sich Christen die Aufgabe, «dich,
beider Geist, zu verstehn». Hier steht er im Mittelpunkt des Interesses. Die
Wesensbeziehung auf Vater und Sohn ist nicht vergessen, da er «beider
Geist» heisst. So bewirkt er Verstehen. Geistgegebene Theologie soll ihn ver-
stehen. Die Einheit dieser Doppelaussage hat zunichst dogmengeschichtli-
chen Grund. Luther erfand die Strophe nicht, sondern tibersetzte einen mit-
telalterlichen Hymnus, der wohl zu jener Aachener Synode entstand, auf der
versucht wurde, das <ilioque> dem Nizéinum einzufiigen als Unterscheidungs-
lehre der Westkirche von Ostrom, das dabei blieb, der Heilige Geist gehe
vom Vater aus'™. Luther schloss sich hier der westlichen Trinitiitslehre an, die
eine kirchentrennende Lehre war. Da der Reformation manchmal vorgewor-

% W. Bienert, Christologische und trinititstheologische Aporien der &stlichen Kirche
aus der Sicht Martin Luthers, LAR 23, Erlangen 1994, 99.

%7 WA 48, 712 (Tischrede zum Askanierfiirsten Georg von Anhalt).

% BSLK 654.

% WA 27,181 (Predigt 2.6.1528, Nachschrift Rorer).

'™ H. Lausberg, Der Hymnus <Veni Creator Spiritus>, Opladen 1979.



254 Wichmann von Meding

fen wird, die Kirche gespalten zu haben'"', hat dieser Hinweis auf einen Irr-
tum Gewicht. Luthers hier westkirchlicher Traditionalismus ist wohldurch-
dacht, denn ist Christus «selber die sonne, Der durch seyner gnaden glantz er-
leucht unser hertzen gantz»'“, so der Heilige Geist dessen «liechtes glast»,
das sein Volk «zu dem glouben versammlet» hat'®. Die Sonderlehre des filio-
que wird zum Argument an doppelter Front. Zum einen war Luther seit den
Wittenberger Unruhen von 1522 mit Spiritualisten konfrontiert, die von sich
behaupteten, sie hidtten den Heiligen Geist, der sie zu neuen Lehren erméch-
tige. Dem von ihnen angerichteten Chaos stellte er entgegen, das Reden des
Heiligen Geistes sei von dem anderer Geister daran zu unterscheiden, dass es
den Vater und Sohn erkennen lehrt, nicht aber den Heiligen Geist. Jede an-
dere Lehre, so sehr sie sich auf innere Geistzeugnisse berufe, stamme gemaiss
der Trinitdatslehre nicht von ihm, entspringe vermessener Eigenwilligkeit, ste-
he also in der Kontinuitdt Adams, der schon im Paradies, durch Handeln ge-
gen Gott, werden wollte wie Gott. Luthers Insistieren auf dem filioque hat
eine anticharismatische Spitze. Seine Geistlehre dient der Einsicht, der Heili-
ge Geist werde nur dann nicht zur Eigenverherrlichung missbraucht, wenn er
allein Vater und Sohn erkennen lehren darf.

Anderseits stand Luther einer geistvergessenen Scholastik gegeniiber'™,
die lehrte, der Mensch konne durch gute Werke Gottes hinzukommende
Gnade verdienen, die Christus als Weltrichter zur Grundlage seines gnéddigen
Urteils mache. Dieser Marginalisierung, die den Heiligen Geist anders als die
ihn stindig im Munde fithrenden Spiritualisten nicht benétigte, ist Luther
nicht gefolgt, auch wenn manche Darstellung, er erdrtere Gottes Werk nur im
Bedenken der Gottheit Gottes und Gottes in Jesus Christus'®, diesen Ein-
druck erwecken konnte. Es gibt «kein einziges Lehrstiick in der gesamten
Theologie, bei dem fiir Luther das Wirken des HI. Geistes nicht von funda-
mentaler Bedeutung wire»'". «Der Heilige Geist, der bei Luther «ein wahr-
haftiger Gott ist> und «doch in einem goéttlichen Wesen und Natur eine unter-
schiedliche Person> ist, wird auf zweifache Weise gesandt: Sichtbar am ersten
Pfingsttag und dariiber hinaus durch das Wort in die Herzen der Glaubigen.
Um diese zweite Sendung geht es eigentlich in Luthers Theologie, da sie den
rechtfertigenden Glauben durch Wort und Sakrament néhrt ... Deshalb darf
man in trinitarischer Perspektive das Wirken des Geistes ebenso wie die Chri-
stologie als die Mitte von Luthers Theologie betrachten»'”. Dies gerann zur

' H. Fuhrmann, Uberall ist Mittelalter, Miinchen 1996, 65.
192 Grosses Osterlied 6.4: Jenny a.a.O. 196.

103 Pfingstantiphon: Jenny a.a.O. 207.

104 Lohse a.a.0. 250.

105" Althaus a.a.0. 99ff. und 159ff.

106 Lohse a.a.0. 252.

"7 H. Scott, Luthers Theologie, EKL 3, Géttingen 1992, 219.



Zwei Thesen zur Trinitdtslehre 255

Liedaussage, theologische Aufgabe sei es, «dich, beider Geist, zu verstehn».
Ohne sein Lehren wire keine christliche Theologie, auch keine Christologie
moglich. Ohne ihn bliebe es beim historischen Jesus, der iiber den garstigen
Graben der Jahrtausende hinweg nichts zu sagen hat'®. Luthers bifrontale
Pneumatologie ldsst sich in dem Satz zusammenfassen, sie bezeuge einen
Geist, der als Gott in Person sowohl ausschliesslich als auch ausschliessend
Gottes Dreieinheit lehrt.

Wirkt Gottes Geist Glauben und Verstehen der Christen als wahrer Autor
theologischer Arbeit, so ist von Verkiindigung die Rede. Auf die Frage, wie
der von Christus erworbene Schatz empfangen werde, antwortet Luther in ei-
ner Predigt: «Da hab Achtung drauf: Einst waren es Donatisten und Pelagia-
ner, die meinten, Gott solle ein sonderliches mit ihnen machen, als solle Gott
ihnen ein Licht eingeben ins Herz. Wire das moglich, hdtten wir die Schrift
nicht notig, die Buchstabe ist, sondern nur Geist. Da sieh dich vor. Gott hat
es so geordnet, dass niemand soll wissen zu sagen von Christo aus innerem
Nachdenken. Sondern er hats ins dusserliche Wort gefasst»'”’. Der Heilige
Geist kommt, eingewickelt in dussere Gnadenmittel, vorziiglich Predigt und
Sakramente. «Lerne ..., wie und wo du den Heiligen Geist suchen sollst, nicht
droben iiber den Wolken ..., sondern hienieden auf Erden ist er, gleich wie
die Christenheit auf Erden ist, denn wo die selbige ist, da soll er auch allezeit
sein ..., Also dass man ihn ziehe und vereinige in das Amt und Regiment der
Christenheit, des Worts und Sakraments»''"’. Darum sagt Luther von den
Psalmen, in ihnen rede der Heilige Geist als «optimum Poetam et Oratorem,
qui sciat regulas artis dicendi et persuadendi»''". Diese Auffassung hebt nie
sein historisches Wissen auf, Psalmen stammten von Propheten und Konigen.
Der Geist wickelt sich in menschliche Texte wie Christus in Windeln. Luther
braucht die Hilfskonstruktion einer Inspirationstheorie nicht. Wie der Vater
sich ins Elend der von ihm gefallenen Schopfung wickelt und aus ihm heraus
liebend handelt, wie der Sohn sich in die Armut menschlichen Lebens wickelt
und aus ihm heraus bereits durch die Propheten sprach''?; so wickelt sich der
Geist in literarische Bilder und Zeichen, um gegenwirtig zu verkiindigen.
Diese Pneumaprisenz kann Luther zum trinitarischen Kennzeichen erheben,
wenn er sagt: «die Schopfung haben wir nun hinweg [wegen des Siindenfalls],
so ist die Erlosung auch ausgerichtet, aber der heilige Geist treibt sein Werk
ohn Unterlass bis auf den jiingsten Tag»''>. Nur er eignet die verlorene Schop-
fung und die geschehene Erlosung zu. «Daher ist der Heilige Geist tiberall, er

1% WA 34.1, 30 (Predigt 5.1.1531).

199 WA 29, 579 (Predigtnachschrift Poach 5.10.1529).

10 WA 45, 617 (Predigt, 1537).

1WA 40.111, 270 (In XV Psalmos graduum, 1532/33).

12 WA 10.1.1, 15 (Kirchenpostille: Ein klein Unterricht, 1522).
113 BSLK 659-660.



256 Wichmann von Meding

ist wahrhaftig da, aber dennoch so eingewickelt, weil er weiss, auf welche
Weise wir thn fassen konnen». «Jetzt erkennen wir ithn in der Taube, in Feu-
erzungen, in der Taufe, und horen den Heiligen Geist in menschlicher Stim-
me. Nach diesem Leben aber werden wir ihn sehen, wie er ist in seiner Sub-
stanz, Majestdt und Glorie»'". Schopfung existiert nicht in gottgegebener
Weise, seit der Mensch von Gott fiel. Aber der Geist lehrt, dass Gott nicht
von ihr abfiel, sondern sich in die Satan dienende Welt verwickelte, um sie je-
ner Herrschaft zu entreissen. Bethlehem und Golgatha sind dahin, wo nicht
der Geist lehrt, Christus habe die jetzt Glaubenden erlost. So kann man sa-
gen, der Heilige Geist sei der gegenwirtige Gott, Gottes Wort in Gottes Ge-
genwart. Nur durch das Verstehen seiner Sprache wird auch der Schopfer und
der Erloser gegenwirtig.

Luther erarbeitet die christliche und bestreitet menschlich autonome Got-
teserkenntnis, die als aristotelische Metaphysik die Scholastik beherrschte.
«Also auch der Glaube muss nicht allein ein schlichter Gedanke von unserm
Herrn Gott sein, denn Gedanken tuns nicht, wie denn des Papstes Glaube ist,
dass er meint, er miisse von Gott nur denken. Mein Herz muss den Christum
fassen und ergreifen und ich muss an sein Fleisch und Blut mich hingen und
sagen: daran hidnge ich, daran will ich bleiben, will Leib und Leben driiber las-
sen, es gehe mir auch driiber, wie der liebe Gott will»'"”. Der Gott, der seine
Leiter vor Jakob stellte, ldsst sich auf anderem Wege nicht erkennen noch be-
weisen. Er wird als Vater erkannt, der von Anfang an in Einheit mit dem
Sohn lebt, weil es keinen Vater ohne Kind gibt und weil er die Welt durch den
Logos geschaffen hat. In dieser gottgeschenkt theologischen Erkenntnis be-
ginnt die Erkldarung des Credo im Kleinen Katechismus: «Ich gldube, dass
mich Gott geschaffen hat». Der Satz geht weiter: «sampt allen Kreaturn»''®.
Gott der Vater hat nur ein Gegeniiber — nicht zwei, Welt und Menschen - sei-
ne ganze Schopfung, der er alles gegeben hat und die er allein bewahrt. Gott
ist der «inquietus ... actor ... in omnibus creaturis suis»''’. «Mehrfach spricht
Luther es aus, dass andernfalls Gott ein licherlicher Gott wiire»''®, ein im
Himmel eingeschlafener Gotze. In Wahrheit ist der Vater als Schopfer der
Allmichtige. «Das Wortlein <michtig> soll hier nicht heissen eine still ruhen-
de Macht, wie man von einem zeitlichen Konige sagt, er sei méchtig, obschon
er still sitzt und nichts tut, sondern eine wirkende Macht und stetige Tétigkeit,
die ohne Unterlass geht im Schwange und wirkt. Denn Gott ruht nicht, wirkt
ohne Unterlass»''"”. «Er hat die Welt nicht also geschaffen, wie ein Zimmer-

114 E. Seeberg, Luthers Theologie 11, Stuttgart 1937, 390f. A 11 und 10.
15 WA 33, 199 (Wochenpredigt, 1530).

16 BSLK 510.

17 WA 18, 711 (De servo arbitrio, 1525).

18 J. von Walter: Die Theologie Luthers, Giitersloh 1940, 138.

19 WA 7, 574 (Magnifikat, 1521).



Zwei Thesen zur Trinitiitslehre 257

mann ein Haus baut und danach davongeht, lédsst es stehen wie es steht, son-
dern bleibt dabei und erhilt alles, wie er es gemacht hat, sonst wiirde es weder
stehen noch bleiben kénnen»'?. Die Welt wurde nicht nur einst geschaffen,
sie bleibt stindig todesbedroht. Nur der Geist lehrt, Schopfung sei kein ver-
gangenes, sondern ein jederzeit priasentes Geschehen, und auch der Schopfer
werde nur im Erklimmen der von ihm gesetzten Leiter richtig erkannt als der
in Jesus Christus Menschgewordene. Er treibt die Welt geschiftig voran, wie
Jesus Christus sie durch Verkiindigung des nahe gekommenen Gottes wan-
delt. In Luthers Gottesbild herrscht nicht die griechische Idee in sich ruhen-
der Schonheit, sondern am Alten Testament gelernte geschichtliche Dyna-
mik. Jederzeit werden Gottes vielfiltige Geschopfe vom Vater geschaffen, er-
halten und gelenkt, wenn auch unter dem Schein des Gegenteils.

Luthers Gottesvorstellung wird in der Niedrigkeit Christi gewonnen, die
der Heilige Geist zu glauben lehrt. Ist diese christologische Gottesvorstellung
illusionir? Scheitert Luther am Problem der Theodizee? Er hat das Theodi-
zeeproblem gekannt und erortert, dennoch spielt es fiir seinen Glauben keine
Rolle. Es gehort zu den faszinierenden Qualitidten seiner Theologie, dass das
in sich unlosbare Problem der Theodizee konzeptionell als unsachgemadss er-
kannt wird. Das geschieht nicht durch Ausblendung von Ungliick, Leid, Siin-
de und Tod. Kritik an Luther reibt sich oft gerade daran, wie betont er von
Siinde, Tod und Teufel redet'?, vom Kreuz Christi jubelnd singt'?. Er ver-
dringt die Schrecklichkeiten der Welt nicht. «Die Anerkennung oder Leug-
nung der Siinde ist es, die bis heute Theologie und Philosophie scheidet. Die
Frage, ob der Mensch gut oder schlecht sei, ist das Schwert, das zwischen den
verschiedenen Weltanschauungen liegt. Das grosse <magnificare peccatumo,
mit dem Luther seine Vorlesung iiber den Romerbrief eroffnet hat, findet
sich bereits in der ersten Psalmenvorlesung, und diesem Grossmachen der
Siinde entspricht unmittelbar das Verherrlichen Christi. Wire die Siinde
klein oder nichts, so brauchten wir Christus nicht. Rettete uns das eigene
Werk, so wire er umsonst gestorben. Und das ist die Frage, auf die es an-
kommt: Gibt es liberhaupt Gerechtigkeit des Menschen? Gibt es nicht bloss
Gerechtigkeit Gottes? So beginnt das neue Leben mit der Anerkennung und
mit dem Bekenntnis der Stinde. Und das bedeutet, dass der Christ sich selbst
aufgibt und verurteilt und bei Gott alles sucht und ihm alles gibt; er weiss, dass
er aus eigener Kraft nichts vermag, sondern dass Gott allein ihm alles gibt»'%.
Wird der Mensch Christ, indem er am Kreuz erkennt, wie viel es Gott geko-
stet hat, Siinde zu vergeben, wie schwer sie demzufolge wiegt, so erkennt er
diese Gnade bereits darin, dass Gott die erschaffene, in Siinde gefallene Welt

120 WA 21, 521 (Crucigers Sommerpostille).
121 BSLK 696 (Grosser Katechismus, Taufe).
122 WAB 1, 35 (Brief an Spenlein 8.4.1516).
12 Seeberg a.a.0. 41-42.



258 Wichmann von Meding

dennoch erhilt. «So siehst du, was da heisse: Gott ist die Liebe; dass es ein jeg-
licher sehen und greifen muss, wenn er nur die Augen auftut. Denn da stehen
tiaglich alle Giiter Gottes vor Augen, wo du nur hinsiehst: Sonne und Mond,
und der ganze Himmel voll Licht; die Erde voll Laub, Gras, Korn und allerlei
Gewichs, dir zur Nahrung bereit und gegeben. Dazu Vater und Mutter, Haus,
Hof, Friede, Schutz und Sicherheit, durch weltlicher Oberkeit Regiment ec.
Und iiber das alles, dass er seinen lieben Sohn fiir dich gibt und durchs Evan-
gelium dir heimbringt, dir aus allem Jammer und Not zu helfen. Was soll er
dir mehr tun? Das ist ja, meine ich, ein Feuer und Brunst, dass solche grosse
Liebe niemand mit Gedanken erreichen kann. Und wer solches nicht sieht
noch achtet, der muss entweder gar stock starr blind oder ganz steinhart und
erstorben sein»'?,

Geistgeschenkte Erkenntnis Gottes auf der von ihm bereiteten Leiter ist
also sowohl christusgeprégt als auch davon, dass sie in die Realitdt dieser
Welt gestellt wurde. Das ist ein und dasselbe, da Christus in Armut, Verfol-
gung und Tod kam. Die Realitiit der Welt zeigt dem Philosophen das abgriin-
dige Problem der Theodizee, dem an Christus Glaubenden aber das liebende
Herz des Vaters, der tiglich das Nichts schopferisch besiegt und Siinde all-
miéchtig vergibt. Nur anfangen kann man nicht mit der Welt und ihrem
Schopfer. Was hier beginnt, bleibt theodizeegequilt und spekulativ. «Die
gottliche Natur ist uns zu hoch und unbegreiflich, darum hat er uns zu gut sich
begeben in die Natur, die uns am allerbekanntesten ist, unsere eigene. Da will
er unser warten [pflegen], da will er sich finden lassen und sonst nicht. Wer
ihn hier anruft, der ist alsbald erhort; hier ist der Thron der Gnade, da nie-
mand ausgeschlossen wird, der kommt. Die andern, die ihn hier lassen ver-
geblich wohnen und wollen auf andere Weise Gott dienen und anrufen, der
Himmel und Erde geschaffen hat, haben alle schon ihre Antwort Psalm 7 [18,
42], der von ihnen sagt: Sie rufen, und niemand wird ihnen helfen, sie schreien
zu Gott und er hort sie nicht»'*. Erkenntnis des Vaters beginnt unten wie die
des Sohnes. Nur wer in Christus erkannt hat, wie ganzheitlich erbarmend
Gott vorgeht, wird verstehen, dass solcher Spekulation das von Luther oft zi-
tierte, im Martyrerlied verarbeitete Psalmwort 116,10-11 entgegentritt, alle
Menschen seien Liigner, verloren in Siinde, gefangen vom Teufel. 1528 pre-
digte er: «Kein Artikel ist schwerer zu glauben als der Artikel <Ich glaube
Vergebung der Siinden>. Der Grund ist: Die anderen Artikel gehen allzumal
ausser uns und kommen mit uns nicht in die Erfahrung, treffen uns auch nicht.
So, wenn wir glauben, dass Gott, der Schopfer Himmels und der Erden, unser
Vater sei, ebenso, dass Jesus Christus, Gottes Sohn, gelitten habe und gestor-
ben sei, und so fortan ... Solches geht alles dahin, dass es einen andern trifft.

124 WA 36, 429 (Druckfassung, die Nachschrift Rorers sprachlich, aber nicht sachlich
erweiternd).
123 WA 10.1.1, 356 (Kirchenpostille, 1522).



Zweil Thesen zur Trinitiitslehre 259

Denn ein jeder denkt, das gilt St.Petro oder St.Paulo, wer weiss, ob es mir gilt?
Aber Vergebung der Siinden trifft und gilt mir und dir. Was hab ich auch da-
von, dass Gott Himmel und Erde geschaffen hat, so ich nicht glaube Verge-
bung der Siinde? Ja, was noch mehr ist, was hab ich davon, dass Christus ge-
storben und der Heilige Geist [zu Pfingsten| gekommen ist, so ich nicht glau-
be Vergebung der Siinden? Darum sage ich: die anderen Artikel treffen einen
andern, kommen mit uns nicht in die Erfahrung. Sollen sie aber mit uns in Er-
fahrung kommen und uns treffen, so miissen sie in diesem Artikel mit uns in
die Erfahrung kommen und uns treffen, sodass wir alle, ich fiir mich, du fiir
dich und ein jeder fiir sich, glauben Vergebung der Siinden»'. In der selbst-
bewusstseinzerriittenden Verkiindigung von der Vergebung 6ffnet der Heili-
ge Geist menschliche Herzen fiir Gottes Bewegung auf sie zu. Dies ist das
Zentrum der Geistlehre Luthers. Der Wendung Gottes zum Menschen muss
die Kehre folgen, Theologie nicht spekulierend zu treiben, sondern aufmer-
kend auf das, was Gott an uns gewendet hat. So heisst es in einem Weih-
nachtslied:

Merck auff, mein hertz, und sihe dort hin:
Was ligt doch inn dem krippelin?

Wes ist das schone kindelin?

Es ist das liebe Jhesulin'?’.

Wer antworten kann, wes das Kind sei, erkennt in Gottes Erniedrigung
das Erbarmen des Vaters und sein tatsidchliches Erhalten und Lenken der
verdorbenen Schopfung. Dies ist die Befreiung vom Problem der Theodizee.
Gott handelt rechtfertigend, niemand kann ihn nachdenkend rechtfertigen.
Er tut «alles aus lauter viterlicher, gottlicher Giite und Barmherzigkeit ohn
all mein Verdienst und Wirdigkeit», sodass «ich ihm zu danken und zu loben
und dafiir zu dienen und gehorsam zu sein schiildig bin»'*, Das Wort «schul-
dig> wendet den moralischen Schuldbegriff in den des Glaubens: indem der
Christ seine Schuld vor Gott erkennt, eine Schuld, die er nicht abgeben kann,
aber von Gott vergeben bekommt, be- und ergreift er die wahre Schuldigkeit,
dafiir zu danken und gehorsam zu sein. Sie orientiert sich nicht am Gesetz, ge-
rade weil seine Giiltigkeit anerkannt wird, sondern am Evangelium; nicht am
eigenen, sondern an Gottes Tun. So schafft Gott in Christus neu, was er als
Schopfer von Anfang an geordnet hatte'”: Das Geschopf soll seinen Schopfer
dankend loben und ihm gehorsam im Loben dienen. Dieses Ziel gab der Va-
ter nie auf. Er hat im Evangelium die Schépfungsordnung wiederhergestellt,
indem Christen den freien Willen Gottes erkennen, anerkennen und preisen.

126 WA 29,272-273.

127 Jenny a.a.O. 289.

&5 BSIK 511,

129 WA 30.1, 87 (Katechismuspredigt, 1528).



260 Wichmann von Meding

Dariiber besteht in der Tat kein Zank noch Streit'*’. Doch Luthers Aus-
drucksweise signalisiert keine Einigkeit: wer tiber ein Problem nicht streitet,
muss darin nicht einig sein. Die Differenz besteht in der Streichung des Glau-
bensbegriffs aus dieser Passage. Luther bestreitet den Gegnern, dass sie glau-
ben, was sie bekennen. Ihr zutreffendes Bekennen ist lediglich Theorie. Thr
mangelt das Wesentliche.

Im Kleinen Katechismus formuliert er zum dritten Artikel das christliche
Bekenntnis: «Ich glaube, dass ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an
Jesum Christum, meinen Herrn, glauben oder zu ihm kommen kann, sondern
der Heilige Geist hat mich durch das Evangelium berufen, mit seinen Gaben
erleuchtet, im rechten Glauben geheiligt und erhalten, gleichwie er die ganze
Christenheit auf Erden beruft, sammelt, erleuchtet, heiligt und bei Jesus Chri-
stus erhiilt im rechten, einigen Glauben»'*'. Entgegen der praktischen Leug-
nung des Heiligen Geistes durch eine Kirche, die behauptet, in der Euchari-
stie gehe es um das objektive Empfangen der gewandelten Elemente Brot
und Wein, kampft Luther fiir die Zentralstellung des Heiligen Geistes, der im
akustischen Wort anredet: «Das ist aber unser lere, das brod und weyn nichts
helffe, Ja auch der leyb und blut ym brod und weyn nichts helffe, Ich will noch
weytter reden, Christus am creutze mit alle seynem leyden und todt hilfft
nichts, wenns auch auffs aller briinstigest, hitzigest, hertzlichst erkant und be-
dacht wird ... Es mus alles noch eyn anders da seyn. Was denn? Das wort, das
wort, das wort, horestu du liigen geyst auch, das wort thuts, Denn ob Christus
tausentmal fur uns gegeben und gecreutzigt wiirde, were es alles umb sonst,
wenn nicht das wort Gottes keme, und teylets aus und schencket myrs und
spreche, das soll deyn seyn, nym hyn und habe dyrs»'*. Das Wort des gegen-
wiirtig redenden Geistes iibereignet Glaubenden, was Christus erworben hat.
Anders kann es nicht ergriffen werden. Christi «leibliche Ankunft wire nutz-
los, wenn sie nicht ... geistliche Ankunft des Glaubens wirkte»'*. Luther wirft
Schwirmern aller Zeiten vor, sie binden Gemeinden an ihre Geisterfahrun-
gen statt an Gottes Wort; nicht «aufs dusserliche Evangelium, sondern ins
Schlaraffenland und sagen: Stell dich in meine Erfahrungen, wie ich gestan-
den bin, so wirst du es auch erfahren: Da wird die himmlische Stimme kom-
men und Gott selbst mit dir reden. Fragst du weiter nach dieser Erfahrung, so
wissen sie ebensowenig davon wie D.Karlstadt von griechischer und hebrii-
scher Sprache. Siehst du da den Teufel, den Feind gottlicher Ordnung? Wie
er dir mit den Worten Geist, Geist, Geist das Maul aufsperrt und doch dieweil
Briicken, Steg und Weg, Leiter und alles umreisst, auf denen der Geist zu dir
kommen soll, nimlich: die dusserlichen Ordnungen Gottes in der leiblichen

130 BSLK 415.

B! BSLK 511.

32 WA 18, 202 (Wider die himmlischen Propheten, 1525).
133 WA 10.1.1, 353.



Zwei Thesen zur Trinititslehre 261

Taufe Zeichen und in dem miindlichen Wort Gottes, um dich stattdessen zu
lehren, nicht wie der Geist zu dir, sondern wie du zum Geist kommen sollst,
dass du lernen sollst auf den Wolken zu fahren und auf dem Winde zu rei-
ten»'** wie Hexen.

Der Teufel ist des Heiligen Geistes Widersacher, indem er Christen von
seinem Wort abzieht'” und zur isolierten Materie der Sakramente oder zu
isolierten spirituellen Erfahrungen lenkt. Der Geist aber lenkt Christen nicht
zu sich, sondern zur Erkenntnis des Vaters und Sohnes, und zwar in ihrer
Ordnung. Er stosst die Leiter nicht um, die zum Vater fiihrt. Darum sagt Lu-
ther von der Taufe: «Wahr ists, dass man glauben soll zur Taufe, aber auf den
[eigenen] Glauben soll man sich nicht taufen lassen. Es ist gar viel ein ander
Ding, den [geschenkten] Glauben haben und sich auf den Glauben verlassen
und also sich darauf taufen lassen»'*. Wer sich auf eigenen Glauben verlisst,
verlasst sich auf sich selbst und nicht auf Gottes Geist, der Menschen nicht auf
ithrem Weg geleitet, sondern den schmalen fiihrt, der ihnen nicht passt. «Wo
Christus ist, geht er allezeit gegen den Strom», sagt Luther'?’. Da der Heilige
Geist ihn erkennen lehrt, weist er in die gleiche Richtung. Diese wortkonzen-
trierte und Glauben intendierende Trinititslehre wird zur kritischen Kraft
der gesamten Theologie. In der hochkomplexen Eheproblematik seiner Zeit
etwa macht Luther das Wort zum Massstab seiner Orientierungshilfen und
schreibt «Wer einen Gott hat on sein wort, der hat keinen Gott, Denn der
rechte Gott hat unser leben, wesen, stand, ampt, reden, thun, lassen, leiden
und alles ynn sein wort gefasset und uns furgebildet, das wir ausser seinem
wort nichts suchen noch wissen durffen noch sollen, auch von Gott selbs nicht,
Denn er wil von uns ausser seinem wort mit unserm tichten und nach dencken
unbegriffen, ungesucht, ungefunden sein»'*®. Es ist dieser Gott, von dem nicht
nur das christologische Wort ausging, sondern der auch den Geist der Er-
kenntnis des Wortes und seiner Herkunft sendet, den Luther als den trinita-
rischen begreift. Somit lidsst sich dogmengeschichtlich sagen, er habe die alt-
kirchliche Lehre der Relationen, die vor ihm und nach ihm ziemlich formal
lediglich als Sendung und Hauchung gefasst waren, umfassend vom relationa-
len und kommunikativen Wort her verstanden, das nicht innertrinitarisch be-
schriankt bleibt, sondern immanente und 6konomische Trinitit verbindet,
weil Gottes Wort auch, und zwar die einzige, Relation zur horenden Gemein-
de schafft. Luther hat die Trinitétslehre nicht veridndert, aber biblisch konkre-
tisiert, vom Geist her entfaltet und daher gepredigt.

13 WA 18, 137.

135 WA 36, 416-417 (Predigt 9.6.1532, Nachschrift Roérer und Druck).
130 WA 26, 164-165 (Von der Wiedertaufe, 1528).

137 WA 4, 637.

138 WA 30. 111, 213 (Von Ehesachen, 1530).



262 Wichmann von Meding

Seine Trinititslehre, die so viele Formeln der alten und mittelalterlichen
Kirche bejahend aufgreift, doch in durch das Wort und daher aus dem Glau-
ben vertiefter, wenn auch bisweilen bestrittener Anordnung'®, ist ein unbe-
quemer Wurf fiir alle, die beim Gewohnten beharren. Er wurde, weil von Lu-
ther mehr gepredigt als geschrieben, vergessen, als die altprotestantische
Theologie zu alten Denkweisen zuriickkehrte, wovon hier nicht zu handeln
ist. Die Pneumatologie bildet bei Luther keinen unverstandenen Anhang,
sondern den Anfang der glaubenden confessio, wie Christus der Anfang der
instructio ist: zugeeignet und ergriffen soll werden, was Vater und Sohn ldngst
heilvoll getan haben. Der Heilige Geist leitet in alle Wahrheit und lenkt, so
lehrt Luther, zu jener Leiter der Gotteserkenntnis, auf der Gott Mensch wur-
de. Somit zeigt sich eine Strukturparallele zwischen Luthers und der von
Kretschmar dargestellten urchristlichen Trinitédtslehre: beide gehen nicht von
«Gott> aus, sondern vom offenbarenden Handeln der beiden Parakleten, das
bei Luther als instructio und confessio auf den Begriff gekommen ist.

IIl. Zusammenfassung

Das Referat des Kretschmarschen Buches und die Hinweise auf Luthers
eigentiimlich glaubenbegriindende und somit vom Heiligen Geist bestimmte
Trinitédtstheologie weisen auf, ohne eingehende Nachweise konne nicht be-
hauptet werden, den neutestamentlichen Schriften liege keine Trinitidtsauf-
fassung zugrunde und Luther habe die monotheistisch motivierte und glau-
bens- wie geistferne Trinitdtslehre der Scholastik ibernommen.

Kretschmars Forschungen haben das folgende, differenzierungsbediirftige
und -fihige Bild der Anfédnge christlichen Trinitédtsglaubens ergeben:

1. entstammt die Trinitdtslehre urchristlicher Schriftauslegung, nicht
nachtriaglichem Verkniipfen disparater Aussagen neutestamentlicher Auto-
ren. Wichtigster Text ist die einzigartige Selbstoffenbarung Gottes in der Se-
raphenvision Jesajas.

2. erneuerte die Ubernahme einer friihjiidischen Auslegungsmaglichkeit
durch Christen Jesu Bekenntnis zum Gott der Viiter als seinem Vater. Darin
war seine von den Seraphen hinausgerufene Heiligkeit das bestimmende Ele-
ment.

3. folgten die Christen der Verkiindigung Jesu auch darin, dass sie den von
ihnen erfahrenen Kosmokrator und Geist mit den schon friihjiidisch beschrie-
benen beiden Seraphen als Parakleten identifizierten. So wurde die Néhe des
transzendenten Gottes ausgesagt.

139 Von Walter a.a.O. 138.



Zwel Thesen zur Trinitéitslehre 263

4. hat die Alte Kirche um die begriffliche Entfaltung dieser Schriftausle-
gung Miihe gehabt, die ihr vorgegeben war. Probleme einer Einfiigung von
Sohn und Geist in ein monotheistisches Gottesbild entstehen nur, wo man die
lateinische Trinitéitslehre ins Neue Testament zuriickprojiziert.

Fiir Luther diirfte sich das ebenfalls der Differenzierung bediirftige wie fé-
hige Bild ergeben, dass sein trinitarisches und gepredigtes Verstehen

1. der hypostatisch orientierten Lehre der griechischen Viter nidher stand
als der lateinischen Scholastik und demzufolge keine unkritische Ubernahme
der Letzteren sein kann;

2. einen nicht nur alttestamentlichen Auslegungskomplex bildet, wodurch
der Exeget zu einer umfassenden, wenn auch vor allem in Predigten verstreu-
ten Gesamtvorstellung gelangte; sie erfidhrt

3. aus der Gnade des Herrn Jesus Christus die Liebe des Vaters und die
Gemeinschaft des Heiligen Geistes, um sie ontologisch und geschichtlich zu
verstehen und

4. dem vom glaubenschenkenden Geist gefiihrten gnoseologischen Weg
zum verkiindenden Sohn und durch ihn zum verkiindigten Vater bekennend
zu folgen.

Darum expliziert die Trinitédtslehre hier wie selten sonst den Glauben als
Ergreifen des und Festhalten am articulus stantis seu cadentis ecclesiae, «in
dem die Rechtfertigung des Siinders wie alle Rede von theosis ihren Ur-
sprung haben und ihre Legitimation finden»'*.

Wichmann von Meding, Lauenburg

140" Kretschmar, Weg a.a.O. 26.



	Zwei Thesen zur Trinitätslehre : Beobachtungen an der frühchristlichen und Luthers Konzeption

