Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 3

Artikel: "...uns in allem &hnlich, die Siinde ausgenommen"? : Die Behauptung
der Sundlosigkeit und das Menschsein Jesu

Autor: Pfuller, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«... uns in allem &dhnlich, die Siinde ausgenommen»?
Die Behauptung der Siindlosigkeit und das Menschsein Jesu

Die Behauptung der Siindlosigkeit Jesu gehort, wenn ich recht sehe, nicht
zu den bevorzugten Themen gegenwiirtiger theologischer Diskussion.! Dabei
ist sie in der neutestamentlichen Uberlieferung breit belegt?; sie findet sich in
allen hauptsichlichen Uberlieferungsstriingen, also der synoptischen, jo-
hanneischen und paulinischen Tradition wie nicht zuletzt im Hebréerbrief.
Dariiber hinaus hat sie in massgebliche altkirchliche christologische Bekennt-
nisse Eingang gefunden’, allen voran in das Bekenntnis von Chalcedon, aus
dem die Uberschrift dieses Aufsatzes (in der Ubersetzung A. Grillmeiers)
entlehnt ist.

Schon diese respektable Tradition sollte zu einer vermehrten Aufmerk-
samkeit fiir die Behauptung der Siindlosigkeit Jesu veranlassen. Wichtiger ist
diesbeziiglich allerdings ein sachlicher Grund. Der besagt, dass sich am Pro-
blem der Siindlosigkeit Jesu sowohl die Aporien traditioneller, d.h. nach wie
vor an der Grundintention des «wahrer Gott und wahrer Mensch» orientier-
ter Christologien wie auch die Aufgaben einer christologischen Neuorientie-
rung eindriicklich belegen lassen. In dieser Hinsicht soll im Folgenden die Be-
hauptung der Siindlosigkeit Jesu gepriift werden. Dies geschieht in drei
Schritten. Zuerst werden die beiden Grundlinien des Verstédndnisses der
Stindlosigkeit Jesu exemplarisch erldutert. Sodann wird das jeweilige Ver-
stindnis der Siindlosigkeit Jesu sowohl in seiner christologischen Relevanz
wie im Blick auf seine Stichhaltigkeit gepriift. Schliesslich erfolgt ein Ausblick
auf das resultierende Erfordernis und die dementsprechenden Aufgaben ei-
ner félligen christologischen Neuorientierung.

1. Die beiden Grundlinien des Verstindnisses der Siindlosigkeit Jesu

Will man das Problem der Siindlosigkeit Jesu erortern, muss man selbst-
verstindlich das Verstindnis von «Stinde» hinreichend klédren. Hierzu scheint
mir die geldufige Unterscheidung zwischen Siinde als einem verfehlten
menschlichen Grundverhalten, einer verfehlten Lebensausrichtung, und Siin-

' Vgl. B.W. Kéber, Siindlosigkeit und Menschsein Jesu Christi, Gottingen 1995, 13.

? Vgl. Kéber, ebd., 173-182, der auch den impliziten Hinweisen auf Jesu Siindlosigkeit
nachgeht, d.h. den Hinweisen auf die Reinheit und Heiligkeit Jesu sowie den Bezeichnun-
gen Jesu als «Lamm» und als «Gerechter». Vgl. auch die Stellenangaben bei W, Pannen-
berg, Grundziige der Christologie, Giitersloh °1982, 368f., und Chr. Wolff, Der zweite
Brief des Paulus an die Korinther, Berlin 1989, 132.

* Vgl. Pannenberg, ebd., 369.



216 Wolfgang Pfiiller

den als einzelnen Verfehlungen bestens geeignet.* Dabei ist hinzuzufiigen,
dass die einzelnen Verfehlungen zum einen zwangsliaufige Folgen einer ver-
fehlten Lebensausrichtung sind. Mit einem naheliegenden Bild gesprochen:
Stimmt die Richtung nicht, in die gezielt wird, kann man so zielsicher wie im-
mer sein; man wird das Ziel zwangsldufig verfehlen. Zum anderen sind einzel-
ne Verfehlungen sehr wohl auch bei richtiger Lebensausrichtung moglich.
Mehr noch, sie sind sogar unvermeidlich, sofern Menschen fehlbar sind. Um
das eben verwendete Bild nochmals aufzugreifen: Stimmt die Richtung, in die
gezielt wird, kann das Ziel nicht nur gleichwohl verfehlt werden; es wird
zwangsldufig zumindest einige Male verfehlt werden, sofern man nicht voll-
kommen zielsicher ist.

Der Unterscheidung zwischen Siinde als verfehlter Lebensausrichtung
und Siinden als einzelnen Verfehlungen scheinen die beiden Grundlinien im
Verstindnis der Siindlosigkeit Jesu zu entsprechen.’ Auf der einen Seite wird
Jesus demnach als der gesehen, der die richtige Lebensausrichtung nicht nur
gewihlt, sondern vor allem bewahrt hat und darin frei von Siinde war. Zum
anderen erscheint er als der, der keinerlei Verfehlungen begangen hat und
darin frei von Siinden war. Ich will nunmehr diese beiden Verstindnisse der
Siindlosigkeit Jesu exemplarisch erortern.

1.1 Die Siindlosigkeit Jesu als seine Glaubensfestigkeit

Kann man Siinde als verfehlte Lebensausrichtung auch mit dem Ausdruck
«Unglaube» bezeichnen, so erscheint Jesu Siindlosigkeit im Gegenzug dazu
als Glaubensfestigkeit. In der neutestamentlichen Uberlieferung scheint die-
ses Verstindnis der Siindlosigkeit Jesu vor allem in der klassischen Stelle
Hebr 4,15 sowie in den synoptischen Evangelien, besonders im Markusevan-
gelium, priaformiert zu sein. Ohne hier auf exegetische Details eingehen zu
miissen, diirfte soviel deutlich sein: Jesus wird als der beschrieben, der in aller
harten Versuchung und Anfechtung (Hebr 5,7f.; Mk 14,32ff.; 15,34) sein Ver-
trauen auf Gott bewahrt und bewihrt, der trotz aller Erschiitterungen am
Glauben festhiilt bis hin zu seinem grausamen Tod.°

* Vgl. die traditionelle Unterscheidung zwischen peccatum originale (bzw. peccatum
personale) und peccata actualia. Vgl. auch W. Hiirle, Dogmatik, Berlin New York 1995,
457ff. u. 480ff., sowie W. Joest, Dogmatik, Bd. 2, Gottingen 21990, 397ff. 405ff., der die
Unterscheidung mit den Worten «Grundsiinde» und «Aktsiinden» bezeichnen mochte.

*> Diese beiden Grundlinien diirfte auch H. Gollwitzer, Zur Frage der «Siindlosigkeit
Jesu», EVTh 31 (1971) 497 Anm. 1, im Blick haben.

® Zu Hebr 4,15 mit Blick auf 5,7f. vgl. die Bemerkung von H. Hegermann, Der Brief
an die Hebrier, Berlin 1988, 115: «Der Verfasser geht spiter so weit, zu vertreten, der
Sohn Gottes habe ganz menschlich-geschichtlich im Leiden «Gehorsam gelernt, also die
Versuchung zu Ungehorsam und Unglaube geschichtlich bestanden. Eben ein solches
Bestehen in den vielfdltigen Versuchungen der Siinde, denen der Mensch in seiner



«.. uns in allem dhnlich, die Siinde ausgenommen»? 217

Ich mochte dieses Verstdandnis der Sitindlosigkeit Jesu eingehender an-
hand einiger relevanter Uberlegungen P. Tillichs untersuchen.” Tillich be-
greift Siinde bekanntlich als Entfremdung des Menschen von Gott, der Welt
und sich selbst. In Aufnahme der alten Trias von Unglaube, superbia und con-
cupiscentia erldutert er diese Entfremdung als Unglaube, Hybris und Konku-
piszenz. «Unglaube» heisst die ganzheitliche Abkehr des Menschen von Gott
und bezeichnet den «grundlegenden Charakter der Siinde», indem der
Mensch seine «essentielle Einheit mit Gott» zerreisst (56). Er verfehlt seine
wesentliche Bestimmung, indem er sich von Gott ab- und seiner Welt und sich
selbst zuwendet. Damit trennt er seinen Willen von Gottes Willen und kehrt
sich «von der Teilnahme an der Seligkeit des gottlichen Lebens» ab hin zur
«Lust eines von Gott getrennten Lebens» (56). Hybris ist die Kehrseite des
Unglaubens. Wendet sich der Mensch in diesem vom gottlichen Zentrum ab,
so in jener sich selbst als Zentrum zu. Tillich charakterisiert diese beiden Sei-
ten der Entfremdung prignant so: «Die eine Seite ist der Drang des Men-
schen, sein Zentrum vom gottlichen Zentrum zu entfernen ..., die andere, sich
selbst zum Zentrum seines Selbst und seiner Welt zu machen» (60). Im Drang
des Menschen zur Selbstzentriertheit zeigt sich zugleich die Konkupiszenz als
das Begehren, «die ganze Welt in sich hineinzuziehen». «Konkupiszenz be-
zieht sich auf alle moglichen Beziehungen des Menschen zu sich und seiner
Welt. Sie bezieht sich auf physischen Hunger ebenso wie auf sexuelle Befrie-
digung, Erkenntnis, Macht, Wissen, materiellen Reichtum und geistige Wer-
te.» (60)

Jesus nun erscheint als das Gegenbild des entfremdeten Menschen. Ob-
wohl er mitten in den Spannungen menschlicher Existenz zwischen Schicksal
und Freiheit, Tod und Leben, Angst und Vertrauen steht, «obwohl er endli-
che Freiheit ist und unter den Bedingungen von Raum und Zeit steht», ist er
von Gott nicht entfremdet. Tillich konkretisiert dies unter allgemeiner Be-
zugnahme auf die neutestamentliche Uberlieferung im Blick auf die genann-
ten Grundmerkmale der Entfremdung. «Wir finden keine Ziige des Unglau-
bens, d.h. der Wegwendung seines personlichen Zentrums vom gottlichen
Zentrum. ... Ebenso zeigt das biblische Bild keinen Zug von hybris oder
Selbst-Erhéhung ... Und das Bild Jesu als des Christus zeigt auch keinen Zug
von Konkupiszenz.» (137f.) Dass Tillich den Begriff «Siindlosigkeit Jesu» als
Bezeichnung des nicht-entfremdeten, «Neuen Seins» Jesu ablehnt, muss uns
jetzt nicht beschiaftigen. Wichtiger ist, dass er angesichts der Versuchungen
Jesu hinsichtlich der Verneinung der Konkupiszenz in Jesus in einige Schwie-

geschopflichen Schwachheit ausgesetzt ist, sagt choris hamartias aus: Aus allen Versuchun-
gen ging Jesus ohne Siinde hervor.»

7 Zum Folgenden vgl. Systematische Theologie 11, Stuttgart 1958; die Seitenangaben
im Text beziehen sich darauf. Vgl. zudem die Interpretation von Kober, Siindlosigkeit,
bes. 44ff.95ff.



218 Wolfgang Plfiiller

rigkeiten gerédt. Denn einerseits sind die Versuchungen Jesu fiir Tillich zwei-
fellos echt, da Jesus «endliche Freiheit ist». D.h. er ist als endliches Wesen
«den Zufilligkeiten alles dessen unterworfen, was nicht durch sich selbst, son-
dern in die Existenz <geworfen> ist. Er muss sterben, und er erfihrt die Angst
des Sterben-Miissens». Er erlebt wie alle anderen endlichen Wesen «das Feh-
len eines gesicherten Ortes, in dem er wurzelt». (142) Andererseits aber kann
Tillich die Versuchungen Jesu nicht auf dessen Konkupiszenz zuriickfiihren,
da sie ein bei Jesus nicht vorhandenes Merkmal der Entfremdung darstellt.
Da jedoch die im Matthdus- und Lukasevangelium geschilderten Versuchun-
gen Jesu sich genauestens auf das Begehren in Gestalt des physischen Hun-
gers sowie nach Ehre und Macht beziehen, scheint auch Jesus der Konkupis-
zenz zu unterliegen. Tillich behilft sich in dieser Schwierigkeit mit der Unter-
scheidung von Begehren und Konkupiszenz. Das Begehren gehort zur End-
lichkeit des Menschen, zur «Polaritdt von Unerfiilltheit und Erfiilltheit». Es
wird erst dann zur Konkupiszenz, wenn es in seinem «Verlangen nach Wie-
dervereinigung mit allem Seienden» nicht eigentlich «die Wiedervereinigung
mit dem anderen will, sondern die Ausbeutung des anderen durch Macht und
Lust». (140) Nicht also das Begehren als solches ist Zeichen menschlicher
Entfremdung; es ist vielmehr Zeichen menschlicher Endlichkeit. Zum Zei-
chen der Entfremdung wird es erst dann, wenn es sich mit der Hybris als
Drang zur und Realisierung der Selbstzentriertheit verbindet.

Es ist sicher nicht richtig, Tillich vorzuhalten, er destruiere die Echtheit
der Versuchungen und damit die Echtheit des Menschseins Jesu; er begreife
die Siindlosigkeit Jesu als impeccabilitas, so dass dieser den Versuchungen
gar nicht erliegen konnte.” Denn das Begehren des endlichen Menschen Jesus
ist nach Tillich durchaus nicht schicksalhaft gegen seine Pervertierung in
Konkupiszenz gefeit (vgl. 141f.). Zudem gehort zu Jesu Endlichkeit neben
den Versuchungen auch der Irrtum sowie der Zweifel Jesu am eigenen Werk.
Irrtum zeigt sich «in seiner antiken Weltanschauung, in seinem Urteil iiber
Menschen, in seiner Deutung des historischen Augenblicks, in seinen escha-
tologischen Vorstellungen». Und der Zweifel an seinem eigenen Werk
kommt zum Ausdruck «in seinem Zogern, den messianischen Titel anzuneh-
men, und in seinem Gefiihl, dass am Kreuz sein Werk zerbrochen ist» (143).
Jedoch werden alle diese Negativitdten endlichen Menschseins bei Jesus «in
die ungebrochene Einheit mit Gott hineingenommen» (145), in der Jesus die
existentielle Entfremdung besiegt und sich als der wahre, essentielle Mensch
erweist.

Freilich bleibt die Frage, ob Tillichs Unterscheidung zwischen Begehren
und Konkupiszenz nicht kiinstlich ist.” Und dies insofern, als sich Begehren
immer schon mit dem Verlangen nach «Macht und Lust» verbindet. Gleich-

8 So Kober, ebd., 148.158f.
? So Kober, ebd., 159.



«.. uns in allem dhnlich, die Siinde ausgenommen»? 219

wohl scheint mir hier eher eine Unklarheit in Tillichs Explikation der Ent-
fremdung als Konkupiszenz vorzuliegen. Das Verlangen nach Macht usw.
kann ndmlich durchaus als noch potentielle Entfremdung verstanden werden,
die solange nicht aktualisiert wird, als dem Verlangen widerstanden wird. Es
kann aber auch als aktuelle Entfremdung verstanden werden, insofern es eine
Ausserung von Unglaube bzw. Hybris ist, wobei dem Verlangen dann natiir-
lich auch bedenkenlos nachgegeben wird. Man muss vermuten, dass Tillich
genau dies meint. Nur wére dann die Konkupiszenz kein mit Unglaube und
Hybris gleichrangiges, vielmehr ein diesen untergeordnetes Merkmal der
Entfremdung.

Wie dem indes auch sei, die Siindlosigkeit Jesu stellt sich fiir Tillich jeden-
falls nicht als religios-moralische Vollkommenheit, verbunden mit Irrtumslo-
sigkeit, dar. Jesu Vertrauen zu Gott war schwankend, nicht ohne Zweifel. Mit
seinen Irrtiimern verbanden sich Fehler und Verfehlungen anderen Men-
schen gegeniiber, in denen Tragik und Schuld unaufl6slich vermischt sind
(vgl. 144f.). Jedoch, in und trotz alledem blieb Jesus Gott im Glauben zuge-
wandt, verfiel er nicht der Hybris der Selbstzentriertheit.Vielmehr blieb sein
personliches Zentrum fest im géttlichen Zentrum verankert, und so bewéhrte
Jesus des Menschen «essentielle Einheit mit Gott».

1.2 Die Siindlosigkeit Jesu als seine religios-moralische Vollkommenheit

Versteht man Siinden als Verfehlungen gegeniiber Gott, den Menschen
und der aussermenschlichen Schopfung, so erscheint Jesu Siindlosigkeit im
Gegenzug dazu als religios-moralische Vollkommenheit. In der neutesta-
mentlichen Uberlieferung scheint dieses Verstiindnis der Siindlosigkeit Jesu
praformiert in Hebr 7,26f. und I Petr 2,22, vor allem aber in der Diktion des
Johannesevangeliums'. Dieses kennt weder eine Versuchungsgeschichte am
Anfang der offentlichen Wirksamkeit Jesu noch den Gebetskampf Jesu in
Gethsemane noch auch seinen Verlassenheitsschrei am Kreuz. Es kennt hin-
gegen einen Jesus, der seinen Weg im Vorhinein genauestens weiss, wie er
auch die innersten Regungen der Menschen genau kennt; der angesichts sei-
nes bevorstehenden Todes nicht fiir sich, vielmehr fiir die Seinen bittet (Joh
17), der seine Passion als Aktion gestaltet (vgl. v.a. 18, 1ff.28ff.) und mit Wor-
ten der Siegesgewissheit am Kreuz stirbt (19,30), nachdem er den Seinen sei-
ne unerschiitterliche Gewissheit tiber die Gegenwart des gottlichen Vaters,
auch wenn sie ihn verlassen, mitgeteilt hat (16,32); der schliesslich nach dieser
unangefochtenen, souveridnen Vorstellung als der benannt wird, der er seit
Ewigkeit ist: als Gott (20,28).

' Vgl. auch die ausdriicklichen Hinweise in Joh 8,29.46.



220 Wolfgang Pfiiller

Das besondere Faible F. Schleiermachers fiir das Johannesevangelium''
kommt sicher nicht von ungefihr. Jedenfalls konnen seine in Bezug auf unser
Problem einschligigen Uberlegungen geradezu als paradigmatisch fiir ein
Verstindnis der Siindlosigkeit Jesu als religios-moralische Vollkommenheit
gelten."” Dabei ist es im Folgenden nicht von Interesse, dass Schleiermacher
das Siindenverstindnis offensichtlich verkiirzt, indem er Siinde rein quantita-
tiv als mehr oder weniger grossen Mangel an «Gottesbewusstsein» bestimmt
(§ 66-68)", wobei man sicher auch von einem mehr oder weniger grossen
Mangel an Glauben sprechen konnte'!. Von Interesse ist demgegeniiber, in
welcher Weise Schleiermacher Jesu religios-moralische Vollkommenheit
charakterisiert. Folgende Punkte erscheinen mir besonders erwdhnenswert:
1. Jesu rein natiirliche Herkunft und Entwicklung, 2. Jesu «unsiindlich» blei-
bende Versuchbarkeit, 3. Jesu Irrtumslosigkeit und leibliche Urbildlichkeit.

1. Schleiermacher versteht Siinde als Hemmung des Gottesbewusstseins
durch die niederen Seelenkrifte, des «Geistes durch das Fleisch». (§ 66f.) Da
das Gottesbewusstsein die hochste Kraft im Menschen ist, ist seine Hemmung
folglich als Storung der menschlichen Natur zu begreifen. Freilich, Storung
heisst nicht Zerstorung; die urspriingliche Vollkommenheit der menschlichen
Natur bleibt potentiell. Die Moglichkeit einer Entwicklung zur Héhe des voll-
kommenen Gottesbewusstseins ist vom ersten Menschen an gegeben. (§ 68)
In Jesus nun ist diese Moglichkeit Wirklichkeit geworden; er hat die «Urbild-
lichkeit», «also die schlechthinnige Vollkommenheit», inmitten der Geschich-
te realisiert — wobei diese Urbildlichkeit freilich nur fiir die «Kriftigkeit des
Gottesbewusstseins» gilt, nicht fiir «die tausenderlei Beziehungen des
menschlichen Lebens», d.h. «fiir alles Wissen oder alle Kunst und Geschick-
lichkeit, die sich in der menschlichen Gesellschaft entwickelt» (2, 35).

Sogleich erhebt sich fiir Schleiermacher die Frage, wie sich diese Urbild-
lichkeit in einem geschichtlichen Einzelwesen inmitten eines siindhaften
«menschlichen Gesamtlebens» realisieren konnte. Musste nicht Jesus durch
den sozialgeschichtlichen Zusammenhang, in den hinein er geboren wurde
und in dem er heranwuchs, zwangsldufig durch die Siinde «affiziert» werden?
Die Antwort Schleiermachers lautet: Jesus ist eine durch einen schopferi-
schen gottlichen Akt aus dem sozialgeschichtlichen Zusammenhang heraus-
gehobene «wunderbare Erscheinung». Er muss «zwar in das Gesamtleben der
Siindhaftigkeit hereingetreten sein, darf aber nicht aus demselben her sein,
sondern muss in demselben als eine wunderbare Erscheinung anerkannt wer-

" Vgl. F. Jacob, Geschichte und Welt in Schleiermachers Theologie, Berlin 1967, 62.

12° Zum Folgenden vgl. F. Schleiermacher, Der christliche Glaube, 2 Bde., hg. v. M.
Redeker, Berlin 1960. Die folgenden Paragraphen- und Seitenangaben (mit vorangestell-
ter Bdnr.) im Text beziehen sich darauf. Zur Interpretation vgl. auch Jacob, ebd.

' Vgl. Jacob, ebd., 102.104.106.

'*'So H. GraB, Christliche Glaubenslehre, Bd. 1, Stuttgart u.a. 1973, 93f.



«.. uns in allem dhnlich, die Siinde ausgenommen»? 221

den» (2, 38). Das besagt fiir die Herkunft Jesu, dass Schleiermacher am «all-
gemeinen Begriff der tibernatiirlichen Erzeugung» Jesu meint festhalten zu
miissen, wenngleich er dessen Ausfithrung als Jungfrauengeburt fiir abwegig
hilt. Das Ubernatiirliche besteht vielmehr gerade darin, dass in Jesus die rei-
ne menschliche Natur in ihrer urspriinglichen Vollkommenheit zur Wirklich-
keit kommt, indem der siindhafte sozialgeschichtliche Zusammenhang von
Jesus ferngehalten wird. «Alles beruht folglich auf der hoheren Einwirkung,
welche als eine schopferische gottliche Tatigkeit auch, wenn die Erzeugung
vollkommen natiirlich war, doch ebenso den viterlichen Einfluss wie den
miitterlichen dahin abdndern konnte, dass keine Siindhaftigkeit begriindet
ward» (2, 67).

Nach dieser kithnen Spekulation iiber Jesu «iibernatiirliche» Herkunft
bietet Schleiermacher einen nicht minder kithnen Balanceakt hinsichtlich der
Entwicklung Jesu «von der ersten Kindheit an bis zur Vollstindigkeit seines
minnlichen Alters», die er vorstellen will «als einen stetigen Ubergang aus
dem Zustand der reinsten Unschuld in den einer rein geistigen Vollkraftig-
keit» (2, 41). Einerseits darf Jesu Entwicklung, besonders in der Kindheit,
nicht doketisch tibersprungen werden, da dadurch Jesu Menschsein beein-
trachtigt wiirde. Andererseits darf Jesu Entwicklung ihn nicht in Abhidngig-
keit von seiner siindhaften menschlichen Umgebung bringen, kann sich also
«nur in einer gewissen Ahnlichkeit mit seinen Umgebungen» vollziehen (2,
38f.). Schleiermacher behilft sich hier wie schon im Blick auf die Herkunft Je-
su. Wie der Anfang seines Lebens, so ist auch dessen Entwicklung allein aus
der reinen menschlichen Natur in ihrer urspriinglichen Vollkommenheit und
nicht aus dem siindhaften sozialgeschichtlichen Zusammenhang zu verstehen
(vgl. 2,47). D.h. auch Jesu unsiindliche Entwicklung widerspricht keineswegs
der menschlichen Natur, sie entspricht ihr vielmehr, so dass sich Jesus in sei-
ner Entwicklung wie in seiner Herkunft als wahrer Mensch erweist. Was Jesu
Entwicklung betrifft, so sind noch zwei Sachverhalte bemerkenswert, da sie
Schleiermachers kithnen Balanceakt weiter verdeutlichen. Einerseits kann er
begreiflicherweise die Entwicklung Jesu nicht vollstdndig von seiner mensch-
lichen Umgebung 16sen. Sonst «miisste man folgerechterweise eine empiri-
sche Allwissenheit in Christo annehmen, vermdége deren ihm alle menschli-
chen Vorstellungsweisen mithin auch Sprachen gleich bekannt und geldufig
gewesen wiren ...; und dieselbe Allwissenheit miisste man auch in bezug auf
die verschiedenen menschlichen Verhiltnisse und deren Behandlung hinzu-
fiigen. Die wahre Menschheit ginge aber ... hiebei verloren.» (2, 40) Nun be-
zieht sich ja, wie erwiéhnt, die Urbildlichkeit bzw. schlechthinnige Vollkom-
menheit Jesu nicht auf alle menschlichen Lebensverhéltnisse, so dass Schlei-
ermacher in diesem Punkt durchaus einen Einfluss der menschlichen Umge-
bung auf Jesus zugestehen kann. Andererseits aber muss er ihn vollstindig aus
dieser Umgebung 16sen, sobald die Entwicklung seines Gottesbewusstseins
betroffen ist. Das aber heisst, Jesu Entwicklung war vollkommen frei «von al-



222 Wolfgang Pfiiller

lem, was sich nur als Kampf darstellen ldsst» (2, 40). Denn Kampf mit den nie-
deren Seelenkriften wiirde schon eine Triibung der «stetigen Kriftigkeit sei-
nes Gottesbewusstseins» bedeuten. So erscheint schliesslich Jesu «ménnliche
Vollkriftigkeit» als zwar «auch allméhlich erwachsen und also auch durch
Ubung entstanden», aber im Unterschied zur Tugend als eine, die «nicht Re-
sultat eines Kampfes ist, indem sie sich weder durch einen Irrtum noch durch
die Stinde, ja auch nicht durch die Neigung zu einem von beiden, hindurchzu-
arbeiten brauchte». (2, 41)

2. Die stetige Kriftigkeit des Gottesbewusstseins in Jesus besagt, dass «das
Gottesbewusstsein in seinem Selbstbewusstsein als stetig und ausschliesslich
jeden Moment bestimmend» (2, 46) gedacht werden muss. Wie aber ist dies
mit Jesu Versuchbarkeit vereinbar? Zwar geht Schleiermacher auf die synop-
tische Versuchungsgeschichte nicht weiter ein, weil er sie nicht «als Ge-
schichtserzidhlung» betrachten kann (2, 79, Anm. 1). Aber die Versuchbarkeit
Jesu geht denn doch aus «den ersten Zeugnissen des Glaubens» unbestreitbar
hervor. Wiirden indes Jesu Versuchungen, und sei es in geringfiigigstem Mas-
se, mit einem Kampf gegen die niederen Seelenkrifte verbunden sein, wire
die stetige Kriftigkeit seines Gottesbewusstseins eingeschrinkt, konnte folg-
lich von seiner unsiindlichen Vollkommenheit keine Rede mehr sein. Schlei-
ermacher beseitigt die hier drohende Schwierigkeit, indem er die Versuchung
Jesu auf die in ihm vorhandene Empfinglichkeit fiir Lust und Unlust be-
grenzt. Denn jedenfalls «gehort die Empfinglichkeit fiir den Gegensatz des
Angenehmen und Unangenehmen zur Wahrheit der menschlichen Natur, so
dass Lust und Unlust miissen auf unsiindliche Weise sein konnen, und dann
zwischen diesem Moment, wenn Lust oder Unlust auf unsiindliche Weise
sind, und dem, wenn der Kampf beginnt, der Anfang der Siinde liegen muss»
(2, 78). Da nun Jesus in jedem Moment seines Lebens gidnzlich durch sein
Gottesbewusstsein bestimmt war, so waren zwar Lust und Unlust in ihm vor-
handen, hatten aber keinerlei verlockende, bestimmende Macht, die erst in
einem Kampf hitte tiberwunden werden miissen.

3. Es war bereits bei den Ausfiihrungen zur Entwicklung Jesu angeklun-
gen, dass zur Unsiindlichkeit Jesu auch seine Irrtumslosigkeit gehort, wie-
wohl nicht seine Allwissenheit. Denn wire Jesus eigenen oder auch fremden
Irrtiimern aufgesessen, wire verstdndlicherweise einer Schwichung seines
Gottesbewusstseins Tiir und Tor geoffnet. Er wire dann in das Getriebe
menschlicher Schwichen hineingeraten mit den abzusehenden Folgen fiir die
(stetige) Kriftigkeit seines Gottesbewusstseins. Man konnte also sagen: Zwar
wusste Jesus nicht alles, zumal nicht in den «tausenderlei Beziehungen des
menschlichen Lebens»; was er aber wusste, war wahr, so dass ihn kein Irrtum
hinsichtlich seines Gottesbewusstseins in die Irre fithren oder auch nur
schwankend machen konnte.

Indes, Schleiermacher hilt sich bei der Irrtumslosigkeit Jesu nicht lange
auf. Demgegeniiber kommt er bei seinen Ausfithrungen zur Urbildlichkeit



«.. uns in allem dhnlich, die Siinde ausgenommen»? 223

Jesu abschliessend noch auf deren leibliches Moment zu sprechen. Denn die-
ses gehort durchaus zur schlechthinnigen Vollkommenheit «der menschli-
chen Natur zur Zeit seines midnnlichen Alters». Allerdings legt sich Schleier-
macher hier Zuriickhaltung auf. Denn man kann nur weniges aus der Urbild-
lichkeit Jesu im Allgemeinen im Blick auf seine leibliche Urbildlichkeit ablei-
ten. Das Leibliche hatte ja keine selbstindige Bedeutung, sondern diente nur
als Organ der Vereinigung «des Gottlichen mit der menschlichen Natur».
Hierauf sind demzufolge die Aussagen zur leiblichen Urbidlichkeit Jesu zu
beschrinken. «Was aus dieser Voraussetzung und aus dem ungestort fortwir-
kenden Einfluss eines reinen Willens folgt, ist nur eine Gesundheit, welche
gleich weit entfernt ist von einseitiger Stirke oder Meisterschaft einzelner
leiblicher Funktionen und von krankhafter Schwichlichkeit, als durch welche
beide die gleichmissige Ttichtigkeit der Organisation fiir alle Forderungen
des Willens verringert wird.» (2, 81) So bildet nach Schleiermacher eine wohl-
ausgewogene leibliche Kriftigkeit eine der Bedingungen dafiir, dass der
Mensch Jesus den Forderungen seines reinen, durch das Gottesbewusstsein
jeden Moment bestimmten Willens nachkommen, mithin seine Unsiindlich-
keit realisieren kann. Wohlgemerkt, diese leibliche Urbildlichkeit Jesu wird
aus seiner Urbildlichkeit im Allgemeinen abgeleitet; etwaige historische Mit-
teilungen kommen hierfiir nicht in Betracht (vgl. 2, 80f.).

Ich denke, nach all diesen Erlduterungen ist ohne weiteres begreiflich,
dass Schleiermacher «das Johannes-Evangelium nicht nur als Prediger und
Dogmatiker bevorzugt, sondern ihm auch mindestens ebenso grossen histori-
schen Wert beimisst wie den synoptischen Evangelien»'”. Nicht nur wird auf
die Versuchungsgeschichte nicht weiter eingegangen; vor allem wird die Ge-
schichte vom Gebetskampf Jesu in Gethsemane génzlich ausser Betracht ge-
lassen, da sie ganz offenkundig Jesu religios-moralische Vollkommenheit in
Frage stellen wiirde'®. Schleiermachers dogmatisch selektierte Geschichte
Jesu demgegeniiber zeigt uns Jesu Einzigkeit oder, anders gesagt, seine Gott-
lichkeit als religios-moralische Vollkommenheit inmitten der religios-morali-
schen Unvollkommenbheit aller anderen Menschen.

2. Die unterschiedliche christologische Relevanz und die unterschiedliche
Stichhaltigkeit der beiden Grundlinien

Ich moéchte im Folgenden zeigen, dass die beiden Grundlinien des Ver-
stindnisses der Siindlosigkeit Jesu'” im Blick auf ihre christologische Rele-

1 Jacob, Geschichte und Welt, 62.

' Vgl. ebd., 66.

'7 Natiirlich treten die beiden Grundlinien im Verstindnis der Siindlosigkeit Jesu nicht
immer in Reinkultur auf. Bereits Tillichs Uberlegungen diirften keine reine Auspriigung
des Verstindnisses der Siindlosigkeit Jesu im Sinne der Glaubensfestigkeit sein; so wenn



224 Wolfgang Pfiiller

vanz einerseits sowie ihre Stichhaltigkeit andererseits zu entgegengesetzter
Beurteilung veranlassen. D.h. in Kiirze: Die Behauptung der Siindlosigkeit
Jesu im Sinne seiner Glaubensfestigkeit bis in den Tod ist zwar stichhaltig,
aber christologisch irrelevant hinsichtlich der Einzigkeit Jesu; wohingegen die
Behauptung der Siindlosigkeit Jesu im Sinne seiner religids-moralischen
Vollkommenheit zwar hinsichtlich seiner Einzigkeit christologisch relevant,
aber nicht stichhaltig ist.

1. B. Kober bemerkt im Blick auf Tillichs Verstdndnis der Siindlosigkeit
Jesu: «Es fillt ... auf, dass bei Jesus Christus das Schicksal die gottliche Be-
stimmung seines Lebens, unter der seine Entscheidungen stehen, reprisen-
tiert, wihrend es bei den anderen Menschen deren existentielle Entfremdung
bezeichnet, an der es ursiichlich beteiligt ist. Bei den Menschen macht es als
jeden Akt der Freiheit eingrenzendes Element die Selbstiiberwindung der
existentiellen Entfremdung unmaoglich, bei Jesus Christus bedingt es gerade-
zu deren Uberwindung.»'® Wihrend aber Kéber darin einmal mehr den Ver-
lust der Wesenseinheit Jesu Christi mit den Menschen angezeigt sieht, stellt
sich die entscheidende Frage an Tillichs Verstindnis der Siindlosigkeit Jesu

er von Jesu «ungebrochener Einheit mit Gott» redet oder den Eindruck erweckt, ein
nicht-entfremdeter Mensch konne keine siindigen Handlungen begehen (vgl. 54f.). Dem-
gegeniiber stellt Schleiermachers Erérterung in der Tat eine reine Ausprigung des Ver-
standnisses der Siindlosigkeit Jesu im Sinne religios-moralischer Vollkommenheit dar.
Nun hat man sich in der Gegenwart von diesem im 19. Jahrhundert dominierenden Ver-
standnis weitgehend verabschiedet, vor allem weil man darin ein zu oberflichliches Siin-
denverstdndnis und eine Beeintrichtigung des Menschseins Jesu sieht. Indessen hat man
sich eben nur weitgehend, nicht voéllig verabschiedet. Nach meiner Einschédtzung werden
die betreffenden Auffassungen zwar grundsitzlich im Rahmen des Verstindnisses der
Siindlosigkeit als Glaubensfestigkeit entwickelt, so dass sie nicht nur Versuchungen und
Anfechtungen Jesu, nicht nur sein Nichtwissen in verschiedenen Fragen, sondern sogar
seine Irrtiimer, bes. den folgenschweren Irrtum hinsichtlich der Naherwartung der Vollen-
dung des Reiches Gottes, eingestehen konnen. Gleichwohl tendieren sie in diesem Rah-
men ersichtlich zum  Verstdndnis der Siindlosigkeit als religios-moralischer
Vollkommenheit. Vgl. nur Joest, Dogmatik, Bd. 1, Gottingen *1989, 229f.; Bd. 2, 372ff.;
Kober, Stindlosigkeit, bes. 190ff.; Pannenberg, Grundziige, 335ff. (vgl. auch entsprechende
Formulierungen in ders., Systematische Theologie, Bd. 2, Gottingen 1991, 406ff.); J.
Sobrino, Christologie der Befreiung, Bd. 1, Mainz 1998, bes. 191ff. — So kann man dann
Formulierungen finden wie die, Jesus allein habe «Menschsein in ungebrochener Entspre-
chung zu Gott gelebt» bzw. er habe «ganz in der Gewissheit der Gegenwart Gottes
gelebt», wobei daraufhin die Versuchungen Jesu und sein Verlassenheitsschrei am Kreuz
als unbegreifliches Geheimnis erscheinen (Joest). Oder man liest, Jesus habe «in voller
Ubereinstimmung mit Gott gehandelt» und dadurch «als Mensch die geschopfliche
Bestimmung des Menschen von Gott zur Liebesgemeinschaft mit Gott, die das Verhiiltnis
zum Nichsten wie zur ganzen Schopfung umfasst, erfiillt und verwirklicht» (Kober, 213). —
Ich lasse es bei der Erwidhnung dieser wenigen Andeutungen bewenden. Wie derlei Kon-
zepte zu beurteilen sind, ldsst sich aus meiner Beurteilung der beiden Grundlinien im Ver-
standnis der Siindlosigkeit Jesu ohne weiteres erschliessen.
18 Kober, ebd., 158.



«.. uns in allem dhnlich, die Siinde ausgenommen»? 225

m.E. in entgegengesetzter Richtung. Sie lautet: Wie will Tillich angesichts sei-
nes Verstindnisses von Entfremdung und deren Uberwindung die Besonder-
heit, genauer Einzigkeit Jesu im Vergleich zu den anderen Menschen stich-
haltig begriinden, die Einzigkeit, auf die es doch bei der Behauptung der
Siindlosigkeit Jesu gerade ankommt? M.E. kann er dies nicht. Zugegeben, die
Menschen konnen aus eigenem Vermogen die Entfremdung nicht {iberwin-
den; unter der Polaritdt von Freiheit und Schicksal stehend — wie selbstver-
standlich Jesus auch —, haben sie die Freiheit zur Uberwindung der Entfrem-
dung nicht."” Warum aber soll das gottliche Geschenk des «Neuen Seins» nur
oder auch nur zuerst Jesus zuteil geworden sein? Nun mag man zwar antwor-
ten, dies sei eben so; dies sei nicht zu begriinden, vielmehr sei es seinerseits
die grundlegende Behauptung des christlichen Glaubens®. Allein, diese Be-
hauptung ist angesichts der Explikation des nicht-entfremdeten Seins nicht
stichhaltig. Um nur auf die jiidische Glaubenstradition Bezug zu nehmen: Ha-
ben, soweit wir von ihnen wissen, Abraham, Mose oder der Prophet Jeremia,
haben Sara oder die Prophetin Hulda ungeachtet aller ihrer Irrtiimer und ein-
zelner Verfehlungen nicht ihr Leben im Glauben an die gottliche Wirklich-
keit, abseits aller Hybris bestanden? Mehr noch: Haben dies nicht Tausende
vor und unabhéngig von Jesus — wie freilich auch in seiner Nachfolge — getan?
Wenn man, wie H. Gollwitzer zu Recht betont, Siinde nicht primir moralisch
begreift; wenn man sie daraufhin nicht mit der geschopflichen Unvollkom-
menheit des Menschen identifiziert; wenn man zu Recht der Meinung ist, dass
aus dem Vermogen und der Kraft des gottlichen Geistes heraus anders gelebt
werden kann, als der Siinder lebt, dass neu gelebt werden kann?': Wie will
man dann die Wirksamkeit des gottlichen Geistes in Abhédngigkeit von Jesus
begrenzen und demgemiss begriinden, dass erst seit und durch Jesus anders,
neu gelebt werden kann? Selbst jedoch wenn man diese Behauptung stichhal-
tig begriinden konnte, wiirde dies keine Einzigkeit der Siindlosigkeit Jesu im-
plizieren, da die vielen ihm Folgenden ebenso als siindlos zu betrachten wi-
ren.”

Fazit: Stindlosigkeit, verstanden als Glaubensfestigkeit, als Festhalten an
der richtigen Lebensausrichtung allen Versuchungen, Anfechtungen, Irrtii-
mern und einzelnen Verfehlungen zum Trotz ist eine allgemein menschliche

1 Val. Tillich, Syst. Theol. I1, 87-89; zu Jesus: 141f.

% Vgl. Tillich, ebd., 97f.

' Gollwitzer, Zur Frage, 499.

22 Im Blick auf die erfiillte Ebenbildbestimmung des Menschen, die nur ein anderer
Ausdruck fiir seine Siindlosigkeit ist, kiindigt sich fiir Joest die Schwierigkeit an, Jesu Ein-
zigkeit zu behaupten. Er reflektiert dieses Problem zwar nicht, scheint sich aber damit
behelfen zu wollen, dass er Jesus Christus als vollkommenes Bild Gottes begreift, wihrend
die ihm Nachfolgenden, die «seinem Bilde gleichgestaltet» werden, nur unvollkommene
Bilder Gottes sind. Vgl. Joest, Dogmatik, Bd. 2, 372ff., bes. 377. Vgl. zur diesbeziiglichen
Argumentationsweise oben Anm. 17.



226 Wolfgang Pfiiller

Moglichkeit und vielfache Wirklichkeit. Sie ist zwar fiir die historische Jesus-
frage und daraufhin auch christologisch von nicht zu unterschitzender Be-
deutung®; die Einzigkeit Jesu, die ein konstitutives Element der (traditionel-
len) Behauptung der Siindlosigkeit Jesu ist, kann damit jedoch nicht begriin-
det werden.

2. Traditionelle Auffassungen der Siindlosigkeit Jesu behaupteten zumin-
dest seine partielle Allwissenheit, ndmlich bezogen auf die «Heilsokono-
mie».>* Soviel scheint Schleiermacher nicht behaupten zu wollen, wenngleich
s.E. Jesus in der stetigen Kréftigkeit seines Gottesbewusstseins weder Versu-
chungen noch Irrtiimern unterliegen konnte, Siindlosigkeit mithin als «non
posse peccare» bzw. «impeccabilitas» verstanden wird. Indes diirfte Schleier-
macher in seiner Reduzierung der Siindlosigkeit um die (partielle) Allwissen-
heit weniger konsequent gewesen sein als jene scholastischen Theologen. Al-
lein, auch diese lassen die letzte Konsequenz vermissen. Denn Allwissenheit
diirfte ebensowenig teilbar sein wie Vollkommenheit. Das besagt in Hinsicht
auf das Verstdndnis der Siindlosigkeit Jesu als religiés-moralische Vollkom-
menheit: Dieses Verstidndnis ist anthropologisch unhaltbar. Da man religios-
moralische Vollkommenheit nicht auf den «guten Willen» bzw. die gute Ge-
sinnung reduzieren kann, sondern die unfehlbar richtigen Intentionen und
Verhaltensweisen in Bezug auf Gott, die Menschen und die aussermenschli-
che Schopfung einschliessen muss, ist sie ohne Allwissenheit und Allmacht
tiberhaupt nicht konsequent denkbar. Ein Mensch, der unfehlbar richtig han-
deln konnen soll, miisste alle Voraussetzungen und Folgen seines Handelns
iberschauen konnen und zugleich imstande sein, seine Handlungen allen Wi-
derstinden zum Trotz ohne den geringsten Kompromiss durchzufiihren. Die-
se beiden Moglichkeiten beschreiben indes genau das, was man als Allwissen-
heit und Allmacht bezeichnen kann, Méglichkeiten, die zu Recht der gottli-
chen Vollkommenheit zugeschrieben werden, wéahrend sie jenseits alles Men-
schenmaoglichen liegen. Natiirlich sind bei vorliegender Allwissenheit jegliche
Zweifel, Ungewissheiten und daraus resultierende Angste ausgeschlossen,
wie auch nur dann die von Schleiermacher Jesus zugeschriebene Irrtumslosig-
keit gewahrleistet ist. Allein, dieses Verstandnis von Siindlosigkeit als religi-
os-moralische Vollkommenheit mag zwar dem fantastischen Christusbild des
Johannesevangeliums entsprechen; mit einem realistischen Menschenbild hat
es nichts zu tun. War Jesus ein Mensch — und wer wollte das bestreiten? —,
dann konnte er gar nicht religios-moralisch vollkommen sein.

So wie das Verstindnis der Siindlosigkeit Jesu im Sinne religiés-morali-
scher Vollkommenheit anthropologisch unhaltbar ist, so unhaltbar ist es auch

# Vgl. W. Pfiiller, Uberlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus
fiir die Christologie, ThZ 54 (1998) 325-344, bes. 336ff. (erweitert auch in: ders., Theologie
als Theiologie, Frankfurt/M. 1998, 177-199, bes. 190ft.

24 Vgl. Pannenberg, Grundziige, 344f. Anm. 24.



«.. uns in allem dhnlich, die Siinde ausgenommen»? 227

historisch. Nun wird zwar verschiedentlich angenommen, die Behauptung der
Siindlosigkeit entziehe sich historischer oder gar iiberhaupt jeglicher Uber-
priifung.” Dies ist jedoch mitnichten der Fall. Denn wenn zunichst das Siin-
denverstiandnis und dementsprechend das Verstdndnis von Siindlosigkeit ge-
klart ist, ldsst sich sehr wohl prinzipiell historisch iiberpriifen, ob und wie weit
Jesus den damit gegebenen Anforderungen gerecht geworden ist.® Dass eine
historische Uberpriifung seiner Siindlosigkeit im Sinne seiner religios-mora-
lischen Vollkommenheit ohne weiteres moglich ist, belegen die folgenden re-
levanten Daten?’: a) Jesus hat sich offenbar selbst nicht als religiés-moralisch
vollkommen verstanden; b) Jesus hat sich in der Ewartung der zeitlichen
Nihe der Vollendung des Reiches Gottes geirrt; ¢) Jesus hatte offenbar nicht
nur wenig Sinn fiir die erforderliche Gestaltung politisch-sozialer Verhiltnis-
se, er scheint auch der aussermenschlichen Schopfung nur einen geringen
Stellenwert beigemessen zu haben; d) Jesu Gebetskampf in Gethsemane und

3 Gollwitzer, Zur Frage, 505f.; Joest, Dogmatik, Bd. 1, 229f.; Kober, Siindlosigkeit,
183. Gollwitzer vertritt gar unter Hinweis auf I Sam 16,7 die seltsame Auffassung, kein
Mensch konne sich selbst oder anderen Siindlosigkeit bescheinigen, nur Gott konne dies.
Das ist natiirlich insoweit unbestritten, als kein Mensch endgiiltige Urteile iiber sich oder
andere fillen kann. U.a. deshalb ist es ja theologisch angemessen, das endgiiltige Urteil
dem gottlichen «letzten Gericht» zu iiberlassen. Nur verschiebt Gollwitzer mit einer sol-
chen Auffassung das Problem. Bei der Frage der Siindlosigkeit Jesu geht es keineswegs
um endgiiltige gottliche Urteile, sondern um vorldufige, widerlegbare bzw. bewéhrbare
theologische und historische Aussagen. Joest und Kéber wiederum halten die Behauptung
der Siindlosigkeit Jesu fiir ein «Glaubensurteil» bzw. ein «Bekenntnis lebendigen ... Glau-
bens». Insofern diese Behauptung daraufhin als bloss subjektive erscheint, braucht sie
theologisch nicht diskutiert zu werden, verdient freilich rational auch keinerlei Kredit. Bei
Kober scheint jedoch im Anschluss an Pannenberg die Auferstehung Jesu die Behauptung
der Siindlosigkeit Jesu zu erweisen. Ich kann diese weitgreifende These hier nicht disku-
tieren, meine allerdings, dass die Auferstehung Jesu an der Sachlage hinsichtlich der Beur-
teilung der Siindlosigkeit Jesu iiberhaupt nichts dndert. Vgl. immerhin W. Pfiiller, Sucht
den Lebenden bei den Toten! Die Auferstehung Jesu — ein theologisches, kein historisches
Problem, in: ders., Theologie als Theiologie, 161-175.

% J. Hick hat vollig recht, wenn er meint, Behauptungen wie die, in Jesu Leben sei die
gottliche Gnade bzw. Inspiration total und absolut wirksam geworden, miissten historisch
tberpriift werden; vgl. Hick, An Inspiration Christology, in: ders., Disputed Questions in
Theology and the Philosophy of Religion, New Haven 1993, 35-57. 54f. Nur bin ich im
Blick auf die Moglichkeiten historischer Uberpriifung nicht so skeptisch wie Hick. Sicher
haben wir im Blick auf das ganze Leben Jesu nur wenige Daten fiir eine solche Uberprii-
fung — fiir Schleiermacher, wie oben ausgefiihrt, eine giinstige Gelegenheit zu fantasti-
schen Spekulationen besonders iiber die Entwicklung Jesu von der Kindheit bis zur
«mannlichen Vollkriftigkeit». Allein, diese wenigen Daten diirften fiir eine Uberpriifung
mit dem Resultat der Falsifikation jener Behauptungen ausreichen, wie oben bald ausge-
fiithrt wird.

27 Natiirlich kann ich in Bezug auf keines dieser Daten in exegetische Detaildebatten
eintreten. Dies muss ich jedoch auch nicht. Denn ist auch nur eines der genannten Daten
historisch zuverliissig, was sehr wahrscheinlich sein diirfte, so ist die Behauptung von Jesu
religios-moralischer Vollkommenheit historisch widerlegt.



228 Wolfgang Pfiiller

sein Verlassenheitsschrei am Kreuz belegen seine Zweifel, seine Angste und
sein erschiittertes Vertrauen in die gottliche Wirklichkeit angesichts seines
grausamen Todes.

a) Nach Mk 10,17f. lehnt Jesus das Pradikat «gut» fiir sich ab, da es s.E. al-
lein Gott gebiihrt. Sicher kann man nach wie vor Th. Lorenzmeier zustim-
men, wenn er schreibt: «Trotz der verschiedenen Auslegungen, die Mk 10,17f.
gefunden hat, herrscht Einigkeit dartiber, dass hier im Hinblick auf Jesus der
qualitative Unterschied zwischen Mensch und Gott ausdriicklich konstatiert
ist.»™ Dieser qualitative Unterschied aber besteht offensichtlich darin, dass
kein Mensch schlechthin gut, will sagen religios-moralisch vollkommen ist.
Nun kann man natiirlich die Authentizitit dieser Aussage im Munde Jesu be-
streiten, wenngleich sie zumindest nicht unwahrscheinlich sein diirfte, wie
nicht zuletzt die Abbiegung des Problems in Mt 19,16f. zeigt. Ist diese Aussa-
ge indes authentisch, so widerlegt sie in jedem Fall die Behauptung der religi-
os-moralischen Vollkommenheit Jesu.

b) Bei der historisch ebenfalls zumindest nicht unwahrscheinlichen Erwar-
tung der zeitlichen Nihe der Vollendung des Reiches Gottes handelt es sich,
das muss bemerkt werden, keineswegs um irgendeinen belanglosen Irrtum
Jesu. Hat sich Jesus hier doch im Blick auf die Ndhe Gottes getduscht, im
Blick also auf das Zentrum seiner Botschaft. Und wenn G. Lohfink recht hat
in der Meinung, die Naherwartung bestimme auch die Seligpreisungen Jesu
(nach Lk 6,20ff.)*, so hitte Jesus nicht nur sich selbst, sondern ebenso — na-
tiirlich unwillentlich — die Erwartungen der «Armen, Weinenden und Hun-
gernden» getduscht. Der Irrtum beziiglich der Naherwartung geht im iibrigen
gut zusammen mit einer moglichen fehlerhaften Selbsteinschidtzung Jesu, so-
fern er sich fiir den letzten Propheten o0.4. gehalten hat. Wie dem indes auch
sei: Der keineswegs belanglose Irrtum Jesu hinsichtlich der Naherwartung wi-
derlegt m.E. kaum verkennbar die Behauptung der religids-moralischen
Vollkommenheit Jesu. Thn (und Jesu Nichtwissen) demgegeniiber geradezu

* Th. Lorenzmeier, Wider das Dogma von der Siindlosigkeit Jesu, EvTh 31 (1971)
452-471.459. Die weiteren von Lorenzmeier angefiihrten Belege sind kaum ergiebig. Mk
1,9 tiihrt zu historisch kaum iiberpriifbaren Spekulationen iiber Jesu Motivation fiir seine
Taufe. Die Jesus zugeschriebene Radikalisierung von Forderung und Gnade iiberfremdet
seine Botschaft mit paulinisch-lutherischer Rechtfertigungslehre. Abgesehen von den
ebenfalls wenig tiberzeugenden Ausfithrungen zur Frage der Siindlosigkeit Jesu bei Pau-
lus, leidet Lorenzmeiers Kritik am Dogma der Siindlosigkeit Jesu vor allem daran, dass
das Siindenverstdandnis nicht geklart wird. Dies moniert Gollwitzer, Zur Frage, 501, zu
Recht.

? Vgl. G. Lohfink, Zur Méglichkeit christlicher Naherwartung, in: G. Greshake/G.
Lohfink, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit, Freiburg u.a. 41982, 38-81.43f.



«.. uns in allem dahnlich, die Siinde ausgenommen»? 229

als Erméglichungsgrund der vollkommenen Hingabe Jesu an Gott zu deu-
ten®, ist mindestens einseitig, um nicht zu sagen abwegig,.

c) Jesu offenbar geringer Sinn fiir die erforderliche Gestaltung politisch-
sozialer Verhaltnisse passt einerseits zu seiner Naherwartung. Denn wenn die
von Gott her kommende Vollendung seines Reiches unmittelbar bevorsteht,
wird die Gestaltung politisch-sozialer Verhiltnisse tiberfliissig. Andererseits
diirften speziell soziale und wirtschaftliche Gestaltungsaufgaben im Bewusst-
sein Jesu und seiner Zeitgenossen kaum den Stellenwert gehabt haben, den
sie etwa seit dem 19. Jahrhundert haben. Das ist historisch sozusagen selbst-
verstiandlich. Wie dem jedoch auch sei: In beiden Hinsichten, sowohl als Kon-
sequenz der Naherwartung wie als zeitgeschichtliche Begrenztheit, zeigt der
geringe Sinn Jesu fir die Gestaltung politisch-sozialer Verhiltnisse seine
Miingel, Miingel, die unvermeidlich zum Menschsein gehoren®.

B. Kober hat versucht, Jesu Stindlosigkeit auch in Bezug auf seine Liebe
zur aussermenschlichen Schopfung zu belegen.”” Das wirkt gezwungen. Jesu
Naturbilder in den Gleichnissen und Spriichen, seine Ddmonenaustreibun-
gen, die Rechtfertigung seiner Sabbatheilungen unter Hinweis auf die Hilfe
fiir Tiere zielen ersichtlich auf die Menschen und ithre Probleme. Das Doppel-
gebot der Liebe bezieht sich auf Gott und die Menschen, nicht auch auf die
aussermenschliche Schopfung. Die zentrale Metapher der Botschaft Jesu, das
Reich Gottes, scheint ebenfalls ausschliesslich Gott und die Menschen im
Blick zu haben. Und dass Jesus vegetarisch gelebt hat, ist kaum anzunehmen.
Wie immer die Sachverhalte im Einzelnen zu beurteilen sein mégen, jeden-
falls war im Bereich der indischen religiosen Traditionen ldngst eine héhere
Sensibilitit gegeniiber den nichtmenschlichen Lebewesen ausgebildet, als wir
sie bei Jesus beobachten konnen.

Natiirlich sind all diese vermuteten Mingel Jesu historisch verstidndlich
und menschlich selbstverstindlich. Sie belegen somit nur einmal mehr, dass
von der Siindlosigkeit Jesu im Sinne seiner religids-moralischen Vollkom-
menheit keine Rede sein kann.

d) Sch. Ben-Chorin meint, man kénne die Geschichte vom Gebetskampf
Jesu in Gethsemane nicht lesen, «ohne zu Tridnen erschiittert zu sein: Hier
steht kein Held, kein Halbgott, kein Mythos. Hier zittert ein Mensch um sein

3 So Pannenberg, Grundziige, 343-345 mit Anm. 24, und in derselben Weise mit aus-
driicklichem Bezug auf Pannenberg: Sobrino, Christologie, 215f.

3 Vgl. die interessanten, wenn auch nicht rundum iiberzeugenden, tiefenpsycholo-
gisch gestiitzten Beobachtungen zu den den Lichtseiten korrespondierenden Schattensei-
ten Jesu bei H. Wolff, Jesus der Mann, Stuttgart 71984, 143(f.

2 Kober, Siindlosigkeit, 191-197. Joest, Dogmatik, Bd. 2, 402f., sicht Jesu angemesse-
nes Verhalten gegeniiber der aussermenschlichen Kreatur in seiner Freiheit von der Sucht
nach «Haben» begriindet. Diese Freiheit ist sicher eine grundlegende Voraussetzung fiir
einen angemessenen Umgang mit der aussermenschlichen Schopfung. Allein, eine richtige
Voraussetzung garantiert natiirlich noch nicht den angemessenen Umgang insgesamt.



230 Wolfgang Pfiiller

Leben. Und in dieser Stunde der Angst ist uns Jesus besonders nahe».”” Ge-
rade diese Ziige menschlicher Schwiche sind es auch, die sowohl die Gethse-
mane-Geschichte wie den Verlassenheitsschrei Jesu am Kreuz historisch be-
deutsam werden lassen. Denn wenngleich ihre historische Authentizitét ge-
wiss fragwiirdiger ist als die der in a) - ¢) erlduterten Sachverhalte, so ist doch
andererseits schon im Lukas-, vor allem aber im Johannesevangelium die
Tendenz uniibersehbar, solche Ziige im Bild Jesu zu minimieren oder gar zu
eliminieren. Ja, das Johannesevangelium scheint beinahe absichtsvoll Kon-
trapunkte zu Jesu Gebetskampf (Joh 17: «hohepriesterliches Gebet» Jesu)
und Verlassenheitsschrei (16,32: «... der Vater ist bei mir») zu setzen. Wie im-
mer die historischen Fragen im Einzelnen zu beurteilen sein mogen, jeden-
falls gehoren solche Schwiichen und Unvollkommenheiten Jesu auch in sei-
nem Verhiltnis zum Tod zu den erwartbaren Merkmalen seines Menschseins.
Sie mogen daher abschliessend als historische Belege fiir die religios-morali-
sche Unvollkommenheit Jesu dienen, wie sie ihm als Juden im Ubrigen selbst-
verstindlich gewesen sein diirfte, denn: «Niemand ist gut als der eine Gott!»
(Mk 10,18b)

Fazit: Siindlosigkeit, verstanden als religios-moralische Vollkommenheit,
als unfehlbare Gutheit und Richtigkeit in allen Motivationen, Intentionen
und Handlungen ohne Versuchungen, Anfechtungen, Irrtiimer oder weitere
einzelne Verfehlungen ist keine menschliche Moglichkeit. Sie wiirde zwar die
Einzigkeit Jesu gegeniiber allen sonstigen Menschen im Allgemeinen sowie
gegeniiber allen sonstigen Manifestationen der gottlichen Wirklichkeit im
Besonderen begriinden konnen, ist jedoch sowohl im Blick auf das Mensch-
sein Jesu im Allgemeinen wie im Blick auf die historische Uberlieferung von
Jesus im Besonderen unhaltbar.

3. Ausblick

Das Resultat der bisherigen Uberlegungen ist zunichst ein negatives. Da-
nach ist die Behauptung der Siindlosigkeit Jesu nicht geeignet, die Einzigkeit
Jesu im Blick auf die Menschen im Allgemeinen, besonders aber als Manife-
station der gottlichen Wirklichkeit zu begriinden. Wird Siindlosigkeit im Sin-
ne der Glaubensfestigkeit verstanden, so reiht sich Jesus ein in die grosse
Schar derer, die ihren Glauben an die gottliche Wirklichkeit bis zu ihrem Tod
festhielten. Wird sie im Sinne religios-moralischer Vollkommenheit verstan-
den, so ist Jesus so wenig siindlos wie irgend ein Mensch sonst. Damit ist das
entscheidende Ziel der Behauptung der Siindlosigkeit Jesu nicht erreicht und
nicht erreichbar: die Begriindung der Einzigkeit Jesu im Vergleich zu allen
iibrigen Menschen wie folglich natiirlich auch im Vergleich zu allen {ibrigen

3 Ben-Chorin, Bruder Jesus, Miinchen 1972, 182.



«.. uns in allem dhnlich, die Siinde ausgenommen»? 231

Manifestationen der gottlichen Wirklichkeit in der menschlichen Geschichte.
Das aber besagt weitergehend, dass auch der Versuch einer Reformulierung
der Grundintention des Chalcedonense («wahrer Gott und wahrer Mensch»)
iiber die Behauptung der Siindlosigkeit Jesu scheitert und scheitern muss.*
Schleiermacher, der im Ubrigen mit seinem Reformulierungsversuch™® in be-
zeichnender Umkehrung der Reihenfolge des «wahrer Gott und wahrer
Mensch» durchaus als Vater einer in der jiingsten Vergangenheit verschie-
dentlich entworfenen «Christologie von unten» gelten darf, liefert fiir dieses
Scheitern ein iiberaus eindriickliches Beispiel. Eine kiinftige Christologie
wird sich nach alledem vom Anspruch auf die Einzigkeit Jesu vor allem ge-
geniiber allen sonstigen Manifestationen der gottlichen Wirklichkeit verab-
schieden miissen. Nach meinem Dafiirhalten ist es fiir die christliche Theolo-
gie langst an der Zeit, auf weitere absurde Konstruktionen zur Aufrechterhal-
tung dieses Anspruchs zu verzichten. Eine solche absurde Konstruktion ist
m.E. die Behauptung der Siindlosigkeit Jesu im Sinne seiner religiés-morali-
schen Vollkommenheit. Demgegeniiber kann man nur gegen Chalcedon for-
mulieren: ... uns in allem &hnlich, auch in der Siinde. Die Bedeutung Jesu im
Vergleich zu sonstigen Manifestationen der gottlichen Wirklichkeit in der
menschlichen Geschichte kann nicht stichhaltig im Sinne eines «anders als»,
sondern nur im Sinne eines «mehr als» ausgesagt werden. D.h. Jesus kann
nicht als die vollkommene Manifestation der gottlichen Wirklichkeit gegen-
tiber allen anderen als unvollkommenen Manifestationen behauptet werden.
Er ist vielmehr grundsitzlich ebenso unvollkommen wie die anderen Manife-
stationen der gottlichen Wirklichkeit, was unter den Bedingungen des
Menschseins und der raumzeitlichen Wirklichkeit gar nicht anders sein kann.
Immerhin kann jedoch versucht werden, Jesus als hervorragendere, ja viel-
leicht als die bislang hervorragendste Manifestation der gottlichen Wirklich-
keit im Vergleich zu den anderen Manifestationen auszusagen. Die Stichhal-
tigkeit solcher Aussagen diirfte vor allem von der Stichhaltigkeit der fiir eine
solche vergleichende Beurteilung herangezogenen Kriterien abhiingen.*

3 Zur Kritik der im Anschluss an das christologische Bekenntnis von Chalcedon ent-
wickelten Christologien und zur filligen christologischen Neuorientierung vgl. das wich-
tige Buch von J. Hick, The Metaphor of God Incarnate, London 1993. Vgl. auch den
interessanten Beitrag von A. Race, Christus und das Skandalon der Partikularititen, in:
Horizontiiberschreitung, hg. v. R. Bernhardt, Giitersloh 1991, 137-150.

% Dass Schleiermacher seine christologischen Uberlegungen durchaus absichtsvoll als
Reformulierungsversuch des «wahrer Gott und wahrer Mensch» betrieben hat, belegen
vor allem die §§ 94 und 96 in: Der christl. Glaube.

% Vgl. als Versuche in diese Richtung grundsiitzlich W. Pfiiller, Der Streit der Religio-
nen — rational entscheidbar?, Frankfurt/M. 1986; Ders., Heil-werden im ganzen. Eine Stu-
die zum Begriff des Religiosen, Frankfurt/M u.a. 1999; sowie konkret im Blick auf die
Christologie Ders., Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie, FZPhTh 39 (1992)
130-154 (auch in: Ders., Theologie als Theiologie, 117-136).



232 Wolfgang Pfiiller

Ein Weiteres ist abschliessend zu bemerken. Sowohl Tillich wie Schleier-
macher betrachten Jesus vor allem als Erloser. Nach Tillich ist es «die Funk-
tion des Christus, das Neue Sein zu bringen und damit die Erlésung vom alten
Sein, nimlich von Entfremdung und Selbstzerstorung».”” Und nach Schleier-
macher ist «der Erloser» das hauptsichliche Préadikat fiir Jesus. Die Funktion
Jesu als des Erlosers scheint seit der neutestamentlichen Uberlieferung mit
der Behauptung seiner Siindlosigkeit verbunden zu sein (vgl. nur II Kor 5,21
u. Hebr 7,26f.). Indes, aufgrund der kritischen Reflexionen zu den beiden
Grundlinien im Verstidndnis der Siindlosigkeit Jesu diirfte es sehr problema-
tisch sein, Jesus weiterhin im strengen Sinn als Erloser zu bezeichnen.™ Siind-
losigkeit als Glaubensfestigkeit ist eine menschliche Méglichkeit iiberhaupt,
und die die Menschen aus ihrer Entfremdung erlosende Wirklichkeit ist die
gottliche Wirklichkeit selbst, die sich freilich durch Glaubenszeuginnen und -
zeugen vermittelt.” Siindlosigkeit als (religios-moralische) Vollkommenheit
hingegen wiirde zwar Jesus mit dem Vermogen ausstatten, die Menschen aus
ihrer Unvollkommenheit zu erlésen. Allerdings wére Jesus damit als Mensch
zugleich Gott, was weder anthropologisch noch historisch haltbar, vielmehr
eine jener absurden Konstruktionen ist, an denen die Christologiegeschichte
tiberreich ist.

Ich denke, diese ausblickhaften Bemerkungen lassen einiges von der Her-
ausforderung erkennen, vor der die christliche Theologie in Anbetracht des
fialligen «Paradigmenwechsels» in der Christologie steht. Diese Herausforde-
rung aber eroffnet ihr mindestens zwei Chancen. Zum einen kann sie endlich
ihre angestammten Anmassungen gegeniiber anderen religiosen Traditionen
aufgeben, die u.a. zu verheerenden praktischen Konsequenzen nicht nur,
aber vor allem gegentiber der jiidischen Tradition und ihren Angehorigen ge-
fiihrt haben. Zum anderen kann sie in einen freundschaftlichen und streitba-
ren interreligiosen Dialog um die Bedeutung Jesu sowie der anderen heraus-
ragenden Manifestationen der gottlichen Wirklichkeit eintreten. Wahrlich
eine lohnende Herausforderung fiir die christliche Theologie an der Schwelle
zu einem (nach christlicher Zihlung) neuen Jahrtausend!

Wolfgang Pfiiller, Eisenach

37 Tillich, Syst. Theol. 11, 163.

¥ In geradezu naiver Weise wird die Verbindung zwischen Jesu Siindlosigkeit und sei-
nem Erloser-sein gezogen bei P. Schoonenberg, Der Geist, das Wort und der Sohn,
Regensburg 1992, 108f.

¥ Tillich gesteht iibrigens selbst zu, dass der eigentliche Erloser Gott ist, vgl. Syst.
Theol., 103. Ausserdem muss er, da er die Erlosung durch Jesus in der Uberwindung
menschlicher Entfremdung sieht, die Reichweite dieser Erlésung auf die Menschheit ein-
schrinken, vgl. ebd. 105f.



	"... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen"? : Die Behauptung der Sündlosigkeit und das Menschsein Jesu

