
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 3

Artikel: "... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen"? : Die Behauptung
der Sündlosigkeit und das Menschsein Jesu

Autor: Pfüller, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen»?

Die Behauptung der Sündlosigkeit und das Menschsein Jesu

Die Behauptung der Sündlosigkeit Jesu gehört, wenn ich recht sehe, nicht
zu den bevorzugten Themen gegenwärtiger theologischer Diskussion.1 Dabei
ist sie in der neutestamentlichen Überlieferung breit belegt2; sie findet sich in
allen hauptsächlichen Überlieferungssträngen, also der synoptischen, jo-
hanneischen und paulinischen Tradition wie nicht zuletzt im Hebräerbrief.
Darüber hinaus hat sie in massgebliche altkirchliche christologische Bekenntnisse

Eingang gefunden3, allen voran in das Bekenntnis von Chalcedon, aus
dem die Überschrift dieses Aufsatzes (in der Übersetzung A. Grillmeiers)
entlehnt ist.

Schon diese respektable Tradition sollte zu einer vermehrten Aufmerksamkeit

für die Behauptung der Sündlosigkeit Jesu veranlassen. Wichtiger ist

diesbezüglich allerdings ein sachlicher Grund. Der besagt, dass sich am
Problem der Sündlosigkeit Jesu sowohl die Aporien traditioneller, d.h. nach wie
vor an der Grundintention des «wahrer Gott und wahrer Mensch» orientierter

Christologien wie auch die Aufgaben einer christologischen Neuorientierung

eindrücklich belegen lassen. In dieser Hinsicht soll im Folgenden die
Behauptung der Sündlosigkeit Jesu geprüft werden. Dies geschieht in drei
Schritten. Zuerst werden die beiden Grundlinien des Verständnisses der
Sündlosigkeit Jesu exemplarisch erläutert. Sodann wird das jeweilige
Verständnis der Sündlosigkeit Jesu sowohl in seiner christologischen Relevanz
wie im Blick auf seine Stichhaltigkeit geprüft. Schliesslich erfolgt ein Ausblick
auf das resultierende Erfordernis und die dementsprechenden Aufgaben
einer fälligen christologischen Neuorientierung.

1. Die beiden Grundlinien des Verständnisses der Sündlosigkeit Jesu

Will man das Problem der Sündlosigkeit Jesu erörtern, muss man
selbstverständlich das Verständnis von «Sünde» hinreichend klären. Hierzu scheint
mir die geläufige Unterscheidung zwischen Sünde als einem verfehlten
menschlichen Grundverhalten, einer verfehlten Lebensausrichtung, und Sün-

1

Vgl. B.W. Köber, Sündlosigkeit und Menschsein Jesu Christi, Göttingen 1995, 13.
2 Vgl. Köber, ebd., 173-182, der auch den impliziten Hinweisen auf Jesu Sündlosigkeit

nachgeht, d.h. den Hinweisen auf die Reinheit und Heiligkeit Jesu sowie den Bezeichnungen

Jesu als «Lamm» und als «Gerechter». Vgl. auch die Stellenangaben bei W. Pannenberg,

Grundzüge der Christologie, Gütersloh 61982, 368f., und Chr. Wolff, Der zweite
Brief des Paulus an die Korinther, Berlin 1989,132.

3 Vgl. Pannenberg, ebd., 369.



216 Wolfgang PfiiUer

den als einzelnen Verfehlungen bestens geeignet.4 Dabei ist hinzuzufügen,
dass die einzelnen Verfehlungen zum einen zwangsläufige Folgen einer
verfehlten Lebensausrichtung sind. Mit einem naheliegenden Bild gesprochen:
Stimmt die Richtung nicht, in die gezielt wird, kann man so zielsicher wie
immer sein; man wird das Ziel zwangsläufig verfehlen. Zum anderen sind einzelne

Verfehlungen sehr wohl auch bei richtiger Lebensausrichtung möglich.
Mehr noch, sie sind sogar unvermeidlich, sofern Menschen fehlbar sind. Um
das eben verwendete Bild nochmals aufzugreifen: Stimmt die Richtung, in die
gezielt wird, kann das Ziel nicht nur gleichwohl verfehlt werden; es wird
zwangsläufig zumindest einige Male verfehlt werden, sofern man nicht
vollkommen zielsicher ist.

Der Unterscheidung zwischen Sünde als verfehlter Lebensausrichtung
und Sünden als einzelnen Verfehlungen scheinen die beiden Grundlinien im
Verständnis der Sündlosigkeit Jesu zu entsprechen.5 Auf der einen Seite wird
Jesus demnach als der gesehen, der die richtige Lebensausrichtung nicht nur
gewählt, sondern vor allem bewahrt hat und darin frei von Sünde war. Zum
anderen erscheint er als der, der keinerlei Verfehlungen begangen hat und
darin frei von Sünden war. Ich will nunmehr diese beiden Verständnisse der
Sündlosigkeit Jesu exemplarisch erörtern.

1.1 Die Sündlosigkeit Jesu als seine Glaubensfestigkeit

Kann man Sünde als verfehlte Lebensausrichtung auch mit dem Ausdruck
«Unglaube» bezeichnen, so erscheint Jesu Sündlosigkeit im Gegenzug dazu
als Glaubensfestigkeit. In der neutestamentlichen Überlieferung scheint dieses

Verständnis der Sündlosigkeit Jesu vor allem in der klassischen Stelle
Hebr 4,15 sowie in den synoptischen Evangelien, besonders im Markusevangelium,

präformiert zu sein. Ohne hier auf exegetische Details eingehen zu
müssen, dürfte soviel deutlich sein: Jesus wird als der beschrieben, der in aller
harten Versuchung und Anfechtung (Hebr 5,7f.; Mk 14,32ff.; 15,34) sein
Vertrauen auf Gott bewahrt und bewährt, der trotz aller Erschütterungen am
Glauben festhält bis hin zu seinem grausamen Tod.6

4 Vgl. die traditionelle Unterscheidung zwischen peccatum originale (bzw. peccatum
personale) und peccata aclualia. Vgl. auch W. Härle, Dogmatik, Berlin New York 1995,
457ff. u. 480ff., sowie W. Joest, Dogmatik, Bd. 2, Göttingen 21990, 397ff. 405ff., der die
Unterscheidung mit den Worten «Grundsünde» und «Aktsünden» bezeichnen möchte.

5 Diese beiden Grundlinien dürfte auch H. Gollwitzer, Zur Frage der «Sündlosigkeit
Jesu», EvTh 31 (1971) 497 Anm. 1, im Blick haben.

6 Zu Hebr 4,15 mit Blick auf 5,7f. vgl. die Bemerkung von H. Hegermann, Der Brief
an die Hebräer, Berlin 1988, 115: «Der Verfasser geht später so weit, zu vertreten, der
Sohn Gottes habe ganz menschlich-geschichtlich im Leiden <Gehorsam gelernt>, also die
Versuchung zu Ungehorsam und Unglaube geschichtlich bestanden. Eben ein solches
Bestehen in den vielfältigen Versuchungen der Sünde, denen der Mensch in seiner



«... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen»? 217

Ich möchte dieses Verständnis der Sündlosigkeit Jesu eingehender
anhand einiger relevanter Überlegungen P. Tillichs untersuchen.7 Tillich
begreift Sünde bekanntlich als Entfremdung des Menschen von Gott, der Welt
und sich selbst. In Aufnahme der alten Trias von Unglaube, superbia und con-
cupiscentia erläutert er diese Entfremdung als Unglaube, Hybris und Konku-
piszenz. «Unglaube» heisst die ganzheitliche Abkehr des Menschen von Gott
und bezeichnet den «grundlegenden Charakter der Sünde», indem der
Mensch seine «essentielle Einheit mit Gott» zerreisst (56). Er verfehlt seine
wesentliche Bestimmung, indem er sich von Gott ab- und seiner Welt und sich
selbst zuwendet. Damit trennt er seinen Willen von Gottes Willen und kehrt
sich «von der Teilnahme an der Seligkeit des göttlichen Lebens» ab hin zur
«Lust eines von Gott getrennten Lebens» (56). Hybris ist die Kehrseite des

Unglaubens. Wendet sich der Mensch in diesem vom göttlichen Zentrum ab,
so in jener sich selbst als Zentrum zu. Tillich charakterisiert diese beiden Seiten

der Entfremdung prägnant so: «Die eine Seite ist der Drang des
Menschen, sein Zentrum vom göttlichen Zentrum zu entfernen die andere, sich
selbst zum Zentrum seines Selbst und seiner Welt zu machen» (60). Im Drang
des Menschen zur Selbstzentriertheit zeigt sich zugleich die Konkupiszenz als
das Begehren, «die ganze Welt in sich hineinzuziehen». «Konkupiszenz
bezieht sich auf alle möglichen Beziehungen des Menschen zu sich und seiner
Welt. Sie bezieht sich auf physischen Hunger ebenso wie auf sexuelle
Befriedigung, Erkenntnis, Macht, Wissen, materiellen Reichtum und geistige Werte.»

(60)
Jesus nun erscheint als das Gegenbild des entfremdeten Menschen.

Obwohl er mitten in den Spannungen menschlicher Existenz zwischen Schicksal
und Freiheit, Tod und Leben, Angst und Vertrauen steht, «obwohl er endliche

Freiheit ist und unter den Bedingungen von Raum und Zeit steht», ist er
von Gott nicht entfremdet. Tillich konkretisiert dies unter allgemeiner
Bezugnahme auf die neutestamentliche Überlieferung im Blick auf die genannten

Grundmerkmale der Entfremdung. «Wir finden keine Züge des Unglaubens,

d.h. der Wegwendung seines persönlichen Zentrums vom göttlichen
Zentrum. Ebenso zeigt das biblische Bild keinen Zug von hybris oder
Selbst-Erhöhung Und das Bild Jesu als des Christus zeigt auch keinen Zug
von Konkupiszenz.» (137f.) Dass Tillich den Begriff «Sündlosigkeit Jesu» als

Bezeichnung des nicht-entfremdeten, «Neuen Seins» Jesu ablehnt, muss uns
jetzt nicht beschäftigen. Wichtiger ist, dass er angesichts der Versuchungen
Jesu hinsichtlich der Verneinung der Konkupiszenz in Jesus in einige Schwie-

geschöpflichen Schwachheit ausgesetzt ist, sagt choris hamartias aus: Aus allen Versuchungen

ging Jesus ohne Sünde hervor.»
7 Zum Folgenden vgl. Systematische Theologie II, Stuttgart 21958; die Seitenangaben

im Text beziehen sich darauf. Vgl. zudem die Interpretation von Köber, Sündlosigkeit,
bes. 44ff.95ff.



218 Wolfgang Pfüller

rigkeiten gerät. Denn einerseits sind die Versuchungen Jesu für Tillich
zweifellos echt, da Jesus «endliche Freiheit ist». D.h. er ist als endliches Wesen
«den Zufälligkeiten alles dessen unterworfen, was nicht durch sich selbst,
sondern in die Existenz <geworfen> ist. Er muss sterben, und er erfährt die Angst
des Sterben-Müssens». Er erlebt wie alle anderen endlichen Wesen «das Fehlen

eines gesicherten Ortes, in dem er wurzelt». (142) Andererseits aber kann
Tillich die Versuchungen Jesu nicht auf dessen Konkupiszenz zurückführen,
da sie ein bei Jesus nicht vorhandenes Merkmal der Entfremdung darstellt.
Da jedoch die im Matthäus- und Lukasevangelium geschilderten Versuchungen

Jesu sich genauestens auf das Begehren in Gestalt des physischen Hungers

sowie nach Ehre und Macht beziehen, scheint auch Jesus der Konkupiszenz

zu unterliegen. Tillich behilft sich in dieser Schwierigkeit mit der
Unterscheidung von Begehren und Konkupiszenz. Das Begehren gehört zur
Endlichkeit des Menschen, zur «Polarität von Unerfülltheit und Erfülltheit». Es
wird erst dann zur Konkupiszenz, wenn es in seinem «Verlangen nach
Wiedervereinigung mit allem Seienden» nicht eigentlich «die Wiedervereinigung
mit dem anderen will, sondern die Ausbeutung des anderen durch Macht und
Lust». (140) Nicht also das Begehren als solches ist Zeichen menschlicher
Entfremdung; es ist vielmehr Zeichen menschlicher Endlichkeit. Zum
Zeichen der Entfremdung wird es erst dann, wenn es sich mit der Hybris als

Drang zur und Realisierung der Selbstzentriertheit verbindet.
Es ist sicher nicht richtig, Tillich vorzuhalten, er destruiere die Echtheit

der Versuchungen und damit die Echtheit des Menschseins Jesu; er begreife
die Sündlosigkeit Jesu als impeccabilitas, so dass dieser den Versuchungen
gar nicht erliegen konnte.8 Denn das Begehren des endlichen Menschen Jesus
ist nach Tillich durchaus nicht schicksalhaft gegen seine Pervertierung in
Konkupiszenz gefeit (vgl. 141 f.). Zudem gehört zu Jesu Endlichkeit neben
den Versuchungen auch der Irrtum sowie der Zweifel Jesu am eigenen Werk.
Irrtum zeigt sich «in seiner antiken Weltanschauung, in seinem Urteil über
Menschen, in seiner Deutung des historischen Augenblicks, in seinen escha-

tologischen Vorstellungen». Und der Zweifel an seinem eigenen Werk
kommt zum Ausdruck «in seinem Zögern, den messianischen Titel anzunehmen,

und in seinem Gefühl, dass am Kreuz sein Werk zerbrochen ist» (143).
Jedoch werden alle diese Negativitäten endlichen Menschseins bei Jesus «in
die ungebrochene Einheit mit Gott hineingenommen» (145), in der Jesus die
existentielle Entfremdung besiegt und sich als der wahre, essentielle Mensch
erweist.

Freilich bleibt die Frage, ob Tillichs Unterscheidung zwischen Begehren
und Konkupiszenz nicht künstlich ist.9 Und dies insofern, als sich Begehren
immer schon mit dem Verlangen nach «Macht und Lust» verbindet. Gleich-

x So Köber, ebd., 148.158f.
9 So Köber, ebd., 159.



«... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen»? 219

wohl scheint mir hier eher eine Unklarheit in Tillichs Explikation der
Entfremdung als Konkupiszenz vorzuliegen. Das Verlangen nach Macht usw.
kann nämlich durchaus als noch potentielle Entfremdung verstanden werden,
die solange nicht aktualisiert wird, als dem Verlangen widerstanden wird. Es

kann aber auch als aktuelle Entfremdung verstanden werden, insofern es eine
Äusserung von Unglaube bzw. Hybris ist, wobei dem Verlangen dann natürlich

auch bedenkenlos nachgegeben wird. Man muss vermuten, dass Tillich
genau dies meint. Nur wäre dann die Konkupiszenz kein mit Unglaube und
Hybris gleichrangiges, vielmehr ein diesen untergeordnetes Merkmal der
Entfremdung.

Wie dem indes auch sei, die Sündlosigkeit Jesu stellt sich für Tillich jedenfalls

nicht als religiös-moralische Vollkommenheit, verbunden mit Irrtumslo-
sigkeit, dar. Jesu Vertrauen zu Gott war schwankend, nicht ohne Zweifel. Mit
seinen Irrtümern verbanden sich Fehler und Verfehlungen anderen
Menschen gegenüber, in denen Tragik und Schuld unauflöslich vermischt sind
(vgl. 144f.). Jedoch, in und trotz alledem blieb Jesus Gott im Glauben
zugewandt, verfiel er nicht der Hybris der Selbstzentriertheit.Vielmehr blieb sein

persönliches Zentrum fest im göttlichen Zentrum verankert, und so bewährte
Jesus des Menschen «essentielle Einheit mit Gott».

1.2 Die Sündlosigkeit Jesu als seine religiös-moralische Vollkommenheit

Versteht man Sünden als Verfehlungen gegenüber Gott, den Menschen
und der aussermenschlichen Schöpfung, so erscheint Jesu Sündlosigkeit im
Gegenzug dazu als religiös-moralische Vollkommenheit. In der neutesta-
mentlichen Überlieferung scheint dieses Verständnis der Sündlosigkeit Jesu

präformiert in Hebr 7,26f. und I Petr 2,22, vor allem aber in der Diktion des

Johannesevangeliums10. Dieses kennt weder eine Versuchungsgeschichte am
Anfang der öffentlichen Wirksamkeit Jesu noch den Gebetskampf Jesu in
Gethsemane noch auch seinen Verlassenheitsschrei am Kreuz. Es kennt
hingegen einen Jesus, der seinen Weg im Vorhinein genauestens weiss, wie er
auch die innersten Regungen der Menschen genau kennt; der angesichts seines

bevorstehenden Todes nicht für sich, vielmehr für die Seinen bittet (Joh
17), der seine Passion als Aktion gestaltet (vgl. v.a. 18, lff.28ff.) und mit Worten

der Siegesgewissheit am Kreuz stirbt (19,30), nachdem er den Seinen seine

unerschütterliche Gewissheit über die Gegenwart des göttlichen Vaters,
auch wenn sie ihn verlassen, mitgeteilt hat (16,32); der schliesslich nach dieser
unangefochtenen, souveränen Vorstellung als der benannt wird, der er seit
Ewigkeit ist: als Gott (20,28).

10 Vgl. auch die ausdrücklichen Hinweise in Joh 8,29.46.



220 Wolfgang Pfiiller

Das besondere Faible F. Schleiermachers für das Johannesevangelium11
kommt sicher nicht von ungefähr. Jedenfalls können seine in Bezug auf unser
Problem einschlägigen Überlegungen geradezu als paradigmatisch für ein
Verständnis der Sündlosigkeit Jesu als religiös-moralische Vollkommenheit
gelten.12 Dabei ist es im Folgenden nicht von Interesse, dass Schleiermacher
das Sündenverständnis offensichtlich verkürzt, indem er Sünde rein quantitativ

als mehr oder weniger grossen Mangel an «Gottesbewusstsein» bestimmt
(§ 66-68)13, wobei man sicher auch von einem mehr oder weniger grossen
Mangel an Glauben sprechen könnte14. Von Interesse ist demgegenüber, in
welcher Weise Schleiermacher Jesu religiös-moralische Vollkommenheit
charakterisiert. Folgende Punkte erscheinen mir besonders erwähnenswert:
1. Jesu rein natürliche Flerkunft und Entwicklung, 2. Jesu «unsündlich»
bleibende Versuchbarkeit, 3. Jesu Irrtumslosigkeit und leibliche Urbildlichkeit.

1. Schleiermacher versteht Sünde als Hemmung des Gottesbewusstseins
durch die niederen Seelenkräfte, des «Geistes durch das Fleisch». (§ 66f.) Da
das Gottesbewusstsein die höchste Kraft im Menschen ist, ist seine Hemmung
folglich als Störung der menschlichen Natur zu begreifen. Freilich, Störung
heisst nicht Zerstörung; die ursprüngliche Vollkommenheit der menschlichen
Natur bleibt potentiell. Die Möglichkeit einer Entwicklung zur Höhe des
vollkommenen Gottesbewusstseins ist vom ersten Menschen an gegeben. (§ 68)
In Jesus nun ist diese Möglichkeit Wirklichkeit geworden; er hat die
«Urbildlichkeit», «also die schlechthinnige Vollkommenheit», inmitten der Geschichte

realisiert - wobei diese Urbildlichkeit freilich nur für die «Kräftigkeit des
Gottesbewusstseins» gilt, nicht für «die tausenderlei Beziehungen des
menschlichen Lebens», d.h. «für alles Wissen oder alle Kunst und Geschicklichkeit,

die sich in der menschlichen Gesellschaft entwickelt» (2, 35).
Sogleich erhebt sich für Schleiermacher die Frage, wie sich diese Urbildlichkeit

in einem geschichtlichen Einzelwesen inmitten eines sündhaften
«menschlichen Gesamtlebens» realisieren konnte. Musste nicht Jesus durch
den sozialgeschichtlichen Zusammenhang, in den hinein er geboren wurde
und in dem er heranwuchs, zwangsläufig durch die Sünde «affiziert» werden?
Die Antwort Schleiermachers lautet: Jesus ist eine durch einen schöpferischen

göttlichen Akt aus dem sozialgeschichtlichen Zusammenhang
herausgehobene «wunderbare Erscheinung». Er muss «zwar in das Gesamtleben der
Sündhaftigkeit hereingetreten sein, darf aber nicht aus demselben her sein,
sondern muss in demselben als eine wunderbare Erscheinung anerkannt wer-

11 Vgl. F. Jacob, Geschichte und Welt in Schleiermachers Theologie, Berlin 1967, 62.
12 Zum Folgenden vgl. F. Schleiermacher, Der christliche Glaube, 2 Bde., hg. v. M.

Redeker, Berlin 1960. Die folgenden Paragraphen- und Seitenangaben (mit vorangestellter
Bdnr.) im Text beziehen sich darauf. Zur Interpretation vgl. auch Jacob, ebd.
13 Vgl. Jacob, ebd., 102.104.106.
14 So H. Graß, Christliche Glaubenslehre, Bd. 1, Stuttgart u.a. 1973, 93f.



<•<... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen»? 221

den» (2, 38). Das besagt für die Herkunft Jesu, dass Schleiermacher am
«allgemeinen Begriff der übernatürlichen Erzeugung» Jesu meint festhalten zu
müssen, wenngleich er dessen Ausführung als Jungfrauengeburt für abwegig
hält. Das Übernatürliche besteht vielmehr gerade darin, dass in Jesus die reine

menschliche Natur in ihrer ursprünglichen Vollkommenheit zur Wirklichkeit

kommt, indem der sündhafte sozialgeschichtliche Zusammenhang von
Jesus ferngehalten wird. «Alles beruht folglich auf der höheren Einwirkung,
welche als eine schöpferische göttliche Tätigkeit auch, wenn die Erzeugung
vollkommen natürlich war, doch ebenso den väterlichen Einfluss wie den
mütterlichen dahin abändern konnte, dass keine Sündhaftigkeit begründet
ward» (2, 67).

Nach dieser kühnen Spekulation über Jesu «übernatürliche» Herkunft
bietet Schleiermacher einen nicht minder kühnen Balanceakt hinsichtlich der
Entwicklung Jesu «von der ersten Kindheit an bis zur Vollständigkeit seines
männlichen Alters», die er vorstellen will «als einen stetigen Übergang aus
dem Zustand der reinsten Unschuld in den einer rein geistigen Vollkräftig-
keit» (2, 41). Einerseits darf Jesu Entwicklung, besonders in der Kindheit,
nicht doketisch übersprungen werden, da dadurch Jesu Menschsein
beeinträchtigt würde. Andererseits darf Jesu Entwicklung ihn nicht in Abhängigkeit

von seiner sündhaften menschlichen Umgebung bringen, kann sich also

«nur in einer gewissen Ähnlichkeit mit seinen Umgebungen» vollziehen (2,
38f.). Schleiermacher behilft sich hier wie schon im Blick auf die Herkunft Jesu.

Wie der Anfang seines Lebens, so ist auch dessen Entwicklung allein aus
der reinen menschlichen Natur in ihrer ursprünglichen Vollkommenheit und
nicht aus dem sündhaften sozialgeschichtlichen Zusammenhang zu verstehen
(vgl. 2,47). D.h. auch Jesu unsündliche Entwicklung widerspricht keineswegs
der menschlichen Natur, sie entspricht ihr vielmehr, so dass sich Jesus in seiner

Entwicklung wie in seiner Herkunft als wahrer Mensch erweist. Was Jesu

Entwicklung betrifft, so sind noch zwei Sachverhalte bemerkenswert, da sie
Schleiermachers kühnen Balanceakt weiter verdeutlichen. Einerseits kann er
begreiflicherweise die Entwicklung Jesu nicht vollständig von seiner menschlichen

Umgebung lösen. Sonst «müsste man folgerechterweise eine empirische

Allwissenheit in Christo annehmen, vermöge deren ihm alle menschlichen

Vorstellungsweisen mithin auch Sprachen gleich bekannt und geläufig
gewesen wären ...; und dieselbe Allwissenheit müsste man auch in bezug auf
die verschiedenen menschlichen Verhältnisse und deren Behandlung hinzufügen.

Die wahre Menschheit ginge aber hiebei verloren.» (2, 40) Nun
bezieht sich ja, wie erwähnt, die Urbildlichkeit bzw. schlechthinnige Vollkommenheit

Jesu nicht auf alle menschlichen Lebensverhältnisse, so dass
Schleiermacher in diesem Punkt durchaus einen Einfluss der menschlichen Umgebung

auf Jesus zugestehen kann. Andererseits aber muss er ihn vollständig aus
dieser Umgebung lösen, sobald die Entwicklung seines Gottesbewusstseins
betroffen ist. Das aber heisst, Jesu Entwicklung war vollkommen frei «von al-



222 Wolfgang Pfilller

lern, was sich nur als Kampf darstellen lässt» (2,40). Denn Kampf mit den
niederen Seelenkräften würde schon eine Trübung der «stetigen Kräftigkeit seines

Gottesbewusstseins» bedeuten. So erscheint schliesslich Jesu «männliche
Vollkräftigkeit» als zwar «auch allmählich erwachsen und also auch durch
Übung entstanden», aber im Unterschied zur Tugend als eine, die «nicht
Resultat eines Kampfes ist, indem sie sich weder durch einen Irrtum noch durch
die Sünde, ja auch nicht durch die Neigung zu einem von beiden, hindurchzuarbeiten

brauchte». (2, 41)
2. Die stetige Kräftigkeit des Gottesbewusstseins in Jesus besagt, dass «das

Gottesbewusstsein in seinem Selbstbewusstsein als stetig und ausschliesslich
jeden Moment bestimmend» (2, 46) gedacht werden muss. Wie aber ist dies
mit Jesu Versuchbarkeit vereinbar? Zwar geht Schleiermacher auf die synoptische

Versuchungsgeschichte nicht weiter ein, weil er sie nicht «als

Geschichtserzählung» betrachten kann (2,79, Anm. 1). Aber die Versuchbarkeit
Jesu geht denn doch aus «den ersten Zeugnissen des Glaubens» unbestreitbar
hervor. Würden indes Jesu Versuchungen, und sei es in geringfügigstem Masse,

mit einem Kampf gegen die niederen Seelenkräfte verbunden sein, wäre
die stetige Kräftigkeit seines Gottesbewusstseins eingeschränkt, könnte folglich

von seiner unsündlichen Vollkommenheit keine Rede mehr sein.
Schleiermacher beseitigt die hier drohende Schwierigkeit, indem er die Versuchung
Jesu auf die in ihm vorhandene Empfänglichkeit für Lust und Unlust
begrenzt. Denn jedenfalls «gehört die Empfänglichkeit für den Gegensatz des

Angenehmen und Unangenehmen zur Wahrheit der menschlichen Natur, so
dass Lust und Unlust müssen auf unsündliche Weise sein können, und dann
zwischen diesem Moment, wenn Lust oder Unlust auf unsündliche Weise
sind, und dem, wenn der Kampf beginnt, der Anfang der Sünde liegen muss»
(2, 78). Da nun Jesus in jedem Moment seines Lebens gänzlich durch sein
Gottesbewusstsein bestimmt war, so waren zwar Lust und Unlust in ihm
vorhanden, hatten aber keinerlei verlockende, bestimmende Macht, die erst in
einem Kampf hätte überwunden werden müssen.

3. Es war bereits bei den Ausführungen zur Entwicklung Jesu angeklungen,

dass zur Unsündlichkeit Jesu auch seine Irrtumslosigkeit gehört,
wiewohl nicht seine Allwissenheit. Denn wäre Jesus eigenen oder auch fremden
Irrtümern aufgesessen, wäre verständlicherweise einer Schwächung seines
Gottesbewusstseins Tür und Tor geöffnet. Er wäre dann in das Getriebe
menschlicher Schwächen hineingeraten mit den abzusehenden Folgen für die
(stetige) Kräftigkeit seines Gottesbewusstseins. Man könnte also sagen: Zwar
wusste Jesus nicht alles, zumal nicht in den «tausenderlei Beziehungen des
menschlichen Lebens»; was er aber wusste, war wahr, so dass ihn kein Irrtum
hinsichtlich seines Gottesbewusstseins in die Irre führen oder auch nur
schwankend machen konnte.

Indes, Schleiermacher hält sich bei der Irrtumslosigkeit Jesu nicht lange
auf. Demgegenüber kommt er bei seinen Ausführungen zur Urbildlichkeit



«... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen»? 223

Jesu abschliessend noch auf deren leibliches Moment zu sprechen. Denn dieses

gehört durchaus zur schlechthinnigen Vollkommenheit «der menschlichen

Natur zur Zeit seines männlichen Alters». Allerdings legt sich Schleiermacher

hier Zurückhaltung auf. Denn man kann nur weniges aus der Urbild-
lichkeit Jesu im Allgemeinen im Blick auf seine leibliche Urbildlichkeit ableiten.

Das Leibliche hatte ja keine selbständige Bedeutung, sondern diente nur
als Organ der Vereinigung «des Göttlichen mit der menschlichen Natur».
Hierauf sind demzufolge die Aussagen zur leiblichen Urbidlichkeit Jesu zu
beschränken. «Was aus dieser Voraussetzung und aus dem ungestört fortwirkenden

Einfluss eines reinen Willens folgt, ist nur eine Gesundheit, welche
gleich weit entfernt ist von einseitiger Stärke oder Meisterschaft einzelner
leiblicher Funktionen und von krankhafter Schwächlichkeit, als durch welche
beide die gleichmässige Tüchtigkeit der Organisation für alle Forderungen
des Willens verringert wird.» (2,81 So bildet nach Schleiermacher eine

wohlausgewogene leibliche Kräftigkeit eine der Bedingungen dafür, dass der
Mensch Jesus den Forderungen seines reinen, durch das Gottesbewusstsein
jeden Moment bestimmten Willens nachkommen, mithin seine Unsündlich-
keit realisieren kann. Wohlgemerkt, diese leibliche Urbildlichkeit Jesu wird
aus seiner Urbildlichkeit im Allgemeinen abgeleitet; etwaige historische
Mitteilungen kommen hierfür nicht in Betracht (vgl. 2, 80f.).

Ich denke, nach all diesen Erläuterungen ist ohne weiteres begreiflich,
dass Schleiermacher «das Johannes-Evangelium nicht nur als Prediger und
Dogmatiker bevorzugt, sondern ihm auch mindestens ebenso grossen historischen

Wert beimisst wie den synoptischen Evangelien»15. Nicht nur wird auf
die Versuchungsgeschichte nicht weiter eingegangen; vor allem wird die
Geschichte vom Gebetskampf Jesu in Gethsemane gänzlich ausser Betracht
gelassen, da sie ganz offenkundig Jesu religiös-moralische Vollkommenheit in
Frage stellen würde16. Schleiermachers dogmatisch selektierte Geschichte
Jesu demgegenüber zeigt uns Jesu Einzigkeit oder, anders gesagt, seine
Göttlichkeit als religiös-moralische Vollkommenheit inmitten der religiös-moralischen

Unvollkommenheit aller anderen Menschen.

2. Die unterschiedliche christologische Relevanz und die unterschiedliche
Stichhaltigkeit der beiden Grundlinien

Ich möchte im Folgenden zeigen, dass die beiden Grundlinien des
Verständnisses der Sündlosigkeit Jesu17 im Blick auf ihre christologische Rele-

15 Jacob, Geschichte und Welt, 62.
16 Vgl. ebd., 66.
17 Natürlich treten die beiden Grundlinien im Verständnis der Sündlosigkeit Jesu nicht

immer in Reinkultur auf. Bereits Tillichs Überlegungen dürften keine reine Ausprägung
des Verständnisses der Sündlosigkeit Jesu im Sinne der Glaubensfestigkeit sein; so wenn



224 Wolfgang Pfilller

vanz einerseits sowie ihre Stichhaltigkeit andererseits zu entgegengesetzter
Beurteilung veranlassen. D.h. in Kürze: Die Behauptung der Sündlosigkeil
Jesu im Sinne seiner Glaubensfestigkeit bis in den Tod ist zwar stichhaltig,
aber christologisch irrelevant hinsichtlich der Einzigkeit Jesu; wohingegen die
Behauptung der Sündlosigkeit Jesu im Sinne seiner religiös-moralischen
Vollkommenheit zwar hinsichtlich seiner Einzigkeit christologisch relevant,
aber nicht stichhaltig ist.

1. B. Köber bemerkt im Blick auf Tillichs Verständnis der Sündlosigkeit
Jesu: «Es fällt auf, dass bei Jesus Christus das Schicksal die göttliche
Bestimmung seines Lebens, unter der seine Entscheidungen stehen, repräsentiert,

während es bei den anderen Menschen deren existentielle Entfremdung
bezeichnet, an der es ursächlich beteiligt ist. Bei den Menschen macht es als

jeden Akt der Freiheit eingrenzendes Element die Selbstüberwindung der
existentiellen Entfremdung unmöglich, bei Jesus Christus bedingt es geradezu

deren Überwindung.»18 Während aber Köber darin einmal mehr den Verlust

der Wesenseinheit Jesu Christi mit den Menschen angezeigt sieht, stellt
sich die entscheidende Frage an Tillichs Verständnis der Sündlosigkeit Jesu

er von Jesu «ungebrochener Einheit mit Gott» redet oder den Eindruck erweckt, ein
nicht-entfremdeter Mensch könne keine sündigen Handlungen begehen (vgl. 54f.).
Demgegenüber stellt Schleiermachers Erörterung in der Tat eine reine Ausprägung des
Verständnisses der Sündlosigkeit Jesu im Sinne religiös-moralischer Vollkommenheit dar.
Nun hat man sich in der Gegenwart von diesem im 19. Jahrhundert dominierenden
Verständnis weitgehend verabschiedet, vor allem weil man darin ein zu oberflächliches
Sündenverständnis und eine Beeinträchtigung des Menschseins Jesu sieht. Indessen hat man
sich eben nur weitgehend, nicht völlig verabschiedet. Nach meiner Einschätzung werden
die betreffenden Auffassungen zwar grundsätzlich im Rahmen des Verständnisses der
Sündlosigkeit als Glaubensfestigkeit entwickelt, so dass sie nicht nur Versuchungen und
Anfechtungen Jesu, nicht nur sein Nichtwissen in verschiedenen Fragen, sondern sogar
seine Irrtümer, bes. den folgenschweren Irrtum hinsichtlich der Naherwartung der Vollendung

des Reiches Gottes, eingestehen können. Gleichwohl tendieren sie in diesem Rahmen

ersichtlich zum Verständnis der Sündlosigkeit als religiös-moralischer
Vollkommenheit. Vgl. nur Joest, Dogmatik, Bd. 1, Göttingen 31989, 229f.; Bd. 2, 372ff.;
Köber, Sündlosigkeit, bes. 190ff.; Pannenberg, Grundzüge, 335ff. (vgl. auch entsprechende
Formulierungen in ders., Systematische Theologie, Bd. 2, Göttingen 1991, 406ff.); J.

Sobrino, Christologie der Befreiung, Bd. 1, Mainz 1998, bes. 191 ff. - So kann man dann
Formulierungen finden wie die, Jesus allein habe «Menschsein in ungebrochener Entsprechung

zu Gott gelebt» bzw. er habe «ganz in der Gewissheit der Gegenwart Gottes
gelebt», wobei daraufhin die Versuchungen Jesu und sein Verlassenheitsschrei am Kreuz
als unbegreifliches Geheimnis erscheinen (Joest). Oder man liest, Jesus habe «in voller
Übereinstimmung mit Gott gehandelt» und dadurch «als Mensch die geschöpfiiche
Bestimmung des Menschen von Gott zur Liebesgemeinschaft mit Gott, die das Verhältnis
zum Nächsten wie zur ganzen Schöpfung umfasst, erfüllt und verwirklicht» (Köber, 213). -
Ich lasse es bei der Erwähnung dieser wenigen Andeutungen bewenden. Wie derlei
Konzepte zu beurteilen sind, lässt sich aus meiner Beurteilung der beiden Grundlinien im
Verständnis der Sündlosigkeit Jesu ohne weiteres erschliessen.

18 Köber, ebd., 158.



«... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen»? 225

m.E. in entgegengesetzter Richtung. Sie lautet: Wie will Tillich angesichts seines

Verständnisses von Entfremdung und deren Überwindung die Besonderheit,

genauer Einzigkeit Jesu im Vergleich zu den anderen Menschen
stichhaltig begründen, die Einzigkeit, auf die es doch bei der Behauptung der
Sündlosigkeit Jesu gerade ankommt? M.E. kann er dies nicht. Zugegeben, die
Menschen können aus eigenem Vermögen die Entfremdung nicht überwinden;

unter der Polarität von Freiheit und Schicksal stehend - wie selbstverständlich

Jesus auch -, haben sie die Freiheit zur Überwindung der Entfremdung

nicht.19 Warum aber soll das göttliche Geschenk des «Neuen Seins» nur
oder auch nur zuerst Jesus zuteil geworden sein? Nun mag man zwar antworten,

dies sei eben so; dies sei nicht zu begründen, vielmehr sei es seinerseits
die grundlegende Behauptung des christlichen Glaubens20. Allein, diese
Behauptung ist angesichts der Explikation des nicht-entfremdeten Seins nicht
stichhaltig. Um nur auf die jüdische Glaubenstradition Bezug zu nehmen;
Haben, soweit wir von ihnen wissen. Abraham, Mose oder der Prophet Jeremia,
haben Sara oder die Prophetin Hulda ungeachtet aller ihrer Irrtümer und
einzelner Verfehlungen nicht ihr Leben im Glauben an die göttliche Wirklichkeit,

abseits aller Hybris bestanden? Mehr noch: Haben dies nicht Tausende
vor und unabhängig von Jesus - wie freilich auch in seiner Nachfolge - getan?
Wenn man, wie H. Gollwitzer zu Recht betont, Sünde nicht primär moralisch
begreift; wenn man sie daraufhin nicht mit der geschöpflichen Unvollkom-
menheit des Menschen identifiziert; wenn man zu Recht der Meinung ist, dass

aus dem Vermögen und der Kraft des göttlichen Geistes heraus anders gelebt
werden kann, als der Sünder lebt, dass neu gelebt werden kann21: Wie will
man dann die Wirksamkeit des göttlichen Geistes in Abhängigkeit von Jesus

begrenzen und demgemäss begründen, dass erst seit und durch Jesus anders,
neu gelebt werden kann? Selbst jedoch wenn man diese Behauptung stichhaltig

begründen könnte, würde dies keine Einzigkeit der Sündlosigkeit Jesu

implizieren, da die vielen ihm Folgenden ebenso als sündlos zu betrachten wä-
22ren.
Fazit: Sündlosigkeit, verstanden als Glaubensfestigkeit, als Festhalten an

der richtigen Lebensausrichtung allen Versuchungen, Anfechtungen, Irrtümern

und einzelnen Verfehlungen zum Trotz ist eine allgemein menschliche

19 Vgl. Tillich, Syst. Theol. II, 87-89; zu Jesus: 141f.
20 Vgl. Tillich, ebd., 97f.
21 Gollwitzer, Zur Frage, 499.
22 Im Blick auf die erfüllte Ebenbildbestimmung des Menschen, die nur ein anderer

Ausdruck für seine Sündlosigkeit ist, kündigt sich für Joest die Schwierigkeit an, Jesu
Einzigkeit zu behaupten. Er reflektiert dieses Problem zwar nicht, scheint sich aber damit
behelfen zu wollen, dass er Jesus Christus als vollkommenes Bild Gottes begreift, während
die ihm Nachfolgenden, die «seinem Bilde gleichgestaltet» werden, nur unvollkommene
Bilder Gottes sind. Vgl. Joest, Dogmatik, Bd. 2, 372ff., bes. 377. Vgl. zur diesbezüglichen
Argumentationsweise oben Anm. 17.



226 Wolfgang Pfiiller

Möglichkeit und vielfache Wirklichkeit. Sie ist zwar für die historische Jesusfrage

und daraufhin auch christologisch von nicht zu unterschätzender
Bedeutung23; die Einzigkeit Jesu, die ein konstitutives Element der (traditionellen)

Behauptung der Sündlosigkeit Jesu ist, kann damit jedoch nicht begründet

werden.
2. Traditionelle Auffassungen der Sündlosigkeit Jesu behaupteten zumindest

seine partielle Allwissenheit, nämlich bezogen auf die «Heilsökono-
mie».24 Soviel scheint Schleiermacher nicht behaupten zu wollen, wenngleich
s.E. Jesus in der stetigen Kräftigkeit seines Gottesbewusstseins weder
Versuchungen noch Irrtümern unterliegen konnte, Sündlosigkeit mithin als «non
posse peccare» bzw. «impeccabilitas» verstanden wird. Indes dürfte Schleiermacher

in seiner Reduzierung der Sündlosigkeit um die (partielle) Allwissenheit

weniger konsequent gewesen sein als jene scholastischen Theologen.
Allein, auch diese lassen die letzte Konsequenz vermissen. Denn Allwissenheit
dürfte ebensowenig teilbar sein wie Vollkommenheit. Das besagt in Hinsicht
auf das Verständnis der Sündlosigkeit Jesu als religiös-moralische Vollkommenheit:

Dieses Verständnis ist anthropologisch unhaltbar. Da man religiös-
moralische Vollkommenheit nicht auf den «guten Willen» bzw. die gute
Gesinnung reduzieren kann, sondern die unfehlbar richtigen Intentionen und
Verhaltensweisen in Bezug auf Gott, die Menschen und die aussermenschli-
che Schöpfung einschliessen muss, ist sie ohne Allwissenheit und Allmacht
überhaupt nicht konsequent denkbar. Ein Mensch, der unfehlbar richtig handeln

können soll, müsste alle Voraussetzungen und Folgen seines Handelns
überschauen können und zugleich imstande sein, seine Handlungen allen
Widerständen zum Trotz ohne den geringsten Kompromiss durchzuführen. Diese

beiden Möglichkeiten beschreiben indes genau das, was man als Allwissenheit

und Allmacht bezeichnen kann, Möglichkeiten, die zu Recht der göttlichen

Vollkommenheit zugeschrieben werden, während sie jenseits alles
Menschenmöglichen liegen. Natürlich sind bei vorliegender Allwissenheit jegliche
Zweifel, Ungewissheiten und daraus resultierende Ängste ausgeschlossen,
wie auch nur dann die von Schleiermacher Jesus zugeschriebene Irrtumslosig-
keit gewährleistet ist. Allein, dieses Verständnis von Sündlosigkeit als
religiös-moralische Vollkommenheit mag zwar dem fantastischen Christusbild des

Johannesevangeliums entsprechen; mit einem realistischen Menschenbild hat
es nichts zu tun. War Jesus ein Mensch - und wer wollte das bestreiten? -,
dann konnte er gar nicht religiös-moralisch vollkommen sein.

So wie das Verständnis der Sündlosigkeit Jesu im Sinne religiös-moralischer

Vollkommenheit anthropologisch unhaltbar ist, so unhaltbar ist es auch

23 Vgl. W. Pfüller, Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus

für die Christologie, ThZ 54 (1998) 325-344, bes. 336ff. (erweitert auch in: ders., Theologie
als Theiologie, Frankfurt/M. 1998,177-199, bes. 190ff.

24 Vgl. Pannenberg, Grundzüge, 344f. Anm. 24.



«... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen»? 227

historisch. Nun wird zwar verschiedentlich angenommen, die Behauptung der
Sündlosigkeit entziehe sich historischer oder gar überhaupt jeglicher
Überprüfung.25 Dies ist jedoch mitnichten der Fall. Denn wenn zunächst das
Sündenverständnis und dementsprechend das Verständnis von Sündlosigkeit
geklärt ist, lässt sich sehr wohl prinzipiell historisch überprüfen, ob und wie weit
Jesus den damit gegebenen Anforderungen gerecht geworden ist.26 Dass eine
historische Überprüfung seiner Sündlosigkeit im Sinne seiner religiös-moralischen

Vollkommenheit ohne weiteres möglich ist, belegen die folgenden
relevanten Daten27: a) Jesus hat sich offenbar selbst nicht als religiös-moralisch
vollkommen verstanden; b) Jesus hat sich in der Ewartung der zeitlichen
Nähe der Vollendung des Reiches Gottes geirrt; c) Jesus hatte offenbar nicht
nur wenig Sinn für die erforderliche Gestaltung politisch-sozialer Verhältnisse,

er scheint auch der aussermenschlichen Schöpfung nur einen geringen
Stellenwert beigemessen zu haben; d) Jesu Gebetskampf in Gethsemane und

25 Gollwitzer, Zur Frage, 505f.; Joest, Dogmatik, Bd. 1, 229f.; Köber, Sündlosigkeit,
183. Gollwitzer vertritt gar unter Hinweis auf 1 Sam 16,7 die seltsame Auffassung, kein
Mensch könne sich selbst oder anderen Sündlosigkeit bescheinigen, nur Gott könne dies.
Das ist natürlich insoweit unbestritten, als kein Mensch endgültige Urteile über sich oder
andere fällen kann. U.a. deshalb ist es ja theologisch angemessen, das endgültige Urteil
dem göttlichen «letzten Gericht» zu überlassen. Nur verschiebt Gollwitzer mit einer
solchen Auffassung das Problem. Bei der Frage der Sündlosigkeit Jesu geht es keineswegs
um endgültige göttliche Urteile, sondern um vorläufige, widerlegbare bzw. bewährbare
theologische und historische Aussagen. Joest und Köber wiederum halten die Behauptung
der Sündlosigkeit Jesu für ein «Glaubensurteil» bzw. ein «Bekenntnis lebendigen
Glaubens». Insofern diese Behauptung daraufhin als bloss subjektive erscheint, braucht sie

theologisch nicht diskutiert zu werden, verdient freilich rational auch keinerlei Kredit. Bei
Köber scheint jedoch im Anschluss an Pannenberg die Auferstehung Jesu die Behauptung
der Sündlosigkeit Jesu zu erweisen. Ich kann diese weitgreifende These hier nicht
diskutieren, meine allerdings, dass die Auferstehung Jesu an der Sachlage hinsichtlich der
Beurteilung der Sündlosigkeit Jesu überhaupt nichts ändert. Vgl. immerhin W. Pfüller, Sucht
den Lebenden bei den Toten! Die Auferstehung Jesu - ein theologisches, kein historisches
Problem, in: ders., Theologie als Theiologie, 161-175.

26 J. Hick hat völlig recht, wenn er meint, Behauptungen wie die, in Jesu Leben sei die

göttliche Gnade bzw. Inspiration total und absolut wirksam geworden, müssten historisch
überprüft werden; vgl. Hick, An Inspiration Christology, in: ders., Disputed Questions in

Theology and the Philosophy of Religion, New Haven 1993, 35-57. 54f. Nur bin ich im
Blick auf die Möglichkeiten historischer Überprüfung nicht so skeptisch wie Hick. Sicher
haben wir im Blick auf das ganze Leben Jesu nur wenige Daten für eine solche Überprüfung

- für Schleiermacher, wie oben ausgeführt, eine günstige Gelegenheit zu fantastischen

Spekulationen besonders über die Entwicklung Jesu von der Kindheit bis zur
«männlichen Vollkräftigkeit». Allein, diese wenigen Daten dürften für eine Überprüfung
mit dem Resultat der Falsifikation jener Behauptungen ausreichen, wie oben bald ausgeführt

wird.
27 Natürlich kann ich in Bezug auf keines dieser Daten in exegetische Detaildebatten

eintreten. Dies muss ich jedoch auch nicht. Denn ist auch nur eines der genannten Daten
historisch zuverlässig, was sehr wahrscheinlich sein dürfte, so ist die Behauptung von Jesu

religiös-moralischer Vollkommenheit historisch widerlegt.



228 Wolfgang Pfüller

sein Verlassenheitsschrei am Kreuz belegen seine Zweifel, seine Ängste und
sein erschüttertes Vertrauen in die göttliche Wirklichkeit angesichts seines

grausamen Todes.
a) Nach Mk 10,17f. lehnt Jesus das Prädikat «gut» für sich ab, da es s.E.

allein Gott gebührt. Sicher kann man nach wie vor Th. Lorenzmeier zustimmen,

wenn er schreibt: «Trotz der verschiedenen Auslegungen, die Mk 10,17f.

gefunden hat, herrscht Einigkeit darüber, dass hier im Hinblick auf Jesus der
qualitative Unterschied zwischen Mensch und Gott ausdrücklich konstatiert
ist.»2x Dieser qualitative Unterschied aber besteht offensichtlich darin, dass

kein Mensch schlechthin gut, will sagen religiös-moralisch vollkommen ist.
Nun kann man natürlich die Authentizität dieser Aussage im Munde Jesu
bestreiten, wenngleich sie zumindest nicht unwahrscheinlich sein dürfte, wie
nicht zuletzt die Abbiegung des Problems in Mt 19,16f. zeigt. Ist diese Aussage

indes authentisch, so widerlegt sie in jedem Fall die Behauptung der
religiös-moralischen Vollkommenheit Jesu.

b) Bei der historisch ebenfalls zumindest nicht unwahrscheinlichen Erwartung

der zeitlichen Nähe der Vollendung des Reiches Gottes handelt es sich,
das muss bemerkt werden, keineswegs um irgendeinen belanglosen Irrtum
Jesu. Hat sich Jesus hier doch im Blick auf die Nähe Gottes getäuscht, im
Blick also auf das Zentrum seiner Botschaft. Und wenn G. Lohfink recht hat
in der Meinung, die Naherwartung bestimme auch die Seligpreisungen Jesu

(nach Lk 6,20ff.)29, so hätte Jesus nicht nur sich selbst, sondern ebenso -
natürlich unwillentlich - die Erwartungen der «Armen, Weinenden und
Hungernden» getäuscht. Der Irrtum bezüglich der Naherwartung geht im übrigen
gut zusammen mit einer möglichen fehlerhaften Selbsteinschätzung Jesu,
sofern er sich für den letzten Propheten o.ä. gehalten hat. Wie dem indes auch
sei: Der keineswegs belanglose Irrtum Jesu hinsichtlich der Naherwartung
widerlegt m.E. kaum verkennbar die Behauptung der religiös-moralischen
Vollkommenheit Jesu. Ihn (und Jesu Nichtwissen) demgegenüber geradezu

28 Th. Lorenzmeier, Wider das Dogma von der Sündlosigkeit Jesu, EvTh 31 (1971)
452-471.459. Die weiteren von Lorenzmeier angeführten Belege sind kaum ergiebig. Mk
1,9 führt zu historisch kaum überprüfbaren Spekulationen über Jesu Motivation für seine
Taufe. Die Jesus zugeschriebene Radikalisierung von Forderung und Gnade überfremdet
seine Botschaft mit paulinisch-lutherischer Rechtfertigungslehre. Abgesehen von den
ebenfalls wenig überzeugenden Ausführungen zur Frage der Sündlosigkeit Jesu bei Paulus,

leidet Lorenzmeiers Kritik am Dogma der Sündlosigkeit Jesu vor allem daran, dass
das Sündenverständnis nicht geklärt wird. Dies moniert Gollwitzer, Zur Frage, 501, zu
Recht.

29 Vgl. G. Lohfink, Zur Möglichkeit christlicher Naherwartung, in: G. Greshake/G.
Lohfink, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit, Freiburg u.a. 41982, 38-81.43f.



«... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen»? 229

als Ermöglichungsgrund der vollkommenen Hingabe Jesu an Gott zu
deuten30, ist mindestens einseitig, um nicht zu sagen abwegig.

c) Jesu offenbar geringer Sinn für die erforderliche Gestaltung politischsozialer

Verhältnisse passt einerseits zu seiner Naherwartung. Denn wenn die
von Gott her kommende Vollendung seines Reiches unmittelbar bevorsteht,
wird die Gestaltung politisch-sozialer Verhältnisse überflüssig. Andererseits
dürften speziell soziale und wirtschaftliche Gestaltungsaufgaben im Bewusst-
sein Jesu und seiner Zeitgenossen kaum den Stellenwert gehabt haben, den
sie etwa seit dem 19. Jahrhundert haben. Das ist historisch sozusagen
selbstverständlich. Wie dem jedoch auch sei: In beiden Hinsichten, sowohl als

Konsequenz der Naherwartung wie als zeitgeschichtliche Begrenztheit, zeigt der
geringe Sinn Jesu für die Gestaltung politisch-sozialer Verhältnisse seine

Mängel, Mängel, die unvermeidlich zum Menschsein gehören31.
B. Köber hat versucht, Jesu Sündlosigkeit auch in Bezug auf seine Liebe

zur aussermenschlichen Schöpfung zu belegen.32 Das wirkt gezwungen. Jesu
Naturbilder in den Gleichnissen und Sprüchen, seine Dämonenaustreibungen,

die Rechtfertigung seiner Sabbatheilungen unter Hinweis auf die Hilfe
für Tiere zielen ersichtlich auf die Menschen und ihre Probleme. Das Doppelgebot

der Liebe bezieht sich auf Gott und die Menschen, nicht auch auf die
aussermenschliche Schöpfung. Die zentrale Metapher der Botschaft Jesu, das

Reich Gottes, scheint ebenfalls ausschliesslich Gott und die Menschen im
Blick zu haben. Und dass Jesus vegetarisch gelebt hat, ist kaum anzunehmen.
Wie immer die Sachverhalte im Einzelnen zu beurteilen sein mögen, jedenfalls

war im Bereich der indischen religiösen Traditionen längst eine höhere
Sensibilität gegenüber den nichtmenschlichen Lebewesen ausgebildet, als wir
sie bei Jesus beobachten können.

Natürlich sind all diese vermuteten Mängel Jesu historisch verständlich
und menschlich selbstverständlich. Sie belegen somit nur einmal mehr, dass

von der Sündlosigkeit Jesu im Sinne seiner religiös-moralischen Vollkommenheit

keine Rede sein kann.
d) Sch. Ben-Chorin meint, man könne die Geschichte vom Gebetskampf

Jesu in Gethsemane nicht lesen, «ohne zu Tränen erschüttert zu sein: Hier
steht kein Held, kein Halbgott, kein Mythos. Hier zittert ein Mensch um sein

30 So Pannenberg, Grundzüge, 343-345 mit Anm. 24, und in derselben Weise mit
ausdrücklichem Bezug auf Pannenberg: Sobrino, Christologie, 215f.

31 Vgl. die interessanten, wenn auch nicht rundum überzeugenden, tiefenpsychologisch

gestützten Beobachtungen zu den den Lichtseiten korrespondierenden Schattenseiten

Jesu bei H. Wolff, Jesus der Mann, Stuttgart 71984,143ff.
32 Köber, Sündlosigkeit, 191-197. Joest, Dogmatik, Bd. 2, 402f., sieht Jesu angemessenes
Verhalten gegenüber der aussermenschlichen Kreatur in seiner Freiheit von der Sucht

nach «Haben» begründet. Diese Freiheit ist sicher eine grundlegende Voraussetzung für
einen angemessenen Umgang mit der aussermenschlichen Schöpfung. Allein, eine richtige
Voraussetzung garantiert natürlich noch nicht den angemessenen Umgang insgesamt.



230 Wolfgang Pfiiller

Leben. Und in dieser Stunde der Angst ist uns Jesus besonders nahe».33

Gerade diese Züge menschlicher Schwäche sind es auch, die sowohl die
Gethsemane-Geschichte wie den Verlassenheitsschrei Jesu am Kreuz historisch
bedeutsam werden lassen. Denn wenngleich ihre historische Authentizität
gewiss fragwürdiger ist als die der in a) - c) erläuterten Sachverhalte, so ist doch
andererseits schon im Lukas-, vor allem aber im Johannesevangelium die
Tendenz unübersehbar, solche Züge im Bild Jesu zu minimieren oder gar zu
eliminieren. Ja, das Johannesevangelium scheint beinahe absichtsvoll
Kontrapunkte zu Jesu Gebetskampf (Joh 17: «hohepriesterliches Gebet» Jesu)
und Verlassenheitsschrei (16,32: «... der Vater ist bei mir») zu setzen. Wie
immer die historischen Fragen im Einzelnen zu beurteilen sein mögen, jedenfalls

gehören solche Schwächen und Unvollkommenheiten Jesu auch in
seinem Verhältnis zum Tod zu den erwartbaren Merkmalen seines Menschseins.
Sie mögen daher abschliessend als historische Belege für die religiös-moralische

Unvollkommenheit Jesu dienen, wie sie ihm als Juden im Übrigen
selbstverständlich gewesen sein dürfte, denn: «Niemand ist gut als der eine Gott!»
(Mk 10,18b)

Fazit: Sündlosigkeit, verstanden als religiös-moralische Vollkommenheit,
als unfehlbare Gutheit und Richtigkeit in allen Motivationen, Intentionen
und Handlungen ohne Versuchungen, Anfechtungen, Irrtümer oder weitere
einzelne Verfehlungen ist keine menschliche Möglichkeit. Sie würde zwar die
Einzigkeit Jesu gegenüber allen sonstigen Menschen im Allgemeinen sowie
gegenüber allen sonstigen Manifestationen der göttlichen Wirklichkeit im
Besonderen begründen können, ist jedoch sowohl im Blick auf das Menschsein

Jesu im Allgemeinen wie im Blick auf die historische Überlieferung von
Jesus im Besonderen unhaltbar.

3. Ausblick

Das Resultat der bisherigen Überlegungen ist zunächst ein negatives.
Danach ist die Behauptung der Sündlosigkeit Jesu nicht geeignet, die Einzigkeit
Jesu im Blick auf die Menschen im Allgemeinen, besonders aber als Manifestation

der göttlichen Wirklichkeit zu begründen. Wird Sündlosigkeit im Sinne

der Glaubensfestigkeit verstanden, so reiht sich Jesus ein in die grosse
Schar derer, die ihren Glauben an die göttliche Wirklichkeit bis zu ihrem Tod
festhielten. Wird sie im Sinne religiös-moralischer Vollkommenheit verstanden,

so ist Jesus so wenig sündlos wie irgend ein Mensch sonst. Damit ist das
entscheidende Ziel der Behauptung der Sündlosigkeit Jesu nicht erreicht und
nicht erreichbar: die Begründung der Einzigkeit Jesu im Vergleich zu allen
übrigen Menschen wie folglich natürlich auch im Vergleich zu allen übrigen

33 Ben-Chorin, Bruder Jesus, München 1972,182.



«... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen»? 231

Manifestationen der göttlichen Wirklichkeit in der menschlichen Geschichte.
Das aber besagt weitergehend, dass auch der Versuch einer Reformulierung
der Grundintention des Chalcedonense («wahrer Gott und wahrer Mensch»)
über die Behauptung der Sündlosigkeit Jesu scheitert und scheitern muss.34

Schleiermacher, der im Übrigen mit seinem Reformulierungsversuch35 in
bezeichnender Umkehrung der Reihenfolge des «wahrer Gott und wahrer
Mensch» durchaus als Vater einer in der jüngsten Vergangenheit verschiedentlich

entworfenen «Christologie von unten» gelten darf, liefert für dieses
Scheitern ein überaus eindrückliches Beispiel. Eine künftige Christologie
wird sich nach alledem vom Anspruch auf die Einzigkeit Jesu vor allem
gegenüber allen sonstigen Manifestationen der göttlichen Wirklichkeit
verabschieden müssen. Nach meinem Dafürhalten ist es für die christliche Theologie

längst an der Zeit, auf weitere absurde Konstruktionen zur Aufrechterhaltung

dieses Anspruchs zu verzichten. Eine solche absurde Konstruktion ist
m.E. die Behauptung der Sündlosigkeit Jesu im Sinne seiner religiös-moralischen

Vollkommenheit. Demgegenüber kann man nur gegen Chalcedon
formulieren: uns in allem ähnlich, auch in der Sünde. Die Bedeutung Jesu im
Vergleich zu sonstigen Manifestationen der göttlichen Wirklichkeit in der
menschlichen Geschichte kann nicht stichhaltig im Sinne eines «anders als»,
sondern nur im Sinne eines «mehr als» ausgesagt werden. D.h. Jesus kann
nicht als die vollkommene Manifestation der göttlichen Wirklichkeit gegenüber

allen anderen als unvollkommenen Manifestationen behauptet werden.
Er ist vielmehr grundsätzlich ebenso unvollkommen wie die anderen
Manifestationen der göttlichen Wirklichkeit, was unter den Bedingungen des
Menschseins und der raumzeitlichen Wirklichkeit gar nicht anders sein kann.
Immerhin kann jedoch versucht werden, Jesus als hervorragendere, ja
vielleicht als die bislang hervorragendste Manifestation der göttlichen Wirklichkeit

im Vergleich zu den anderen Manifestationen auszusagen. Die Stichhaltigkeit

solcher Aussagen dürfte vor allem von der Stichhaltigkeit der für eine
solche vergleichende Beurteilung herangezogenen Kriterien abhängen.36

34 Zur Kritik der im Anschluss an das christologische Bekenntnis von Chalcedon
entwickelten Christologien und zur fälligen christologischen Neuorientierung vgl. das wichtige

Buch von J. Hick, The Metaphor of God Incarnate, London 1993. Vgl. auch den
interessanten Beitrag von A. Race, Christus und das Skandalon der Partikularitäten, in:
Horizontüberschreitung, hg. v. R. Bernhardt, Gütersloh 1991,137-150.

35 Dass Schleiermacher seine christologischen Überlegungen durchaus absichtsvoll als

Reformulierungsversuch des «wahrer Gott und wahrer Mensch» betrieben hat, belegen
vor allem die §§ 94 und 96 in: Der christl. Glaube.

36 Vgl. als Versuche in diese Richtung grundsätzlich W. Pfüller, Der Streit der Religionen

- rational entscheidbar?, Frankfurt/M. 1986; Ders., Heil-werden im ganzen. Eine Studie

zum Begriff des Religiösen, Frankfurt/M u.a. 1999; sowie konkret im Blick auf die
Christologie Ders., Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie, FZPhTh 39 (1992)
130-154 (auch in: Ders., Theologie als Theiologie, 117-136).



232 Wolfgang Pfiiller

Ein Weiteres ist abschliessend zu bemerken. Sowohl Tillich wie Schleiermacher

betrachten Jesus vor allem als Erlöser. Nach Tillich ist es «die Funktion

des Christus, das Neue Sein zu bringen und damit die Erlösung vom alten
Sein, nämlich von Entfremdung und Selbstzerstörung».37 Und nach Schleiermacher

ist «der Erlöser» das hauptsächliche Prädikat für Jesus. Die Funktion
Jesu als des Erlösers scheint seit der neutestamentlichen Überlieferung mit
der Behauptung seiner Sündlosigkeit verbunden zu sein (vgl. nur II Kor 5,21

u. Hebr 7,26f.). Indes, aufgrund der kritischen Reflexionen zu den beiden
Grundlinien im Verständnis der Sündlosigkeit Jesu dürfte es sehr problematisch

sein, Jesus weiterhin im strengen Sinn als Erlöser zu bezeichnen.38
Sündlosigkeit als Glaubensfestigkeit ist eine menschliche Möglichkeit überhaupt,
und die die Menschen aus ihrer Entfremdung erlösende Wirklichkeit ist die
göttliche Wirklichkeit selbst, die sich freilich durch Glaubenszeuginnen und -

zeugen vermittelt.39 Sündlosigkeit als (religiös-moralische) Vollkommenheit
hingegen würde zwar Jesus mit dem Vermögen ausstatten, die Menschen aus
ihrer Unvollkommenheit zu erlösen. Allerdings wäre Jesus damit als Mensch
zugleich Gott, was weder anthropologisch noch historisch haltbar, vielmehr
eine jener absurden Konstruktionen ist, an denen die Christologiegeschichte
überreich ist.

Ich denke, diese ausblickhaften Bemerkungen lassen einiges von der
Herausforderung erkennen, vor der die christliche Theologie in Anbetracht des

fälligen «Paradigmenwechsels» in der Christologie steht. Diese Herausforderung

aber eröffnet ihr mindestens zwei Chancen. Zum einen kann sie endlich
ihre angestammten Anmassungen gegenüber anderen religiösen Traditionen
aufgeben, die u.a. zu verheerenden praktischen Konsequenzen nicht nur,
aber vor allem gegenüber der jüdischen Tradition und ihren Angehörigen
geführt haben. Zum anderen kann sie in einen freundschaftlichen und streitbaren

interreligiösen Dialog um die Bedeutung Jesu sowie der anderen
herausragenden Manifestationen der göttlichen Wirklichkeit eintreten. Wahrlich
eine lohnende Herausforderung für die christliche Theologie an der Schwelle
zu einem (nach christlicher Zählung) neuen Jahrtausend!

Wolfgang Pfüller, Eisenach

37 Tillich, Syst. Theol. II, 163.
38 In geradezu naiver Weise wird die Verbindung zwischen Jesu Sündlosigkeit und

seinem Erlöser-sein gezogen bei P. Schoonenberg, Der Geist, das Wort und der Sohn,
Regensburg 1992. 108f.

39 Tillich gesteht übrigens selbst zu, dass der eigentliche Erlöser Gott ist, vgl. Syst.
Theol., 103. Ausserdem muss er, da er die Erlösung durch Jesus in der Überwindung
menschlicher Entfremdung sieht, die Reichweite dieser Erlösung auf die Menschheit
einschränken, vgl. ebd. 105f.


	"... uns in allem ähnlich, die Sünde ausgenommen"? : Die Behauptung der Sündlosigkeit und das Menschsein Jesu

