
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 3

Artikel: Psalm 78 : Geschichte mit Geschichte deuten

Autor: Weber, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 56 2000 Heft 3

Psalm 78: Geschichte mit Geschichte deuten

Die Auslegung eines (biblischen) Textes besteht darin, treffende Fragen
an den Text zu stellen, um hilfreiche Antworten zu erhalten und derart im
Textverständnis fortzuschreiten. Psalm 78, der zweitlängste Psalm im Psalter,
wirft selber Fragen auf, ja er stellt sogar Rätsel - und zwar explizit (Vers 2).
Der Psalmist erzählt im Versrhythmus Geschichte und deutet sie im Sinne
einer Parabel als Verstehenshilfe für die Geschehnisse seiner Gegenwart oder
nahen Vergangenheit. Er tut das in mehrdeutiger, versteckter, eben rätselhafter

Weise, die ein Verstehenseffort aufseiten seiner Hörer verlangt.
Aus der zeitlichen Abständigkeit der modernen Interpreten geht es

zunächst darum, das Rätselhafte zu erkennen, bevor des Rätsels Lösung(en) ins

Auge gefasst werden können. Dem will die Studie1 zu Ps 78: nachgehen und
aus alttestamentlicher Sicht zugleich einen Beitrag leisten, in einer zunehmend

«geschichtslosen Zeit» geschichtliches Denken neu in Anschlag zu
bringen.3

1 Im Zusammenhang meiner Monographie über den «Nachbarpsalm» 77 hat mich Ps

78 und sein Gruppenhorizont innerhalb der Asaph-Psalmen bereits beschäftigt, vgl. B.
Weber, Psalm 77 und sein Umfeld. Eine poetologische Studie (BBB 103), Weinheim 1995,
286-294.

2 Die wesentliche Literatur findet sich zusammengestellt im Kommentar von K. Sey-
bold, Die Psalmen (HAT 1/15), Tübingen 1996, 8.307.

1 Ich beschränke mich im Wesentlichen auf die Erfassung des Gesamtverständnisses
und konzentriere mich dazu auf die dafür besonders relevanten Textabschnitte. Dabei
kann ich Mass nehmen an der ausgezeichneten Studie zu Ps 78, die Notker Füglister am
IOSOT-Kongress in Leuven 1989 vorgetragen hat und die im Kongress-Band 1991 publiziert

wurde (Psalm LXXXVI1I [sie!]: Der Rätsel Lösung?, in: J. Emerton [Ed.], Congress
Volume Leuven 1989 [VT.S 43], Leiden 1991, 264-297). Die falsche Psalmangabe
(LXXXVIII statt LXXVIII) mag dazu geführt haben, dass diese Studie zu Ps 78 manchen
Auslegern entgangen ist (fehlt auch bei Seybold, HAT 1/15,307). Um die falsche Psalmangabe

nicht weiter zu perpetuieren, wird im Kurztitel fortan nicht der Psalm, sondern das
Stichwort «Rätsel» angegeben.



194 Beat Weber

Gattung, Struktur und Komposition

Ps 78 wird gemeinhin als Geschichtspsalm apostrophiert und mit ähnlichen

Stücken (etwa Ps 105; 106) zusammengestellt. Doch durch die Aufnahme

epischer Stoffe in die Lyrik werden diese in einer bestimmten Weise
moduliert und re-aktualisiert. Das zeigt sich auch daran, dass - anders als in der
Geschichts-erzählenden Literatur - keine chronologische Abfolge der
Frühgeschichte Israels dargeboten wird und diese zudem aus einem übergeordneten

Blickwinkel (vgl. lf.) ausgewählt und akzentuiert wird. Der Psalmeingang
hat andererseits dazu geführt, Ps 78 mit der Weisheit in Zusammenhang zu
bringen, ihn als didaktisch-paränetische Weisheitsdichtung o.ä. zu klassifizieren.4

Diese Charakterisierung bezeichnet das Anliegen des Psalms treffender,
lässt aber die Einbindung geschichtlicher Stoffe unbenannt. Ps 78 ist ein
«Sonderfall». Er fügt sich in keine der angestammten Gattungen ein, sondern
entlehnt Momente aus verschiedenen Bereichen wie der Geschichtserzählung,
der Weisheit und auch der Prophétie. Er hat auf jeden Fall einen geschichts-
theologischen Akzent. Ich würde ihn im Blick auf den Selbstanspruch in la,
«Tora» zu verkünden, als «Geschichts-Weisung» bezeichnen wollen.

Für das Verständnis eines verspoetischen Gebildes ist es wichtig, die
inhärente Struktur zu erkennen und plausibel zu machen, denn Gestalt und
Gehalt sind eng miteinander verzahnt.5 Bei einem Grosspsalm wie Ps 78 ist die
Erhebung von Anlage und Aufbau des Psalms unverzichtbar. Diejenigen
Forscher, die sich eingehend mit der Gestalt dieses Psalms befasst haben6,
haben - bei Unterschieden im Einzelnen7 - übereinstimmend eine kunstvolle
Gesamtanlage mit konzentrischem Muster festgestellt.8 Am überzeugendsten
scheint mir der alte Vorschlag von Julius Ley zu sein, der die Refrain-artigen

4 Zu den Gattungsbezeichnungen vgl. R.J. Clifford, In Zion and David a New Beginning:

An Interpretation of Psalm 78, in: B. Halpern / J.D. Levenson (Ed.), Traditions in
Transformation, FS F.M. Cross, Winona Lake 1981, 121-141 (125), und Füglister, Rätsel,
266-270.

5 Zur theoretischen Grundlegung dieser Aussage vgl. meine Dissertation: Weber,
Psalm 77, v.a. 29-32.311-313.

6 Zu erwähnen sind namentlich J. Ley, Grundzüge des Rhythmus, des Vers- und
Strophenbaues in der hebräischen Poesie, Halle 1875; M.C.A. Korpel / J.C. de Moor,
Fundamentals of Ugaritic and Hebrew Poetry, in: W. van der Meer / J.C. de Moor (Ed.), The
Structural Analysis of Biblical and Canaanite Poetry (JSOT.S 74), 1-61 (54-60); Füglister,
Rätsel, 270-276.

7 Während die Mitte der konzentrischen Anlage (V. 32-39) und auch manche andere
Abschnittssetzungen (z.B. nach den Versen 15, 55 und 64) unbestritten sind, so wird die
Gliederung namentlich im Anfangsbereich (bis V. 16) unterschiedlich vorgenommen (Ley:
1-314-819-16; Korpel / de Moor, mit zusätzlichen Feinstrukturen: 1-4.5-7.8-11112-16; Füglister:

1-213-718-16, ohne V. 9).
8 Aufgrund meiner Beschäftigung mit den Psalmen und der Literatur zur

bibelhebräischen Psalmenpoesie hat sich mir nahegelegt, dass ein Psalm sich meist in ähnlich
grosse strophische Einheiten gliedert.



Psalm 78: Geschichte mit Geschichte deuten 195

Aussagen vom «wiederholten Sündigen» (17.32.40.56, auch 9?) als Strophen-
Eröffnung in Anschlag bringt und den Psalm nach einer Einleitung in neun
ähnlich grosse Strophen («Ennasticha») gegliedert sieht. Mit Ausnahme der
Abgrenzung zwischen Einleitung und Strophe I folge ich ihm und nehme
folgende strophische Gliederung von Ps 78 an: Prömium (l-4ab: 8 Kola
Halbstrophe) II I (4cd-8: 16 Kola9) II II (9-16: 16 Kola) - III (17-23: 17 Kola) - IV
(24-31: 17 Kola) II V (32-39: 18 Kola) II VI (40-48: 18 Kola) - VII (49-55: 17

Kola) - VIII (56-64: 18 Kola) II IX (65-72: 17 Kola). Die strophische Gesamtanlage

von Ps 78 präsentiert sich folgendermassen:

Proömium
I

II - III - IV
V

VI - VII - VIII
IX

Die sich nach dem Proömium ergebenden fünf Hauptteile (Stanzen) sind
konzentrisch angelegt (ABCB'A1). Dagegen verhalten sich die dreistrophi-
gen Erzählbögen II-IV (B) und VI-VIII (B') zueinander nach einem alternierenden

Schema (I-abc-V-a'b'c'-IX) und formen dergestalt ein «Diptychon».
So ergibt sich eine Struktur, bei der - bildlich gesprochen - die Strophen am
Anfang, in der Mitte und am Schluss gleichsam die Scharniere bilden, in
deren Angeln die beiden Türflügel eingehängt sind.10

Diese Struktur lässt sich inhaltlich folgendermassen skizzieren: Der erste
Erzählbogen (II-IV) setzt beim Versagen und Bundes-Vergessen Ephraims
ein und nennt dann die «Wunder», die sie vergassen: in Ägypten, am Schilfmeer

und v.a. in der Wüste (Tränkung und Speisung)11. Dabei wird in jeder
der drei Strophen jeweils zu Beginn (II, III) oder am Schluss (IV) das
Heilshandeln JHWHs durch schuldhaftes Versagen aufseiten des Volkes konterkariert.

Der Erzählbogen endet mit der erstmaligen Aussage eines
Zorneshandelns aufseiten JHWHs. Der zweite Erzählbogen (VI-VIII) greift weiter
aus und umspannt, was den geschichtlichen Inhalt betrifft, den ersten. Er
knüpft dort an, wo der erste endete: in der Wüste (40), geht dann aber zurück
zum Wunderwirken JHWHs in Ägypten (Schwerpunkt: die Plagen), dann fol-

9 In Abweichung der masoretischen Versgebung füge ich 6c zu 7a und lese 6f. als drei
Bikola: 6ab.6c7a.7bc, vgl. Ley, Grundzüge, 195.199. Vgl. auch die kleine Abweichung zu
meinem Gliederungsvorschlag in Weber, Psalm 77,286.

10 Eine eingehende Strukturanalyse würde eine Inventarisierung der Begriffswiederholungen,

der Themata sowie der poetischen Techniken erfordern. Ansätze dazu finden
sich bei Füglister, Rätsel, 274-276, der auf die Stilmittel des Leitwortes und der Amplifizie-
rung hinweist.

11 Vgl. u.a. die Verknüpfung von Wasser-Wunder am Schilfmeer und Wasser-Gabe in
der Wüste durch die Stichworte ilpD (13a.l5a) und ETD (13b.16b, vgl. auch 20).



196 Beat Weber

gen Schilfmeer und schliesslich - die Wüstenzeit überspringend - die
Landnahme12. Nimmt in der Schluss-Strophe des ersten Erzählbogens (IV) die
Aussage über Israels Fehlverhalten und JHWHs Zorn begrenzten Raum ein,
so erscheint sie in der Schluss-Strophe des zweiten Erzählbogens (VIII) breit
und massiert13: Israel begeht Abfall und Bundesbruch (Höhen-Heiligtümer),
das führt aufsehen JHWHs zur Preisgabe seines Volkes ans Schwert (Phili-
ster-Niederlage[n]) und zum Verlust seiner Lade- und Wohnpräsenz (Schilo)
unter ihnen.14 Über die alternierende Struktur der beiden Erzählbögen hinaus

ist aber auch eine Rahmenbildung in dem Sinn erkennbar, dass mit dem
Stichwort «Schilo» in Strophe VIII die «Ephraim»-Aussage aus Strophe II
aufgenommen15 und damit die Aussage der Schluss-Strophe vorbereitet wird.

Die Scharnier-Strophen I, V und IX haben eine fokussierende Funktion
im Gesamtpsalm: Strophe I zeigt den richtigen (vom Vortragenden selber be-
schrittenen) Weg der Weitergabe und Bewahrung der Heilsüberlieferung.
Strophe V summiert die Ausführungen des ersten Erzählbogens und erhebt
die Geschichte Israels ins Allgemeine. Die Mittelstrophe des Psalms, die den

Drehpunkt markiert, billanziert das Versagen Israels16, hält aber zugleich die
Erfahrung der immer neuen Barmherzigkeit JHWHs fest. Nachdem im zweiten

Strophenbogen sich sowohl das Versagen Israels als auch das Gericht
JHWHs verschärft und zu einer Preisgabe des Wohnsitzes JHWHs geführt
hat, bedarf es in der Schlussstrophe einer neuen Lösung. Sie zeigt sich
dahingehend, dass nach der Verwerfung Josephs/Ephraims nun Juda/Zion/David
von JHWH erwählt wird, um die Geschicke des Volkes fortzuführen. An
ihnen haftet fortan JHWHs Heilsgeschichte. JHWH hat sein Volk als seine
«Zoon» (jXS 52.70) geführt (13f.52-54.71f.) von «Zoan» (jiJi> 12.43) nach «Zi-
on» (ji"i> 68, vgl. 54). Dort ruht jetzt JHWHs Präsenz, und von dort geht das

Heil Israels aus.
Die kunstvolle Gesamtstruktur von Ps 78 stellt zwar literar- und

redaktionskritische Überlegungen nicht a priori in Abrede, mahnt allerdings zur

12 Die Aussage von V. 54 schillert doppelsinnig zwischen den Bergen «Sinai» und
«Zion». Die erste Referenz klingt an die Aussagen über den Bund und die Weisung an
(5.10), die zweite bereitet die Aussagen der Schluss-Strophe (68f.) vor.

13 Durch die vorangehende längere Plagenschilderung zuungunsten Ägyptens und
zum Heil Israels wird die Spannung zusätzlich aufgebaut und erscheint das Fehlverhalten
Israels in umso verwerflicherem Licht.

14 Gemeinhin werden hinter diesen Aussagen Anspielungen auf die in I Sam 4 oder I

Sam 31 geschilderten Geschehnisse gesehen.
15 Man beachte auch die jeweiligen Formulierungen mit den Begriffen JlÖp und "jSH

in 9 und 57.
16 Der Begriff XtDPI (32a) erscheint erstmals.



Psalm 78: Geschichte mit Geschichte deuten 197

Vorsicht.17 So sehe ich nicht, wie das von H. Spieckermann18 vorgeschlagene
Modell mit drei Fortschreibungen eines Grundpsalms (laßb-2.4b-8b.l2-
18.19aßb-20b.22-27.29.32-39.52-55a.56-58.60-70.71 aßb-72) auf die Gesamtanlage

von Ps 78 hinführt. Mit dtr Bearbeitungen rechnen u.a. auch A.F. Campbell

(im Bereich 5-8.10.37.56b.58)19 und K. Seybold (3ff., Kehrverse, Vertauschung

43-51 und 5-11), der überdies noch eine weisheitliche Redaktion
annimmt, von der der Psalm-Rahmen herrührt (lf.65-72)20. All diese literarkri-
tischen Operationen vermögen angesichts der vorliegenden Gestalt nicht zu
überzeugen, und die sie begründenen Motivationen («Deuteronomismus»,
Juda-Schluss, Lehr-Eröffnung) lassen sich m.E. mit der vorliegenden Gestalt
erklären. Einzig im Blick auf Vers 9 und seine Umgebung ergeben sich
aufgrund der etwas umständlichen und «holprigen» Formulierung berechtigte
Überlegungen, ob hier nicht eine spätere Hand im Spiel ist. So scheidet selbst

Füglister 9 als Glosse aus.21 Trotz dem dadurch geglätteten und auch mit der
Gesamtstruktur konform gehenden Text ist m.E. aber auf einen Texteingriff
zu verzichten: Die durch Belassung von 9 entstehende Ephraim/Schilo-Rah-
menstruktur, verbunden mit der Begriffs-Doppelung ntöjP/~[Sn (Strophen II
und VIII), ist besser als primär denn als sekundär zu veranschlagen.

Dass Stoffe aus der frühen Geschichte Israels im Psalm aufgenommen
sind, ist evident. Diesem Umstand wird ein überlieferungsgeschichtlich und
kompositionskritisches Modell, das davon ausgeht, dass der Verfasser mit
seinen Hörern die Kenntnis nationaler Überlieferungen teilt und diese in einer
bestimmten Modulierung und Akzentuierung präsentiert, besser gerecht.
Welche Stoffe er mit welcher Absicht einbindet, wird noch zu überlegen sein.
Mit diesem Modell sind auch die Selbstaussagen des Psalms kompatibel, wo
von mündlicher Tradition bzw. oraler Literaturweitergabe (zumindest die
Vortragsweise betreffend) die Rede ist, in die sich der Psalmist gestellt sieht
und selber stellt.22 Dieser Umstand ist ferner vereinbar mit der weisheitlich-

17 Füglister, Rätsel, 274, formuliert mit drastischen Worten: «Diese kunstvoll angelegte

konzentrisch-spiegelbildliche Struktur kann nicht durch Zufall entstanden sein, und
jede literarkritische Operation, die ihr nicht gerecht wird, ist ein Attentat.»

18 Heilsgegenwart. Eine Theologie der Psalmen (FRLANT 148), Göttingen 1989,133-
150.326-329. Seine Annahmen stehen nicht mit Strukturbeobachtungen in Zusammenhang,

sondern mit seinen Einschätzungen zum Deuteronomismus und seiner (spätexilisch-
frühnachexilischen) Datierung.

19 Psalm 78: A Contribution to the Theology of Tenth Century Israel, CBQ 41 (1979)
51-79 (52.72-75).

20 HAT 1/15,307f.
21 Rätsel, 270f.
22 Vgl. die Begrifflichkeit des «Hörens» und «Erzählens» im Proömium und in Strophe

I.



198 Beat Weber

didaktisch-homiletischen Einfärbung.23 Ps 78 ruft auf zum «Hören» (1), und
sein Vortragender tut dies mittels wohlgestalteter Rede (2). Der Psalm ist
darauf angelegt, gehört und nicht - jedenfalls nicht primär - gelesen zu werden.

Denkbar, dass er zunächst als (durchaus stabile) «oral literature» vorlag
und erst später vertextet wurde.24 Es ist anzunehmen, dass der Psalmverfasser,

der sich durch eine stupende Kenntnis israelitischer Traditionen in
epischer und lyrischer Form auszeichnet, diese «Stoffe» auch mündlich erhielt,
memorisierte und tradierte. Sicherheit darüber ist aber nicht zu gewinnen.

Interpretationen und Traditionen

Ps 78 kann im Rahmen dieses Aufsatzes nicht detailliert bedacht werden.
Es geht vielmehr um das Gesamtverständnis, das mit der in der Lehr-Eröff-
nung angezeigten Texttypik (2) in Zusammenhang steht. Demgemäss liegen
die Schwerpunkte der Beobachtungen und Erwägungen im Textbereich von
Proömium und den «Scharnierstrophen» am Anfang (I), in der Mitte (V) und
am Schluss (IX), währenddem der Inhalt der beiden Erzählbögen nur
gestreift wird.

Proömium (l-4ab)

Die Eröffnung einer mündlichen Rede (und eines schriftlichen Textes)
bezweckt Aufmerksamkeits-Erweckung und Verständnis-Einweisung. Das
geschieht durch die Verwendung sprachlicher Signalisatoren aus einem dem
Redner und Hörer gleichermassen vertrauten Setting. Aufgrund dessen findet

eine erste Kanalisierung hinsichtlich des zu erwartenden Texttypus' und
Inhalts beim Hörer statt. In Ps 78 geschieht das durch die Konvention des

Höraufrufs, der Lehr-Eröffnung. Der Vortragende fordert zunächst (1) die
Hörbereitschaft ein, benennt seine Zuhörer ('QJ)), qualifiziert Inhalt und
Zweck seiner Rede (TniFl) und signalisiert seine Bereitschaft zum Reden.
Anschliessend (2) wird die Redebereitschaft wiederholt, dazu wird der vorhin
genannte Rede-Inhalt bzw. -Zweck näher bestimmt: Die «(Unter-)Weisung»
(rnin) geschieht in Form25 eines «Maschal» (bi7G Im Parallelglied wird als

zweite Spezifizierung nachgetragen, dass die Rede «Rätsel» (DlTTl) beinhal-

23 Vgl. etwa die dtn Reden oder die Einschätzungen zur Weisheit von J.L. Crenshaw,
Education in Ancient Israel: Across the Deadening Silence (The Anchor Bible Reference
Library), New York 1998, 85ff.

24 Zum Themenkreis vgl. S. Niditch, Oral World and Written Word. Ancient Israelite
Literature (Library of Ancient Israel), Louisville 1996, u.a. 120-125.

25 Zum Beth communicationis vgl. E. Jenni, Die hebräischen Präpositionen. Band 1:

Die Präposition Beth, Stuttgart 1992,160-162.169f.



Psalm 78: Geschichte mit Geschichte deuten 199

tet und dass diese aus der Früh- bzw. Urzeit ("Tp",3Q entnommen sind.26 Der
Psalmist gibt also «Rätsel» (pl!) auf. Damit will er nicht nur die Entdeckerfreude

beim Flörer wecken, sondern auch anzeigen, dass gutes Zuhören und
Denkanstrengungen vonnöten sind. J.L. Crenshaw formuliert dazu treffend:
«Because riddles employ cipher language that offers a clue and conceals a

trap at the same time, the secret is to seize the clue without being caught in
the hidden trap. It follows that riddles have more than one answer.»27 Bei der
gattungsmässigen Qualifizierung als *700 wird vom nachfolgenden Kontext
her klar, dass es sich um eine ausgestaltete Vergleichs-Erzählung, um ein
Gleichnis, genauer: um eine Parabel handelt. Damit ist angezeigt, dass die
Verserzählung nicht (nur) an und für sich steht, sondern mit ihr eine
Vergleichsabsicht verbunden ist und der Hörer diese aufzuspüren hat. Ein genaues

Beachten und Ernstnehmen der in dieser Psalmeröffnung angezeigten
Verstehenseinweisung ist also fundamental für das rechte Verständnis dieses
Psalms.

Die mit den Selbstbezeichnungen «Parabel» und «Rätselrede» einhergehende

Mehrdeutigkeit kommt bereits in den ersten beiden Versen zum Tragen.

Man ist aufgrund der weisheitlichen Begriffe und Formulierungen von
lf. geneigt, eine entsprechende weisheitlich-didaktische Beabsichtigung
anzunehmen. Nun ist aber der suffigierte Begriff «mein Volk» im Munde eines
Weisheitslehrers auffällig, und auch die Bezeichnung «meine Weisung» findet

sich erst in Textzusammenhängen, die gemeinhin der späten Weisheit
zugerechnet werden (Prov 3,1; 4,lf.). Ansonsten aber bezieht sich das Suffix 1.

sg von Vnïn immer auf JHWH als Sprechenden.28 Das aufrufende und redende

Subjekt von Ps 78,lf. ist jedenfalls grammatikalisch unbestimmt und in
dem Sinn ambivalent, dass ausser einem Weisheitslehrer auch Gott selber in
Frage kommt. Die Annahme einer prophetisch bestimmten Gottesrede ist

keineswegs abwegig, zumal auch zwei weitere Asaph-Psalmen den Anruf
«höre, mein Volk» kennen (Ps 50,7; 81,9) und Gottesreden in den Asaph-
Psalmen ohnehin auffallend häufig vorkommen.29 An Israel gerichtete Hör-

26 Zum Parallelismus btÜQ // iTTTT vgl. ausser hier noch Ez 17,2; Hab 2,6; Ps 49,5; Prov
1,6.

27 Education, 116; vgl. auch J. Schreiner, Geschichte als Wegweisung: Psalm 78, in: J.

Zmijewski (Hrsg.), Die alttestamentliche Botschaft als Wegweisung, FS H. Reinelt, Stuttgart

1990, 307-328 (324).
28 Vgl. Ex 16,4; Jes 51,7; Jer 6,19; 9,12; 16,11; Hos 8,1.12; Ps 89,31 u.ö. In Constructus-

Verbindungen erscheint neben der «Tora JHWHs bzw. Gottes» auch die Bezeichnung
«Tora Moses».

29 Vgl. dazu zuletzt F.-L. Hossfeld, Das Prophetische in den Psalmen. Zur Gottesrede
der Asafpsalmen im Vergleich mit der des ersten und zweiten Davidpsalters, in: F. Died-
rich / B. Willmes (Hrsg.), Ich bewirke das Heil und erschaffe das Unheil (Jesaja 45,7).
Studien zur Botschaft der Propheten, FS L. Ruppert (fzb 88), Würzburg 1998, 223-243.



200 Beat Weber

Aufrufe sind auch in der Prophétie (Jer 2,3; Hos 4,1) und im Dt (4,1; 6,4;
12,28), wo Mose als Sprecher gilt, belegt.

Zwei weitere, ebenfalls mit mosaischer Autorisierung in Zusammenhang
stehende Belege scheinen zum Verstehen von Ps 78,lf. von Belang zu sein.
Zunächst ist auffallend, wie sich Anfang und Ende des Eröffnungsverses von
Ps 78 und des (testamentarischen) Mose-Liedes Dt 32,1-43 gleichen (Impt hi
von und so dass - trotz unterschiedlicher Grössen, die angeredet
werden (vgl. aber Dt 31,30; 32,44-47) - eine Bezugnahme von Ps 78 in Richtung

Dt 32,1-43 wahrscheinlich ist.30 Durch «Antippen» der Anfangsworte
des Mose-Liedes dürfte dieses für den kundigen und mit nationalen Traditionen

vertrauten Hörer von Ps 78 virtuell vergegenwärtigt worden sein. Der
zweite wichtige Beleg ist Num 12, wo nach der Kritik Mirjams und Aarons an
Mose JHWH ein Hör-Aufruf an sie richtet (6) und Mose als «seinen Knecht»
(7f.), als seinen Propheten schlechthin, ja als «Über-Prophet» apostrophiert
(6-8). Mit ihm redet JHWH «von Mund zu Mund (ns-i7R HS im Schauen und
nicht in Rätseln (flTn !)...» (8). Es darf angenommen werden, dass-zwar
ungenannt, aber für verständige Ohren doch «hörbar» - Mose die autoritative
Gestalt ist, in deren «Sukzession», Autorität und Autorisierung diese
«Volkspredigt» als Parabel und Rätselrede ergeht.31

Ob mit der Mose-Legitimation bereits ein erstes Rätsel gehoben ist? Und
vielleicht stellt die Ambivalenz dieser Eingangsverse zwischen Weisheitsrede
und Prophetenwort, zwischen Menschenwort und Gotteswort, ein zweites
gelüftetes Rätsel dar? Der Psalmeingang (lf.) lässt jedenfalls in der Schwebe, ob
wir es mit (prophetischem) Gotteswort oder (weisheitlichem) Menschenwort
zu tun haben - möglicherweise mit beidem. Präsentiert und interpretiert werden

nachfolgend ausgewählte Kapitel einer «Geschichte Israels» als Rätselrede

im Sinn einer Parabel. Mit anderen Worten: Die Geschichtslyrik steht für
das, was sie steht, und sie steht zusätzlich im Sinne eines Gleichnisses für
etwas anderes. Ältere (in unserem Fall: gründende) Geschichte dient dazu,
neuere Geschichte zu explizieren, zu erklären, zu legitimieren. Die In-Dienst-
Nahme von geschichtlichem Stoff samt Bewertung als Parabel ist nur aus
einer zeitlichen Differenz zwischen Gründungsgeschichte und Jetztgeschichte
möglich. Die Rätselrede ist der «Urzeit»32 entnommen bzw. schöpft von da-

30 Vgl. auch Clifford, Zion, 130. Das Moselied Dt 32,1-43 hat in asaphitischen Kreisen
eine bedeutende Stellung, wie dessen Aufnahme in mehreren Asaph-Psalmen zeigt (vgl.
Weber, Psalm 77,234-236).

31 Vgl. Dt 18,15.18.
32 Zum Gebrauch von Dip als qualifizierte Früh- bzw. Urzeit Israels, die die Spanne

von der Befreiung aus Ägypten bis zur Landnahme samt Erwählung des Zion umfassen
kann, vgl. die Ausführungen von K. Koch, Qädäm. Heilsgeschichte als mythische Urzeit
im Alten (und Neuen) Testament, in: J. Röhls / G. Wenz (Hrsg.), Vernunft des Glaubens,
FS W. Pannenberg, Göttingen 1988, 253-288; neu abgedruckt in: K. Koch, Spuren des
hebräischen Denkens. Beiträge zur alttestamentlichen Theologie, Gesammelte Aufsätze,



Psalm 78: Geschichte mit Geschichte deuten 201

her ihr Material. Sie bildet die Hintergrundfolie für das theologische
Verständnis geschichtlicher Geschehnisse aus neuerer Zeit. Geschichte wird
damit über das Mittel der Analogie mit Geschichte erklärt und gedeutet.
Sprach-«technisch» geschieht das so, dass der narrative Stoff durch die Einfügung

in einen verspoetischen Kontext moduliert und «vermehrdeutigt» wird
- ein Charakteristikum, das dem verspoetischen Sprachduktus in besonderem
Masse eigen ist. Von diesen beiden Eingangsversen lässt sich im Blick auf das

Verständnis von Ps 78 sagen: Die Deutung ist Prophétie, und ihr Verständnis
erfordert Weisheit.

Unvermittelt ist der Übergang vom sprechenden «Ich» zu einem «Wir» in
3.33 Damit ist ein neuer Akzent gesetzt, der das Proömium zweiteilt (lab.2ab
I 3ab.4ab). Der Sprechende bzw. der das Gesprochene Übermittelnde, ob
Prophet oder Weisheitslehrer oder beides zugleich, rückt sich ein in ein
«Wir». Ist es ein spezielles Gruppen-«Wir», z.B. die Gilde der Asaphiten (vgl.
die Überschrift und «Wir»-Aussagen anderer Asaph-Psalmen34), oder
schliesst sich der Redende mit dem Volk zusammen? Ich denke eher das
erste. Wie auch immer: Die Einfügung vollzieht sich in zweifacher Weise: in
eine Gruppe (oder das Volk) und in eine Traditionskette. Seine Zugehörigkeit

zu denen, die bereits «gehört und erkannt haben» - gemeint ist ein
qualifiziertes und verpflichtenes Geschehen - und von den «Vätern erzählt
bekommen haben» (3), gibt ihm erst die Legitimation, seinen Mund zu öffnen
und das Volk zum Hören aufzurufen (lf.). Der angeredete "Qi?, die Zeitgenossen

des Psalmisten (la), sind identisch mit «ihren Söhnen» (4a), die als «künftige

Generation» angesprochen werden (4b). Dabei verweist das Suffix in 4a

auf die genannten Väter, die der sich in die «Wir»-Gruppe einbindende Psalmist

als «unsere Väter» (3b) bezeichnet. Damit werden die Sohn- und die Vä-
tergeneration(en), das vergehende und das kommende Geschlecht, aufeinander

bezogen.35 Als mit beiden verbunden, aber zugleich als Mittler zwischen
ihnen (und zwischen Gott und dem Volk) stehend, versteht sich die «Wir»-
Gruppe des Psalmisten. Mit deren Aufgabe der Einschärfung der Überlieferungen

kommt sowohl Autorisierung als auch Verpflichtung zum Ausdruck

Band 1, Neukirchen-Vluyn 1991, 248-280. Beachtenswert sind auch die beiden frühen
Belege Dt 33,15.27 (Joseph-Spruch!) sowie die Aufforderung in Dt 32,7.

33 Die Partikel "1ÖK verbindet 3a nicht im Sinn eines Relativsatzes mit 2b, sondern
markiert einen selbständigen Satzanfang. Zu 73K mit implizitem Bezugswort («Das, was
wir gehört haben...») vgl. P. Joüon / T. Muraoka, A Grammar of Biblical Hebrew (SubBi
14/I+II), Roma 1991, § 145 a; 158 1. Auch das Suffix in der Fügung CUID) bezieht sich darauf

zurück.
34 Vgl. dazu v.a. K. Seybold, Das «Wir» in den Asaph-Psalmen, in: K. Seybold / E.

Zenger (Hrsg.), Neue Wege der Psalmenforschung, FS W. Beyerlin (Herders Biblische
Studien 1), Freiburg 21995, 143-155; neu abgedruckt in: K. Seybold, Studien zur
Psalmenauslegung, Stuttgart 1998, 231-243.

35 Vgl. auch die zweifache Verwendung von "ISO in 3b und 4b (vgl. ferner 6c).



202 Beat Weber

(vgl. u.a. Dt 6,4-7.20-25; ll,18f.). Der Inhalt dessen, was zu «erzählen» ist,
folgt nun. Mit diesem Doppelpunkt ist das Proömium abgeschlossen. Die
eigentlichen Ausführungen beginnen jetzt, wobei Strophe I eine propädeutische

Funktion für das Nachfolgende zukommt.

Strophe I (4cd-8)

Strophe 1 beginnt programmatisch mit dem Inhalt des über die Generationen

hinweg zu Verkündigenden. Nach der Nennung der auf die Ursprungsbefreiung

(Exodus) referierenden Macht- und Wundertaten (4cd) wird JHWHs
Aufrichten einer «Bezeugung» (PHP), einer «Weisung» (nP)P, vgl. 1.10) unter

dem Volk («Jakob» // «Israel», vgl. 71) ausgesagt (5). Damit wird die
Erinnerung an JHWHs Machttaten zugunsten seines Volkes (Heilsindikativ)
weitergeführt zur Verpflichtung gegenüber den aufgegebenen
Bundesbestimmungen (Heilsimperativ). Diese hat er36 «unseren Vätern geboten» (5c).
Damit ist - anders als in 3b, aber mit unterschwelligem Bezug dazu - nicht die
Vätergeneration des Psalmisten bzw. der «Wir-Gruppe», sondern es sind die
Bundesväter der Mose-Generation gemeint. Ihnen wurde bereits aufgetragen,

ihren Nachkommen diese Bestimmungen kundzutun. Die Parallelisie-

rung zwischen 5 und 3f. ist bewusst angelegt, um die anhaltende und verpflichtende

Traditionskette zu markieren, die in 6f. weitergezogen und auf zwei
weitere Generationen ausgeweitet wird. Damit sagt der Psalmist bzw. seine

«Wir»-Gruppe indirekt, dass sie dieser Verpflichtung nachgekommen sind
und dass sich ihre Gilde diesem Auftrag verpflichtet weiss.37 Die Verknüpfung

der Generationen wird durch eine Leitwort- und Verkettungstechnik
der einschlägigen Begriffe (PH 4b.6a.8b.8c; PSD 3b.4b.6c;DP* 3b.5d.6a)
unterstrichen. Die Strophe schliesst, anknüpfend an die negativ formulierte Warnung

in 7b, mit einem Negativ-Vergleich (8). Dabei wird noch einmal das

Stichwort «Väter» aufgenommen (8a). «Ihre Väter» bezieht sich auf die
zuletzt genannte Generation (6), doch scheint angesichts der Generationen-
Staffelung von «Vätern» und «Söhnen» der genaue Bezugspunkt zu
verschwimmen.38 Diese «ihre Väter» werden zuletzt in drei Zeilen negativ
charakterisiert. Die Qualifizierung PPCl PPiO findet sich noch in Dt 21,18.20 und
Jer 5,23, wobei auffällt, dass in allen Belegen diese Charakterisierung mit
Hör- und Gehorsamsverweigerung in Zusammenhang steht. Damit kommt
am Ende der Eingangsstrophe I erstmals die Negativ-Problematik des Volkes
zur Sprache, die im Folgenden die Aussagen des Psalms wesentlich
mitbestimmen wird.

36 Vorausgesetztes, aber nicht genanntes Subjekt ist JHWH.
37 Zu ähnlichen Konstellationen beim asaphitischen Nachbar-Ps 77 vgl. Weber, Psalm

77, v.a. 191-198.
38 Die exkludierende Suffigierung «ihre (Väter)» hat im Blick auf das erzählende

«Wir» ein absetzendes Moment (anders das inkludierende «unsere [Väter]» in 3b und 5c).



Psalm 78: Geschichte mit Geschichte deuten 203

Strophen II-IV (9-32)

Strophe II setzt mit der Referenz auf die «Söhne Ephraims» (9a) überraschend

ein - weniger im Blick auf die vorangegangene Strophe als auf den

Fortgang, der das ephraimitische Versagen mit JHWHs Wundertaten gegenüber

der Auszugs-Generation koppelt. Das Suffix von «ihre Väter» in 12a

(vgl. dazu auch 9a) verweist jedenfalls - die Abfolge der Generationen aus

Strophe I nochmals aufnehmend - zurück auf die «Söhne Ephraims» in 9a.

Auch wenn zwischen diesen «Söhnen» und «ihren Vätern» manche Generationen

liegen, so ist durch die Generationen-Verklammerung mit der Früh-
und Heilszeit Israels doch die hohe Verantwortung wie auch das grosse
Versagen unterstrichen. Obschon nachher von der Auszugs- und Wüstengeneration

die Rede ist, fokussiert sich aufgrund von 9 die Schuldproblematik auf
Ephraim, den führenden Stamm in Israel - ein Umstand, der sich durch
Aussagen in den letzten beiden Strophen bestätigen wird. Hinter den knappen
Andeutungen von 9 werden meist Auseinandersetzungen Israels mit den
Philistern gesehen, wobei aufgrund des Ladeverlustes (vgl. 60-64.67) mir die in I
Sam 4 geschilderten Ereignisse plausibler erscheinen als diejenigen in I Sam
31.39 Auf jeden Fall wird das Schlachtversagen Ephraims (9, vgl. 57) mit
grundsätzlicherem Bundesversagen verknüpft (10f.). Sie tun genau das, wovor

7bc gewarnt hatte und erweisen sich so als «störrisches und widerspenstiges

Geschlecht» (8b).
Die übrigen Verse von Strophe II (12-16) schildern - unter Stichwort-Anknüpfung

der «Wunder»-Thematik (1 lb. 12a, vgl. 4d) - die Heilstaten JHWHs
in Ägpyten, beim Durchzug durchs Schilfmeer und in der Wüste, wobei das

«Wasser»-Motiv bestimmend ist. Im Blick auf die Formulierung dieser (und
anderer) Verse ist immer wieder die Anlehnung ans Schilfmeer-Lied (Ex
15,1-18) herausgestellt worden.40 Auch hierbei ergibt ein Seitenblick, dass

auch andere Asaph-Psalmen auf das Schilfmeer-Lied als Prätext rekurrieren.41

Bedeutend dabei ist nicht nur die Bezugnahme auf die lyrische Fassung
der Rettung am (Schilf-)Meer, sondern auch der Umstand, dass dieses Lied
mit Mose in Verbindung gebracht wird. Damit bezieht sich der Psalmist also
auf beide lyrischen Mose-Stücke, das Schilfmeer-Lied (Ex 15,1-18) wie das

Mose-Lied (Dt 32,1-43).
In Strophe III (17-23) wird das schuldhafte Versagen herausgestellt. Die

wunderhafte und wunderbare «Wasser»-Gabe in der Wüste (Strophe II, vgl.

39 Vgl. dazu und zu anderen möglichen Ereignissen H. Junker, Die Entstehungszeit
des Ps. 78 und des Deuteronomiums, Bih. 34 (1953) 487-500 (488ff.); Campbell, Psalm 78,
60f.; Füglister, Rätsel, 271.

40 Zu den Details vgl. Campbell, Psalm 78, 64f.; Clifford, Zion, 129.133-135; Füglister,
Rätsel, 281 f.

41 Sicher Ps 74 und Ps 77 (dazu Weber, Psalm 77, 207-211.289), vermutlich noch weitere

Asaph-Psalmen.



204 Beat Weber

Ex 17) stimmte das Volk nicht dankbar und zufrieden, sondern stimmulierte
es zur dreisten Forderung nach Brot und Fleisch. Dieses Verhalten wird als
«Versuchen» Gottes (18a, vgl. 56a) qualifiziert. Ihre Forderungen und Fragen
werden Zitat-artig wiedergegeben (19f.). Die Reaktion aufsehen JHWHs
wird 21-23 genannt: zunächst sein Zorn angesichts ihres Unglaubens (vgl.
Num 11,1-3), dann aber öffnete er doch «die Türen des Himmels» (23) und
gewährte ihre Bitten.

Strophe IV (24-31) knüpft am Schlussvers von III an und schildert die
Gabe von Manna und Wachteln. Dass hier Berührungen mit der Erzähltradition

von Ex 16 vorliegen, ist deutlich.42 Die Strophe und damit der Strophen-
Bogen (II-IV) insgesamt endet mit der Gegenüberstellung der Gier des Volkes

und dem Zorngericht JHWHs (30f.).

Strophe V (32-39)

Strophe V mit seiner theologischen Zwischenreflexion steht in der Psalm-
Mitte und verknüpft die beiden Strophenbögen II-IV und VI-VIII mittels
einer Reihe von Begriffen.43 Der Refrain-artige Eingangsvers 32 knüpft an 17

(und 11) an. Die Strophe expliziert den Wechsel der Geschehnisfolge: Wunder

JHWHs => Unglaube des Volkes => Zorngericht JHWHs => Umkehr
des Volkes => neuerlicher Unglaube des Volkes. Die Rückerinnerung
geschieht an JHWH als «Fels» (in Anklang ans Moselied, wo diese Prädikation
Leitwort-artig erscheint, vgl. Dtn 32,4.15.18.31.37) und als «Erlöser» (in
Anklang ans Schilfmeerlied, Ex 15,13). Trotz ihrer Untreue erwies JHWH sich
als «barmherzig», sühnte ihre Schuld, vernichtete nicht und wandte seinen
Zorn ab. H. Spieckermann hat auf die Selbstoffenbarungsformel Ex 34,6(f.)
als Hintergrund von 38f. hingewiesen.44 Die Langmut JHWHs ist tatsächlich
der entscheidende Hinweis, dass hier die «Geschichte» mit seinem Volk nicht
abbricht, sondern in einen nächsten erzählenden Strophen-Bogen (VI-VIII)
einmündet.

Strophen VI-VIII (40-64)

Strophe VI (40-48) und mit ihr der zweite Strophen-Bogen setzt örtlich
(«Wüste») dort ein, wo der erste Strophen-Bogen zu Ende gegangen ist und
greift auch thematisch auf die Strophen II bis IV zurück: Das «Versuchen»
Gottes (41, vgl. 18 und 56) und das JHWH-«Vergessen» (42, vgl. 11) gehen
weiter. Chronologisch blendet der Erzähler dann von der Wüste zurück nach

42 Zu den traditionsgeschichtlichen Fragen vgl. Füglister, Rätsel, 277-283.
43 Zu V und I/II-IV vgl. 8cd und 37ab, die «Fels»-Aussage 15a und 35a, 22b und 32b

(mangelndes Vertrauen); zu V und VI-VIII/IX vgl. 35.39 und 42 («gedenken»); zu beiden
die «Zorn»-Thematik 31.38.49f.

44 Heilsgegenwart, 143f.



Psalm 78: Geschichte mit Geschichte deuten 205

Ägypten, ins «Gefilde Zoan» (43, vgl. 12) und schildert in einer längeren, die
Strophengrenze zwischen VI und VII (49-55) überschreitenden Passage die
Plagen und ihre Wirkung (44-51).45 Die Folge ist Aufbruch und Führung; dieser

Sachverhalt wird mit der «FIirte-Herde»-Metapher zum Ausdruck
gebracht, die am Psalmende im Zusammenhang mit David nochmals erscheint
(70-72). Die nachfolgenden Führungs-, Völkervertreibungs- und Einzugsaussagen

dürften wiederum auf dem Hintergrund von Ex 15,1-18 (v.a. dem zweiten

Teil des Liedes) gestaltet worden sein, wobei auch hier «sein Heiligtum»
zwischen einer Sinai- und einer Zion-Verortung (zudem retrospektiv von 68

her) oszilliert. Strophe VII endet mit der Wohnsitznahme der Stämme Israels
(55).

Die Strophe VIII (56-64) setzt die Schilderung der Freveltaten Israels fort,
nur dass diese bis hin zum Götzendienst gesteigert sind (56-59). Dass diese

Strophe schon bündelnde Funktionen übernimmt und so das Pendant zu Strophe

II (und I) bildet, zeigt sich etwa an der bewussten Aufnahme des Begriffpaares

ntpp/~[Sn von 9 in 57 und der Generationen-Abfolge («ihre Väter» 57,

vgl. 8a). Die Bogenschützen der «Söhne Ephraims» (9a) und ihr schuldhaftes
«Umwenden» am Tage des Kampfes zu Beginn der Erzählfolge wird hier
gegen deren Ende quasi nochmals in den Text hereingeholt. Dies geschieht mittels

der Ausdrucksweise, dass die Generation im Land, die mit der schuldbeladenen

Auszugs- und Wüstengeneration verbunden wird («ihre Väter» - im
Sinne der generativen wie der Schuld-verwandten Nachkommenschaft), sich
«wendete wie ein Bogen des Truges». N. Füglister hat darauf hingewiesen,
dass sich dieser Vergleich ausser hier noch in Hos 7,16 findet, dort ebenfalls
mit Ephraim- und Fluchtbezug. Ferner hat er - m.E. zu Recht - die Möglichkeit

erwogen, dass es sich bei diesen auf Ephraim bezogenen «Bogen»-Aus-
sagen um eine Konterkarierung des Joseph betreffenden Jakob-Segens handelt,

wo Joseph (Ephraim) als tüchtiger Bogenschütze bezeichnet wird (Gen
49,23f.).46 Trifft dies zu, so ist das Verhalten Ephraims, das den Segen an
Joseph in Fluch verkehrte, umso verwerflicher. Mit dem verwendeten Verb-
Paar OIJO/Xüp wird neuerlich auf das Moselied, wo dieses zweimal vorliegt (Dt
32,16.21), angespielt. Damit dürfte indirekt auch klar sein, dass die Referenz
von 9 wie diejenige von 57 auf Geschehnisse im Lande Kanaan geht. Mit der
gesteigerten Radikalität des Abfalls (,i7,DS «Gottes- bzw. Götzenbilder»)47
geht eine Steigerung des Zorneshandelns JHWHs einher. Operiert wird u.a.
mit der Begrifflichkeit 701? II (59.62, vgl. 21.49), zum andern mit dem Terminus

«Verwerfen» (0X0 59), der hier in gesteigerter Form (7X0) auf Israel
(«völlig verwerfen») und in 67 dann auf das «Zelt Josephs» angewandt wird.

45 Ein Vergleich der Plagenreihen in Ps 78 und im Exodusbuch ist mehrfach angestellt
worden; vgl. dazu etwa Campbell, Psalm 78, 68-70.

46 Vgl. Füglister, Rätsel, 271.
47 Vgl. Dt 7,5.25; 12,3; Hos 11,Iff. (mit Ephraim-Bezug!).



206 Beat Weber

Dieses äussert sich in JHWHs «Preisgeben» (töC33, vgl. Dt 32,15 mit umgekehrten

Vorzeichen) von Schilo48 als seinem Wohnsitz (zum «Zelt» 60b vgl. auch
Jos 18,1). Theologisch wird der Heiligtums- und Ladeverlust mit der Errichtung

von Kulthöhen und dem praktizierten Götzendienst in Zusammenhang
gebracht. Historisch werden die Aussagen von 60f. (wie die Anspielung in 9

und die beschriebene Folge in 67f.) an der Niederlage bei Aphek gegen die
Philister und deren Mitnahme der Lade festzumachen sein (I Sam 4,1-11).
Die nachfolgenden Verse 62-64 schildern die weiteren Folgen der Niederlage.
Der zweite Strophen-Bogen schliesst - ungleich massiver als der erste - mit
einem einschneidenden und verlustreichen (Heiligtum, Priester, Volk, junge
Männer49) nationalen Desaster.

Strophe IX (65-72)

Verschiedene Begriffs- und Motiv-Fäden, v.a. aus dem zweiten Strophen-
Bogen (VI-VIII), laufen in dieser Schluss-Strophe (IX) zusammen.50 Der
Einstieg in die finale Strophe ist allerdings überraschend. Das in 59-64
geschilderte «Ende» ist nicht das «Ende». Wird in Strophe VIII Gott als der im
Gericht Handelnde und damit als durchaus «wach» gezeichnet, so setzt Strophe

IX mit der Aussage ein, dass der Herr - und hier werden zwei Vergleiche
gebracht - erwachte «wie aus dem Schlaf», «wie ein vom Wein betäubter
Kriegsheld». Die Folge des in Strophe VIII geschilderten Gerichtshandelns
JHWHs, das auch den Verlust der Lade einschliesst (61), ist die Gott-Verlassenheit.51

Diese wird nicht genannt, aber zu Beginn von Strophe IX (65) mit
dem Gottesschlaf-Motiv52 angedeutet (vgl. auch Ps 44,24-27). Durch diese

Nicht-Erörterung («Leerstelle») und den mit dem Bild des Schlafens verbundenen

Faktor der Zeitdauer ist eine Zäsur und ein zeitlicher Unterbruch
zwischen dem in VIII geschilderten Gerichtshandeln und dem in IX berichteten
«Aufwachen» JHWHs markiert (vgl. auch I Sam 7,2).53 Als Krieger kehrt

48 Vgl. u.a. Jos 18,1-10; I Sam 4,1-11; zu den Grabungsbefunden dieser Ortslage mit
dem altisraelitischen (Eisenzeit I), im Gebiet Ephraim liegenden Heiligtum vgl. A. Kem-
pinski / I. Finkelstein, Art. «Shiloh», in: E. Stern (Ed.), The New Encyclopedia of
Archaeological Excavations in the Holy Land, Jerusalem / New York 1993,1364-1370.

49 Vgl. die Parallelisierung der «Jünglinge» am jeweiligen Schluss des Strophen-
Bogens (31.63).

50 Zum Begriff des «Zeltes» vgl. 51.60.67; zur Verwerfungs- und Erwählungsthematik
(ONQ <=> ~H2) vgl. 59.67f.70; zum «Bedränger» 61.66, zum «Stamm» bzw. den «Stämmen
(Israels)» vgl. 55.67f.; zum «Erbteil» 55.71 etc.

51 Vgl. dazu auch T. Podella, Söm-Fasten. Kollektive Trauer um den verborgenen Gott
im Alten Testament (AOAT224), Kevelaer / Neukirchen-Vluyn 1989, 166-176.

52 Zum Motiv vgl. Podella, Söm-Fasten, 31f.
53 Bemerkenswert ist, dass keine Fürbitte- oder Busshandlungen vonseiten Israels

genannt werden (anders 1 Sam 7,5ff.), die das neuerliche Heilshandeln JHWHs motiviert
hätten.



Psalm 78: Geschichte mit Geschichte deuten 207

JHWH zugunsten Israels aufs Schlachtfeld zurück (66, vgl. I Sam 7,10-14).
Doch seine Rückkehr geschieht nicht ohne ein Moment des Gerichtshandelns
an seinem Volk: Joseph-Ephraim wird - aufgrund seines Versagens (vgl. 9.56-

58) - als Führungs-Stamm54 «verworfen» (0X0 67, vgl. 59). Bemerkenswert ist
der Umstand, dass das Kriegsversagen, der Lade-Verlust sowie der damit
zusammenhängende Abfall (Strophe VIII, vgl. auch 9) in besonderer Weise
Joseph-Ephraim angelastet wird.55 Er führt zu dessen Verstossung und zum
Übergang des Führungsprimats an den Stamm Juda (67f.).56 Dieser Konnex
wird in den narrativen Traditionen (vgl. I Sam) so nicht dargestellt. Die
Geschehnisse rund um Philisterniederlage, Ladeverlust, Aufgabe von Schilo als

Heiligtum, Einflussverlust Ephraims einerseits und um Eroberung Jerusalems,

Einrichtung des Heiligtums auf dem Zion, David-Königtum und
Bedeutungszunahme des Stammes Juda andererseits sind bekannt. Neu aber
daran ist, wie sie der Psalmist miteinander verknüpft, interpretiert und in ein
theologisches Licht stellt.57

Die Trias «Juda-Zion-David» tritt anstelle von «Joseph/Ephraim-Schilo»
im Blick auf die Führung Gesamtisraels und die Wohnpräsenz JHWHs. Dies
ist auf Ephraims Versagen zurückzuführen und geht zugleich auf JHWHs
neues Eingreifen, sein Verstössen und Heraus-Erwählen, zurück. Mit dem

Erwählungshandeln JHWHs (0170 68.70, vgl. 0170 xb 67) gegenüber den Grössen:

Juda (Stamm) - Zionsberg (Heiligtum)58 - David (König, Königslinie)
werden unterschiedliche Geschehnisse gleichsam auf einen Brennpunkt hin
fokussiert. Bei den drei «Erwählungen» ist zugleich ein steigerndes Moment
dahingehend festzustellen, dass die Juda-Erwählung nur kurz genannt ist
(68a), die Zion-Erwählung59 durch die Verbindung mit Bau, Gründung und
Dauer des Heiligtums weiter ausgeführt ist (68b.69ab)60 und die Schilderung
der David-Erwählung und der damit verbundenen Momente den grössten
Raum einnimmt und am betonten Psalm-Schluss steht (70ab.71abc.72ab).

David wird als «sein Knecht» (lOOO - Referenz des Suffix ist der Herr
(65a) - bezeichnet. Dieser Ehrentitel steht in der Tradition der «Mose»-Be-

54 Vgl. dazu auch den Segensspruch Jakobs an Joseph (Gen 49,22-26, v.a. 26).
55 In 59 ist das «völlige Verwerfen» noch unspezifisch auf «Israel» gemünzt.
56 Vgl. auch hierzu den Segensspruch Jakobs an Joseph (Gen 49,8-12).
57 Ob neben den historischen Geschehnissen die Auswertung der Segenssprüche

Jakobs an Juda und Joseph (Gen 49,8-12.22-26) hierbei eine Rolle gespielt hat?
58 Vgl. schon der versteckte Hinweis in 54 mit der «Berg»-Erwähnung in 54 und 68.
59 Im Blick auf das Zion-Heiligtum ist die (schöpferische und unerschütterliche)

Gründung auf unsabsehbare, ja immerwährende Dauer erwähnt. Es ist zu überlegen, ob
die Aussage des immerwährenden Zion-Heiligtums, die v.a. auch im Jesaja-Buch (vgl. u.a.
Jes l,8f.; 2,1-4; 4,2-6; 12,1-6; 26,1-4; 33,14-24) zu finden ist, mit der Nathan-Verheissung des

immerwährenden Königtums Davids (vgl. II Sam 7,1-16) verknüpft und begründet ist,
zumal dort ja eine Verklammerung der Aussagen über Tempelbau und Königtum vorliegt.

60 JHWH wird als Bauherr «seines Heiligtums» vorgestellt (führt das Possessivpronomen

die Nuance der Abgrenzung gegenüber anderen Kultorten mit sich?).



208 Beat Weber

Zeichnungen. Bezogen auf Mose hat die Bezeichnung miT ~ny geradezu titu-
laren Charakter - er ist der «Knecht JHWHs» schlechthin (vgl. Dt 34,5; Jos

1,1.13.15; 8,31.33 u.ö.). JHWH selber bezeichnet in hervorgehobener Weise
Mose als «mein Knecht» (vgl. die bereits genannte Stelle Num 12,7f., ferner
II Kön 21,8). Abgesehen von Mose ist die Gottes-, Selbst- oder
Fremdbezeichnung «Knecht» bezüglich David am geläufigsten. Der Kristallisationspunkt

dafür liegt in der Nathan-Verheissung, wo JHWH David als «mein
Knecht» bezeichnet (vgl. II Sam 7,5.8)61. Die letzten Verse von Ps 78 (70-72)
sind deutlich auf dem Hintergrund der Nathan-Verheissung (vgl. II Sam 7,1-
16) formuliert worden. In diese Richtung weist - über die «Knechts»-Bezeich-

nung hinaus - auch das «Hirte»-Wortfeld, das an beiden Orten sowohl im
Blick auf die Herkunft Davids62 als auch im Zusammenhang mit der königlichen

Regierungstätigkeit, dem Leiten des Volkes, Verwendung findet.63 Dass
die «Hirte/Herde»-Metaphorik ein asaphitisches Charakteristikum ist und in
den mit der Überschrift ^DX1? präskribierten Psalmen praktisch durchgehend
an strukturell hervorgehobener Stelle erscheint, ist überdies zu erwähnen,
wenngleich dieses Motiv nur hier mit David in Verbindung gebracht wird.64

Dafür wird es im Nachbar-Ps 77 explizit mit Mose (und Aaron) verbunden
(V. 21, vgl. Jes 63,II).65 Der Seitenblick auf die übrigen Asaph-Psalmen, die
sich ja weithin durch einen ephraimitischen Bezug bzw. einen Nordreich-Ko-
lorit und die Aufnahme von Mose-Traditionen auszeichnen66, lässt auch bei
den Schlussversen von Ps 78, die vordergründig auf judäisch-davidische Ge-
staltgebung schliessen lassen, die Frage aufkommen, ob hier hintergründig
nicht auf ephraimitische Überlieferungen (in der die Mose-Gestalt einen
prominenten Platz hat) angespielt wird. In diesem Zusammenhang ist nochmals
auf den Jakob-Segen an Joseph zu verweisen, wo von JHWH als «Hirte» die
Rede ist (Gen 49,24), v.a. aber an Jakobs Segnen der Joseph-Söhne Ephraim
und Manasse, wo dieser JHWH als den rühmt, der ihn «geweidet» hat (Gen
48,15). Die geschichtstheologische Linie läuft von Ephraim nach Juda. Sie ist
irreversibel. «David» ist für Israel der «neue Mose».

61 Die Bezeichnung «mein Knecht» erscheint auf David bezogen mit Gott als
Sprechender sonst nur noch im Zusammenhang mit der Reichsteilung unter Jerobeam I. (I
Kön 11,32.38) und in Ez 34,23f.; 37,24.

62 Vgl. auch I Sam 16,11.19; 17,20.28.34-37. Das Wort rfoQ «Hürde» ist nur in drei
poetischen, davon zwei asaphitischen Texten bezeugt (Hab 3,17; Ps 50,9; 78,70). Abgesehen

von David war auch Mose vor seiner Aufgabe als Leiter des Volkes Hirte (Ex 3,1).
63 Vgl. nun in II Sam 7,7(f.) und Ps 78,71f.; jXÜ II Sam 7,8 und Ps 78,70, vgl. Ps 78,52

und Synonyma. Vgl. auch die Bezeichnung «mein» bzw. «sein Volk» in II Sam 7,7f.l0f. und
Ps 78,71, vgl. Ps 78,1 (Inclusio).

64 Vgl. Ps 74,1; 77,21; 78,52.70-72; 79,13; 80,12, dazu Weber, Psalm 77,282f.292f.
65 Vgl. dazu Weber, Psalm 77,165-171.
66 Vgl. H.P. Nasuti, Tradition History and the Psalms of Asaph (SBL.DS 88), Atlanta

1988; Weber, Psalm 77,277-284.



Psalm 78: Geschichte mit Geschichte deuten 209

Die Schlussbetonung des Psalms (72) liegt auf der zuverlässigen und
geschickten Führung. Das ist das Letzte, was gesagt wird. Damit endet der
Psalm «offen»67 und lädt seine Hörer («mein Volk» 1) ein, dieses Letzte
festzuhalten, d.h. der Führerschaft des Königshauses Davids sich vertrauensvoll
anheim zu stellen. Darin hat sich JHWHs Führen gezeigt (Impf cons, 72a) und
wird sich fernerhin (Impf, 72b) zeigen (vgl. Ps 77,21). Ps 78 schliesst mehrdeutig,

wie er angefangen hat. Wie das «Hirte/Herde»-Motiv zwischen altjüdischer

David-Königslegitimation und altephraimitischer JHWH-Führungs-
Erfahrung schillert, so ist es im Blick auf den Schlussvers das Subjekt, das sich
wie in lf. in doppelter Weise bestimmen lässt. Entweder man behält auch im
Schlussvers wie bei den vorangegangenen Verbformen 3. m. sg. Gott («Herr»
65a) als Subjekt bei und interpretiert den Schlussvers als anthropomorphe
Redeweise oder aber man wechselt das Subjekt zu «David, seinem Knecht»
(70a) und liest 72 als königliche Tätigkeit Davids bzw. der Davididen. Beides
ist grammatikalisch möglich und sachlich richtig. Wahrscheinlich ist die
Doppelsinnigkeit von menschlicher und göttlicher Königsherrschaft bewusst
angesetzt.

Geschichte, Geschichtsdeutungen und der Rätsel Lösungen

Historische Einordnung und Datierung von Psalmen sind notorisch
schwierig. Bei kollektiven Genres, zu denen auch Ps 78 gehört, ist die Sache
manchmal etwas einfacher, weil nationale Geschehnisse und Institutionen
meist leichter erhebbar sind. Wie auch immer: Für Verständnis und/oder
Applikation von Ps 78 sind historische Kontexte unverzichtbar - wie soll sonst
Geschichte als Parabel und Rätselrede fungieren? Dabei sind gewiss mehrere
geschichtliche Kontexte denkbar. Die Fähigkeit zur Neuaktualisierung in
veränderten, aber analogen Umständen ist ja mit ein Grund, dass (Psalmen-)
Texte überliefert wurden. Bei einer Staffelung möglicher Geschichtskontexte
geht es nachfolgend um die Frage, welcher der Erst-, also der Abfassungskontext

des Psalmes abgab.
Im Blick auf Ps 78 lässt sich zunächst textintern mit der Davids-Zeit ein

terminus post quem festmachen. Eine Ansetzung in davidisch-salomonischer
Zeit68 kommt aber kaum in Frage, denn die Früh- oder Urzeit Israels (vgl.

7p 2) als (Be-)Gründungsgeschichte zieht sich von Ägypten bis zum Zion
hin. Dazu gehört auch die David-Zeit. Wenn nun Geschichte mit (Grün-

67 Dazu Seybold (HAT 1/15, 313): «Das helle, aber abrupte Ende dieses Psalms ist
ein<Rätsel> (2) und stellt viele Fragen.» Ich meine eher, es beantwortet Fragen, die für die
Hörer gleichsam «im Raum» stehen (dazu s.u.).

68 So etwa O. Eissfeldt, Das Lied Moses Deuteronomium 32]_43 und das Lehrgedicht
Asaphs Psalm 78 samt einer Analyse der Umgebung des Mose-Liedes (BVSAW.PH 104/

5), Berlin 1958.



210 Beat Weber

dungs-)Geschichte gedeutet wird, d.h. wenn die Frühgeschichte als «Parabel»,

als «Rätselrede» (2), zum Verstehen der Gegenwartsgeschichte des
Psalmisten dient, muss letztere zeitlich abständig sein. Wie gross der Abstand
ist, ist damit noch nicht gesagt, doch kann man davon ausgehen, dass die
Reichsteilung dem Psalmisten bekannt ist. Auf der andern Seite der Zeitskala
kommt eine exilische Abfassung aufgrund des auf David hin kulminierenden
Psalm-Schlusses, der Betonung der zuverlässigen Führung durch den königlichen

Hirten sowie des Fehlens jedes Hinweises, der diesbezüglich einen
Bruch anzeigen könnte, kaum in Frage.69 Eine nachexilische Reaktualisie-

rung ist im Zusammenhang mit dem samaritanischen Schisma (aber auch mit
messianisch-eschatologischen Strömungen) denkbar. Eine nachexilische
Datierung scheint mir aber im Blick auf intertextuelle und traditionsgeschichtliche

Überlegungen nicht angemessen. Wie Füglister überzeugend aufgewiesen

hat, markieren die mit Ps 78 verwandten und von ihm herkommenden
(Geschichts-)Psalmen 105 und 106 ebenso wie Neh 9,5-37 ein späteres, nach-
exilisches Stadium einer Entwicklungslinie.7" Mit Haag71 ist ferner auch Jer
7,1-15 (v.a. 13-15) und Jer 26,2-9 als «Nachgeschichte» von Ps 78 und mit
Füglister72 «das eschatologische Flair eines Deutero-Jesajas», insofern überhaupt
Anlehnungen vorliegen, als eine gegenüber Ps 78 spätere Entwicklung zu
verstehen. Damit wird man die Exilszeit als terminus ante quem für Ps 78 annehmen

dürfen.
Nach diesem Ausscheidungsverfahren und der gewonnenen Eingrenzung

auf die Zeitspanne zwischen Reichstrennung und Exil ist der Versuch einer
näheren zeitlichen Ansetzung zu machen. Ich möchte meine Überzeugung,
dass Ps 78 einer Zeit entstammt, in der das Nordreich gefallen ist, aber das
Südreich noch besteht, der Psalm also zwischen 722 und 587 v. Chr. zu datieren

ist73, folgendermassen begründen: Eine Konflikt-Trächtigkeit zwischen
den Grössen «Ephraim» und «Juda» scheint noch durch, wird aber durch den
«Übergang» der JHWH-Präsenz (Heiligtum) und des Führungsprimats von
«Ephraim» zu «Juda» als erledigt betrachtet; der Wechsel ist irreversibel. Die
Geschehnisse rund um den Niedergang des Nordreichs aufgrund assyrischer
Interventionen, der Fall Samarias und die Flucht-Bewegungen von Norden

69 Weshalb nach wie vor eine exilische Datierung verfochten wird (so verbunden mit
literarkritischen Annahmen Spieckermann, Heilsgegenwart, 140.149, und Seybold, HAT
1/15, 308), ist für mich nicht nachvollziehbar.

70 Rätsel, 267-269. Zur Entwicklung vom Klage- zum Bussgebet vgl. auch Podella,
Söm-Fasten, 237-242.270-272.

71 E. Haag, Zion und Schilo. Traditionsgeschichtliche Parallelen in Jeremia 7 und
Psalm 78, in: J. Zmijewski (Hrsg.), Die alttestamentliche Botschaft als Wegweisung, FS H.
Reinelt, Stuttgart 1990, 85-115.

72 Rätsel, 282f.
73 Diese Datierung wird von einer Reihe von Auslegern geteilt (Haag, Zion, 109-111;

Junker, Entstehungszeit; Clifford, Zion, 137-141; Füglister, Rätsel, 294f.).



Psalm 78: Geschichte mit Geschichte deuten 211

nach Süden (Juda) bieten sich als Analog-Geschehnisse zu den Ereignissen in
der frühen Königszeit an. Historisch greift Ps 78 zwar auf die davidisch-salomonische

Ära (und die Exodus-Wüsten-Zeit) zurück, kerygmatisch aber ist
722 v. Chr. im Blick.74 Aus dieser Optik fällt auch auf eine Reihe Aussagen
neues Licht: Die Kritik an Abtrünnigkeit, Kulthöhen und Götzenbildern wird
plastisch auf dem Hintergrund der Tempelheiligtümer in Bethel und Dan
(vgl. I Kön 12,26-33; II Kön 17,7-23) sowie der hiskianischen und josianischen
Reformbestrebungen. Die alte Erzählung von Niederlage und Ladeverlust in
der Philisterzeit wird zur «Parabel» für den Fall des Nordreichs. Auch die in
der alten Erzählung nicht ausgeführten Momente wie die Exklusivität der
Schuldbehaftung gegenüber Joseph/Ephraim sowie die theologische Deutung

als «Verwerfung» werden auf diesem Hintergrund plausibel. Die ausholende

«Vorgeschichte», die das wiederholte Versagen Israels in der Zeit von
Exodus und Wüstenwanderung darlegt, wird als Darstellung des lang
anhaltenden und wiederholten Ungehorsams und Abfalls wie auch des massiven,
sich im Fall des Nordreichs darstellenden Gerichtshandelns JHWHs
verständlich. Die Grösse und Endgütligkeit der Katastrophe bedarf quasi dieser
«theologischen Legitimation» für das Handeln JHWHs. Andererseits wird
auch die Neugewichtung der Trias «Jerusalem-Juda-Zion» verständlich, die
nun allein die JHWH-Präsenz und -Geschichte darzustellen vermag. Dass dabei

gerne an die alte Zeit des vereinten Königreichs unter David-Salomo
angeknüpft wurde, wird ebenso verständlich wie der Rekurs auf die Nathan-
Verheissung. Die Frühgeschichte wird in zweifacher Weise zur Verstehensfo-
lie für die Gegenwart: Die Auszugs- und Wüstenzeit als Zeit der Wundertaten

JHWHs wie des wiederholten Ungehorsams des Volkes zeigt in bedrängter

Zeit sowohl die Geschichtsmächtigkeit JHWHs als auch die Gerichtsreife
Israels. Die frühe Königszeit dagegen dient der Darstellung des Versagens
der Joseph-Stämme und reaktualisiert die verheissungs- und geschichtsträch-
tigen Zeiten rund um Jerusalem, Zion und das davidische Königtum. Dass
Jerusalem dem assyrischen Ansturm standgehalten hat (701 v. Chr.), mag - je
nach Feindatierung von Ps 78 - noch hinzukommen. Geschichte wird in dem
Sinn zur «Weg-Weisung» (vgl. la)75, Ps 78 zum «Lehrstück» (vgl. die sachge-
mässe Überschrift 'T3ÇQ

Für die Feindatierung kommen in der Zeitspanne zwischen 722 und 587 v.
Chr. die Regierungszeiten der Könige Hiskia und Josia in Frage.76 Beide Zei-

74 In diesem Sinn Haag, Zion, 109.
75 Vgl. den entsprechenden Aufsatz-Titel von Schreiner (1990).
76 Analoges ist im Blick auf die Psalmen 76 und 77 (B. Weber, «In Salem wurde sein

Versteck ...». Psalm 76 im Lichte literarischer und historischer Kontexte neu gelesen, BN
97 (1999) 85-103; Weber, Psalm 77, 252-257.264.285f.) und möglicherweise noch für weitere

Asaph-Psalmen zu sagen.



212 Beat Weber

ten sind denkbar.77 Persönlich neige ich dazu, die Entstehungszeit von Ps 78
in der Regentschaft Hiskias anzusetzen (um 700 v. Chr.) und den sich im
Psalm zeigenden «Deuteronomismus» als frühdeuteronomisch einzustufen.78
Dies v.a. deshalb, weil die theologische Verarbeitung der Katastrophe rund
100 Jahre nach dem Fall des Nordreichs kaum mehr diese Brisanz hätte und
die Legitimation Jerusalems, des Zions und des David-Throns nicht mehr der
in Ps 78 sich zeigenden Vehemenz bedürfte.

Im Weiteren stellen sich die Fragen nach dem Adressatenkreis sowie nach
Ziel und Zweck dieses Kollektivpsalms. Das Zusammengehen des immer
wieder festgestellten Nordreich-Kolorits dieses und anderer Asaph-Psalmen
einerseits und der Juda-Jerusalem-Ausrichtung am Schluss von Ps 78
andererseits lässt sich m.E. auf gute Weise (und ohne literarkritische Eingriffe)
erklären, wenn man Ps 78 an die vielen in den Süden, v.a. nach Jerusalem
geflohenen Nordisraeliten gerichtet sieht. Sie bedürfen nach der Entwurzelung
neuer Perspektiven und Floffnungen. Wenn man Ps 78 auf diesen Hörer-Kontext

hin durchsieht, erkennt man, wie überlegt der Psalmist die Verknüpfung
von Traditionselementen aus dem Norden auf Jerusalem und den Zion hin
vornimmt. So sind die narrativen Überlieferungen aus der Mose-Zeit den
Nordreich-Israeliten gut bekannt; sie waren wohl auch im Norden beheimatet
und sind möglicherweise erst mit der Fluchtbewegung in den Süden gelangt.
Dazu gehören insbesondere die beiden lyrischen Mose-Stücke, das Schilfmeer-

und das Moselied. Die dezidierte Verwendung der «Hirte-Herde»-Me-
taphorik vermag zudem in hervorragender Weise eine Brücke zwischen alte-
phraimitischen (Jakob-Segen) und altjüdäischcn Anliegen (Nathan-Verheis-
sung) zu schlagen. Der Rekurs auf gesamtisraelitische Zeiten (David-Salo-
mo) wirkt auf die Hörer legitimierend und motivierend zugleich. Er schliesst
die Hoffnung ein, dass sich Israel unter der Führung Jerusalems wieder auf
die verlorenen ephraimitischen Territorien ausdehnen kann.79 Die Botschaft
des Psalmisten lautet: Joseph/Ephraim hat an der Erwählung JHWHs nur
Anteil im glaubensvollen Anschluss an Jerusalem und den Zion. JHWHs
«Führung» Israels dauert fort, aber sie geschieht jetzt und fortan durch das

davidische Königshaus. Die grossartigste Verbindung im Sinne von
Legitimierung und Autorisierung gelingt dem Psalmisten durch die exzellent
durchdachte Zuordnung der Gestalten «Mose» und «David». Mose, der Garant
und Führer der Nordstämme und ihrer Traditionen, ist den ganzen Psalm hin-

77 Die Zuordnung wird nicht unwesentlich von der von Forscher zu Forscher
unterschiedlich vorgenommenen geschichtlichen Rekonstruktion der Reformtätigkeiten beider
Könige sowie traditionsgeschichtlicher Annahmen und Datierungen (JE, Deuteronomium
und Deuteronomismus; Zion-Theologie im Jesaja-Buch) mitbestimmt.

78 Vgl. auch Weber, Psalm 77,267f.(252-257).
79 Wenn man dem chronistischen Bericht folgt, versucht Hiskia seinen Einfluss auf

Gebiete des Nordreichs geltend zu machen und deren Bewohner zu einer (auch religiösen)

Neuorientierung nach Jerusalem zu bewegen (vgl. II Chr 30f.).



Psalm 78: Geschichte mit Geschichte deuten 213

durch vordergründig und hintergründig präsent.80 Die Argumentation
geschieht gleichsam «auf seinem Rücken», mit seiner Legitimation81, und David
wird am Psalmschluss in «mosaischem Gewand»82 gezeichnet. Er ist JHWHs
Knecht, der «neue Mose», der das Volk durch gegenwärtige Auszugs- und
Wüstenerfahrungen sicher führen wird. Dieser Vergewisserung bedürfen die
Judäer und Jerusalemer ungleich weniger als die in den Süden geflüchteten
Nordisraeliten. Ihnen wird durch die Referenz auf Mose und seine Traditionen

sowie deren Verbindung mit David und dem Zion in Jerusalem eine auch
theologische Beheimatung ermöglicht.

Eine Vermutung sei schliesslich noch über die Herkunft des Psalm-Verfassers

gewagt. Es macht Sinn, im Psalmisten einen «Landsmann» der Adressaten

zu sehen. Er ist wie sie im Zuge der Fluchtbewegungen vom Norden in
den Süden gelangt. Er muss zudem Kreisen entstammen, denen die
nordisraelitischen Überlieferungen vertraut sind und die einst im Nordreich, aber
dann auch in Jerusalem, sei es am Hof und/oder am Tempel, eine wichtige
Stellung innehatten bzw. -haben. In meiner Studie über den asaphitischen
Nachbar-Ps 77 haben sich mir im Blick auf den Verfasserkreis, dessen
Legitimation und Funktion Indizien nahegelegt83, die ich geneigt bin, auch hinsichtlich

Ps 78 anzunehmen. Danach stammt Ps 78 aus ehemals ephraimitischen
Kreisen, die das Gehörte treu bewahrt und weitergegeben haben (vgl. die
Aussagen in 3ff. und die mit einer von Mose herkommenden Legitimation84
als Mittler zwischen JHWH und dem Volk stehen. Zu denken ist an
Funktionsträger aus dem Spektrum Levit-Tempelsänger-Kultprophet. Die
«Asaph»-Präskribierung ist in dem Sinn Ernst zu nehmen, dass sie eine spezielle

Grupppen- und Funktionsidentität sachgerecht wiedergibt. Es kann gut
sein, dass dieser Psalm im Rahmen eines Wallfahrtsfestes (Laubhütten?)
vorgetragen wurde (vgl. auch Dt 31f.; Neh 9).

Damit ist m.E. der ephraimitische Kolorit des Psalms und sein projudäi-
scher Zug auf befriedigende und den Aussagen des Psalms angemessene Weise

erklärt. Zugleich ist die eingangs erwähnte Parabolik, ja Rätselhaftigkeit
des Psalms gelüftet. In dem Sinn unternimmt es der Psalmist, Geschichte mit
Geschichte zu deuten, wobei JHWHs «Weg-Weisung» und Führung durch
die Geschichte die bleibenden Motive sind - sei es, dass dies durch die Hand
Moses oder nun durch diejenige Davids geschieht. Der Weg führt vom Exodus

zum Zion, oder präziser und mit einem Wortspiel des Psalmisten selber:

80 Dies ist der Punkt, an dem ich Füglister widersprechen muss. Mose wird nicht «in
unserem Psalm bewusst ausgeschaltet» (Rätsel, 278). Auch wenn Mose nicht explizit (wie
z.B. in Ps 77,21) genannt wird, so ist er doch implizit gegenwärtig.

81 Vgl. nur die Analogie der Eröffnung von Mose-Lied und Ps 78.
82 Vgl. nur etwa die «Knechts»- und «Führungs»-Terminologie.
83 Vgl. Weber, Psalm 77,191-198.
84 Vgl. auch Junker, Entstehungszeit, 496; Clifford, Zion, 130f.



214 Beat Weber

«von Zoan nach Zion». Die Deutung von Geschichte mit Geschichte ist
Prophétie, und ihr Verständnis erfordert Weisheit. Psalm 78 bietet in sich ein
Beurteilungs-Paradigma der Bewältigung von Geschichte. Dieses könnte auch
für unseren heutigen Umgang mit Geschichte hilfreich sein.85

Beat Weber, Linden

85 Die wichtige Stellung, die Ps 78 in der Gruppe der Asaph-Psalmen (73-83, zudem
50) einnimmt, muss hier ausgeklammert bleiben. Erste Überlegungen finden sich in
Weber, Psalm 77, 284-296. weitere hoffe ich in einer späteren Studie nachtragen zu können.


	Psalm 78 : Geschichte mit Geschichte deuten

