
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Reinhold Mayer (unter Mitarbeit von Inken Rühle), War Jesus der Messias? Geschichte
der Messiasse Israels in drei Jahrtausenden, Bilam Verlag, Tübingen 1998. 436 S.

Der Titel des neuen Buches des Tübinger Judaisten Reinhold Mayer lässt vermuten, dass

es vornehmlich von Jesus von Nazareth handle, etwa um die von manchen Fachleuten
diskutierte Frage, ob Jesus nur von seinen Anhängern als Messias verehrt wurde, oder ob er
sich selber als solchen verstanden hat. Kurz: ob er der Messias war oder nur einer unter
anderen.

Wer das Buch liest, wird zunächst überrascht, wenn nicht gar enttäuscht, dass von den
208 Seiten des ersten Teiles ganze 12 sich mit Jesus befassen, unter dem Titel «Jesus von
Nazareth, der unbekannte Messias». Er figuriert als einer unter vielen Messiassen in der
Zeit vom babylonischen Exil bis zu unserer Gegenwart.

Dass in Jes 45,1 der Perserkönig Kyros «Messias» (maSiah) genannt wird, das kann jeder
Bibelleser wissen. Und dass der jüdische Weise Abi Akiva den Rebellen Bar Kochba als
Messias geachtet hat, das dürfte auch bekannt sein. Dass aber der jüdische Historiker
Flavius Josephus den römischen Kaiser Vespasian als Messias bezeichnet hat, davon dürften
die wenigsten Kenntnis haben. Und in unserer Zeit spielt der «Lubawitscher Rebbe»
Menachem Mendel Schneurson in Brooklin für seine Anhänger in der CHABAD-Organi-
sation die Rolle eines Messias. - Das sind einige Beispiele aus der langen Reihe der Messiasse.

Von ihnen etwas zu wissen, dazu muss man schon Judaist sein.
Unter diesen Messiassen, von denen Mayer berichtet, gibt es solche, die Wunder wirken.

Es gibt auch solche, mit deren Auferstehung und Parousie gerechnet wird. Wird da nicht
Jesus von Nazareth entwürdigt als einer von vielen? Müsste der Titel des Buches nicht eher
heissen «War Jesus ein (und nicht der) Messias?»

Das hebräische Wort maSiah heisst wörtlich übersetzt «der Gesalbte». Könige, gelegentlich

auchPriester oder Propheten wurden mit Öl gesalbt. Sinngemäss müsste man die
Vokabel wiedergeben mit «der Gekrönte». Aus dem hebräischen maSiah wurde der gräzisierte
«Messias» oder-wörtlich ins Griechische übersetzt - christos. Und diese Übersetzung wurde

und wird nicht selten als Titel oder gar als Eigenname Jesu verwendet.
Ein Messias trat auf, wenn das Volk der Juden unter politischem Druck zu leiden hatte.

Sein Ziel war die Befreiung Israels und seine Vereinigung im Israel-Land. Dazu wusste er
sich von Gott berufen. Jeder Messias ist gescheitert, hat sein Leben verloren und verursachte

durch sein Wirken nur eine Verschlimmerung der Lage. Im Falle von Jesus von Nazareth
bestand und besteht diese Verschlimmerung in dem schon bald aufkommenden Antijuda-
ismus der Kirche bis hin zur Schoa. -

Diese negative Auswirkung des Messianismus ist wohl der Grund dafür, dass der Talmud
den Messianismus ignoriert. «Im Gedächtnis Israels hatte sich tief eingeprägt, wie das Mes-
siastum mit Gewalt und Krieg, mit Not und Tod zu tun hat Das ist wohl der letzte und
zureichende Grund für das laute jüdische Nein gegenüber dem Messianischen und dem
<Christlichen>, das per definitionem <messianisch> ist, im Besonderen» (83).

Doch zurück zum Titel des Buches: «War Jesus der Messias?» Wurde er von Anhängern
als Messias gesehen, oder hat er sich gar selber als solcher verstanden? Die zweite Frage
bejaht Mayer klar aufgrund folgender Überlegungen:

Anfänglich war Jesus ein Tora-Lehrer im Rahmen des Pharisäismus, sonderlich im Geiste

Hillels («Bergpredigt» und Gleichnisse!). In einer zweiten Phase hielt er sich für einen,
ja für den Messias (Mt 16). Es war Sache des Königs, den Grosspriester zu ernennen. In Mt
16 ernennt Jesus - eben als «König»! den Simon zum messianischen Grosspriester seines



Rezensionen 187

Tempels, (ekklesia ist ein für einen Juden fremder Ausdruck und muss durch «Tempel»
ersetzt werden!)

Der Name «Kefa» (aramäisch Fels) ist eine Anspielung an den Felsen, auf dem der
Tempel errichtet ist, und ebenso an den Namen des damals amtierenden Grosspriesters
Kefa (im NT Kaiaphas). -

Äusserst interessant ist der zweite Teil des Buches. Er enthält Quellen (in deutscher
Übersetzung) zu den Abschnitten im ersten Teil. Ein Anhang enthält eine Zeittafel und
einige Seiten Ortserklärungen. -

Es seien noch zwei kritische Bemerkungen angemeldet:
1. Mit keinem Wort wird die Auferstehung Jesu erwähnt. Aber gerade dieses Faktum ist

doch für seine Anhänger der klare Erweis für seine Messianität. Ohne dieses, d.h. ohne den
Glauben, dass Jesus auferstanden, also gegenwärtig und zukünftig ist, wäre die «Jesusbewegung»

eine innerjüdische Sache, eben eine der vielen messianischen Bewegungen geblieben.

Und ohne diesen Glauben gäbe es kein Neues Testament.
2. Mayer betont, dass durch das NT auch die hebräische Bibel weltweit bekannt geworden

sei. Das ist zum Teil richtig. Ist die hebräische Bibel bekannt? - Leider lesen viele
«Christen» die hebräische Bibel, das sog. Alte Testament überhaupt nicht oder allenfalls
darin nur die Psalmen. - Ohne das NT wäre die hebräische Bibel nur ein jüdisches
Religionsbuch, das die meisten so wenig lesen wie den Koran.

Trotz dieser beiden kritischen Bemerkungen möchte ich das Buch nachdrücklich
empfehlen. Es bietet nebenbei auch eine eindrückliche Geschichte des Judentums vom 6. Jh.
a.Chr. bis ins 20. Jh. p.Chr. Und es liest sich spannend wie ein Krimi.

Heinrich O. Kühner, Basel

Hubertus Blaumeister, Martin Luthers Kreuzestheologie. Schlüssel zu einer Deutung von
Mensch und Wirklichkeit. Eine Untersuchung anhand der Operationes in Psalmos
(1519-1521), Bonifatius Verlag, Paderborn 1995. 576 S.

B. setzt wohlbegründct seine Interpretation von Luthers Theologie in Bezug auf das dort
seltene Theologumenon theologia crucis bei einer der besten Quellen an, den als zweite
Psalmenvorlesung bekannten «Arbeiten» (operationes), die Erasmus als Kommentar lobte
und die Melanchthon beim akademischen Akt beim Tod des Reformators am 22. Februar
1546 würdigend hervorhob. Die offensichtliche Crux des Versuches, Luthers Theologumenon

unter dem Haupttitel auch zur Hauptsache reformatorischer Theologie zu nehmen,
löst B. unter Rückgriff auf manche z.T. eher programmatische Essays zu Luther, um alle
Stellen, die dahin gedeutet werden, in seine Sache zu bringen. Nach der Einleitung (11-24),
die sogleich die moderne Aktualität, auch trotz der Stille zu diesem Thema «nach dem
kreuzestheologischen Boom der siebziger Jahre» (12), anmahnen will, geht B. in «Teil I.

Ortsbestimmung und Grundlegung» (25-129) zum Thema in Forschung und Quelle. Wenn
auch die «bis ins Unerträgliche» gesteigerte, Luther kennzeichnende antithetische Redeweise

unverblümt wahrgenommen und dargelegt wird, hofft B. doch, durch seine Interpretation,

dass diese Übersteigerung «auf die Einheit» der Kirche hin «überwunden» werden
und dass «für die Ökumene» wie «nicht minder entscheidend für eine neue, zugleich
überzeugende und dem Evangelium treue Präsenz des Christentums im Selbstverständnis und
im Leben unserer Zeitgenossen» (15) Luthers damaliger «Generalangriff» auf die Theologie

seiner Zeit entsprechend heute zu aktualisieren gelingen könne.
Die Kreuzestheologie sei keinesfalls vorreformatorisch als Demutstheologie oder bloss

als Kampflehre zu werten; sie sei «aus ihrem praktisch-seelsorgerlichen Anliegen heraus»
auch «theologisches Programm» (129); sie sei «ganz geprägt von dem, was sie bewirken»
wolle, es sei «aber auch klar, dass sie nicht alles ist» (127). Als «eigentliches Gegenstück zur
scholastischen Theologie» will B. «nicht etwa eine Theologie des Kreuzes», womit im heu-



188 Rezensionen

tigen Trend gegen akademisches Theologisieren B. für «das gelebte Kreuz selbst» (ebd.
und Anm. 128) plädiert. Das mache theologia crucis zur «authentischen» Theologie, die als

«Offenbarungstheologie» bei Luther «ganz aus dem Wort» lebe: «Nach der ihr eigenen
Hermeneutik der Schrift liegt der einzige Zugang zu Gottes Wort nicht in theologischer
Anstrengung, sondern in der Erfahrung, und genauerhin in der Erfahrung des Kreuzes bis
hin zur äussersten Anfechtung». Diese Erfahrung sei «freilich nicht zu trennen vom
grösseren Zusammenhang des Doppelwerkes Gottes: Gericht und Barmherzigkeit» (104).
Allerdings - und m.E. begrenzt B. damit die gewünschte Schlüsselfunktion der theologia crucis

für Luthers reformatorische Erkenntnis und Wirkung - wenn er betont: «Wo Luther
von <Kreuz> oder auch von <Kreuz Christi> spricht, meint er nur selten das Kreuz Jesu. Worum

es ihm geht, ist vor allem unser Kreuz bzw. das Kreuz, das Christus uns auferlegt» (121).
Von diesen Grundlagen her, die «vier Hauptbelege zum Thema» aus Luthers Kommentar

untersuchten «und die Bedeutungsanalyse verwandter Leitbegriffe» (124) darboten,
geht B. zur weiteren Entfaltung seiner Sicht von theologia crucis bei Luther in Teil II: «Das
Kreuz als Weg Gottes mit dem Menschen» (132-262); «Die Umkehrung: Menschsein im
Zeichen des Kreuzes» (263-339); «Die konkrete Form: Leben aus dem Gekreuzigten»
(340-388) «Konsequenz für die Theologie: Theologia crucis - ein Neuanfang» (389-476).
Die Entfaltung vertieft sich in über 60 Stellen des Kommentars über Kreuz, Kreuzigen oder
Kreuzigung, die im wesentlichen von der bekannten mortificatio des sündigen fleischlichen
Menschen handeln. Zentral sind dabei nicht nur Fragen nach der bleibenden Sünde oder
der «Königsherrschaft des Gekreuzigten», sondern auch die bekannte Bildrede vom
«wunderbaren Tausch» in der Auslegung zu Psalm 21 (22), 2, die Luther als den «fröhlichen
Wechsel und Streit» schon zuvor in «Von der Freiheit eines Christenmenschen», aber
eindeutig nicht als theologia crucis, sondern als Bild der «königlichen Hochzeit» einbringt (vgl.
meine Edition des Traktats De libertate Christiana, München 1983,1190 im Manesse Verlag
Zürich).

Teil III: «Rückschau und Ausblick» (478-550) wertet positiv «Erbe und Herausforderung»,

weist Missverständnisse zurück wie «Widerspruch im Gottesbild», «Negatives
Menschenbild» und Herkunft aus Luthers «übersensiblem Gewissen». Nach B. nimmt Luther
«mit sicherer Intuition im Kreuz den Schlüssel zum Geheimnis der Gott-Mensch-Beziehung

als geschenkter Einheit-in-Unterschiedenheit wahr» (552). B. wendet sich an die
offizielle katholische Lutherkritik und sagt, dass Luther «derart viel an wichtigen Einsichten

und an aus der Mitte des Evangeliums kommenden Neuansätzen in sich trägt, dass wir
verarmen, wenn wir polemisch ausgrenzen». «Über die Grenzen der Konfessionen
hinweg» stelle er herausfordernd «bleibendes Erbe» dar, das «gerade auch als gemeinsames
christliches Erbe weitgehend noch zu entdecken» sei (478). Geleitet von solcher
ökumenischer Aufgeschlossenheit, hält B. Luthers Theologie für heilsam als Kreuzestheologie,
d.h. als «Theologie des Nein oder besser: Theologie des unter dem Gegenteil verborgenen
Ja und nicht Theologie des blossen Ja» (553) - wie B. summierend in seinem Schluss bestätigt,

was er bei seiner Interpretation überall durchhielt.
Als ökumenischen Appell und Beitrag zur Lutherforschung wird diese gründlich

interpretierende Arbeit und bedeutsame Studie einer Seite von Luther mit Dank zu hören sein.
Gleichwohl bleibt der Einstieg in den grossen Psalmenkommentar einseitig, wie B. selber
meint, dass Luther «um die Einseitigkeit dieses Ansatzes» wisse, indem er «überzeugt» sei:

«Solange wir in dieser Weltzeit leben und nicht jenseits von Gut und Böse sftid», sei dieser
Ansatz «lebens-not-wendig» (ebd.) - womit B. sich offenbar identisch weiss. Luthers
«Kreuzeshermeneutik», wie B. seine Interpretation von theologia crucis universal auf die
Deutung von Mensch und Wirklichkeit anwendet, «ist bewusst parteiisch, denn sie ist

«Kampfinstrument» (476) - also aktualisiert mehr als nur eine Kampflehre (s.o.).
Wenn man Luther aber gerecht werden will, so sind seine eigenen Sätze für die Einordnung

und Deutung dieses Theologumenons ins Feld zu führen. Da erklärt sich auch klar



Rezensionen 189

und unüberhörbar, warum Luther weder 1520 in der bis heute entscheidenden Schrift von
christlicher Freiheit, noch später theologia crucis erwähnt, jedoch dort wie immer wieder
die «Rechtfertigung allein durch den Glauben» seiner ganzen Theologie zugrunde legt. In
den Schmalkaldischen Artikeln wollte er herausstellen, worauf er «stehen muss und stehen
will». Das ist eine unmissverständliche Bekenntnisaussage, in der deutlich bleibt, was auf
keinen Fall an ihm und im ökumenischen Gespräch aufgegeben werden kann. Er selbst
weist bei der Veröffentlichung im Druck 1538 darauf hin: «Diejenigen, die nach mir leben
werden, sollen hiermit mein Zeugnis und Bekenntnis vortragen können.» - Die Bedeutung,
die nach Luther der Glaube an die Rechtfertigung allein durch Christus für das Leben der
Gläubigen hat, dass sie nun Leben in der neuen Existenz, in die der Glaube an Jesus Christus

sie versetzt und in der sie mit Christi Gerechtigkeit zu Gerechten und Sündern zugleich
geworden sind, macht nicht die theologia crucis «zur unverzichtbaren Kehrseite der
Rechtfertigungslehre» (486) oder «das Geschehen der Rechtfertigung» zur Mitte der theologia
crucis (488), wie B. argumentiert. Vielmehr sind die paulinisch-augustinisch-lutherische
Rechtfertigungslehre und der biblische Rechtfertigungsglauben Zentrum und Angelpunkt
in Leben, Frömmigkeit und Theologie Luthers.

Sinnvoll ist es, dass diese bemerkenswerte Dissertation zur Reformation und zu Martin
Luther als Reformator bei der Päpstlichen Universität Gregoriana von Rom aus die
Forschung und das ökumenische Gespräch anregen wird, wenn auch erstaunlich, weil so spät.
Etwas «gesucht» wird dabei ein Schlüssel - wie oft im Text und im Untertitel gesagt - für
eine an Kreuzestheologie erwachsende Lebenshaltung. Diesen findet von seinen
Voraussetzungen B. auch, doch kaum zur «Theologie der Reformators», wie laut Vorwort geplant.
Ob Luthers «Deutung von Mensch und Wirklichkeit» mit theologia crucis aufgeschlossen
ist, bleibt diskutierbar. In der Arbeit sollte «das Theologumenon von der theologia crucis
eine umfassendere Füllung» erhalten, «als sie aus der Heidelberger Disputation zu erheben
ist» (22). Auch das gelingt, ist aber für den mit den Quellen Vertrauten viel zu eng
durchgeführt. Das liegt nicht an der Beschränkung auf die allerdings intensiv redende im Untertitel

genannte reife reformatorische Quelle, in der nur einmal der fragliche Begriff
vorkommt. Auch begegnet Kreuzestheologie in ihr. Doch gegenüber den vielen trefflichen
Zeugnissen zu Glaube und Theologie der Rechtfertigung in dieser Quelle ist sie mit der
inhaltlichen Füllung B.s nicht wirklich Schlüssel zu Luthers Werk.

Horst J.E. Beintker, Ulfborg (DK)

Wolf-Eckart Failing/Hans-Günther Heimbrock, Gelebte Religion wahrnehmen. Lebenswelt

- Alltagskultur - Religionspraxis, W. Kohlhammer, Stuttgart 1998. 304 S.

In den neueren Entwürfen für eine Theorie der Praktischen Theologie spielt der Begriff
Wahrnehmung eine wichtige Rolle. Er ist wegleitend für die beiden Praktologen der
Frankfurter Fakultät. Heimbrock zeigt einleitend, wie verschieden und kontrovers
Wirklichkeit, auch kirchliche Wirklichkeit verstanden wird: Der Evangelikaie erzählt von einem
konstatierbaren Eingreifen Gottes als Gebetserhörung. Für einen Systematiker ist
Wirklichkeit das Rechtfertigungsgeschehen, für einen anderen die Möglichkeit Gottes, die der
Glaubende aufgrund der Auferstehung erhofft. In der dialektischen Theologie war
Wirklichkeit die Negativ-Folie für die Glaubensaussagen, die von jeder Erfahrung gereinigt
waren. Dieses Wirklichkeitsverständnis herrschte in der Praktischen Theologie nach 1945, bis
es durch die «empirische Wende» obsolet wurde. Von da an verstand man das Fach als

Handlungswissenschaft. Heimbrock will dieses Verständnis nicht völlig aufgeben, weil
empirische Erkenntnisse für die kleinen Veränderungen der Praxis nötig sind. Aber er
plädiert dafür, das Wirklichkeitsverständnis zu erweitern und bisher nicht beachtete Phänomene

der Lebenswelt wahrzunehmen. In der Moderne ist der Alltag zwar nicht mehr
selbstverständlich religiös durchsetzt, doch nicht-kirchliche Religion meldet sich in Krisen



190 Rezensionen

und Brüchen, indem sie hilft, entweder die Brüche zu glätten und zu verschleiern oder sich
zu distanzieren, sie bewusst auszudrücken und sie zu bestehen.

Mit der Devise erweiterte, vertiefte Wahrnehmung der Wirklichkeit erkunden die beiden

Autoren abwechselnd einzelne Bereiche ihres Faches: Fleimbrock behandelt das Thema

Religion und Musik, nicht beschränkt auf Kirchenmusik. Ihn interessieren die religiösen

Elemente in Pop und Rock, die Verwendung von Trommel und Gong in religiösen
Heilverfahren und anderen kollektiven Erlebnissen, in denen Religiöses mitschwingt.

In einer von Bildern dominierten Kultur sind Theologen - mit Recht - gegenüber
Bildern kritisch. Eine Theologie der Wahrnehmung muss aber nach der Bedeutung des Sehens
für den Glauben fragen. Heimbrock orientiert über die anthropologische Forschung des
Sehens, über die Beziehung von Sehen und Gesehen-werden in der frühen Mutter-Kind-
Beziehung (mit seinen Konsequenzen für die Entstehung des Gottesbildes). In den
biblischen Texten wird Gotteserkenntnis oft mit Sehen in einem bestimmten Sinn verknüpft
(z.B. Ps 139). Heimbrock warnt davor, Gottes Wort auf die verbale Kommunikation
zwischen Menschen zu reduzieren. Er reflektiert auch über die Aktualität des Bilderverbots
und über Möglichkeiten, den archaischen Wunsch, Gott zu schauen, in Gestalt von kreativer

Wahrnehmung aufzunehmen.
Wahrnehmung ist eng mit unserer Beweglichkeit und der Möglichkeit, unsere Position

zu verändern, verflochten (Kinästhesie). Failing behandelt den Zusammenhang von Religion

und körperlicher Bewegung - im Blick auf die protestantische Neigung zur Vergeistigung

und Entkörperlichung ein dringliches Thema. Eine Wiederentdeckung der Spiritualität

des Körpers ist im Gang. Failing erörtert u.a. die «protestantische Wallfahrt zum
Kirchentag», die Kreuzweg-Stationen, das Bibliodrama, das Handauflegen beim Segnen und
beim Gebet für Kranke. Auch erste Versuche, den Tanz in die Liturgie aufzunehmen, sind
im Gang.

In ähnlicher Weise war für die protestantische Theologie der Raum uninteressant. Für
die Verkündigung von Gottes Wort schien ihr jeder Raum gleich geeignet zu sein. Seit etwa
100 Jahren wurden Gemeindezentren mit Mehrzweckräumen gebaut. Doch in der jüngsten
Vergangenheit wurden in vielen dieser Zentren die Gottesdiensträume resakralisiert. In
einer phänomenologischen Analyse zeigt Failing, wie der gelebte Raum nicht eine objektiv
fassbare Grösse ist, sondern ein Korrelat des subjektiven Erlebens. Jeder Raum hat seine

Atmosphäre, die das soziale Geschehen erleichtert oder erschwert. Er hat auch einen
symbolischen Sinn. In den letzten Jahren haben an Brennpunkten des politischen Streites
durch die Beteiligung engagierter Christen kirchliche Räume eine neue, aktuelle Bedeutung

bekommen: als Orte, wo Menschen zusammenkommen, um über das Leiden von
Mitmenschen zu klagen und dagegen zu protestieren - als vorläufige Schutzräume für Asylsuchende

oder mit einer anderen Symbolik. Failing untersucht die religiöse Funktion dieser
Räume. Nach seiner Meinung darf auf die drohenden Katastrophen (oft mit kosmischen
Dimensionen) nicht mit einem Rückzug in heilige Räume und dem Versuch, das Sakrale
wieder streng vom Profanen zu scheiden, reagiert werden. Wohl aber können symbolische
Räume in einer befremdlich gewordenen Welt zum Haftpunkt von Angst und Hoffnung
und damit von Erfahrungen mit Transzendenz werden.

Solche Einzel-Aspekte bündelt Failing im Kapitel über Lebenswelt und Alltäglichkeit, in
dem er über Erkenntnisse aus nicht-theologischen Wissenschaften und über Ansätze aus
dem eigenen Fach berichtet. Es geht um eine Analyse der volkskirchlichen Wirklichkeit,
die nicht von vornherein als defizitär gewertet wird, um Verstehen der Laien-Theologie
und ihrer Differenz zur pastoralen Sicht der Dinge, um Religiosität der «kleinen Leute»,
um Folgerungen aus der Religions-Phänomenologie und der Kritischen Theorie und um
die phänomenologische Beschreibung von Alltag und Lebenswelt. Dabei ist Lebenswelt
der umfassende Begriff, der das meint, was die alltäglich-soziale Realität prägt und ihr
zugrunde liegt. Was Failing hier, mit vielen Zitaten aus der Forschung, referiert, ist in der



Rezensionen 191

Praktischen Theologie erst in Ansätzen rezipiert und liest sich wie ein Programm zukünftiger

Forschung.
In den weiteren Kapiteln bringen die Verfasser unter ihrem Leitbegriff die traditionellen

Teildisziplinen zur Sprache. Für die Homiletik greift Heimbrock auf E. Lange zurück, der
schon vor 20 Jahren gefordert hat, dass die Wahrnehmung der heutigen Situation bei der
Arbeit an der Predigt ebenso wichtig sei wie die Wahrnehmung des Textes. Vor kurzem hat
G. Theissen die Aufgabe der Predigt als Impuls zu einer kognitiven Umstrukturierung der
Wahrnehmung der Wirklichkeit umschrieben. Solche Einsichten führt Heimbrock durch
phänomenologische Analysen weiter: Wahrnehmung ist immer von Stimmungen begleitet.
Die sinnliche Wahrnehmung von vorhandener Wirklichkeit und der fiktionale Entwurf von
neuer, möglicher Wirklichkeit sind nicht schlechthin Gegensätze. Predigt soll darum eine
kreative Wahrnehmung von Gottes neuschaffender Gegenwart ermöglichen. Das kann
nach Heimbrock nur geschehen, wenn die akustischen und die anderen Elemente des
Predigtgeschehens mitbeachtet werden: Der Predigtinhalt lässt sich nicht von der Person des

Predigers lösen. Die Predigt wirkt durch das Ineinander von Worten, Blicken, Gesten, Tonfall

und persönlicher Ausstrahlung des Predigers.
Failing diskutiert die Frage, welche der heutigen vorgeschlagenen Theorien die Kasuali-

en am besten erfasst: Sind sie Übergangsriten? Das wäre die zutreffende Deutung, wenn
die Übergänge in eine neue Lebensphase immer noch als Bruch erlebt werden und wenn
dabei die rituellen Vollzüge das Wichtigste wären. Doch die Übergänge sind heute
verschliffen, oft entritualisiert, oder es werden neue Ritual-Praktiken gesucht. Sind die Kasua-
lien Krisenhilfe? Dieser Begriff kanalisiert das Verständnis und steht unter dem Verdacht,
dass er die Kasualien legitimieren muss. Failing versteht mit Berufung auf biblische
Weisheitslehrer und auf den Unterschied zwischen dem segnenden und dem rettenden Handeln
Gottes die Kasualien als «Anweisung in christlicher Lebenskunst und evangelischer
Weltweisheit.»

Heimbrock stellt fest, wie weit entfernt von der Lebenswelt der Schüler der heutige
Religionsunterricht ist - trotz Problem- und Schülerorientierung. Er fordert eine schärfere
Wahrnehmung ihres Alltags, ihres Enttäuschtseins von traditionellen Sinnangeboten, ihrer
Vorliebe für die virtuelle Realität der PC-Spiele, der religiösen und mystischen Elemente
in der von ihr bevorzugten Musik und des Interesses von vielen für den Okkultismus. Ihm
geht es nicht um «die Wahrnehmung mit dem dritten Auge», welche den Symbolsinn hinter
den vordergründigen Erscheinungen zu erfassen meint, sondern um die sinnliche
Wahrnehmung expliziter religiöser Symbole im Alltag der Schüler.

Für die Seelsorge erweitert Heimbrock die Wahrnehmung durch Einbezug des Booms
von alternativen Angeboten für Heilung und Gesundheit. Diese «neuen» Heiler deuten
Krankheit als Verunreinigung und Heilung als Reinigung, oder sie verstehen Heilung als

Integration in eine verlorene Ganzheit. Dieses Integrations-Modell ist oft mit religiösen
Vorstellungen und Praktiken gekoppelt. Auch einige Psychotherapeuten arbeiten mit der
konstruktivistischen Erkenntnistheorie und relativieren das naive Wirklichkeitsverständnis.

Für die ist Heilung Re-Konstruktion von Wirklichkeit, Ermöglichung einer besseren,
der Entfaltung des Selbst dienlicheren Wirklichkeit. Mit dieser Theorie kann man nach
Heimbrock ausserrationale Heilmethoden und Glaubensheilungen verstehen. Er macht sie
für die Seelsorge fruchtbar, indem er ausdrücklich auf eine «erschlichene Ganzheit»
verzichtet und das Fragmentarische am Sein des Menschen und des Christen bejaht.

Im Schlusskapitel fassen die Autoren ihre neue Sicht zusammen und ziehen Folgerungen
für die Weiterarbeit. Die Praktische Theologie als Handlungswissenschaft tendierte zu
einem verengten, institutionell-professionellen Handlungsmodell. Durch ihre Wahrnehmung

öffnen die Autoren den Weg zu einem Handeln jenseits von Bedürfnisbefriedigung
und Normerfüllung - hin zu den Grenzen, wo der Glaube im Handeln Gottes die Brechung
des Handelns bereits vorfindet. Sie rechnen mit alltäglichen Transzendenzen, die aber



192 Rezensionen

nicht durch instrumentales Handeln herzustellen sind. Theologisch stehen sie in der Nähe
der Mystik und der biblischen Weisheit und bekennen sich zur «Ahnung, dass jedes Erkennen

ein schöpfungsmässig eingestiftetes Wieder-Erkennen voraussetzt.»
Sie wollen nicht ein verbessertes Regelwissen und Weisungen zur Praxisgestaltung

vermitteln, sondern mit vertiefter Wahrnehmung ein klareres Verstehen der je wieder
individuellen Lage mit den darin verborgenen Möglichkeiten zum Handeln ermöglichen. Damit
ist die Frage, wie praktikabel diese Praktische Theologie sei, vom Tisch. Doch mich
beschäftigte beim Lesen dieses Buchs, das mir im Blick auf die Fülle der darin verarbeiteten
Erkenntnisse und der weiterführenden neuen Einsichten höchst bedeutsam erscheint, eine
andere Frage: Welchen Stellenwert hat die fiktive Wahrnehmung einer nicht vorhandenen
Wirklichkeit für die Religion? Dass die Verfasser das naiv-positivistische Wirklichkeitsverständnis

relativieren, ist sicher gut. Doch indem sie das, was die religiöse Phantasie als

zukünftiges Wirken Gottes erträumt, ohne Einschränkung als Wahrnehmung beschreiben,
geraten sie, wie mir scheint, in das Schussfeld der Religionskritiker, die alle religiösen
Vorstellungen als Illusion und schönen Schein beurteilt haben. Sie öffnen vielleicht mit der
Aufwertung der fiktiven Wahrnehmung ein Hintertürchen, durch das verbalistisch verstandene

Mythen wieder eintreten und ihren alten Geltungsanspruch anmelden können.
Walter Neidhart, Basel


	Rezensionen

