Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 56 (2000)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Reinhold Mayer (unter Mitarbeit von Inken Riihle), War Jesus der Messias? Geschichte
der Messiasse Israels in drei Jahrtausenden, Bilam Verlag, Tiibingen 1998. 436 S.

Der Titel des neuen Buches des Tiibinger Judaisten Reinhold Mayer ldsst vermuten, dass
es vornehmlich von Jesus von Nazareth handle, etwa um die von manchen Fachleuten dis-
kutierte Frage, ob Jesus nur von seinen Anhiingern als Messias verehrt wurde, oder ob er
sich selber als solchen verstanden hat. Kurz: ob er der Messias war oder nur einer unter an-
deren.

Wer das Buch liest, wird zunichst tiberrascht, wenn nicht gar enttiduscht, dass von den
208 Seiten des ersten Teiles ganze 12 sich mit Jesus befassen, unter dem Titel «Jesus von
Nazareth, der unbekannte Messias». Er figuriert als einer unter vielen Messiassen in der
Zeit vom babylonischen Exil bis zu unserer Gegenwart.

Dass in Jes 45,1 der Perserkonig Kyros «Messias» (masiah) genannt wird, das kann jeder
Bibelleser wissen. Und dass der jiidische Weise Abi Akiva den Rebellen Bar Kochba als
Messias geachtet hat, das diirfte auch bekannt sein. Dass aber der jiidische Historiker Fla-
vius Josephus den romischen Kaiser Vespasian als Messias bezeichnet hat, davon diirften
die wenigsten Kenntnis haben. Und in unserer Zeit spielt der «Lubawitscher Rebbe»
Menachem Mendel Schneurson in Brooklin fiir seine Anhinger in der CHABAD-Organi-
sation die Rolle eines Messias. — Das sind einige Beispiele aus der langen Reihe der Messi-
asse. Von ihnen etwas zu wissen, dazu muss man schon Judaist sein.

Unter diesen Messiassen, von denen Mayer berichtet, gibt es solche, die Wunder wirken.
Es gibt auch solche, mit deren Auferstehung und Parousie gerechnet wird. Wird da nicht
Jesus von Nazareth entwiirdigt als einer von vielen? Miisste der Titel des Buches nicht eher
heissen «War Jesus ein (und nicht der) Messias?»

Das hebréische Wort masiah heisst wortlich tibersetzt «der Gesalbte». Konige, gelegent-
lich auchPriester oder Propheten wurden mit Ol gesalbt. Sinngemiiss miisste man die Vo-
kabel wiedergeben mit «der Gekrénte». Aus dem hebréischen masiah wurde der grizisierte
«Messias» oder —wortlich ins Griechische iibersetzt — christos. Und diese Ubersetzung wur-
de und wird nicht selten als Titel oder gar als Eigenname Jesu verwendet.

Ein Messias trat auf, wenn das Volk der Juden unter politischem Druck zu leiden hatte.
Sein Ziel war die Befreiung Israels und seine Vereinigung im Israel-Land. Dazu wusste er
sich von Gott berufen. Jeder Messias ist gescheitert, hat sein Leben verloren und verursach-
te durch sein Wirken nur eine Verschlimmerung der Lage. Im Falle von Jesus von Nazareth
bestand und besteht diese Verschlimmerung in dem schon bald aufkommenden Antijuda-
ismus der Kirche bis hin zur Schoa. -

Diese negative Auswirkung des Messianismus ist wohl der Grund dafiir, dass der Talmud
den Messianismus ignoriert. «lm Gedichtnis Israels hatte sich tief eingepriigt, wie das Mes-
siastum mit Gewalt und Krieg, mit Not und Tod zu tun hat ... Das ist wohl der letzte und
zureichende Grund fiir das laute jiidische Nein gegeniiber dem Messianischen und dem
<Christlichen», das per definitionem <messianisch> ist, im Besonderen» (83).

Doch zuriick zum Titel des Buches: «War Jesus der Messias?» Wurde er von Anhédngern
als Messias gesehen, oder hat er sich gar selber als solcher verstanden? Die zweite Frage
bejaht Mayer klar aufgrund folgender Uberlegungen:

Anfénglich war Jesus ein' Tora-Lehrer im Rahmen des Pharisdismus, sonderlich im Gei-
ste Hillels («Bergpredigt» und Gleichnisse!). In einer zweiten Phase hielt er sich fiir einen,
ja fiir den Messias (Mt 16). Es war Sache des Konigs, den Grosspriester zu ernennen. In Mt
16 ernennt Jesus — eben als «Konig»! den Simon zum messianischen Grosspriester seines



Rezensionen 187

Tempels. (ekklesia ist ein fiir einen Juden fremder Ausdruck und muss durch «Tempel» er-
setzt werden!)

Der Name «Kefa» (aramiisch = Fels) ist eine Anspielung an den Felsen, auf dem der
Tempel errichtet ist, und ebenso an den Namen des damals amtierenden Grosspriesters
Kefa (im NT Kaiaphas). —

Ausserst interessant ist der zweite Teil des Buches. Er enthilt Quellen (in deutscher
Ubersetzung) zu den Abschnitten im ersten Teil. Ein Anhang enthilt eine Zeittafel und ei-
nige Seiten Ortserkldrungen. —

Es seien noch zwei kritische Bemerkungen angemeldet:

1. Mit keinem Wort wird die Auferstehung Jesu erwédhnt. Aber gerade dieses Faktum ist
doch fiir seine Anhiénger der klare Erweis fiir seine Messianitdt. Ohne dieses, d.h. ohne den
Glauben, dass Jesus auferstanden, also gegenwirtig und zukiinftig ist, wire die «Jesusbe-
wegung» eine innerjiidische Sache, eben eine der vielen messianischen Bewegungen geblie-
ben. Und ohne diesen Glauben gibe es kein Neues Testament.

2. Mayer betont, dass durch das NT auch die hebriische Bibel weltweit bekannt gewor-
den sei. Das ist zum Teil richtig. Ist die hebriische Bibel bekannt? — Leider lesen viele
«Christen» die hebriische Bibel, das sog. Alte Testament tiberhaupt nicht oder allenfalls
darin nur die Psalmen. — Ohne das NT wire die hebriische Bibel nur ein jidisches Religi-
onsbuch, das die meisten so wenig lesen wie den Koran.

Trotz dieser beiden kritischen Bemerkungen mochte ich das Buch nachdriicklich emp-
fehlen. Es bietet nebenbei auch eine eindriickliche Geschichte des Judentums vom 6. Jh.
a.Chr. bis ins 20. Jh. p.Chr. Und es liest sich spannend wie ein Krimi.

Heinrich O. Kiihner, Basel

Hubertus Blaumeister, Martin Luthers Kreuzestheologie. Schliissel zu einer Deutung von
Mensch und Wirklichkeit. Eine Untersuchung anhand der Operationes in Psalmos
(1519-1521), Bonifatius Verlag, Paderborn 1995. 576 S.

B. setzt wohlbegriindet seine Interpretation von Luthers Theologie in Bezug auf das dort
seltene Theologumenon theologia crucis bei einer der besten Quellen an, den als zweite
Psalmenvorlesung bekannten «Arbeiten» (operationes), die Erasmus als Kommentar lobte
und die Melanchthon beim akademischen Akt beim Tod des Reformators am 22. Februar
1546 wiirdigend hervorhob. Die offensichtliche Crux des Versuches, Luthers Theologume-
non unter dem Haupttitel auch zur Hauptsache reformatorischer Theologie zu nehmen,
16st B. unter Riickgriff auf manche z.T. eher programmatische Essays zu Luther, um alle
Stellen, die dahin gedeutet werden, in seine Sache zu bringen. Nach der Einleitung (11-24),
die sogleich die moderne Aktualitéit, auch trotz der Stille zu diesem Thema «nach dem
kreuzestheologischen Boom der siebziger Jahre» (12), anmahnen will, geht B. in «Teil 1.
Ortsbestimmung und Grundlegung» (25-129) zum Thema in Forschung und Quelle. Wenn
auch die «bis ins Unertrégliche» gesteigerte, Luther kennzeichnende antithetische Rede-
weise unverbliimt wahrgenommen und dargelegt wird, hofft B. doch, durch seine Interpre-
tation, dass diese Ubersteigerung «auf die Einheit» der Kirche hin «iiberwunden» werden
und dass «fiir die Okumene» wie «nicht minder entscheidend fiir eine neue, zugleich tiber-
zeugende und dem Evangelium treue Prisenz des Christentums im Selbstverstdndnis und
im Leben unserer Zeitgenossen» (15) Luthers damaliger «Generalangriff» auf die Theolo-
gie seiner Zeit entsprechend heute zu aktualisieren gelingen konne.

Die Kreuzestheologie sei keinesfalls vorreformatorisch als Demutstheologie oder bloss
als Kampflehre zu werten; sie sei «aus ihrem praktisch-seelsorgerlichen Anliegen heraus»
auch «theologisches Programm» (129); sie sei «ganz geprigt von dem, was sie bewirken»
wolle, es sei «aber auch klar, dass sie nicht alles ist» (127). Als «eigentliches Gegenstiick zur
scholastischen Theologie» will B. «nicht etwa eine Theologie des Kreuzes», womit im heu-



188 Rezensionen

tigen Trend gegen akademisches Theologisieren B. fiir «das gelebte Kreuz selbst» (ebd.
und Anm. 128) pliadiert. Das mache theologia crucis zur «authentischen» Theologie, die als
«Offenbarungstheologie» bei Luther «ganz aus dem Wort» lebe: «Nach der ihr eigenen
Hermeneutik der Schrift liegt der einzige Zugang zu Gottes Wort nicht in theologischer
Anstrengung, sondern in der Erfahrung, und genauerhin in der Erfahrung des Kreuzes bis
hin zur dussersten Anfechtung». Diese Erfahrung sei «freilich nicht zu trennen vom gros-
seren Zusammenhang des Doppelwerkes Gottes: Gericht und Barmherzigkeit» (104). Al-
lerdings — und m.E. begrenzt B. damit die gewiinschte Schliisselfunktion der theologia cru-
cis fiir Luthers reformatorische Erkenntnis und Wirkung — wenn er betont: «Wo Luther
von <Kreuz> oder auch von <Kreuz Christi> spricht, meint er nur selten das Kreuz Jesu. Wor-
um es ihm geht. ist vor allem unser Kreuz bzw. das Kreuz, das Christus uns auferlegt» (121).

Von diesen Grundlagen her, die «vier Hauptbelege zum Thema» aus Luthers Kommen-
tar untersuchten «und die Bedeutungsanalyse verwandter Leitbegriffe» (124) darboten,
geht B. zur weiteren Entfaltung seiner Sicht von theologia crucis bei Luther in Teil II: «Das
Kreuz als Weg Gottes mit dem Menschen» (132-262); «Die Umkehrung: Menschsein im
Zeichen des Kreuzes» (263-339); «Die konkrete Form: Leben aus dem Gekreuzigten»
(340-388) «Konsequenz fiir die Theologie: Theologia crucis — ein Neuanfang» (389-476).
Die Entfaltung vertieft sich in tiber 60 Stellen des Kommentars tiber Kreuz, Kreuzigen oder
Kreuzigung, die im wesentlichen von der bekannten mortificatio des siindigen fleischlichen
Menschen handeln. Zentral sind dabei nicht nur Fragen nach der bleibenden Siinde oder
der «Konigsherrschaft des Gekreuzigten», sondern auch die bekannte Bildrede vom «wun-
derbaren Tausch» in der Auslegung zu Psalm 21 (22), 2, die Luther als den «fréhlichen
Wechsel und Streit» schon zuvor in «Von der Freiheit eines Christenmenschen», aber ein-
deutig nicht als theologia crucis, sondern als Bild der «koniglichen Hochzeit» einbringt (vgl.
meine Edition des Traktats De libertate Christiana, Miinchen 1983, 1190 im Manesse Verlag
Ziirich).

Teil I1I: «Riickschau und Ausblick» (478-550) wertet positiv «Erbe und Herausforde-
rung», weist Missverstindnisse zuriick wie « Widerspruch im Gottesbild», «Negatives Men-
schenbild» und Herkunft aus Luthers «iibersensiblem Gewissen». Nach B. nimmt Luther
«mit sicherer Intuition (...) im Kreuz den Schliissel zum Geheimnis der Gott-Mensch-Be-
ziehung als geschenkter Einheit-in-Unterschiedenheit wahr» (552). B. wendet sich an die
offizielle katholische Lutherkritik und sagt, dass Luther «derart viel an wichtigen Einsich-
ten und an aus der Mitte des Evangeliums kommenden Neuansétzen in sich tragt, dass wir
verarmen, wenn wir (...) polemisch ausgrenzen». «Uber die Grenzen der Konfessionen hin-
weg» stelle er herausfordernd «bleibendes Erbe» dar, das «gerade auch als gemeinsames
christliches Erbe (...) weitgehend noch zu entdecken» sei (478). Geleitet von solcher 6ku-
menischer Aufgeschlossenheit, hilt B. Luthers Theologie fiir heilsam als Kreuzestheologie,
d.h. als «Theologie des Nein oder besser: Theologie des unter dem Gegenteil verborgenen
Ja und nicht Theologie des blossen Ja» (553) — wie B. summierend in seinem Schluss besté-
tigt, was er bei seiner Interpretation iiberall durchhielt.

Als 6kumenischen Appell und Beitrag zur Lutherforschung wird diese griindlich inter-
pretierende Arbeit und bedeutsame Studie einer Seite von Luther mit Dank zu horen sein.
Gleichwohl bleibt der Einstieg in den grossen Psalmenkommentar einseitig, wie B. selber
meint, dass Luther «um die Einseitigkeit dieses Ansatzes» wisse, indem er «iiberzeugt» sei:
«Solange wir in dieser Weltzeit leben und nicht jenseits von Gut und Bose sfnd», sei dieser
Ansatz «lebens-not-wendig» (ebd.) — womit B. sich offenbar identisch weiss. Luthers
«Kreuzeshermeneutik», wie B. seine Interpretation von theologia crucis universal auf die
Deutung von Mensch und Wirklichkeit anwendet, «ist bewusst parteiisch, denn sie ist
«Kampfinstrument» (476) — also aktualisiert mehr als nur eine Kampflehre (s.0.).

Wenn man Luther aber gerecht werden will, so sind seine eigenen Sétze fiir die Einord-
nung und Deutung dieses Theologumenons ins Feld zu fithren. Da erklart sich auch klar



Rezensionen 189

und uniiberhorbar, warum Luther weder 1520 in der bis heute entscheidenden Schrift von
christlicher Freiheit, noch spiter theologia crucis erwihnt, jedoch dort wie immer wieder
die «Rechtfertigung allein durch den Glauben» seiner ganzen Theologie zugrunde legt. In
den Schmalkaldischen Artikeln wollte er herausstellen, worauf er «stehen muss und stehen
will». Das ist eine unmissverstdndliche Bekenntnisaussage, in der deutlich bleibt, was auf
keinen Fall an ihm und im 6kumenischen Gesprich aufgegeben werden kann. Er selbst
weist bei der Veroffentlichung im Druck 1538 darauf hin: «Diejenigen, die nach mir leben
werden, sollen hiermit mein Zeugnis und Bekenntnis vortragen konnen.» — Die Bedeutung,
die nach Luther der Glaube an die Rechtfertigung allein durch Christus fiir das Leben der
Glaubigen hat, dass sie nun Leben in der neuen Existenz, in die der Glaube an Jesus Chri-
stus sie versetzt und in der sie mit Christi Gerechtigkeit zu Gerechten und Siindern zugleich
geworden sind, macht nicht die theologia crucis «zur unverzichtbaren Kehrseite der Recht-
fertigungslehre» (486) oder «das Geschehen der Rechtfertigung» zur Mitte der theologia
crucis (488), wie B. argumentiert. Vielmehr sind die paulinisch-augustinisch-lutherische
Rechtfertigungslehre und der biblische Rechtfertigungsglauben Zentrum und Angelpunkt
in Leben, Frommigkeit und Theologie Luthers.

Sinnvoll ist es, dass diese bemerkenswerte Dissertation zur Reformation und zu Martin
Luther als Reformator bei der Pépstlichen Universitit Gregoriana von Rom aus die For-
schung und das 6kumenische Gesprich anregen wird, wenn auch erstaunlich, weil so spit.
Etwas «gesucht» wird dabei ein Schliissel — wie oft im Text und im Untertitel gesagt — fir
eine an Kreuzestheologie erwachsende Lebenshaltung. Diesen findet von seinen Voraus-
setzungen B. auch, doch kaum zur «Theologie der Reformators», wie laut Vorwort geplant.
Ob Luthers «Deutung von Mensch und Wirklichkeit» mit theologia crucis aufgeschlossen
ist, bleibt diskutierbar. In der Arbeit sollte «das Theologumenon von der theologia crucis
eine umfassendere Fiillung» erhalten, «als sie aus der Heidelberger Disputation zu erheben
ist» (22). Auch das gelingt, ist aber fiir den mit den Quellen Vertrauten viel zu eng durch-
gefiihrt. Das liegt nicht an der Beschrinkung auf die allerdings intensiv redende im Unter-
titel genannte reife reformatorische Quelle, in der nur einmal der fragliche Begriff vor-
kommt. Auch begegnet Kreuzestheologie in ihr. Doch gegeniiber den vielen trefflichen
Zeugnissen zu Glaube und Theologie der Rechtfertigung in dieser Quelle ist sie mit der in-
haltlichen Fiillung B.s nicht wirklich Schliissel zu Luthers Werk.

Horst J.E. Beintker, Ulfborg (DK)

Wolf-Eckart Failing/Hans-Giinther Heimbrock, Gelebte Religion wahrnehmen. Lebens-
welt — Alltagskultur — Religionspraxis, W. Kohlhammer, Stuttgart 1998. 304 S.

In den neueren Entwiirfen fiir eine Theorie der Praktischen Theologie spielt der Begriff
Wahrnehmung eine wichtige Rolle. Er ist wegleitend fiir die beiden Praktologen der
Frankfurter Fakultdt. Heimbrock zeigt einleitend, wie verschieden und kontrovers Wirk-
lichkeit, auch kirchliche Wirklichkeit verstanden wird: Der Evangelikale erzahlt von einem
konstatierbaren Eingreifen Gottes als Gebetserhorung. Fiir einen Systematiker ist Wirk-
lichkeit das Rechtfertigungsgeschehen, fiir einen anderen die Moglichkeit Gottes, die der
Glaubende aufgrund der Aufetstehung erhofft. In der dialektischen Theologiec war Wirk-
lichkeit die Negativ-Folie fiir die Glaubensaussagen, die von jeder Erfahrung gereinigt wa-
ren. Dieses Wirklichkeitsverstidndnis herrschte in der Praktischen Theologie nach 1945, bis
es durch die «empirische Wende» obsolet wurde. Von da an verstand man das Fach als
Handlungswissenschaft. Heimbrock will dieses Verstdndnis nicht vollig aufgeben, weil em-
pirische Erkenntnisse fiir die kleinen Verdnderungen der Praxis notig sind. Aber er pli-
diert dafiir, das Wirklichkeitsverstindnis zu erweitern und bisher nicht beachtete Phino-
mene der Lebenswelt wahrzunehmen. In der Moderne ist der Alltag zwar nicht mehr
selbstverstindlich religios durchsetzt, doch nicht-kirchliche Religion meldet sich in Krisen



190 Rezensionen

und Briichen, indem sie hilft, entweder die Briiche zu glitten und zu verschleiern oder sich
zu distanzieren, sie bewusst auszudriicken und sie zu bestehen.

Mit der Devise erweiterte, vertiefte Wahrnehmung der Wirklichkeit erkunden die bei-
den Autoren abwechselnd einzelne Bereiche ihres Faches: Heimbrock behandelt das The-
ma Religion und Musik, nicht beschrinkt auf Kirchenmusik. Ihn interessieren die religio-
sen Elemente in Pop und Rock, die Verwendung von Trommel und Gong in religiosen
Heilverfahren und anderen kollektiven Erlebnissen, in denen Religioses mitschwingt.

In einer von Bildern dominierten Kultur sind Theologen — mit Recht — gegentiber Bil-
dern kritisch. Eine Theologie der Wahrnehmung muss aber nach der Bedeutung des Sehens
fiir den Glauben fragen. Heimbrock orientiert iiber die anthropologische Forschung des
Sehens, tiber die Beziehung von Sehen und Gesehen-werden in der frithen Mutter-Kind-
Beziehung (mit seinen Konsequenzen fiir die Entstehung des Gottesbildes). In den bibli-
schen Texten wird Gotteserkenntnis oft mit Sehen in einem bestimmten Sinn verkniipft
(z.B. Ps 139). Heimbrock warnt davor, Gottes Wort auf die verbale Kommunikation zwi-
schen Menschen zu reduzieren. Er reflektiert auch iiber die Aktualitit des Bilderverbots
und iiber Moglichkeiten, den archaischen Wunsch, Gott zu schauen, in Gestalt von kreati-
ver Wahrnehmung aufzunehmen.

Wahrnehmung ist eng mit unserer Beweglichkeit und der Moglichkeit, unsere Position
zu verindern, verflochten (Kinisthesie). Failing behandelt den Zusammenhang von Reli-
gion und korperlicher Bewegung —im Blick auf die protestantische Neigung zur Vergeisti-
gung und Entkorperlichung ein dringliches Thema. Eine Wiederentdeckung der Spiritua-
litdt des Korpers ist im Gang. Failing erortert u.a. die «protestantische Wallfahrt zum Kir-
chentag», die Kreuzweg-Stationen, das Bibliodrama, das Handauflegen beim Segnen und
beim Gebet fiir Kranke. Auch erste Versuche, den Tanz in die Liturgie aufzunehmen, sind
im Gang.

In dhnlicher Weise war fiir die protestantische Theologie der Raum uninteressant. Fiir
die Verkiindigung von Gottes Wort schien ihr jeder Raum gleich geeignet zu sein. Seit etwa
100 Jahren wurden Gemeindezentren mit Mehrzweckraumen gebaut. Doch in der jlingsten
Vergangenheit wurden in vielen dieser Zentren die Gottesdienstrdume resakralisiert. In ei-
ner phanomenologischen Analyse zeigt Failing, wie der gelebte Raum nicht eine objektiv
fassbare Grosse ist, sondern ein Korrelat des subjektiven Erlebens. Jeder Raum hat seine
Atmosphire, die das soziale Geschehen erleichtert oder erschwert. Er hat auch einen sym-
bolischen Sinn. In den letzten Jahren haben an Brennpunkten des politischen Streites
durch die Beteiligung engagierter Christen kirchliche Ridume eine neue, aktuelle Bedeu-
tung bekommen: als Orte, wo Menschen zusammenkommen, um {iber das Leiden von Mit-
menschen zu klagen und dagegen zu protestieren — als vorldufige Schutzraume fiir Asylsu-
chende oder mit einer anderen Symbolik. Failing untersucht die religiose Funktion dieser
Rédume. Nach seiner Meinung darf auf die drohenden Katastrophen (oft mit kosmischen
Dimensionen) nicht mit einem Riickzug in heilige Rdume und dem Versuch, das Sakrale
wieder streng vom Profanen zu scheiden, reagiert werden. Wohl aber kénnen symbolische
Raume in einer befremdlich gewordenen Welt zum Haftpunkt von Angst und Hoffnung
und damit von Erfahrungen mit Transzendenz werden.

Solche Einzel-Aspekte biindelt Failing im Kapitel tiber Lebenswelt und Alltiglichkeit, in
dem er iiber Erkenntnisse aus nicht-theologischen Wissenschaften und iiber Ansitze aus
dem eigenen Fach berichtet. Es geht um eine Analyse der volkskirchlichen Wirklichkeit,
die nicht von vornherein als defizitir gewertet wird, um Verstehen der Laien-Theologie
und ihrer Differenz zur pastoralen Sicht der Dinge, um Religiositiit der «kleinen Leute»,
um Folgerungen aus der Religions-Phinomenologie und der Kritischen Theorie und um
die phinomenologische Beschreibung von Alltag und Lebenswelt. Dabei ist Lebenswelt
der umfassende Begriff, der das meint, was die alltdglich-soziale Realitit priagt und ihr zu-
grunde liegt. Was Failing hier, mit vielen Zitaten aus der Forschung, referiert, ist in der



Rezensionen 191

Praktischen Theologie erst in Ansétzen rezipiert und liest sich wie ein Programm zukiinfti-
ger Forschung.

In den weiteren Kapiteln bringen die Verfasser unter ihrem Leitbegriff die traditionellen
Teildisziplinen zur Sprache. Fiir die Homiletik greift Heimbrock auf E. Lange zuriick, der
schon vor 20 Jahren gefordert hat, dass die Wahrnehmung der heutigen Situation bei der
Arbeit an der Predigt ebenso wichtig sei wie die Wahrnehmung des Textes. Vor kurzem hat
G. Theissen die Aufgabe der Predigt als Impuls zu einer kognitiven Umstrukturierung der
Wahrnehmung der Wirklichkeit umschrieben. Solche Einsichten fithrt Heimbrock durch
phidnomenologische Analysen weiter: Wahrnehmung ist immer von Stimmungen begleitet.
Die sinnliche Wahrnehmung von vorhandener Wirklichkeit und der fiktionale Entwurf von
neuer, moglicher Wirklichkeit sind nicht schlechthin Gegensitze. Predigt soll darum eine
kreative Wahrnehmung von Gottes neuschaffender Gegenwart ermoglichen. Das kann
nach Heimbrock nur geschehen, wenn die akustischen und die anderen Elemente des Pre-
digtgeschehens mitbeachtet werden: Der Predigtinhalt ldsst sich nicht von der Person des
Predigers 1osen. Die Predigt wirkt durch das Ineinander von Worten, Blicken, Gesten, Ton-
fall und personlicher Ausstrahlung des Predigers.

Failing diskutiert die Frage, welche der heutigen vorgeschlagenen Theorien die Kasuali-
en am besten erfasst: Sind sie Ubergangsriten? Das wiire die zutreffende Deutung, wenn
die Ubergiinge in eine neue Lebensphase immer noch als Bruch erlebt werden und wenn
dabei die rituellen Vollziige das Wichtigste wiren. Doch die Ubergéinge sind heute ver-
schliffen, oft entritualisiert, oder es werden neue Ritual-Praktiken gesucht. Sind die Kasua-
lien Krisenhilfe? Dieser Begriff kanalisiert das Verstindnis und steht unter dem Verdacht,
dass er die Kasualien legitimieren muss. Failing versteht mit Berufung auf biblische Weis-
heitslehrer und auf den Unterschied zwischen dem segnenden und dem rettenden Handeln
Gottes die Kasualien als «Anweisung in christlicher Lebenskunst und evangelischer Welt-
weisheit.»

Heimbrock stellt fest, wie weit entfernt von der Lebenswelt der Schiiler der heutige Re-
ligionsunterricht ist — trotz Problem- und Schiilerorientierung. Er fordert eine schéirfere
Wahrnehmung ihres Alltags, ihres Enttduschtseins von traditionellen Sinnangeboten, ihrer
Vorliebe fiir die virtuelle Realitédt der PC-Spiele, der religiosen und mystischen Elemente
in der von ihr bevorzugten Musik und des Interesses von vielen fiir den Okkultismus. Thm
geht es nicht um «die Wahrnehmung mit dem dritten Auge», welche den Symbolsinn hinter
den vordergriindigen Erscheinungen zu erfassen meint, sondern um die sinnliche Wahr-
nehmung expliziter religioser Symbole im Alltag der Schiiler.

Fiir die Seelsorge erweitert Heimbrock die Wahrnehmung durch Einbezug des Booms
von alternativen Angeboten fiir Heilung und Gesundheit. Diese «neuen» Heiler deuten
Krankheit als Verunreinigung und Heilung als Reinigung, oder sie verstehen Heilung als
Integration in eine verlorene Ganzheit. Dieses Integrations-Modell ist oft mit religiosen
Vorstellungen und Praktiken gekoppelt. Auch einige Psychotherapeuten arbeiten mit der
konstruktivistischen Erkenntnistheorie und relativieren das naive Wirklichkeitsverstand-
nis. Fir die ist Heilung Re-Konstruktion von Wirklichkeit, Ermoglichung einer besseren,
der Entfaltung des Selbst dienlicheren Wirklichkeit. Mit dieser Theorie kann man nach
Heimbrock ausserrationale Heilmethoden und Glaubensheilungen verstehen. Er macht sie
fiir die Seelsorge fruchtbar, indem er ausdriicklich auf eine «erschlichene Ganzheit» ver-
zichtet und das Fragmentarische am Sein des Menschen und des Christen bejaht.

Im Schlusskapitel fassen die Autoren ihre neue Sicht zusammen und zichen Folgerungen
fiir die Weiterarbeit. Die Praktische Theologie als Handlungswissenschaft tendierte zu ei-
nem verengten, institutionell-professionellen Handlungsmodell. Durch ihre Wahrneh-
mung 6ffnen die Autoren den Weg zu einem Handeln jenseits von Bediirfnisbefriedigung
und Normerfiillung — hin zu den Grenzen, wo der Glaube im Handeln Gottes die Brechung
des Handelns bereits vorfindet. Sie rechnen mit alltdglichen Transzendenzen, die aber



192 Rezensionen

nicht durch instrumentales Handeln herzustellen sind. Theologisch stehen sie in der Nihe
der Mystik und der biblischen Weisheit und bekennen sich zur «Ahnung, dass jedes Erken-
nen ein schopfungsmissig eingestiftetes Wieder-Erkennen voraussetzt.»

Sie wollen nicht ein verbessertes Regelwissen und Weisungen zur Praxisgestaltung ver-
mitteln, sondern mit vertiefter Wahrnehmung ein klareres Verstehen der je wieder indivi-
duellen Lage mit den darin verborgenen Moglichkeiten zum Handeln erméglichen. Damit
ist die Frage, wie praktikabel diese Praktische Theologie sei, vom Tisch. Doch mich be-
schiftigte beim Lesen dieses Buchs, das mir im Blick auf die Fiille der darin verarbeiteten
Erkenntnisse und der weiterfithrenden neuen Einsichten hochst bedeutsam erscheint, eine
andere Frage: Welchen Stellenwert hat die fiktive Wahrnehmung einer nicht vorhandenen
Wirklichkeit fiir die Religion? Dass die Verfasser das naiv-positivistische Wirklichkeitsver-
stiandnis relativieren, ist sicher gut. Doch indem sie das, was die religiose Phantasie als zu-
kiinftiges Wirken Gottes ertraumt, ohne Einschrinkung als Wahrnehmung beschreiben,
geraten sie, wie mir scheint, in das Schussfeld der Religionskritiker, die alle religiosen Vor-
stellungen als Illusion und schonen Schein beurteilt haben. Sie 6ffnen vielleicht mit der
Aufwertung der fiktiven Wahrnehmung ein Hintertiirchen, durch das verbalistisch verstan-
dene Mythen wieder eintreten und ihren alten Geltungsanspruch anmelden konnen.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

