
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 2

Artikel: Basel - ein "Liebling Gottes" : die Stadt am Rhein als Ort der
Erweckungsbewegung

Autor: Kuhn, Thomas K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Basel - ein «Liebling Gottes».

Die Stadt am Rhein als Ort der Erweckungsbewegung1

Im Herbst 1833 plagten den ehemaligen Winterthurer Kaufmann und
Soldaten der «King's German Legion» Emanuel Biedermann (1779-1836)2 Sorgen

bezüglich der schulischen Zukunft seines begabten Sohnes Alois. Nach
Absolvierung der Winterthurer Schule stand der Wechsel auf die weiterführende

Lehranstalt in Zürich an. Doch stiessen die Zürcher radikal-liberalen
Bewegungen, die auch vor dem Erziehungswesen nicht Halt gemacht hatten,
Biedermann ab. Nach Abwägen einiger Alternativen bezog der Vater auch
Basel in seine Überlegungen mit ein, zögerte aber, ob er seinen Sohn dem
geradezu sprichwörtlichen Basler Pietismus aussetzen wolle. Schliesslich
wanderten Vater und Sohn Biedermann Ostern 1833 nach Basel, wo Alois Emanuel

Biedermann (1819-1885) das Pädagogium und danach als Theologiestudent

die Universität besuchte. Seit Mitte der vierziger Jahre schliesslich galt
er als einer der führenden freisinnigen Theologen der Schweiz.3

Emanuel Biedermanns negativ konnotierte Wahrnehmung von Basel als

pietistische Stadt entsprach einer breiten öffentlichen Meinung in weiten Teilen

der Schweiz und Deutschlands, die sich folgendermassen artikulieren
konnte: «Die Frömmigkeit der Basler möchte ich nicht Frömmelei oder
Heuchelei nennen, wohl aber den herrschenden religiösen Geist einen trübsinnigen,

lebensscheuen und egoistischen. Und daß sich bei aller äußern Demuth
auch eine gute Dosis geistlichen Stolzes mit einmischt, möchte ebenfalls nicht
zu bezweifeln sein.»4

1 Der Vortrag, den ich auf der Tagung «Freikirchliche Spuren- und Identitätssuche.
Basel als Ort der Täufer und der Erweckung» (9.9.-12.9.1999) des Vereins zur Förderung
der Erforschung freikirchlicher Geschichte und Theologie an der Universität Münster e.V.
auf dem Baselbieter Bienenberg (Schweiz) gehalten habe, wurde mit Anmerkungen
versehen in dem Vereinsorgan «Freikirchenforschung» Nr. 9, Münster 1999, 96-118, publiziert.

Hier liegt eine überarbeitete und leicht erweitere Fassung vor. Die verwendeten
Abkürzungen richten sich nach Siegfried Schwertner, Internationales Abkürzungsverzeichnis

für Theologie und Grenzgebiete, Berlin/New York 21992.
2 Zur Person siehe T.K. Kuhn, Der junge Alois Emanuel Biedermann. Lebensweg und

theologische Entwicklung bis zur «Freien Theologie» 1819-1844, Tübingen 1997, 25-31.
3 Zur Person siehe Kuhn, Biedermann.
4 So das «Morgenblatt»; zitiert bei L.A. Burckhardt, Der Kanton Basel, historisch,

geographisch, statistisch geschildert. Beschreibung seiner Lage, natürlichen Beschaffenheit,

seiner Bewohner, politischen und kirchlichen Verhältnisse und Ortschaften. Ein
Hand- und Hausbuch für Kantonsbürger und Reisende. Erste Hälfte: Basel-Stadttheil, St.

Gallen/Bern 1841,126.



166 Thomas K. Kuhn

Basel galt seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert und weit ins 19. Jahrhundert

hinein als eine durch pietistische Frömmigkeit geprägte Stadt.'1 Diese
Religiosität verband sich seit den 1830er Jahren mit einem politischen
Konservatismus. Man sprach entweder mit Hochachtung oder aber mit Häme vom
«Frommen Basel». Doch nicht nur wegen seines religiösen Gepräges hatte
Basel ein schlechtes Image. Innerhalb und ausserhalb der Schweiz erschienen
meist negative Stadtbeschreibungen. Das veranlasste 1833 das schwäbische
«Morgenblatt», nach den Gründen zu fragen. Nach einer Relativierung der
geläufigen Vorurteile legte die Zeitschrift für gebildete Stände die Basler
Eigentümlichkeiten dar und führte mit Blick auf die Zukunft aus, Basel müsse
seine Isolierung, den Zunftgeist sowie seine Engherzigkeit aufgeben, wenn
jemals ein weltbürgerlicher Sinn in der Stadt erwachen sollte.

Eine wenig einladende Atmosphäre Basels kommt auch in Reisebeschreibungen

zum Ausdruck, wenn von Traurigkeit und Öde in der Stadt die Rede
ist. Öffentliche Belustigungen und gesellschaftliche Anlässe fanden nur in
sehr beschränktem Masse statt. So hinterliess die Stadt auf manche Besucher
den Eindruck eines «träumerischen Guietismus». Der Charakter der Basler
wurde gerne mit dem Hinweis auf betonte Sparsamkeit beschrieben, mit dem
eine Abneigung gegenüber Luxus und Pracht in der Lebensführung einher
gehe. Vielmehr achtete man in Basel auf Bequemlichkeit und einen gewissen
wohnlichen Komfort, dem indes die Eleganz abgehe. Mit Ironie bedachte
immer wieder der in Solothurn mit einer Auflage von 20.000 Exemplaren
erscheinende «Schweizerische Bilderkalender» des Karikaturisten Martin Di-
steli (1802-1844)6 die Stadt Basel, der sich dem Kampf gegen die
aristokratisch-klerikale Richtung verschrieben hatte. Er nennt weitere charakteristische

Attribute und fragte seine Leser, ob ihnen nicht der Reichtum der
Basler, ihre Frömmigkeit und ihre Kochkunst bekannt seien? «Wer hätte
nicht schon Gelegenheit gehabt, die Trefflichkeit ihrer Industrie in irgend
einem ihrer Fabrikate zu erproben, bestände dasselbe nun in Seidenband,
Missionären, Traktätchen oder Leckerli?» Der Kalender hatte es sich zur Aufgabe

gemacht, die «leuchtenden Vorzüge dieses christlich-schweizerischen
Babels nicht unter den Scheffel zu stellen».7

5 Zur Definition siehe J. Wallmann, Der Pietismus, Göttingen 1990, 7-11. Ferner siehe

Kuhn, Biedermann, 59-65; P. Weidkuhn, Strukturlinien des baslerischen Pietismus, in:
SAVK 62 (1966), 160-192; L. Schmutz, Pietismus in Basel - Wellenbewegung einer geistigen

Strömung, in: Basler Stadtbuch 1990, Basel 1991, 155-159. Zum Pietismus in der
Schweiz siehe ferner P. Wernle, Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert,

3 Bde., Tübingen 1923-1925, und R. Dellsperger, Der Pietismus in der Schweiz, in:
Geschichte des Pietismus, Bd. 2: Der Pietismus im achtzehnten Jahrhundert, hg. von M.
Brecht und K. Deppermann, Göttingen 1995, 588-616.

6 Siehe HBLS 2, 728.
7 M. Disteli, Schweizerischer Bilderkalender für das Jahr 1844, Solothurn o. J., 31.



Basel - ein «Liebling Gottes» 167

Mein Beitrag knüpft an das Projekt des Distelikalenders an, wobei ich auf
die dem Kalender eigene Ironie verzichten werde. Vielmehr führe ich nach
dieser Einleitung im folgenden kurz in die Geschichte und das soziale Leben
Basels in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts ein. Anschliessend wende ich
mich zweitens von der Christentumsgesellschaft ausgehend der Selbstwahrnehmung

des sogenannten «Frommen Basel» zu und frage: Wie verstehen
sich die Basler Frommen selber, wie interpretieren sie die zeitgenössischen
historischen Ereignisse? Es geht mir dabei weniger um die Wirkung Basels
nach aussen, als vielmehr um das erweckte, fromme Basler Selbstverständnis
und die Frage nach der Identität. Auf eine ausführliche historische Darstellung

der Deutschen Christentumsgesellschaft und ihrer Gründungen werde
ich deshalb verzichten. Zu diesem Thema liegt ausgezeichnete Literatur vor.8

Im dritten Teil stelle ich kritische Äusserungen vor und frage nach der
Fremdwahrnehmung. Am Schluss will ich die Gründe für Basels Rolle in der
Erweckungsbewegung zusammenfassend benennen.

1. Politik-Gesellschaft-Religion

Die Epoche der Geschichte Basels, der ich mich nun zuwende, ist
gekennzeichnet von nachhaltigen politischen Transformationsprozessen.9 Seit dem
ausgehenden 18. Jahrhundert traten immer wieder politische und
gesellschaftliche Ereignisse auf den Plan, die schliesslich in die grösste Krise der
jüngeren Basler Geschichte mündeten: in die Kantonstrennung im Jahr
1833.10 Nach drei Jahren heftigster Auseinandersetzungen zwischen der Stadt
Basel und der Landschaft kam es zur Aufteilung in die beiden Halbkantone

8 Grundlegend als Quellensammlung sind die beiden Bände von E. Staehelin, Die
Christentumsgesellschaft in der Zeit der Aufklärung und der beginnenden Erweckung.
Texte aus Briefen, Protokollen und Publikationen, Basel 1970 (=Staehelin I); ders., Die
Christentumsgesellschaft in der Zeit von der Erweckung bis zur Gegenwart. Texte aus
Briefen, Protokollen und Publikationen, Basel 1974 (=Staehelin II). Ferner siehe die
Beiträge des Jahrbuches «Pietismus und Neuzeit», Bd. 7: Die Basler Christentumsgesellschaft,

Göttingen 1982; A. Lindt, 200 Jahre Christentumsgesellschaft in Basel, in Basler
Stadtbuch 1980, Basel 1981, 133-146.

9 Zur Geschichte Basels siehe P. Burckhardt, Geschichte der Stadt Basel von der Zeit
der Reformation bis zur Gegenwart. Basel 1942; ders. Die Geschichte der Stadt Basel von
der Trennung des Kantons bis zur neuen Bundesverfassung (1833-1848), 3 Teile, Basel
1912-1914; R. Teuteberg, Basler Geschichte. Basel 21988; M. Schaffner, Geschichte des

politischen Systems von 1833 bis 1905, in: Das politische System Basel-Stadt, hg. von L.
Burckhardt u. a., Basel/Frankfurt am Main 1984, 37-53.

10 Zur Kantonstrennung siehe vor allem M. Maurer, Die soziale Differenzierung in
Stadt und Landschaft Basel als Ursache der Kantonstrennung 1833, Liestal 1985, dort weitere

Literatur. Zur Rolle der Kirchen in den Wirren siehe E. Staehelin, Die Basler Kirche
in den Basler Revolutionswirren von 1830-1833, in: Aus fünf Jahrhunderten schweizerischer

Kirchengeschichte. FS P. Wernle, Basel 1932,257-298.



168 Thomas K. Kuhn

Basel-Stadt und Basel-Landschaft. Das Klima zwischen beiden Kantonsteilen
blieb lange Zeit sehr vergiftet und die Stadt reagierte mit einer gewerblichen
Abschliessung gegenüber der Landschaft. Das Trauma der Niederlage führte
Basel in eine isolierte Stellung innerhalb der Eidgenossenschaft und je nach
politischer Sicht wurden die Ereignisse als Fortschritt oder als Unheil für die
Stadt beklagt.

Doch was löste die Unruhen und die Kantonstrennung aus? Anfang der
dreissiger Jahre hatten sich eine von den Ideen der Freiheit und Gleichheit
getragene Bewegung der ländlichen Mittelschicht und ein in
humanistischaufklärerischer Tradition stehendes liberal-konservatives Stadt-Bürgertum
gegenübergestanden. Die Landschaft forderte Liberalisierung und erweiterte
Partizipation an den politischen Entscheidungsprozessen. Diesen Forderungen

stand die Stadt weitgehend ablehnend gegenüber, darum unterbreitete
sie das erste Angebot einer Kantonstrennung.

Vergleicht man Basel indes mit anderen schweizerischen Orten, so
erscheint die Stadt am Rheinknie als relativ fortschrittlich liberal-konservatives
Gemeinwesen, das sein spezifisches politisches und geistiges Klima gegen
einen radikalen Liberalismus zu verteidigen trachtete und dabei eine eigentümliche

Religiosität ausprägte. Diese interpretierte die Kantonstrennung als

Mahnung zur Umkehr und zur Erneuerung des geistigen Lebens. Zudem
förderten die häufigen gehässigen Polemiken der liberalen Presse" das Bewusst-
sein der Frommen, die Zeichen der Zeit erkannt zu haben. Solche Kundgebungen

einer frommen sowie konservativen Sicht und eindeutiger
Schuldzuweisungen hinsichtlich der Basler Wirren finden sich häufig in Predigten der
frühen dreissiger Jahre. So erklärte der im basellandschaftlichen Ziefen
wirkende Pfarrer Johannes Linder (1790-1853)12 in seiner Jahrespredigt im Mai
1832 in Basel: «... wer sollte nicht weinen und wehklagen in einem Lande, das

so zerrissen und verwirrt ist, wie das unsrige; in einem Lande, wo der Obrigkeit

durch abtrünnige Kinder das Schwert aus den Händen gewunden worden
ist, wo Bosheit und Verrath, Meineid und Raub und Mord also hausen, daß
sich bald keine Gemeinde mehr findet, deren Boden nicht mit Bürgerblut
getränkt ist.»13 Besonders schwer fiel vielen Zeitgenossen, die politischen
Geschehnisse zu begreifen, weil sie mit dem Bewusstsein lebten, in ihrem Land

11 Vor allem die «Appenzeller Zeitung», das Organ des Liberalismus und des Radikalismus

bis in die Mitte der 1830er Jahre, überschüttete Basel mit polemischen und gehässigen

Artikeln. Siehe dazu die «Bibliographie der Schweizer Presse unter Einschluß des

Fürstentums Liechtenstein, bearb. von F. Blaser, 1. Halbbd., Basel 1956,75.
12 Johannes Linder gehörte der Basler Sozietät der Herrnhuter an. Siehe zur Person

K. Gauss, Basilea Reformata. Die Gemeinden der Kirche Basel Stadt und Land und ihre
Pfarrer seit der Reformation bis zur Gegenwart, Basel 1930, 104; ferner A.G. Linder,
Johannes Linder. Lebensbild eines Predigers der Basler Kirche aus der ersten Hälfte dieses

Jahrhunderts, Basel 1880.
13 J. Linder, Jahrespredigt, gehalten den 3. Mai 1832, Basel [1832], 4.



Basel - ein «Liebling Gottes» 169

sei die Gerechtigkeit «wie mit leuchtenden Funken übersät» gewesen.14 Darum

konnten die lokalen politischen Geschehnisse in den Kreisen der Erweckten

nur als eine Art Gottesfinsternis, als Verlust des göttlichen Segens
interpretiert werden. Als Beweis für diese Hypothese wurde das unselige Handeln
der Basler Obrigkeit angeführt. Diese hatte nämlich einige Hochschullehrer
berufen, die während der Demagogenverfolgung in Deutschland entlassen
worden waren.15 Das sowohl aussen - als auch innenpolitisch Widerspruch
provozierende Verhalten der Obrigkeit wurde indes von zahlreichen
alteingesessenen Baslern kritisiert, wobei manchmal eigene akademische Interessen

die Argumentation geprägt haben dürften.
Nach der Skizzierung der politischen Gegebenheiten wende ich mich nun

einigen Aspekten des Basler gesellschaftlichen Lebens im frühen 19.

Jahrhundert zu.
Basel war eine Kleinstadt, obwohl die Bevölkerung in Basel in den Jahren

von 1779 bis 1837 um 48 Prozent gewachsen war. Die Stadt am Rhein zählte
mit ihren 24.435 Einwohnern immerhin fast doppelt so viele wie Zürich. Berlin

aber hatte zum gleichen Zeitpunkt 283.000 Einwohner. Das
Durchschnittsalter der Basler lag bei etwa 30 Jahren. Wirtschaftlich nahm die
Seidenbandindustrie als wichtigster Arbeitgeber eine bedeutende Stellung ein.16

1824 begann die Mechanisierung der Basler Spinnereibetriebe und damit die
erste Phase der Industriellen Revolution. Zwölf Jahre später wurde zum
ersten Mal ein Wasserrad zum Betrieb von Webstühlen eingesetzt, die
Dampfmaschine hielt jedoch erst 1852 Einzug. Neben der Arbeit in der Fabrik und
in den Heimwerkstätten der «Posamenter»17 fanden viele Männer ihr
Auskommen in einem handwerklichen Beruf.18 Charakteristisch für die Basler

14 Linder, Jahrespredigt, 10.
15 Dabei handelt es sich vor allem um: Karl Folien, Wilhelm Snell, W.M.L. de Wette,

Karl Beck und Wilhelm Wesselhöft. Siehe dazu E. Bonjour, Die Universität Basel von den

Anfängen bis zur Gegenwart 1460-1960, Basel 1960; A. Staehelin, Geschichte der Universität

Basel 1818-1835, Basel 1959, 127-130. Siehe auch E. Brand. Die Auswirkungen der
deutschen Demagogenverfolgungen in der Schweiz, BZGAK 47 (1948), 137-208.

16 1837 waren hier 1478 Menschen beschäftigt, zehn Jahre später 2650, 1860 schon
6000. Zur Basler Wirtschaft siehe P. Stolz, Stadtwirtschaft und Stadtentwicklung. Basel in
den Jahrzehnten nach der Kantonstrennung (1833-1860), in: Regio Basiliensis 20 (1979),
165-187; ders., Technischer Wandel in der Wirtschaftsgeschichte Basels. Von der frühen
Bandweberei bis zu den Anfängen der forschenden chemischen Industrie, in: BZGAK 81

(1981), 71-96. Über die Verhältnisse der Fabrikarbeiter Anfang der 40er Jahre gibt das
«Gutachten der von der Baslerischen Abtheilung der Schweizerischen Gemeinnützigen
Gesellschaft aufgestellten Kommission über die Frage betreffend die Fabrikarbeiter=Verhältnisse»,

Basel 1843, Auskunft; ferner E. Thürkauf, Verlag und Heimarbeit in der Basler
Seidenbandindustrie, Stuttgart 1909.

17 Posamenter sind Hersteller von Borten.
18 Die am häufigsten vertretenen Handwerksgesellen waren: Schuhmacher (227),

Zimmerleute (197), Schreiner (183), Maurer (156), Schneider (146). Unter den Meistern



170 Thomas K. Kuhn

ökonomischen Verhältnisse ist das Nebeneinander eines Wirtschaftsliberalismus,

dem sich der aufblühende Handel verschrieben hatte, und eines engen
Zunftgeistes der Handwerker, dessen lange Existenz nicht aus ökonomischen,

sondern allein aus politischen Gründen zu erklären ist.

Mit dem Bevölkerungswachstum einher ging nach einer Epoche des
Stillstandes eine tiefgreifende politische, geistige und religiöse Belebung, die
untrennbar mit den Namen Isaak Iselin (1728-1782) verbunden ist.19 Der aufgeklärte

Philanthrop hatte durch sein Engagement in zahlreichen gemeinnützigen

und patriotischen Gesellschaften das gesellschaftliche Leben Basels für
das 19. Jahrhundert vorbereitet. An diese aufklärerischen Gesellschaften2"
sollten schliesslich auch jene Sozietäten anknüpfen, die dem Erbe des Pietismus

und der Erweckungsbewegung entsprangen.21 Das dem Pietismus und
der Aufklärung eigene «soziative Motiv»22 ermöglichte auf der Basis der
freiwilligen Entscheidung23 den Zusammenschluss mehrerer Personen zu einem
bestimmten und formulierten Zweck. Nicht Beruf oder Stand, nicht
Geschlecht oder Besitz waren Voraussetzung zum Beitritt, sondern die gemeinsame

Überzeugung. Dies geschah seit 1780 vor allem durch die Deutsche
Christentumsgesellschaft24 mit ihren zahlreichen «Reich-Gottes-Werken».25

gestaltete sich das Verhältnis folgendermassen: Metzger (93), Schuhmacher (83), Bäcker
(76), Schneider (69), Schreiner (46), Küfer (42); Fischer gab es noch 12 in der Stadt.

19 U. Im Hof, Isaak Iselin und die Spätaufklärung, Bern/München 1967; ders., Isaak
Iselin. Sein Leben und die Entwicklung seines Denkens bis zur Abfassung der
«Geschichte der Menschheit» von 1764, 2 Bde., Basel 1947; ders., Aufklärung in der
Schweiz, Bern 1970.

20 Siehe dazu U. Im Hof, Das gesellige Jahrhundert. Gesellschaft und Gesellschaften
im Zeitalter der Aufklärung, München 1982; ders. und F. de Capitani, Die Helvetische
Gesellschaft. Spätaufklärung und Vorrevolution in der Schweiz, 2 Bde., Frauenfeld/Stuttgart

1983; ferner E. Erne, Die schweizerischen Sozietäten. Lexikalische Darstellung der
Reformgesellschaften des 18. Jahrhunderts in der Schweiz, Zürich 1988.

21 Einen engen Zusammenhang zwischen der «Gesellschaft zur Beförderung des
Guten und Gemeinnützigen» und der Deutschen Christentumsgesellschaft sieht auch A.
Ostertag, Ueber den Ursprung und die Entwicklung der deutschen Christenthumsgesellschaft

in Basel, in: Beiträge zur vaterländischen Geschichte, Bd. 4, Basel 1845, 197-228
(197).

22 Siehe zum folgenden die Ausführungen von U. Gäbler, «Auferstehungszeit».
Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts. Sechs Porträts, München 1991,176-178.

23 Das Motiv der freien Entscheidung, der Wahlmöglichkeiten, in den Bewegungen
des Pietismus und der Erweckungsbewegung kennzeichnet sie als eine Bewegung der
Moderne. Zum Zusammenhang von Wahlmöglichkeiten und Modernität siehe P.L. Berger,

Der Zwang zur Häresie. Religion in der pluralistischen Gesellschaft, Freiburg im
Breisgau 1992,16f.

24 Dieser Name setzte sich seit 1804 endgültig durch.
25 Wichtige Werke respektive Tochtergesellschaften sind u.a.: Traktatgesellschaft

(1802), Bibelgesellschaft (1804), Basler Missionsgesellschaft (1815), Armenschullehrer-
und Erziehungsanstalt in Beuggen (1820), «Baseler Gesellschaft zur Verbreitung des
Christenthums unter den Juden» (1820), Evangelischer Jünglingsverein (1825), «Verein zur



Basel - ein «Liebling Gottes» 171

Obwohl sich diese Versammlungen überwiegend zur Basler Staatskirche
bekannten, reichten einige wenige separatistische Tendenzen aus, um die
Regierung auf den Plan zu rufen. Ab 1813 mussten die Pfarrer einen Revers
unterschreiben, in dem sie sich verpflichteten, die reine Lehre der Kirche zu
vertreten und jeder Art von Trennung vorzubeugen, das heisst, keinem abgesonderten

Kreis anzugehören.26 Innerhalb der Basler Pfarrerschaft gab es

Vertreter der vernünftigen Orthodoxie, der Aufklärung, Anhänger Schleiermachers

sowie pietistische Geistliche, die zunehmend an Einfluss gewannen.
Das kirchliche Leben Basels im frühen 19. Jahrhundert war geprägt von
festgefahrenen alten Formen, deren Unzeitgemässheit sich zunehmend zeigte.
Dagegen konnte auch die seit den 1740er Jahren bestehende Herrnhuter
Brüdergemeine nichts ausrichten. Zu einer Änderung und Aufwertung der
Herrnhuter kam es aber 1833, als viele von der Landschaft vertriebene Pfarrer,

die der Herrnhuter Sozietät angehörten, in der Stadt neue Aufgaben
übernommen hatten.27 Ihren publizistischen Niederschlag fand die damit einher

gehende religiöse Neuausrichtung der Stadt in dem seit 1833 erscheinenden

«Christlichen Volksboten»28, der es sich zur Aufgabe machte, alle Ereignisse

vom Standpunkt des Reiches Gottes zu beobachten. Die pietistische
Bewegung stiess in diesem Kontext seit den dreissiger Jahren zunehmend auf
Akzeptanz in den angesehenen und einflussreichen Basler Familien. Die
Synthese von pietistisch-karitativer Religiosität und Basler Konservatismus führte

zu der eigentümlichen Basler Frömmigkeit, die wesentlich von drei Faktoren

bestimmt wurde: 1. Das christliche Leben sollte sich aus den politischen
und weltlichen Belangen heraushalten. 2. Das individuell-religiöse und gehei-

sittlich-religiösen Einwirkung auf die Griechen» (1826), Verein der Freunde Israels
(1831), Taubstummenanstalt (1833) und die Pilgermission auf St. Chrischona (1840). Siehe
dazu auch M. Geiger, Basel, Christentumsgesellschaft, in TRE 5, 276-278.

26 «Revers des Herrn [...] nach Anleitung des Raths-Beschlußes vom 6. October 1813»;
StABS: Kirchenarchiv N 4.

27 Siehe dazu Kuhn, Biedermann, 62, Anm. 80. Kritisch beleuchtet die anonyme
Schrift «Ueber das kirchlich-religiöse Leben in der Basel-Landschaft», Liestal 1837, 6, die
Rolle der herrnhutisch gesinnten Pfarrer: «Diese herrenhutischen Mystiker hatten schon
die Ansichten der Stifter ihrer Schule, als ein abgerundetes durch den Verstand in ein
System gebrachtes Ganze erhalten, woran nichts geändert werden durfte. Die Begriffe
Wiedergeburt, Gnadenwahl u.s.w. waren durch den Verstand nicht weniger festgestellt
und zugleich noch unklarer, als die der orthodoxen Schule. Wenn nun auch Manche an
dieser unklaren Mystik Gefallen fanden, und sich schmeichelten, mit dem Herrn Pfarrer
zu den Auserwählten zu gehören, so widerstrebte dennoch der gesunde Sinn oft gerade
der kräftigsten Naturen den sonntäglich verkündeten Lehren von der gänzlichen Sündhaftigkeit

der Menschennatur und ihrer gänzlichen Unfähigkeit etwas Gutes zu wollen und zu
thun, sie entzogen sich nach und nach der kirchlichen Gemeinschaft und es bildeten sich
beinahe in allen Gemeinden religiöse Parteien.»

28 Siehe dazu die «Bibliographie der Schweizer Presse unter Einschluß des Fürstentums

Liechtenstein», bearb. von F. Blaser, 2. Halbbd., Basel 1958,1086. Der von 1833-1941
erscheinende «Volksbote» galt als Symbol des Basler Konservatismus.



172 Thomas K. Kuhn

ligte Leben wurde betont. 3. Die religiöse Haltung mündete in einen
ausgeprägten diakonisch-missionarischen Einsatz, dessen Ziel es war, durch
Verkündigung und Förderung der Frömmigkeit soziale Probleme zu lösen.

Wie sich dieses fromme Basel selbst verstand und inwiefern es positiv
gewürdigt wurde, wird im folgenden zweiten Teil dargestellt.

2. Das erwählte Basel: Identität und Selbstwahrnehmung

Am 30. August 1780 formierte sich in Basel der Engere Ausschuss der
«Deutschen Christentumsgesellschaft thätiger Beförderer reiner Lehre und
wahrer Gottseligkeit» unter dem Präsidium des Theologieprofessors Johann
Wernard Herzog (1726-1815).29 Schon bald nach der Gründung zählte man 50

Mitglieder und die Gesellschaft wuchs kontinuierlich. Diese Basler Konstituierung

einer christlichen Sozietät bereitete massgeblich die Erweckungsbe-
wegung in Süddeutschland und in der Schweiz vor. Sie ist untrennbar verbunden

mit dem unermüdlichen Engagement des Augsburger Pfarrers Johann
August Urlsperger (1728-1806)30, der sich über Jahre hinweg für die Gesellschaft

eingesetzt und an Beispiele aus England und Schweden angeknüpft
hatte.31 Der Theologe Urlsperger verfolgte ein doppeltes Ziel: Zum einen
ging es ihm um die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der sogenannten

Aufklärungstheologie und andererseits um die Beförderung des praktischen

Christentums.32 Sein primäres Interesse an einer inhaltlichen
Auseinandersetzung wurde indes nicht von allen Mitgliedern der Gesellschaft
geteilt. Gerade die Nichttheologen äusserten ihre Bedenken. Nicht nur wegen
Urlspergers Schwerpunktsetzung, sondern auch wegen spezieller trinitari-
scher Sonderlehren war Urlsperger theologisch umstritten, was die Ausbreitung

der Gesellschaft in Deutschland erschwerte. Möglicherweise ist dies
auch ein Grund, warum sich in Deutschland keine Stadt fand, wo die Zentrale
der Christentumsgesellschaft hätte eingerichtet werden können. Vor allem
aus Württemberg erwuchs Urlsperger Widerstand, dem er sich schliesslich
beugen musste. Fortan wurde die Gesellschaft in Basel massgeblich von Männern

aus dem schwäbischen Pietismus geprägt, unter denen der Kameralist

29 Zu seinem Lebenslauf siehe Staehelin II, 75f.
30 Zur Person siehe T.K. Kuhn, Johann August Urlsperger, in: BBKL 12, 940-943; dort

weitere Literatur.
31 Im Jahr 1698 wurde die «Society for Promoting Christian Knowledge» in England

durch Thomas Bray gegründet. Der Hofprediger Carl Magnus Wrangel rief 1771 die
«Societas Svecana pro fide et christianismo» ins Leben; Staehelin I, 3-5.

32 Siehe dazu seine Schrift «Beschaffenheit und Zwecke einer zu errichtenden Gesellschaft

thätiger Beförderer reiner Lehre und wahrer Gottseligkeit», Basel 1781.



Basel - ein «Liebling Gottes» 173

Christian Heinrich Spittler (1782-1867)33 eine herausragende und imponierende

Rolle einnimmt. Spittler wurde seit seinem Amtsantritt als leitender
Sekretär der Gesellschaft (1808) zu einem ideenreichen und rastlosen Initiator

zahlreicher sogenannter Reich-Gottes-Werke.
Was aber intendierte die Christentumsgesellschaft? Die Zielsetzung der

Gesellschaft war ursprünglich eine dezidiert antiaufklärerische sowie praktische.

Sie verfolgte dann aber zunehmend die Förderung eines praktischen
Christentums und die Vernetzung Gleichgesinnter, um der gesellschaftlichen
Rechristianisierung Vorschub leisten zu können. Dazu schuf sie ein expansives

kommunikatives System.34 Auf der Basis eines ausgeprägt chiliastischen
Denkens und Glaubens beabsichtigte man, dem Reich Gottes, dessen Einbrechen

akut erwartet wurde, entgegenzuarbeiten. Dass diese eschatologische
Stimmung geradezu öffentlichen Charakter besass, wird durch eine Pressenotiz

deutlich. «Der aufrichtige und wohlerfahrene Schweizer-Bote» erklärte
1830 als Organ des Freisinns: «In Basel erwarten, dem öffentlichen Vernehmen

nach, im Jahr 1830 viele der überfrommen Leute die Ankunft des

tausendjährigen Reichs.»35 Die erweckten Initiativen, wie etwa die Missionsgesellschaft

oder auch die Armenerziehungsanstalt, als Unternehmen der
äusseren und inneren Mission, waren massgeblich von dieser eschatologischen
Ausrichtung geprägt. Wenn man also von Basel als dem Ort der Erweckungs-
bewegung spricht, muss man auch von Basel als dem Ort des Chiliasmus und
des Millenarismus reden. Massgebliche Akteure, wie etwa Pfarrer Nikolaus
von Brunn (1766-1849)36, der zu den Mitbegründern der Basler Mission zählt,
oder auch der erweckte Pädagoge Christian Heinrich Zeller (1779-1860)37,
der Vordenker und Inspektor der Beuggener Erziehungsanstalt, waren
Chiliasten und vertraten einen ausgeprägten Postmillenarismus.38 Aus dieser chi-

33 K. Rennstich, «... nicht jammern, Hand anlegen!» Christian Friedrich Spittler.
Leben und Werk, Metzingen 1987.

34 Dazu diente die Monatsschrift «Auszüge aus dem Briefwechsel der Deutschen
Gesellschaft thätiger Beförderer reiner Lehre und wahrer Gottseligkeit», die seit Januar
1783 erschien. Sie wurde 1786 durch die «Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit

und Gottseligkeit», die bis 1912 erschienen, ersetzt; Staehelin 1,10.
35 Schweizerbote 7.1.1830, 4. Siehe dazu die «Bibliographie der Schweizer Presse»,

897f.
36 E. Zaeslin, Nikolaus von Brunn einer der Gründer der Basler Mission, Basel 1906;

Staehelin II, 46f.
37 H.W. Josias Thiersch, Christian Heinrich Zellers Leben, 2 Bde., Basel 1876; G.

Dehlinger, Christian Heinrich Zeller. Pädagoge des schwäbischen Pietismus, Stuttgart/
Reutlingen 1982; T.K. Kuhn, Der Streit um die Zukunft. Religion und Revolution in
Baden 1848/49, in: Zeitschrift für neuere Theologiegeschichte (im Druck).

38 Zum Begriff siehe Gabler, Auferstehungszeit, 172f. S. Holthaus, Prämillenarismus
in Deutschland. Historische Anmerkungen zur Eschatologie der Erweckten im 19. und 20.

Jahrhundert, in: PuN 20 (1994), 191-211; R. Bauckham, Chiliasmus IV, in: TRE 7, 737-745;
siehe auch A. Taylor, Visions of Harmony. A Study in Nineteenth-Century Millenaria-



174 Thomas K. Kuhn

liastischen Perspektive und mittels einer biblizistischen Hermeneutik wurden
sowohl Geschichte als auch Gegenwart interpretiert und Zeichen des
kommenden Reiches Gottes benannt. Dies ist ein wesentliches Charakteristikum
des «Frommen Basel» vor allem in den dreissiger und vierziger Jahren.

Der Einfluss der erweckten Frömmigkeit sowie die eben erwähnte escha-

tologische Hermeneutik prägten zunehmend die Selbstwahrnehmung der
Frommen in Basel. Dieser Thematik wende ich mich nun in einem nächsten
Schritt zu. Es geht also um die Frage, wie sich die Erweckten in Basel selbst
verstanden, welche Rolle sie sich selber beigemessen haben. Wesentliche
Aspekte dieses Selbstverständnisses lässt eine Predigt von Pfarrer Eduard
Bernoulli (1795-1875)'19 erkennen, der 1832 aus seinem basellandschaftlichen
Pfarramt vertrieben worden war und sich im selben Jahr an die Stadtbasier
wandte: «O, liebe Christen in der Stadt! Ihr wohnet in einer gesegneten
Stadt. Die Welt gibt ihr den Schmähnamen des frommen Basels. Kann es

einen größern Ehrentitel geben? Es sind in Eurer Stadt manche Christen, Christen

von allen Farben, könnte man sagen, so daß Jeder für die besondere Art
der Auffassung des Christenthums, die ihn besonders anspricht, mit leichter
Mühe Gleichgesinnte findet, an die er sich anschließen kann. Es gibt viele
christliche Gesellschaften. Das Evangelium wird reichlich gepredigt.»40

Bernoulli hebt mit diesen emphatischen Worten Basels Besonderheit und
religiösen Pluralismus hervor. Ihre Auszeichnung liegt darin, dass Basel,
anders als die revolutionäre Landschaft etwa, ein gesegneter Ort sei. Ähnlich
sah es auch 1838 der gebürtige Stuttgarter Albert Ostertag (1810-1871), der
1837 Lehrer im Basler Missionshaus wurde, in einer Predigt über Ezechiel
33,1-11: «Ihr Lieben! eure Stadt ist eine hochbegnadigte Stadt; allenthalben
wird das Evangelium lauterlich und in der Kraft des lebendigen Gottes
verkündigt, und von eurem Glauben, eurem christlichen Sinn, und eurer Wohl-
thätigkeit rühmet man weit und breit. Eure Stadt ist ein Benjamin und Juda
unter den Stämmen Israel, und ich schätze mich glücklich, in eurer Mitte
leben zu dürfen. Ja, sie ist eine hochbegnadigte Stadt; aber es ist ein Bann im
Lager, der noch nicht gelöst ist; es ist ein Gräuel in ihr, der dem HErrn
mißfällt, und Ihm die Ehre raubt.»41

nism, Oxford 1987; T. Hase, Die religiöse Deutung von Fortschritt und Expansion im
amerikanischen Postmillenarismus, in: Zeitschrift für Religionswissenschaft 5 (1997), 115-148,
dessen Ergebnisse auch für den deutschsprachigen Raum von Interesse sind.

39 Staehelin II, 41. Bernoulli gehörte der Basler Herrnhutergemeine an und leitete die
«Freunde Israels». Siehe auch Bernoullis Aufsatz «Der religiöse Zustand von Basel im
Jahr 1800 und 1850», in: KBRS 6 (1850), Nr. 7, 4.4.1850.

40 E. Bernoulli, Jahres-Prcdigt gehalten zu Basel den 7. Juni 1832, Basel [1832], 15f.
41 A. Ostertag, Predigt über Ezechiel 33,1-11. gehalten den 6. März 1838 in der Spital-

Kirche zu Basel, Basel [1838], 11. Mit dem «Bann» dürfte die Basler Fasnachl gemeint
sein, die Ostertag zuvor in der Predigt anspricht.



Basel - ein «Liebling Gottes. 175

Woher stammt dieser Gedanke der besonderen Qualifizierung Basels?
Nicht nur Bernoulli, auch andere Prediger, wie etwa Johannes Linder,
argumentieren in ihren Predigten mit Basels herausragender Stellung. Dabei
gehen sie von einer spezifischen Rolle der Schweiz im Miteinander der Völker
aus42, die folgendermassen expliziert wird: Die Schweiz ist ein auserwähltes
Volk Gottes, das in der Nachfolge Judas und Israels steht und darum mit
besonderen Aufgaben und Segnungen betraut ist. Deshalb wird die Schweizer
Geschichte anhand der Geschichte Israels interpretiert, denn so fragte Johannes

Linder: «Welches Volk der Erde hat nun wohl mehr Beruf und Pflicht, in
Israels Geschichte die Deutung seiner eigenen Schicksale zu lesen, wie unser
Schweizervolk?»43 Die Parallelität zwischen dem Alpenvolk und dem Volk
Gottes besteht weiter darin, dass beide in Stämme respektive Kantone unterteilt

und von alters her durch «wunderbare Errettungen» ausgezeichnet worden

seien. Schliesslich habe die Schweiz - wie das ursprüngliche Volk Israel -
nie einem König unterstanden, sondern immer unmittelbar Gott.44 Doch
damit nicht genug. Linder erklärt ferner: «Und wenn Abrahams Nachkommen
berufen waren, ausschließlich das Volk Gottes des alten Bundes zu sein, so
hat unser Schweizervolk nicht minder den hohen Ruf, in einem besondern
Sinn ein Volk Gottes zu heißen.»45 Dieser Gedanke findet sich auch schon
einige Jahre zuvor bei Pfarrer Johann Jakob Wiek (1765-1843), der von 1797 bis

42 Siehe dazu G.P. Marchai, Die «Alten Eidgenossen» im Wandel der Zeiten. Das Bild
der frühen Eidgenossen im Traditionsbewußtsein und in der Identitätsvorstellung der
Schweizer vom 15. bis ins 20. Jahrhundert, in: Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft,
Bd. 2. Gesellschaft, Alltag, Geschichtsbild, Ölten 1990, 309-403 (373-380). Marchai
verweist auf Gonzague de Reynolds, der, die helvetische Aufklärung rezipierend, den Alpen
eine grössere Einheit stiftende Macht zuschreibt, als etwa der Rasse oder der Religion.
Dabei gehe er aber über die Aufklärer hinaus und erweitere das Heil des Vaterlandes zum
Heil der europäischen Völkergemeinschaft; siehe dazu aaO. 374. Zur Entstehung des alpinen

Mythos siehe auch U. Im Hof, Mythos Schweiz. Identität-Nation-Geschichte 1291-
1991, Zürich 1991, 106-111. In den 1930er Jahren wurde auf den Mythos der Erwählung
von Theologen unterschiedlicher Couleur zurückgegriffen. Siehe dazu U. Gäbler, Die
Schweizer - ein «Auserwähltes Volk»?, in: Reformiertes Erbe. FS G.W. Locher zu seinem
80. Geburtstag, Bd. 1, hg. von H.A. Oberman u. a., Zürich 1992, 143-155, der sich Emil
Brunner widmet. Hinweise zur Rezeption des Mythos durch Leonhard Ragaz bei T.K.
Kuhn, Reformator-Prophet-Patriot. Ulrich Zwingli und die nationale Besinnung der
Schweiz bei Leonhard Ragaz, in: Die Zürcher Reformation: Ausstrahlungen und
Rückwirkungen, hg. von A. Schindler und H. Stickelberger, Bern/Frankfurt am Main (im
Druck).

43 J. Linder, Des Vaterlandes Fall, und des Vaterlandes Trost. Zwei Bettagspredigten
gehalten den 16. September 1832, Basel [1832], 3.

44 Siehe dazu Marchai, Eidgenossen, 316f., der mit Blick auf die mittelalterliche
Eidgenossenschaft ausführt: «Da Gott die Ständeordnung eingerichtet hatte, konnte auch nur er
es sein, der es den Eidgenossen ermöglichte, sich über diese Ordnung hinwegzusetzen. In
der eigenständigen Entwicklung ihres Gemeinwesens erkannten daher die Eidgenossen
durchaus folgerichtig Gottes Willen.»

45 Linder, Vaterland, 3.



176 Thomas K. Kuhn

1843 Helfer an der Basler St. Peter Kirche war und 1820 den Vorsitz des Basler

Armenschulvereins übernahm.46 Er führte in seiner Bettagspredigt 1806

aus, dass die Geschichte zeige, dass ein gottesfürchtiges Volk ein gesegnetes
sei und erklärte: «Denn, zu welchen Zeiten war wohl unser schweizerisches
Vaterland das glückliche Land, in welchem nach einmal erkaufter Freyheit,
Ruhe von Innen und Friede von Aussen, ein eben nicht glänzender aber
gewisser Wohlstand dasselbige so auszeichnend begünstigte, während so viele
andere Länder durch blutige Kriege verheeret oder unter dem Drucke anderer

Drangsalen seufzten, und Europa das einmüthige Geständniß abnöthig-
ten: Helvetinen sey ein glückseliges Land».47

Dieses Selbstbewusstsein konnte auch mit einem Bild des Zürcher
Naturforschers Johann Jakob Scheuchzer (1672-1733)48 beschrieben werden. Nach
Scheuchzer hat es die Schweiz der besonderen Gnade Gottes zu verdanken,
die Quelle aller Flüsse zu sein und gelte als Hüterin an den Quellen der Ströme,

die vom Gotthard nach Europa fliessen.49 Der Basler Pfarrer Nikolaus
von Brunn rezipierte dieses Bild 1837: «Wie die Bäche und Quellen, die von
den Schweizerbergen herab fließen, den Grenzen mehrerer mächtigen Reiche

ergiebige Lebensnahrung zuführen, so flössen auch von den Schweizergrenzen

durch Baden, Würtemberg, Hessenland bis nach den Niederlanden
und dem nördlichsten Sachsenlande von der geistlichen Lebensquelle des

göttlichen Wortes so viele Wässerung und Erquickung aus, daß auch solche
Gegenden, die durch Unglauben zum Theil in Wüstungen verwandelt worden
waren, liebliche Weide fanden.»50

46 Zur Person siehe Staehelin II, 155; Die Matrikel der Universität Basel, Bd. 5: 1726/
27-1817/18, hrsg. von Max Triet u. a., Basel 1980, Nr. 1764, 373f. Zur Person siehe auch
Simon La Roche, Leichenrede bei der Beerdigung von Herrn M. Joh. Jakob Wiek, Basel
o. J.

47 J.J. Wiek, Bettags Predigt Donnerstag Abends den llten Herbstmonat 1806, bey St.

Peter, Basel o. J., 12.
48 Zu Scheuchzer siehe K.A. Hünermann und H.P. Rieber, Johann Jakob Scheuchzer

(1672-1733). Ein bedeutender Sohn Zürichs, Zürich 1988.
49 Dieses Bild der Flüsse findet sich schon im frühen 18. Jahrhundert. Es wurde in der

Geschichte des schweizerischen Selbstverständnisses und Nationalbewusstseins häufig
aufgenommen: Siehe dazu J.J. Scheuchzer, Vom St. Gothards=Berg, in: ders., Beschreibung

der Natur=Geschichten Des Schweizerlands, Bd. 1, Zürich 1706,18f.: «Es seyn
einmal die Helvetischen Länder über alle andere Europeische in ansehung der situation hoch
erhoben/ und strecken in den selben den Kopf über andere Berge die Gothardischen
Alpfirsten. ...ich verstehe den Gothard/samt allen daher abquellenden Flüssen/Bächen/
Brünnen/als so vil destillierten Wasseren/wie auch die wildesten Berge/die unfruchtbarsten

Schrofen/die härtesten Felsen nicht ohne sonderbare Göttliche Vorsehung also/wie
sie seyn/gestaltet/ und dahin/ wo sie stehn/gesetzet worden...» Siehe dazu Marchai,
Eidgenossen, 343f.; Gabler, Schweizer, 153, Anm. 53.

50 N. von Brunn, Ein Wort zu seiner Zeit, mitgetheilet in zweien öffentlichen Vorträgen,

Basel 1837,25.



Basel - ein «Liebling Gottes» 177

Von dieser herausgehobenen, geradezu heilsgeschichtlichen Rolle der
Schweiz ausgehend, vom Allgemeinen zum Besonderen, schreitet schliesslich
die Argumentation weiter zur Stadt am Rheinknie. Denn so heisst es immer
wieder, in keinem Kanton der Schweiz habe man in den ersten beiden
Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts soviel für die Bildung aller Bevölkerungsschichten

getan wie in Basel.51 Und mehr noch: Das Wort Gottes wurde gerade in
Basel von ihren Predigern besonders reichlich und wahr verkündigt.52 Darum
zeigte sich auch der Segen Gottes markant und wirkmächtig in der Geschichte

Basels: Wirtschaftliche Miseren oder militärische Bedrohungen etwa
verliefen glimpflicher als in anderen Teilen der Schweiz und des Auslandes.53
Diese Bewahrung in Krisenzeiten wurde als Erweis der Nähe Gottes interpretiert.

Ferner offenbare sich die Erwählung Basels, so erklärten es die Erweckten

immer wieder, im gedeihlichen Wirken der Reich-Gottes-Werke und in
den florierenden Sozietäten, die das Bild der Stadt so nachhaltig geprägt und
evangelische Christen unterschiedlicher Denominationen und Konfessionen
vereinigten hätten.

Die Blüte Basels in ökonomischer und religiöser Hinsicht, beides sah man
gerne in einem unmittelbaren Zusammenhang, stärkte einerseits das Selbst-
bewusstsein der Basler, zog aber andererseits den Neid und die Missgunst
anderer Territorien auf sich. Auch von daher sind manche abfälligen Urteile
und Polemiken gegen das «Fromme Basel» zu erklären.54

Damit sind wesentliche positive Züge aus der Perspektive der Selbstwahrnehmung

benannt worden, die freilich noch ergänzt werden könnten. Doch
soll nun danach gefragt werden, wie von diesem Bewusstsein ausgehend, die
Krisenjahre 1830-1833 erlebt wurden. Hier wird nämlich eine Interpretation
der politischen Prozesse als Gerichtshandeln Gottes in den Kreisen der Er-

51 Zur Schulgeschichte Basels siehe zusammenfassend HBLS 2, 8f.; ferner T. Burck-
hardt-Biedermann, Geschichte des Gymnasiums zu Basel, Basel 1889.

52 «In keinem Kanton der Schweiz wurde mehr Fleiß auf die Bildung der untersten
Klassen des Volks verwendet, nirgends lag einer Regierung der Schulunterricht mehr an.
Und, was noch weit wichtiger ist: das Wort Gottes wohnte reichlich unter uns. Das
Evangelium wurde rein und lauter verkündigt, und der gute Wille der Prediger, zum zeitlichen
und ewigen Wohl ihrer Gemeinden nach Kräften mitzuwirken, wurde von Manchen
anerkannt»; Linder, Vaterland, 4; siehe auch ders., Schreiben des vertriebenen Pfarrers und
Dekans an seine Gemeinde in Zyfen, Basel 1834, 30: «... das Wort Gottes ist eine lange
Zeit, und namentlich in den letzten zwanzig Jahren im Kanton Basel so reichlich verkündigt

worden, als irgendwo in der Welt.»
53 Damit spielte der Prediger u. a. auf die Bedrohung Basels im Jahr 1815 an, als von

der Festung Hüningen aus französische Granaten auf die Stadt abgeschossen wurden, die
aber nur geringen Schaden anrichteten; Staehelin II, 296f.

54 So auch Johannes Linder in seiner Jahrespredigt 1832, 7: «Wie viele schöne Anstalten

haben wir nicht zum Besten der Einwohner sowohl, als zur Ausbreitung des Reiches
Gottes in der Nähe und Ferne! Und wenn man uns neidet um des Wohlstandes willen, so
ist doch auch unsere Frömmigkeit zum Sprüchwort des Hohnes geworden.»



178 Thomas K. Kuhn

weckten ersichtlich.55 Daraus resultierte die Ermahnung an alle Bürger, die
mit Ernst Christ sein wollen, Verantwortung zu übernehmen56, um den früheren

Zustand, die «selige Zeit»57, mit Gottes Hilfe wiederherzustellen. Die
Zeit der Umkehr und der Selbstkritik hatte begonnen.58 Ausgehend von der
Behauptung, in Basel sei das unsichtbare Reich Gottes in den gottseligen
Anstalten sichtbar geworden, erklärte Linder beispielsweise, dass das ursprünglich

erweckte Engagement zu einer bürgerlichen Selbstverständlichkeit
verkommen sei. Inzwischen gehöre es zum guten Ton, eine Erbauungsstunde zu
besuchen. Dementsprechend beurteilte er auch den religiösen Wert dieser
Veranstaltungen als verhängnisvolle Weltoffenheit: Aus den Kindern, die
sich für das Reich Gottes engagiert hätten, seien Kinder der Welt geworden,
die sich öffentlichen Lustbarkeiten hingeben.59 Als Folgen erkennt Linder
nun nur noch «Schläfrigkeit, Trokkenheit, geistlichen Tod und Verstockung»
in Basel.60 Auf die Melodie des Liedes «Ach bleib uns Herr Jesu Christ» klagte

man darum im Basel der dreissiger Jahre:

«Ach Gott! sieh unser Vaterland,
Zerrissen ist der Eintracht Band;
Es herrscht Betrug, Verrath und Mord,
Und deine Dienerjagt man fort61.»

Rettung aus dieser Gottesferne konnte, so war man sich einig, nur ein dem
Willen Gottes entsprechendes Verhalten bringen. In zahlreichen Busspredigten

wurde darum Zerknirschung, Reue und herzliches Verlangen nach Jesus

gefordert. Durch den Verzicht auf öffentliche Belustigungen, durch fleissige
Busse und regen Gottesdienstbesuch, so hoffte man, werde sich Gott wieder
Basel zuwenden.

Die Suche nach den Ursachen des göttlichen Gerichts, das sich als

Kantonstrennung und ihren für Basel kostspieligen Folgen artikulierte, sowie die
Besinnung auf Möglichkeiten der Erneuerung des religiösen Lebens, führten
auch zu einer Abschottung der Stadt nach aussen hin. Wichtige und lebendige
Beziehungen in die Schweiz und ins Ausland hielten indes die zahlreichen

55 Linder, Jahrespredigt, 5: «Ich fühle nicht das innige Nahesein des HErrn, das in
schweren Zeiten anderer Art schon oft meinen Geist so freudig gehoben hat!» Auch
Nikolaus von Brunn, Wort, 2, spricht vom unabwendbaren Gericht: «Ein Gericht schwebt
über unsern Häuptern, das weder wesentliche Macht noch Klugheit von uns abwenden
kann.»

56 Siehe dazu Linder, Jahrespredigt, 8.
57 Linder, Jahrespredigt, 10, fragte: «Welch eine selige Zeit haben wir verlebt! Das

Evangelium des Friedens war das tägliche Brod, das wir genossen und austheilten; ein
schönes Band der ungefärbten Bruderliebe umschlang uns größtentheils».

58 So von Brunn, Wort, 3.
59 Linder, Jahrespredigt, 10.
60 Linder, Vaterland, 7.
61 Damit ist die Vertreibung zahlreicher Pfarrer von der Landschaft gemeint.



Basel - ein «Liebling Gottes» 179

Werke der Christentumsgesellschaft mit ihren internationalen Kontakten
aufrecht. Das Bewusstsein, Mittelpunkt dieser Internationalität auch in
Krisenzeiten zu sein, dürfte dem frommen Selbstvertrauen gedient haben.

3. Das Fromme Basel zwischen Anerkennung und Missbilligung

Wie in den anfangs schon erwähnten Zeitdokumenten deutlich wurde,
war Basel als fromme Stadt häufig Spott und Kritik ausgesetzt. Es galt weithin
als Selbstverständlichkeit, dass Basel besondere religiöse Gegebenheiten
vorzuweisen habe. Doch gab es auch Versuche, sich mit diesen propagierten
Vorurteilen kritisch auseinanderzusetzen. Der Reiseführer «Ein Tag in
Basel» etwa widmet sich sogar den religiösen Verhältnissen in der Stadt und
berichtet: «Die Zahl der Juden, Mennoniten, Separatisten ist klein. Diejenigen
der sogenannten Pietisten (unter welcher Benennung man hier die Herrenhu-
ter, Methodisten und überhaupt alle diejenigen begreift, welche sich von der
Kirche nicht trennen, aber neben derselben noch ihre besonderen
Erbauungsstunden halten) wird zwar für sehr gross angegeben, aber nach genauerer
Erkundigung soll sie kaum den 1/10 Teil der Bevölkerung betragen, hingegen
viele einflussreiche Mitglieder zählen.»62 Diese nüchterne Fremdwahrnehmung

des frommen Basel aus dem Jahr 1840 verwendet den Begriff «Pietisten»

in zeitgenössisch üblicher Weise.63 Aufmerksamkeit verdient der Hinweis

auf die bescheidene Quantität der pietistischen Bewegung und der Hinweis

auf die wenigen einflussreichen Mitglieder für die Einschätzung der
sozialen Verwurzelung der Erweckungsbewegung in Basel.64

Im Folgenden wende ich mich weiteren Fremdwahrnehmungen Basels zu.
Zunächst nenne ich auswärtige Stimmen, die der Christentumsgesellschaft
und ihren Vertretern zugeneigt waren und dann kritische Stimmen, die aus
dem Lager aufklärerisch gesinnter Zeitgenossen kamen.

Beginnen möchte ich mit dem Votum, das meinem Beitrag den Titel gegeben

hat. Die Bezeichnung Basels als einem Liebling Gottes stammt von Pfar-

62 F. Röse, Ein Tag in Basel. Ein Fremdenführer. Kurze Darstellung der Stadt Basel
und ihrer nächsten Umgebungen für Fremde und Einheimische, Basel 1840,29.

63 Das zeitgenössische einbändige «Conversations-Lexikon für den Flandgebrauch»,
dritte Ausgabe, Leipzig 1834, 615, beschreibt den Pietist als einen «Frömmelnden», dem
es vor allem auf das Äussere ankomme. Der Pietismus wird als «Frömmelei-Glaube»
abgetan, der behaupte, «die radicale Veränderung des Menschen fange mit einem Wunder,
der Zerknirschung und Zermalmung des Herzens in der Buße an und endige mit - dem
moralisch-guten Lebenswandel». «Pietisterei» schliesslich ist «Andächtelei, Köpfehänge-
rei». Unter «Methodisten» versteht das Lexikon eine «schwärmerische Religionssekte in

England», der es um die «Verwerfung des Gebrauchs der Vernunft und der Gelehrsamkeit
in Religionssachen» gehe (459).

64 Hinsichtlich der sozialgeschichtlichen Erforschung des «Frommen Basel» bestehen
noch erhebliche Defizite.



180 Thomas K. Kuhn

rer Johann David Heinrich (1739-1814)65, einem ehemaligen Zögling des
Hallenser Waisenhauses und Freundes der Herrnhuter Brüdergemeine. Heinrich
strich 1809 die besondere Rolle Basels bei den Versuchen der Rechristianisie-

rung heraus und knüpfte ebenfalls an das oben erwähnte Bild der Flüsse an,
die sich in die Welt ergiessen: «Was fließen nicht desfalls in B[asel], diesem
Lieblinge Gottes, für Zeugnisse zusammen, die sich alsdann wie liebliche
Bächlein in allerley Weltreiche und Gegenden ergießen.»66

Andere auswärtige Ehrenbezeichnungen Basels finden sich vor allem im
Kontext der Frage, wo sich die Zentrale der Christentumsgesellschaft etablieren

sollte. Dabei wurde das ideelle und materielle Engagement zahlreicher
Basler und das relativ liberale Verhalten der Obrigkeit hervorgehoben.67
Dazu gesellten sich weniger nüchtern formulierte Beschreibungen, wenn es

heisst, in Basel sitze die «Bruder-Liebe auf dem Thron».68 Mit diesen Prädikaten

ging in Deutschland der Wunsch einher, Basel solle unbedingt als

«Centrum Pietatis»69 der Sitz der Gesellschaft bleiben.70 Mit Schrecken
registrierte man deshalb in deutschen erweckten Kreisen das Ertönen neologischer

oder aufklärerischer Stimmen in Basel.71 Dass in diesem von der
Aufklärung weitgehend ungefährdeten Schonraum die Zentrale der Erweckungs-
bewegung - anders als in Deutschland - gesichert und unbedroht für das
Reich Gottes arbeiten konnte, wurde als Werk göttlicher Providenz gedeutet.72

Was man in den Basler erweckten Kreisen unter Aufklärung verstand,
zeigt anschaulich eine Passage aus einer Predigt von Brunns aus dem Jahr
1837. Dabei wird insbesondere der neue Umgang mit der Bibel kritisiert und
die Folgen einer allein von der Vernunft geleiteten Hermeneutik drastisch
geschildert: diese führe in eine Zeit der revolutionären und politischen Verwirrung:

«Allgemein ist es bekannt, daß in der letzten Hälfte des vorigen Jahr-

65 Staehelin II, 73f.
66 Staehelin II, 194f.
67 Siehe dazu Staehelin 1,199.
68 Staehelin 1,227f.
69 Johannes Evangelista Goßner 1773-1858) bezeichnete 1813 in einem Brief an Spittler

den Ausschuss der Christentumsgesellschaft mit diesem Begriff; abgedruckt bei
Staehelin II, 265.

70 Staehelin I, 233.
71 Staehelin I, 350. Ein Basler Aufklärer war der ehemalige Pietist Johannes Frey

(1743-1800), der sich in einer Predigt positiv «Ueber die Aufklärung», Basel 1789,
aussprach. Er fragte, warum denn die Aufklärung abgelehnt würde und nannte als Gründe:
«Noch eine Ursache, warum der Aufklärung so sehr widersprochen wird, ist diese, weil
der Sektengeist, der sein Werk hat in den Kindern des Aberglaubens, der Schwärmerey
und Heucheley, dieselbe wie ein tödliches Gift ansiehet» (9). Nach dieser Predigt wurde er
vom Predigtdienst suspendiert. Siehe dazu S.G. Kobelt, Nonkonformist am Pranger. Die
Entwicklung von Johannes Frey vom Pietisten zum Anhänger der Revolution 1743-1800,
Bern/Berlin u. ö. 1998,150-155.

72 Staehelin I, 392-394.



Basel - ein «Liebling Gottes» 181

hunderts das theure Bibelbuch auch unter den Protestanten, welchen es doch
früher die kirchliche Freiheit gab, von seiner Würde vieles verlor; ja daß sogar
diejenigen unter ihnen, die sich der heil. Schrift Meister nannten, alle ersinnliche

Mühe gaben, durch Entstellung der Schrift-Aussprüche, und das Einengen

derselben in die Grenzen der bloßen menschlichen Vernunft, selbige
ihres göttlichen Ansehens gänzlich zu berauben. Es ist aber auch eben so
bekannt, daß, als die vielköpfige menschliche Vernunft schon anfieng die
Siegesfahne zu schwingen, in der Meinung, sich der beschämenden Leitung der
heil. Schrift entzogen, und selbst als das Licht der Völker aufgestellt zu haben,
sich plötzlich in dem Herzen der meisten europäischen Nationen ein Feuer
entzündete, das fürstliche Palläste und niedere Hütten verzehrte, einen Greuel

der Verwüstung über die ganze Christenheit verbreitete, und noch da und
dort in Flammen auflodert, welche die Luft mit unreinem Dünsten erfüllen,
und gefährliche Hauptentzündung bei vielen Menschen verursachen.»73 Doch
schliesslich wird das sich wieder ausbreitende Wort Gottes dem gesellschaftlichen

Verfall wehren, wie tägliche «bedeutende Winke» zeigten.74

Allerdings gab es auch kritische Stimmen aus dem weiteren Dunstkreis
pietistischer Frömmigkeit. Der weithin bekannte Zürcher Johann Caspar La-
vater (1741-1801) kritisierte 1784 die denkerische Enge und Ängstlichkeit der
Christentumsgesellschaft.75 Einige Jahre später tönte seine Beurteilung etwas
positiver, als er nach eigener Anschauung von einer «preiswürdigen Gesellschaft»

sprach und erklärte: «Ich achte die deutsche Gesellschaft, ungeachtet
aller ihrer Mängel und Gebrechen, auf die ich mehrere Mitglieder mündlich
und schriftlich aufmerksam machte, für einen wahren Segen der Menschheit,
für ein Gewürz und eine Zierde der Christenheit, und ich wünsche kaum
etwas herzlicher, als daß sie sich täglich [zu] läutern, [zu] vervollkommnen und
sich über gewissen triviale, lichtlose Ideen und abgenutzte Ausdrücke zu
erheben weise, männlich und muthig genug wäre.»76 Das zweite Beispiel ist der
sogenannte «Patriarch der Erweckung» Johann Heinrich Jung-Stilling (1740-
1817), der zwar Sympathien für die Gesellschaft hegte, 22 Jahre in Beziehung
zu ihr stand und sich länger in Basel aufhielt, aber nicht Mitglied wurde. Seine

Zurückhaltung begründete er mit der Sorge, die Gesellschaft könne «in
falsche Pietisterey, geistlichen Stolz und Pharisäismus» ausarten. Darin sah er
sich schon 1795 darin bestätigt. Später führte er auch noch seine beruflichen
Belastungen an. Wichtiger indes scheint seine Grundentscheidung zu sein,

73 Von Brunn; Wort, 23f.
74 Von Brunn, Wort, 27. Die Konversionen von Aloys Henhöfer (1822), Ignaz Lindl

(1824) und Johannes Evangelista Goßner (1826) sowie die Erweckungsbewegung durch
Martin Boos und das Wirken Leander van Eß' wurden als deutliche Zeichen des kommenden

Reiches Gottes gedeutet; von Brunn, Wort, 31.
75 Staehelin I, 221. Zu Lavater siehe H. Weigelt, Johann Kaspar Lavater. Leben, Werk

und Wirkung, Göttingen 1991.
76 Staehelin I, 445.



182 Thomas K. Kuhn

sich zu keiner anderen «Partei» als der evangelisch-reformierten Kirche an-
zuschliessen.77

Wesentlich heftigere Kritik an der Christentumsgesellschaft und am
«Frommen Basel» erklang in aufklärerischen Kreisen. Beliebt war vor allem
der Vorwurf, die Gesellschaft sei eine «protestantische Jesuitergeseilschaft»78.

Andere warfen ihr «fanatisches Unchristentum»79 vor. Man wollte
sich am Ende des 18. Jahrhunderts nicht von einer besserwisserischen Gesellschaft

zu Kindern und Schwärmern machen lassen, die bloss «Fanatismus,
christlichen Stolz, Flerrnhuterey und Andächteley, aber nie ein ächtes
Christenthum befördern» werde.80 Schliesslich erkannte man in der Christentumsgesellschaft

eine Zwillingsschwester freimaurischer Orden. Aber nicht nur
solche radikalen Vorwürfe ausserhalb Basels wurden laut, auch innerhalb der
Stadt Basel fand ein Diskurs über Formen und Gestaltungen von Frömmigkeit

und Religion statt, der vor allem durch Privatversammlungen ausgelöst
worden war. Dabei stand häufig die Frage nach dem Verhältnis von kantonaler

Kirche und pietistischer Konventikel zur Debatte. Oder mit den Worten
der Zeitgenossen ausgedrückt, es wurde über den Nutzen und Schaden von
sogenannten «Sekten» diskutiert.81 Unter Sekten verstand man jene Gruppierungen,

die sich in einem mehr oder weniger lockeren Kontext zur Landeskirche

positionierten.82 Eine heftige Diskussion wurde 1837 durch die Publikation
einer Predigt des Basler Spitalpfarrers Johannes Heß (1790-1865)83

entfacht, der «Von der Natur und Wichtigkeit des geistlichen Amtes, und von der
UnStatthaftigkeit und Schädlichkeit der in dasselbe von Unberufenen
geschehenden Eingriffe» gepredigt hatte.84 In seiner Predigt betont er von Maleachi

77 Siehe dazu G. Schwinge, Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler
Christentumsgesellschaft, in: ThZ 44 (1988), 32-53.

78 Staehelin I, 222.
79 Staehelin 1,293.
80 Staehelin 1,293.
81 Der oben genannte Johannes Frey erklärte als Aufklärer: «Der wahre Christ, der

ächte Aufklärer hält es mit keiner Sekte allein, sondern er hat alle Menschen lieb, sie

mögen von einer Religionsparthei seyn, von welcher sie immer wollen; er fragt bey seinem
so allgemeinen Wohlwollen nicht: ist das ein Jud oder ein Katholik, ein Protestant, Her-
renhuter, ein Widertäufer?»; Frey, Predigt, 9.

82 Zum Begriff der «Sekte» siehe W. Marhold, Sekte, in: EKL 4,194-197.
83 Kuhn, Biedermann, 65-75.
84 Gelegenheits=Predigt, gehalten am 5. März 1837, Basel o. J., 9f.: «Auch in unserer

Stadt fehlt es nicht an religiösen Privatversammlungen, in denen das Lehramt von
Unwissenden geübt wird, und deren Leiter in ihrem geistlichen Dünkel weit über die ordinirten
Lehrer der Kirche erhaben zu sein glauben; an Privatversammlungen, die sich nicht erblöden,

zu erklären, sie hätten sich von der Staatskirche, die ihnen, diesen Armen, nicht
genügte, getrennt; an Privatversammlungen, die weder die Tauf- noch die
Abendmahlshandlung der öffentlichen Kirche für gültig erkennen, und daher selber sie zu halten
sich herausnehmen; in denen auch Vorträge halten kann wer da will, und sich dazu berufen

fühlt. Welcher Keim zu den gefährlichsten Unordnungen!»



Basel - ein «Liebling Gottes» 183

2,785 ausgehend einerseits den besonderen Stand der Lehrer und Seelsorger;
andererseits verwirft er die Unterweisung durch nicht dazu Ordinierte. Der
Obrigkeit hielt Heß in diesem Zusammenhang eine fahrlässige Haltung
gegenüber dem Anwachsen von Privatversammlung vor. Heß' antipietistische
Äusserungen blieben nicht unwidersprochen. Seine Gegner versuchten die
Bedeutung der sogenannten Sekten in der Kirchengeschichte aufzuzeigen
und erklärten die Irreligiosität innerhalb der Kirchen zum entscheidenden
Problem.86 Ferner klagten sie Differenzierungen bei der Beurteilung der
religiösen Pluralität ein und erklärten die Entstehung der Sekten als Symptome
unbefriedigter religiöser Bedürfnisse. Ja, es konnte sogar heissen: «Sekten
müssen sein, wenn Religion und Religiosität befördert werden sollen.»87

In diesem Streit wird bei den Verfechtern eines weit verstandenen Prie-
stertums aller Gläubigen und bei den Sympathisanten «freikirchlicher»
Strukturen ein demokratisches Element ersichtlich, wenn sie erklären: «Das

religiöse Prinzip solcher Versammlungen ist ein republikanisch-demokratisches,
und kein monarchisches oder aristokratisches, wie in der Staatskirche,

wo nur Patentirte predigen dürfen.»88 Solche Gedanken lässt der Basler
Spitalpfarrer liberaler Prägung mit seiner Ämter- und Obrigkeitsorientierung
vermissen.

Schliesslich will ich mich noch einem notorischen und unnachgiebigen
Basler Kritiker antiaufklärerischer Religiosität und erweckter Frömmigkeit
zuwenden. Es ist Johann Jakob Faesch (1752-f 832)89, der Pfarrer an St. Theodor

im rechtsrheinischen Kleinbasel war. Immer wieder forderte er von den
antiaufklärerisch Gesinnten, sie sollten nicht das Nachdenken über die
Vernunft sogleich als neologisch verwerfen.90 Für Faesch zog nämlich jede
Entfernung von der «gesunden Vernunft» unweigerlich Nachteile mit sich.91

Ohne sie namentlich zu nennen, wendet er sich gegen die Basler Anhänger
einer vernunftfeindlichen Religion: «Nichts ist unbesonnener als die Religion
auf Kosten der Vernunft zu erheben; ist doch die Vernunft die erste Offenbarung

Gottes; ein vernunftloses Christenthum ist wahrer Unsinn, ist Lästerung
unserer beseligenden Religion».92 Noch drastischer tönt der Prediger, wenn

85 «Denn des Priesters Lippen sollen die Lehre bewahren, daß man aus seinem Munde
Weisung suche; denn er ist ein Bote des HERRN Zebaoth.»

86 [Anonym], In wiefern sind Sekten ein Übel? Wie ist denselben zu wehren, und wie
die Einigkeit in der Kirche zu mehren? Einige Worte veranlaßt durch eine im Druck
erschienene Gelegenheitspredigt über Maleachi 2, 7, Basel 1837.

87 Erwiederung auf die Gelegenheitspredigt von Herrn Spitalpfarrer Heß [...], Basel
1837, 6.

88 Erwiederung, 8.
89 Gauss, Basilea Reformata, 68.
90 J.J. Faesch, Zwei Predigten über die Vernunft, Basel 1817, III.
91 Faesch, Predigten, IV.
92 Faesch, Predigten, 11.



184 Thomas K. Kuhn

er von der «Brut der Finsterniß» oder von der «schauerlichen Nacht des
Mittelalters» spricht, die sich überall breit mache, wo Vernunft und Wissenschaft
verachtet werde, was sich vor allem bei der Traumdeuterei zeige.93 Schliesslich

kritisierte Faesch das Anwachsen der zahlreichen religiösen Gruppierungen
und die damit verbundenen Konsequenzen für die Stadt und sogar für die

Familien.94 Vehement wandte er sich auch gegen den Biblizismus, der einzelne

Verse zur Belegung von persönlichen Lieblingsmeinungen benutze.95

Auch der zu häufige Gebrauch der biblischen prophetischen Bücher zu
Ungunsten der Evangelien stiess auf Faeschs Widerspruch. Seine Abneigung
gegen den «Sekten- und Partheigeist» gipfelte in der Forderung an die Obrigkeit,

in Basel nicht eine Toleranz amerikanischer Prägung walten zu lassen,
wo zahlreiche Sekten existierten.96 Mit diesen Andeutungen ist zweifelsohne
die Christentumsgesellschaft mit ihren Anhängern gemeint.

Mit Faesch haben wir einen deutlichen Basler Kritiker der Erweckungsbe-
wegung kennengelernt, der nicht müde wurde, bis ins hohe Alter hinein vor
den Gefahren zu warnen, die der Religion bei der Verabschiedung der
Vernunft drohen.

4. Basel als Ort der Erweckungsbewegung

Die verschiedenen Wahrnehmungsweisen Basels zeigen einerseits ein
befremdliches Selbstbewusstsein des «Frommen Basel» als heilsgeschichtlicher
Mittelpunkt. Andererseits war die Stadt am Rhein ausserhalb der erweckten
Kreise als «Liebling Gottes» umstritten. Abschliessend möchte ich nun einige
Aspekte zur Klärung der Frage vorlegen, warum aber Basel eine so herausragende

Stadt der Erweckung werden konnte. Den Anspruch der Vollständigkeit

beanspruche ich dabei keineswegs und den Umstand, dass in Deutschland

keine Stadt bereit oder in der Lage war, die Funktion der Zentrale zu
übernehmen, werde ich nicht weiter beleuchten.

Da ist zum einen auf Basels lange Geschichte als Knotenpunkt für den
Handel und den Verkehr von Süden nach Norden hinzuweisen. Zum anderen
begünstigte seine grenznahe und verkehrsgünstige Lage am Rhein die
Ausbildung eines internationalen kommunikativen Netzes. Schliesslich pflegte
Basel intensive Kontakte zu deutschen sowie anderen ausländischen Städten
und lebte von seinem Ruf als Stadt des Humanismus und der Reformation.
Neben diese Gründe tritt die Tatsache, dass schon im Ancien Régime und

93 Männer wie etwa Nikolaus von Brunn führten Bücher über ihre Traumdeutungen.
J.J. Faesch, Predigt über Traumdeuterei nach Jeremias 29.v. 8, Basel 1824, 3.

94 Faesch erklärte nämlich, Parteisucht vernachlässige die Vernunft: J.J. Faesch, Ueber
die Glaubenseinheit und die Prophezeiungen unserer Tage, Basel 1829, 6.

95 Faesch, Glaubenseinheit, 10.
% Faesch, Glaubenseinheit, 12.



Basel - ein «Liebling Gottes 185

während der revolutionären Wirren Ende des 18. Jahrhunderts eine relativ
freiheitliche und ruhige Atmosphäre in Basel zu finden war. Diese ermöglichte

es, problemlos an die verbreitete vernünftige Orthodoxie sowie an die
existierende pietistische Frömmigkeit anzuknüpfen, die unter anderem von
Hieronymus Annoni (1697-1770) und seinem Schüler Jakob Friedrich Meyen-
rock (1733-1799) vorbereitet worden war. Annoni hatte schon Mitte des 18.

Jahrhunderts eine «Gesellschaft von guten Freunden» gegründet, die wesentliche

Anliegen der Christentumsgesellschaft vorweg genommen hatte. Auch
Meyenrock rief mehrere Sozietäten mit ähnlichen Zielsetzungen ins Leben.

Als weiterer wichtiger Aspekt ist die schon früh einsetzende Sympathie
sowie Unterstützung für ein pietistisches und erweckliches Christentum in
Kreisen der Pfarrerschaft sowie an der Universität zu berücksichtigen. Dabei
muss vor allem auf die zahlreichen Pfarrer der Landschaft hingewiesen werden,

die auch der Herrnhuter Sozietät angehörten. Ferner war die Besetzung
des Sekretariats der Christentumsgesellschaft mit Christian Friedrich Spittler
von nicht zu unterschätzender Bedeutung. Sein Ideenreichtum, seine
Schaffenskraft und sein Durchsetzungsvermögen, das manchen seiner Zeitgenossen

manchmal unheimlich wurde, verwurzelten die Christentumsgesellschaft
durch ihre Tochtergesellschaften innerhalb kurzer Zeit in Basel, so dass auf
diesem Wege fixiert wurde, was lange Zeit nur als Provisorium gegolten hatte.

Als kongenialer Partner stand Spittler zudem Pfarrer Nikolaus von Brunn
zur Seite, der als theologischer Spiritus rector für die Entwicklung und innere
Verfassung der Christentumsgesellschaft von wesentlicher Bedeutung ist.

Mit dieser Erklärung hängt eine letzte eng zusammen: Der verheissungs-
volle Anfang der Christentumsgesellschaft in Basel und das erspriessliche
Gedeihen ihrer Werke wurden theologisch vor allem providentiell gedeutet.
Die empirisch nachvollziehbare positive Entwicklung erweckter Initiativen
galt als Erweis des göttlichen Wohlgefallens und der Gnade Gottes. Damit
erhielt Basel geradezu eine international anerkannte heilsgeschichtliche Funktion

und Bedeutung. Wie sollte da eine andere Stadt Basel seine Rolle streitig
machen, wo doch so offensichtlich war, wo das «Centrum Pietatis» und wer
der «Liebling Gottes» ist?

Thomas K. Kuhn, Basel


	Basel - ein "Liebling Gottes" : die Stadt am Rhein als Ort der Erweckungsbewegung

