
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 2

Artikel: Humanität aus Glaube, Hoffnung, Liebe : Überlegungen zur Konzeption
einer evangelischen Sozialethik im Anschluss an Arthur Rich

Autor: Fischer, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Humanität aus Glaube, Hoffnung, Liebe.

Überlegungen zur Konzeption einer evangelischen Sozialethik
im Anschluss an Arthur Rieh1

I

Man ehrt einen Denker am besten, indem man von ihm Gedachtes
weiterzudenken versucht. In diesem Sinne möchte ich im Folgenden den sozialethischen

Ansatz Arthur Richs zum Ausgangspunkt nehmen für Überlegungen
zur Konzeption einer evangelischen Sozialethik. Die Wahl gerade dieses So-

zialethikers ist nicht bloss äusserlich veranlasst durch die Tatsache, dass
Arthur Rieh der Gründer des Sozialethischen Instituts der Universität Zürich
ist. Arthur Rieh gilt vielmehr als einer der bedeutenden evangelischen Sozi-

alethiker in diesem Jahrhundert und unbestritten als der bedeutendste Wirt-
schaftsethiker im Bereich der deutschsprachigen evangelischen Ethik. Er hat
es wie nur wenige andere verstanden, die beiden in sich spannungsvollen
Bedingungen in seinem sozialethischen Ansatz zu vereinen, denen eine evangelische

Sozialethik genügen muss: Sie muss ihren Standpunkt in der protestantischen

Tradition nehmen und von dorther ihre spezifische Perspektive
gewinnen auf die sozialethischen Fragen der Gegenwart; und sie muss - wie
man heute sagt - «kommunikabel» sein über den Bereich von Theologie und
Kirche hinaus. Ohne die erste Bedingung hätte sie als evangelische Sozialethik

nichts zu sagen; ohne die zweite Bedingung bliebe sie als Ethik marginal
und für die Klärung öffentlich strittiger sozialethischer Fragen irrelevant.
Arthur Rieh hat es verstanden, als evangelischer Sozial- und Wirtschaftsethiker
über den Bereich von Theologie und Kirche hinaus Gehör zu finden.

Um Arthur Richs sozialethischen Ansatz angemessen würdigen zu können,

muss man sich den tiefgreifenden Umbruch vergegenwärtigen, der sich

in der evangelischen Sozialethik nach dem zweiten Weltkrieg vollzogen hat
und an dem Arthur Rieh beteiligt war. Er bestand in einer satten Ernüchterung

hinsichtlich der Möglichkeit direkter theologischer Gesellschaftsdeutungen

und in der Anerkennung dessen, dass <Gesellschaft> im modernen Sinne

ein sozialwissenschaftliches Konstrukt ist und daher angemessen nur in
sozialwissenschaftlichen Kategorien beschrieben werden kann. Theologische
Deutungen gesellschaftlicher Ordnungen, Strukturen und Entwicklungen
mussten von daher als ideologieverdächtige Überhöhungen erscheinen von
etwas, das kategorial anders verfasst ist und an dem sie daher keinen Anhalt
haben, mit dem sie also allenfalls willkürlich assoziiert werden können. So hat

1

Antrittsvorlesung am 3. Mai 1999 in der Universität Zürich.



150 Johannes Fischer

denn die Diskussion um die Konzeption und Gestalt evangelischer Sozialethik

in den fünfziger bis siebziger Jahren den Verzicht auf derartige Deutungen

zum notwendigen Resultat gehabt. An die Stelle dessen trat eine
sozialethische Neuorientierung, welche <Gesellschaft> als einen profanen,
gestaltungsoffenen Raum begreift, der hinsichtlich seiner institutionellen Ordnung
ganz und gar menschlicher Verantwortung obliegt.

Man kann im ersten Band von Arthur Richs Wirtschaftsethik die kritische
Auseinandersetzung nachlesen, die Rieh mit den älteren Modellen protestantischer

Gesellschaftsdeutung führt. Es sind vor allem zwei Modelle, die
zunächst die Nachkriegsdiskussion bestimmt haben. Auf der einen Seite ist dies
die bereits in den zwanziger und dreissiger Jahren einflussreiche Theologie
der Ordnungen, welche in bestimmten ethnischen, sozialen und politischen
Gegebenheiten wie Volk, Familie oder Staat göttliche Ordnungen und
Stiftungen sah, die verpflichtenden Charakter für das Leben und Handeln des
einzelnen und der Gemeinschaft haben. Die Wurzeln der Ordnungstheologie
reichen bis ins 19. Jahrhundert zurück, und sie lässt sich verstehen als eine
konservative Reaktion auf den als krisenhaft erlebten Prozess der Modernisierung.

Gegenüber der Veränderungsdynamik in allen Lebensbereichen
sollten die der Schöpfung eingestifteten Ordnungen so etwas wie Stabilität,
Halt und Orientierung verbürgen. Und es ist auf der anderen Seite die pointiert

gegen den Konservativismus der Ordnungstheologie gerichtete, von
Karl Barth und einigen seiner Schüler vertretene theologische Deutung der
Gesellschaft als Raum der «Königsherrschaft Christi». Im Rahmen dieser
Deutung versuchte man mit Hilfe des Prinzips der Analogie Kriterien zu
gewinnen für eine auf Veränderung gerichtete, «progressive» Gestaltung von
Politik und Recht in einem demokratischen Gemeinwesen. Diese theologische

Denkfigur war besonders während der Debatten um die atomare
Bewaffnung in den fünfziger Jahren sowie in den politischen Aufbrüchen der
Zeit nach 68 in Theologie und Kirche einflussreich. Für Rieh stehen beide
Modelle gleichermassen unter Ideologieverdacht, da in ihnen - wie Rieh es

ausdrückt - «Absolutes» und «Relatives», theologische Wirklichkeitsdeutung
und gesellschaftspolitische Fragen auf unzulässige Weise miteinander
verknüpft werden. Bei allen Modellen dieser Art, so Richs grundsätzliche Kritik,
wird «Absolutes in gesellschaftspolitische Prozesse hineinprojiziert» - der
«Schöpferwillen Gottes in die Grundordnungen der Gesellschaft, seine
Befreiermacht in die sozialen und politischen Aufbruchsbewegungen der Zeit
und die Christokratie in die Analogate gesellschaftlicher Institutionen wie die
des Staates» - mit der Konsequenz einer «ideologieverdächtige<n> Überhöhung

derartiger Mächtigkeiten» und einem «faktisch unvermeidlichen Hang,
sei es zu einem konservativen oder sei es zu einem revolutionären Konformismus.

Beides ist aber sozialethisch höchst bedenklich.»2
Rieh zieht hieraus die Konsequenz: «Nicht die sozialpolitischen Zielsetzungen

in der konkreten Gesellschafts- und Weltgestaltung sind vom Zu-



Humanität aus Glaube, Hoffnung, Liebe 151

Spruch und Anspruch des Letzten, das im eschatologischen Ereignis Jesus von
Nazareth transparent geworden ist, primär zu begründen, wohl aber gilt dies
von der christlichen Existenz in der Spezifität ihres sozialethischen
Verantwortlichseins, also im Verhältnis zu den gesellschaftlichen Institutionen und
deren strukturell bedingten Auswirkungen.» Das ist der Ausgangspunkt für
Richs eigenen Ansatz. Nicht aus einer theologischen Deutung der Gesellschaft

sind die sozial- und wirtschaftsethischen Kriterien zu gewinnen,
sondern aus der Auslegung der christlichen Existenz unter der Fragestellung, in
welcher Weise und mit welcher Perspektive sie zu sozial- und wirtschaftsethischer

Verantwortung verbindet.
Rieh hat hierfür eine einprägsame Formel gefunden. Er spricht von der

«Humanität aus Glaube, Hoffnung und Liebe». Die Formel ist bewusst
gewählt. Sie soll einerseits zum Ausdruck bringen - und Rieh wird nicht müde,
dies stets aufs Neue zu betonen -, dass Humanität nichts exklusiv Christliches
ist. Es gibt sie auch ausserhalb des Christentums. Ja, auch Glaube im Sinne
von Vertrauen, Hoffnung und Liebe sind nichts exklusiv Christliches,
sondern sie gehören für Rieh zur Grundverfassung menschlichen Daseins. Und
so ist überhaupt die Humanität aus Glaube, Hoffnung und Liebe «in ihrer
ethischen Konkretion nicht ausschliesslich ans Christentum als religiöses
Bekenntnis gebunden»3. Spezifisch christlich ist der Ursprung, dem Glaube,
Hoffnung und Liebe sich im Falle von Christinnen und Christen verdanken,
sowie die besondere Zuspitzung, die Glaube, Hoffnung und Liebe aufgrund
dieses Ursprungs erfahren. In Richs Worten: «Was spezifisch christlich ist, ist
die Erfahrung von Glauben, Hoffnung, Liebe in ihrer Radikalität, eben in
ihrer Verwurzeltheit im ganz Anderen des Christusereignisses, das Vertrauen
weckt, wo Vertrauenslosigkeit um sich greift, zur Hoffnung ermutigt, wo alle
Anzeichen wider die Hoffnung sprechen, und zur Liebe befreit, wo man keine
Gegenliebe erwarten kann, sondern gar mit Hass und Feindschaft rechnen
muss. Kurzum, es ist die Erfahrung der Humanität als einer
existenzbegründenden Kraft, einer Kraft übrigens, die wirkt, wo es ihr gefällt, wie der
Geist weht, wo er will, die also auch dort am Werk zu sein vermag, wo man
die Sache Christi religiös nicht kennt.»4

Was haben nun aber Glaube, Hoffnung und Liebe mit Sozialethik zu tun?
Welche Rolle können und sollen sie bei der sozialethischen Urteilsbildung
spielen? Rieh hat dafür ein dreistufiges Schema vorgeschlagen.5 Auf der
obersten Ebene geht es um die Grundorientierung, von der her sozialethische
Urteile getroffen werden. Sie wird von Rieh, wie gesagt, mit dem Ausdruck
«Humanität» bzw. mit der Formel «Humanität aus Glaube, Hoffnung und

2 A. Rieh, Wirtschaftsethik. Grundlagen in theologischer Perspektive, 1984,164f.
3 A.a.O. 127.
4 Ebd.
5 Vgl. zum Folgenden a.a.O. 169f.



152 Johannes Fischer

Liebe» umschrieben. Rieh ist der Auffassung, dass diese Grundorientierung
jenseits rationaler Begründbarkeit liegt und Sache persönlicher Erfahrungs-
gewissheit ist.

Erst auf der zweiten Ebene geht es um die prinzipiellen Kriterien, an
denen sich das sozialethische Urteil orientieren soll. Sie unterliegen einerseits
der Prüfung aus der Perspektive der Grundorientierung, sollen aber andererseits

das «Menschengerechte» so artikulieren, «dass es auch ohne die
Fundamentalprämisse verstanden, diskutiert und zur Anwendung gebracht werden
kann»6. Zu diesen Kriterien gehören z.B. «Mitmenschlichkeit», «Partizipation»,

«Mitgeschöpflichkeit» oder «Kritische Distanz» in dem Sinne, dass

gesellschaftliche Strukturen in ihrer Vorläufigkeit und Relativität im Blick
behalten und nicht mit Heilserwartungen befrachtet werden. Auch die Kriterien
hält Rieh nicht für rational begründbar, «wenngleich ihnen ein Mass an
Evidenz zukommt, das in der sozialethischen Argumentation rational wirksam
werden kann und soll»7.

Auf der dritten, untersten Ebene schliesslich geht es um die praktischen
Maximen, die ethische Urteile in konkreten Sachfragen ermöglichen sollen.
Sie vermitteln gleichsam zwischen der Ebene der Kriterien und der konkreten

Empirie. Daher sind sie auch nicht direkt logisch aus den Kriterien
deduzierbar, «sondern nur so zu gewinnen, dass unter Aufgebot aller Vernunft
anhand dieser Kriterien gefragt wird, unter welchen ethischen und sachlichen
Bedingungen in den realen Verhältnissen des gesellschaftlichen Lebens ein
Optimum an Menschengerechtem erwirkt werden kann»8. In der Formulierung

praktikabler Maximen sieht Rieh die «Hauptaufgabe einer
wirklichkeitsnahen Sozial- bzw. Wirtschaftsethik»9.

Es soll nun an dieser Stelle nicht darum gehen, die komplexe Beziehung
zwischen diesen drei Ebenen sozialethischer Urteilsbildung näherhin zu
untersuchen. Schon die Unterscheidung, erst recht aber jene Beziehung wirft
eine Reihe von Fragen auf, deren Rieh sich teilweise bewusst war. Ich will
mich stattdessen im Folgenden auf die Grundprämisse konzentrieren: Können

«Glaube», «Hoffnung» und «Liebe» überhaupt eine tragfähige Grundlage

für die sozialethische Urteilsbildung abgeben? Das ist in der heutigen
Diskussion alles andere als unumstritten. Rieh selbst deutet den Haupteinwand
an - der ihm dann auch verschiedentlich gemacht worden ist -, wenn er
feststellt, dass die Humanität aus Glaube, Hoffnung und Liebe als die alles
tragende Grundorientierung rational nicht begründbar ist.10 Hinzu kommen an-

6 A.a.O. 170.
7 Ebd.
8 Ebd.
9 A.a.O. 225.
10 Vgl. dazu etwa die Kritik von P. Ulrich, Transformation der ökonomischen

Vernunft. Fortschrittsperspektiven der modernen Industriegesellschaft, 31993, 343.



Humanität aus Glaube, Hoffnung, Liebe 153

dere Bedenken: So gelten Liebe oder Hoffnung allgemein als Gefühle, und es
ist in der heutigen Ethik-Diskussion alles andere als unumstritten, ob
überhaupt und in welcher Weise Gefühle ausschlaggebend sein dürfen für ethische

Urteile. Verlässt man hier nicht den harten Boden präziser ethischer
Argumentation und begibt sich auf ein äusserst weiches, um nicht zu sagen:
sumpfiges Terrain, auf dem ein auf Pünktlichkeit, Klarheit und Kontrollierbarkeit

bedachtes Denken kaum noch Tritt fassen kann? Die Fragen lassen

erahnen, warum Rieh mit seiner Grundlegung der Sozialethik relativ einsam
in der ethischen Landschaft steht und warum er innerhalb der allgemeinen
Ethik-Diskussion damit kaum Resonanz gefunden hat - ganz entgegen seinen

eigenen, auf grösstmögliche Kommunikabilität gerichteten Intentionen.
Die Frage nach der Relevanz von Glaube, Hoffnung und Liebe für die

Begründung der Sozialethik ist freilich über den Ansatz von Arthur Rieh hinaus
von grundsätzlicher Bedeutung für die evangelische Ethik. Denn das war an
ihren reformatorischen Ursprüngen der Ausgangspunkt, dem sie sich bis heute

verdankt: dass das Handeln eines Christenmenschen aus Freiheit hervorgeht

und auf Freiheit gerichtet ist; und dass diese Freiheit ihren Grund im
Glauben, ihre Gerichtetheit durch die Hoffnung und ihre Orientierung in der
Liebe hat. Insofern ist die Aufklärung dieses Zusammenhangs von grundlegender

Bedeutung für eine jede evangelische Ethik und Sozialethik.

II

Das Erste und Wichtigste, das hier zu erörtern ist, betrifft die Frage, in
welchem Sinn theologisch von Glaube, Hoffnung und Liebe zu reden ist.

Diesbezüglich besteht bis in die theologische Ethik hinein Klärungsbedarf.
Die diesbezüglichen Verständnisschwierigkeiten und Missverständnisse
haben, wie ich zunächst zeigen will, mit der Art und Weise zu tun, wie wir
gewöhnlich in der Ethik vom menschlichen Handeln reden. Die übliche, in der
Ethik vorherrschende Auffassung des menschlichen Handelns verstellt ge-
wissermassen den Blick auf das, was theologisch mit jenen Begriffen gemeint
ist.

In Lehrbüchern der Ethik findet man die Auskunft, dass Ethik es mit dem
menschlichen Handeln zu tun hat, genauer: mit dem sittlichen bzw. moralischen

Handeln. Was macht eine Handlung zu einer sittlichen? Die für das

heutige Bewusstsein nächstliegende Antwort besteht darin, die Sittlichkeit
einer Handlung auf die Gründe und Motive zurückzuführen, aus denen heraus
sie geschieht. Eine Handlung ist eine sittliche, wenn ihr Grund oder ihr Motiv
sittlichen Charakter haben. Sie ist eine nicht-sittliche, wenn dies nicht der Fall
ist.

Für unseren Zusammenhang gilt es nun zu sehen, dass mit der Rede von
Gründen und Motiven eine bestimmte Perspektive auf das menschliche Han-



154 Johannes Fischer

dein eingenommen wird. Mit der Angabe eines Grundes oder der Nennung
eines Motivs wird Antwort gegeben auf die Frage nach dem Warum einer
Handlung. Bei Gründen handelt es sich dabei um solche Antworten, die mit
Bestimmtheit nur der Flandelnde selbst geben kann oder auf Befragen geben
könnte. Denn ob jemand einen bestimmten Grund gehabt hat oder nicht, das

kann nur er selbst wissen. Wenn wir also eine Handlung unter dem Gesichtspunkt

ihrer Gründe in den Blick nehmen, dann nehmen wir sie in der
Perspektive möglicher oder wirklicher Verständigung mit einem Handelnden in
den Blick.

In gewissem Sinne gilt das auch für Motive wie z.B. Eifersucht oder Neid.
Denn es gehört zum Begriff des Motivs - im Unterschied zum Begriff der
Ursache -, dass man sich zu seinen Motiven mit Gründen verhalten kann im
Hinblick darauf, ob man sich durch sie in seinem Handeln bestimmen lassen

will oder nicht. So ist auch bei der Zuschreibung von Motiven die Perspektive
möglicher Verständigung mit einem Handelnden immer schon mit im Spiel.
Von daher erklärt es sich, dass es zwar bei einem Menschen Sinn macht zu
fragen, was die Motive waren, die ihn zu einer bestimmten Handlung veranlasst
haben, dass aber der Begriff des Motivs schlecht z.B. auf Tiere übertragen
werden kann. Zumindest klingt es eigenartig, wenn man fragt, was die Motive
des Fuchses waren, als er die Gans stahl.

Ich nenne einige Merkmale, durch welche diese gewöhnliche Auffassung
des Handelns charakterisiert ist:
1. Es gibt eine trennscharfe Differenz zwischen Handlungen einerseits und

Ereignissen ohne Handlungscharakter andererseits. Im einen Fall wird ein
Geschehen in der Perspektive möglicher Verständigung mit einem
Handelnden in den Blick genommen, im anderen Fall - etwa bei einem
Naturereignis - gibt es eine solche Perspektive nicht oder sie wird, wenn es sie

gibt, ausgeblendet. Letzteres ist z.B. der Fall, wenn wir bei einer intentio-
nalen Armbewegung nur das kausal bedingte Körperereignis der Armbewegung

ins Auge fassen.
2. Ursprung der Handlung ist der Handelnde, der sich in der Verständigung

mit ihm selbst die Handlung als die seine zuschreibt.
3. Weil der Handelnde Ursprung der Handlung ist, ist das die Handlung Er¬

klärende «in ihm» zu suchen, und zwar in Gestalt von Gründen, Motiven
oder Ursachen.

4. Dementsprechend ist auch die handlungsbestimmende Spontaneität, inso¬

fern auch sie als Grund, Motiv oder Ursache thematisch wird, «im
Handelnden» lokalisiert, z.B. in Gestalt von Wünschen, Empfindungen oder
Gefühlen. Sie liegt gleichsam «hinter» der Handlung als das, was diese
veranlasst.

Man geht, wie ich glaube, nicht fehl, wenn man feststellt, dass diese
Auffassung des Handelns im heutigen ethischen Denken dominant ist. Ethik hat
es mit der Auszeichnung guter Gründe zu tun, sei es, dass sie selbst solche



Humanität aus Glaube, Hoffnung, Liebe 155

auszeichnet, sei es, dass sie Theorien und Methoden bereitstellt, mit deren
Hilfe sich Begründungen für Handlungen und Normen finden lassen. Wo
immer die Aufgabe der Ethik in dieser Weise definiert wird, da wird die Ethik
einseitig an diese Auffassung des Handelns gebunden. Für die theologische
Ethik wirft dies ein gravierendes Problem auf. Der Grund dafür ergibt sich

aus dem 4. genannten Punkt. Bedeutet dieser doch, dass im Rahmen dieser
Auffassung des Handelns Phänomene wie Liebe oder Hoffnung den Charakter

von «inneren Beweggründen» des Handelnden annehmen. Eben das aber
ist die Frage, ob die christliche Rede von Liebe oder Hoffnung damit
angemessen erfasst werden kann. Wäre das der Skopus der Erzählung vom
Barmherzigen Samariter, dass uns darin ein Motiv geschildert wird, aus dem heraus

jemand irgendwo zwischen Jerusalem und Jericho gehandelt hat? Die Frage
stellen heisst eigentlich schon, sie zu verneinen. Man kann freilich selbst bei
theologischen Ethikern auf die Meinung treffen, dass die ethische Relevanz
von Liebe oder Hoffnung darin liege - und sich dann auch darin erschöpfe -,
das christliche Handeln zu motivieren. Ganz auf der Linie der hier skizzierten
Auffassung des Handelns wird zwischen Begründung und Motivation
unterschieden und all das, was doch im Zentrum neutestamentlicher Paraklesen
steht, wie eben Liebe, Hoffnung oder Barmherzigkeit, der Motivation
zugeschlagen. Mit solcher Entwertung zum blossen Motiv aber wird diesen
Phänomenen jeder orientierende Sinn genommen. Orientierend sind bei dieser
Sicht der Dinge allein die vernünftigen Gründe, die sich für oder gegen
Handlungen geltend machen lassen und mit denen dann auch noch die Motive
beurteilt werden. Arthur Rieh hat sich sehr kritisch zu dieser Entwertung der
christlichen Grundorientierungen zu blossen Motiven geäussert. Es spricht
für seinen sozialethischen Ansatz, dass dieser auf der Linie der biblischen und
christlichen Tradition den Versuch macht, Glaube, Hoffnung und Liebe in
ihrer orientierenden Funktion zur Geltung zu bringen. Freilich kann dies nach
den bisherigen Überlegungen nur gelingen, wenn das Verständnis des
menschlichen Handelns über die bisher betrachtete Auffassung hinaus erweitert

wird. Das soll jetzt die Frage sein: Wie kann anders vom menschlichen
Handeln geredet werden?

III

Man nähert sich der Antwort am Besten, indem man fragt, was es für die
Wahrnehmung einer Handlung bedeutet, wenn die Perspektive möglicher
Verständigung mit dem Handelnden verlassen wird. Wie stellt sich die Handlung

dann vor Augen? Wir können uns diesbezüglich an der zusammenfassenden

Liste orientieren, die oben für die erste Auffassung des Handelns
aufgestellt wurde:



156 Johannes Fischer

1. Es entfällt der Gegensatz zwischen <Handeln> und <Sich-Ereignen>, der an
die Perspektive möglicher Verständigung mit einem Handelnden
geknüpft ist. Was jetzt als Handeln im Blick ist, umfasst ebensowohl beides.

2. Aufgrund der Einebnung dieser Differenz liegt der Ursprung der Handlung

nicht mehr im Handelnden, sondern in dem, was die Handlung sich

ereignen lässt. Der Handelnde wird gewissermassen zu dessen Medium.
3. Wie immer dieses näher zu bestimmen ist, es hat nicht den Charakter eines

Grundes, Motivs oder einer Ursache.
4. Weil hier der Handelnde als Ursprung der Handlung ausscheidet, kann

das, was diese sich ereignen lässt, statt im Handelnden nur in der Handlung

selbst aufgefunden werden. Die Handlung ist folglich nicht aus
unabhängig von ihr gegebenen Bedingungen zu erklären (wie im Falle von
Motiven und Ursachen), sondern durch Identifikation dessen, was in ihr
bestimmend gegenwärtig ist. Dieses ist nicht auf das «Innere» des Handelnden

beschränkt, sondern tritt in allen Aspekten der Handlung in

Erscheinung, insbesondere also auch in ihrem äusseren Vollzug.
Ein paar Beispiele mögen zeigen, dass diese Auffassung des Handelns

unserer alltäglichen Wahrnehmung durchaus nicht so fremd ist, wie es auf den
ersten Blick scheinen mag. Dazu muss man nur für den Ausdruck «das, was
die Handlung sich ereignen lässt», Phänomene einsetzen, die wir gemeinhin
als Gefühle betrachten. So ist Liebe, statt bloss ein «hinter» dem Handeln
liegendes, von ihm separierbares Motiv zu sein, durchaus in Handlungen da und
erfahrbar, z.B. in einer Geste der Zärtlichkeit. Dasselbe gilt für Wut, die sich
als Lautstärke, Schleudern von Gegenständen usw. sinnlich wahrnehmbar auf
die Umgebung entlädt. Die Handlungen erscheinen hier unmittelbar durch
das bestimmt, was sich in ihnen äussert. Daher verwischt sich hier die Grenze
zum blossen «Sich-Ereignen», und der Handelnde erscheint dementsprechend

nicht als organisierendes Zentrum und Ursprung seines Handelns,
sondern als Medium für etwas, das sich durch ihn hindurch ereignet. Dies findet
seinen Niederschlag in geläufigen Redewendungen wie jener, dass jemand
«ausser sich» ist vor Wut; oder dass Liebe jemanden um den Verstand bringt
usw. Schliesslich ist in dem Gesagten bereits enthalten, dass das, was die
Handlungen erklärt, nicht gleichsam hinter ihnen liegt, sondern vielmehr in
ihnen da ist. Die Erklärung geschieht daher durch Identifikation dessen, was
in ihnen bestimmend gegenwärtig ist, und auch das ist der gewöhnlichen
Wahrnehmung durchaus nicht unvertraut. Man stelle sich eine Menge von
Menschen vor, die sich plötzlich alle in dieselbe Richtung in Bewegung
setzen. Man erkennt zunächst nicht, warum - bis man in ihren Bewegungen,
ihrem Körper- und Gesichtsausdruck <Panik> erkennt und damit das, was ihrem
Verhalten die Gerichtetheit gibt. Das ist dem nicht unähnlich, wie die
Menschen der mythischen Zeit die Gegenwart einer Gottheit in der Gerichtetheit
eines Geschehens erkannt haben - im Wort Panik steckt der Name des Gottes
<Pan>.



Humanität aus Glaube, Hoffnung, Liebe 157

Vielleicht wird man zwar zugeben, dass Handlungen so geartet und
bestimmt sein können wie in jenen Beispielen, aber zugleich darauf bestehen,
dass es sich dabei gewissermassen um Entgleisungen und Abweichungen vom
Normalfall handelt. Dieser ist durch die zuvor betrachtete, gewöhnliche
Auffassung des Handelns definiert, bei der der Handelnde das organisierende
und kontrollierende Zentrum seines Handelns ist. Doch hätte man damit die
Pointe dieser Überlegung nicht verstanden. Es geht nicht um die Unterscheidung

zwischen zwei Arten von Handlungen - «normalen» und gleichsam «aus
dem Ruder gelaufenen» -, sondern um die Unterscheidung zwischen zwei

Auffassungs- oder Betrachtungsweisen, unter denen wir ein und dieselbe
Handlung in den Blick nehmen können. Unter der einen Auffassung ist die
Zärtlichkeitsgeste unmittelbar Mitteilung der Liebe, unter der anderen
Auffassung, aus der Perspektive der Verständigung über sie, ist die Liebe ein die
Geste erklärender Grund oder ein Motiv. Unter der einen Auffassung ist das

Schleudern von Gegenständen Manifestation der Wut, unter der anderen
Auffassung ist die Wut eine erklärende Verhaltensursache.

Die Unterscheidung dieser beiden Auffassungsweisen des Handelns ist
von erheblicher Relevanz für die Wahrnehmung der handlungsbestimmenden

Spontaneität. Ich sprach bereits davon, dass Phänomene wie Liebe oder
Hoffnung üblicherweise als Gefühle aufgefasst werden. Die christliche Rede

von Liebe oder Hoffnung meint demgegenüber etwas sehr anderes als ein
Gefühl. Gefühle können als Gründe, Motive und Ursachen von Handlungen
auftreten. Der Gefühlsbegriff erfasst mithin die menschliche Spontaneität so,
dass sie jener Semantik eingepasst ist, die mit der ersten, gewöhnlichen
Auffassung des Handelns verknüpft ist. Unter der anderen Auffassung und
Betrachtungsweise hingegen zeigt sich das, was dort «Gefühl» ist, als eine
bestimmte, im Handeln selbst in Erscheinung tretende Gerichtetheit. Diese ist
nicht mit <Zielgerichtetheit> zu verwechseln. Eher könnte man im Rahmen
der Tugend-Begrifflichkeit an so etwas wie <Haltungen> denken. Aber auch
dies trifft die gemeinte Sache nicht. <Haltung> ist etwas, das wir Personen
zuschreiben. Demgegenüber soll hier akzentuiert werden, dass Dinge wie Liebe
oder Wut unmittelbar in Handlungen und Verhaltensäusserungen in Erscheinung

treten. Es handelt sich primär nicht um Gerichtetheiten von Personen,
sondern um Gerichtetheiten, die in Szenen wahrgenommen werden.

Der Philosoph Ronald de Sousa vertritt in seinem Buch über die «Rationalität

des Gefühls» die These, dass unsere Gefühle unbewusst durch
bestimmte Schlüsselszenarien gesteuert sind, die wir anfänglich aus Szenen des

alltäglichen Lebens beziehen und später verstärkt aus Narrationen, Kunst
und Kultur. Wenn dies zutrifft, dann steht am Anfang das szenische Erleben
von Verhaltensgerichtetheiten, und erst später lernen wir, diese als Gefühle
zu konzeptualisieren, indem wir diese Personen, wie sie sich in der Perspektive

der Verständigung mit ihnen präsentieren, als ihre - individuelle - Gerichtetheit

zuschreiben. Schlüsselszenarien sind vor allem dadurch orientierend,



158 Johannes Fischer

dass sich überhaupt durch sie bestimmte Verhaltensgerichtetheiten einprägen,

die sich nach dem Prinzip der Ähnlichkeit in einer Vielzahl von Szenen
wiederfinden und wiedererleben lassen (als Liebe, Wut, Furcht usw.).
Dadurch wird die rein kognitiv nicht zu bewältigende Komplexität menschlichen
Verhaltens auf das für die Aufmerksamkeit Wesentliche und Dringliche
reduziert. Was sich chaotisch in der Szene des Wutanfalls entlädt, wird als Einheit

erfasst, indem es eben als Manifestation von Wut identifiziert wird und
darin zugleich seine Erklärung findet nach dem Modell der Erklärung durch
Identifikation.

Der Gedanke szenischer Gerichtetheit bzw. szenischer Wahrnehmung ist
nun etwas, das theologischem Denken nicht unvertraut ist. Ich erwähnte
zuvor die Samaritererzählung. Was sie darstellt, ist die gleichermassen innere
wie äussere Gerichtetheit eines Verhaltens, die als Liebe zum Nächsten
bezeichnet wird. Die Liebe ist nicht etwas «hinter» dem Handeln des Samariters
im Sinne eines Beweggrunds oder Motivs, sondern sie ist in jeder einzelnen
Handlung des Samariters vor Augen, weshalb die Erzählung eine so detaillierte

Beschreibung davon gibt. Der Hörer der Erzählung ist dabei nicht
unbeteiligter Beobachter, sondern die Erzählung versetzt ihn in seiner Vorstellung

gleichsam in das Geschehen mit hinein und lässt es ihn miterleben, so
dass er von dessen Gerichtetheit affiziert und mitausgerichtet wird, z.B. in
Gestalt der Sympathie und der Billigung des Handelns des Samariters. Der
christliche Glaube hat seine Grundorientierung in solchen Schlüsselszenarien,

die nach dem Prinzip der Ähnlichkeit auf Situationen der Gegenwart
übertragen werden und auf diese Weise das Verhalten und Handeln gerichtet
machen. Dabei gibt es einen wichtigen Unterschied zur Genese des Gefühls,
wie de Sousa sie beschreibt. Während bei Gefühlen die wahrnehmungsleitenden

Schlüsselszenarien in aller Regel ins Unbewusste abgesunken sind und
hinterrücks wirken, sind die Schlüsselszenarien des christlichen Glaubens be-
wusst und präsent, und es ist die Aufgabe christlicher Verkündigung und
Erziehung, sie präsent zu halten, damit solche Übertragung auf die Gegenwart
stattfindet. Auf diese Weise hat die Samaritererzählung eine gleichsam
archetypische Bedeutung gewonnen für die Gerichtetheit der Nächstenliebe.
Ebenso sind Kreuz und Auferstehung zum archetypischen Bild geworden für
die Gerichtetheit der christlichen Hoffnung, prägnant ausgedrückt etwa in
der paulinischen Wendung, dass wir «allezeit das Sterben Jesu an unserem
Leibe tragen, damit auch das Leben Jesu an unserem Leibe offenbar werde»
(II Kor 4,10).

Die Sprache des christlichen Glaubens hat dabei für das, was ich bis jetzt
- etwas unschön - «Gerichtetheit» genannt habe, ein eigenes Wort, nämlich
Geist. In einer, wie ich meine, auch für philosophisches Denken akzeptablen
Weise könnte man sagen: Geist ist das, was in einem Handeln oder Verhalten
als dessen Gerichtetheit in Erscheinung tritt. In diesem Sinne können wir
auch in profaner Sprache vom freundschaftlichen Geist eines Gesprächs oder



Humanität aus Glaube, Hoffnung, Liebe 159

einer Begegnung sprechen. In theologischer Perspektive wäre es präziser zu

sagen: Geist ist das, was ein Handeln oder Verhalten in bestimmter Weise
gerichtet macht. Der Geist der Liebe tritt nicht nur als Liebe in Erscheinung,
sondern er wirkt Liebe. Und ebenso der Geist der Furcht oder der Hoffnung.

Es würde hier zu weit führen, auf jenen Prozess der Verinnerlichung näher
einzugehen, den die christliche Frömmigkeit in den vergangenen 300 Jahren
durchgemacht hat und in deren Verlauf sie, wie überhaupt die Religion, ihren
Sitz im Gefühl zugewiesen bekam. Das hat mit der einseitigen Dominanz
jener ersten Auffassung des Handelns zu tun, die dem modernen Begriff der
Autonomie zugrunde liegt als dem Vermögen, sich in seinem Handeln durch
die Gründe der Vernunft bestimmen zu können. Die heutigen
Verständnisschwierigkeiten gegenüber der christlichen Rede vom Geist oder von Glaube,
Hoffnung und Liebe als geistgewirkten Phänomenen sind Folge dieser
Entwicklung. Die Gefühls-Semantik hat gewissermassen die Geist-Semantik
verdrängt oder überlagert. Letzteres kann man bei Schleiermacher sehen, der
das Wirken des Geistes als eine kausale wechselseitige Erregung von Ge-
fühlszuständen denkt. Im Blick auf die heutige Erörterung der Gefühlsthematik

will ich nur auf einen Punkt hinweisen, der theologisch von erheblicher
Bedeutung ist. Ähnlich wie schon bei Schleiermacher findet man auch bei de
Sousa die Auffassung, dass Liebe kausal durch ihr Objekt hervorgerufen
wird. Es ist die Attraktivität einer anderen Person, die kausal bewirkt, dass

man in Liebe zu ihr entflammt. Demgegenüber ist Liebe im christlichen
Verständnis, als geistgewirktes Phänomen, gerade durch kausale Unabhängigkeit
charakterisiert von dem, dem sie zugewandt ist. Andernfalls gäbe es keine
Feindesliebe. Diese kausale Unabhängigkeit ergibt sich schlicht daraus, dass

die Rede von Geist mit der zweiten Auffassung des Handelns und Verhaltens
verknüpft ist, bei der Phänomene nicht kausal erklärt werden, sondern nach
dem Modell der Erklärung durch Identifikation. Sie ist ein Grundmoment des

christlichen Ethos als eines Ethos der Freiheit.
Ich resümiere: Ich bin ausgegangen von der Frage, was eine Handlung zu

einer sittlichen macht. Bei der zuerst betrachteten Auffassung des Handelns
war die Antwort, dass dies die Gründe und Motive der Handlung sind. Bei
der jetzt betrachteten Auffassung des Handelns muss die Antwort lauten,
dass es die Gerichtetheit ist, die sich in der Handlung manifestiert und die als

szenische Gerichtetheit den Zuschauer nicht unbeteiligt lässt, sondern als

Miterlebenden einbezieht und in ihm z.B. Sympathie und Billigung hervorruft.

In diesem Sinne galt und gilt das Handeln des Samariters als sittliches
Vorbild. Man kann diese zweite Auffassung der Sittlichkeit einer Handlung
eine tugendethische nennen, und bekanntlich galten in der theologischen
Tradition Glaube, Hoffnung und Liebe als theologische Tugenden. Freilich
kommt es aus evangelischer Sicht dann sehr darauf an, wie man den Begriff
der Tugend näher fasst. In der heutigen tugendethischen Diskussion wird
<Tugend> in aller Regel habituell verstanden, als eine Disposition oder Hai-



160 Johannes Fischer

tung des Handelnden. Das Spezifische der Tugendethik wird darin gesehen,
dass für sie nicht das Handeln, sondern der Handelnde im Zentrum steht. Die
evangelische Theologie und Ethik versteht demgegenüber Glaube, Hoffnung
oder Liebe gerade nicht habituell. Und dies scheint in der Tat der plausiblere
Standpunkt zu sein, wie man sich an der Samaritererzählung verdeutlichen
kann: Das, was wir sittlich positiv bewerten, ist die Gerichtetheit des Verhaltens

und Handelns, die die Erzählung vor Augen stellt, nicht die Einstellung
oder der Charakter des Samariters, über den wir so gut wie nichts erfahren.
Man kann hier dennoch von <Tugend> sprechen, wenn man das Wort in
seinem ursprünglichen Sinne nimmt, in dem es das bezeichnet, was zu etwas
tüchtig macht. Glaube, Hoffnung und Liebe machen tüchtig zu einem Leben
in Gemeinschaft mit Gott und im Dienst am Nächsten.

IV

Nun könnte sich nach den bisherigen Ausführungen der Eindruck eines
Entweder-Oder aufdrängen: Entweder man fundiert die Ethik in der zuerst
betrachteten Auffassung des Handelns; oder aber man fundiert sie in der
zuletzt betrachteten Auffassung; und für die Theologische Ethik würde dann
Letzteres gelten. Wo der Philosoph mühsam nach Gründen sucht, da kann
sich der Theologe bequem an die Liebe halten. Doch es ist leicht zu sehen,
dass eine solche Aufteilung weder für die theologische noch für die philosophische

Ethik in Betracht kommen kann. Wir partizipieren immer schon an
beiden Perspektiven auf das menschliche Handeln, und dementsprechend
bewegt sich auch die sittliche Orientierung immer schon in beiden Perspektiven.
Wir beurteilen Handlungen aufgrund von Gründen, die wir für oder gegen sie

geltend machen. Und wir beurteilen sie aufgrund von Verhaltensgerichtethei-
ten, die sich in ihnen manifestieren. Wir können mit Gründen gegen Tierquälerei

argumentieren, indem wir die Interessen, Rechte oder neuerdings die
Würde von Tieren ins Feld führen. Und wir können Tierquälerei wegen des
Sadismus verurteilen, der sich in ihr äussert. Der Ethik kommt von daher die
Aufgabe zu. beide Arten des Urteils in einer Art Balance zu halten. Unsere
Gründe und unsere tugendethischen Orientierungen und Intuitionen müssen
in leidlicher Übereinstimmung sein und sich wechselseitig stützen, damit sich
stabile sittliche Überzeugungen herausbilden können. So verweigern wir uns
ja auch in der Regel solchen Gründen und ethischen Theorien, die unseren
sittlichen Intuitionen diametral entgegengesetzt sind. Und umgekehrt
verweigern wir uns solchen sittlichen Intuitionen - wie z.B. spontanen Vergel-
tungsbedürfnissen angesichts von Grausamkeiten und Verbrechen gegen die
Menschlichkeit -, die in Widerspruch stehen zu wohlerwogenen normativen
Überzeugungen. Beide Arten des Urteils stehen also in einem Verhältnis
wechselseitiger Kritik.



Humanität aus Glaube, Hoffnung, Liebe 161

Die zweifache Perspektive, unter der wir Handlungen in den Blick nehmen

können, spielt nun freilich nicht nur bei der Beurteilung von Handlungen
eine Rolle. Ihr kommt entscheidende Bedeutung zu auch bei der Frage, wofür
wir im Handeln Verantwortung tragen. Auch hier muss ein Zweifaches
gelten: Einerseits ist dies die konkrete Handlung mit ihren kausalen Folgen;
andererseits aber ist dies auch die Gerichtetheit, die sich durch die Handlung
hindurch vermittelt. Eine gute Illustration für diese zweifache Dimension der
Verantwortung liefert die mittelalterliche Auffassung der Medizin. Diese galt
nicht nur als eine ars iatrike, sondern auch als eine ars agapatike. Die
Verantwortung des Arztes bezieht sich hiernach einerseits auf die rechte Handhabung

der ärztlichen Kunst, andererseits aber auch auf die sich im ärztlichen
Handeln manifestierende Haltung der Liebe im Sinne einer sich auf den
Patienten übertragenden, ihn mitausrichtenden Gerichtetheit. Diese
tugendethische Ausrichtung wirkt bis heute im ärztlichen Ethos nach, auch wenn die
Medizin längst nicht mehr so definiert wird.

Diese doppelte Folgeträchtigkeit menschlichen Handelns und die daraus
resultierende zweifache Ausrichtung der Verantwortung sind für die Theologische

Ethik von schlechthin grundlegender Bedeutung. Das hat mit dem
Verständnis menschlicher Freiheit zu tun. Diese hängt nicht nur - auf der
Linie der ersten Auffassung des Handelns - von den Gründen und Motiven ab,
durch die wir uns als Handelnde bestimmen, also etwa davon, ob jemand aus
Pflicht handelt oder aus Neigung. Das Vermögen, sich in seinem Handeln
durch vernünftige Gründe bestimmen zu können, setzt seinerseits schon eine
entsprechende Gerichtetheit der Spontaneität voraus, die niemand von uns
selbst sich gegeben hat und die wir uns nur in Grenzen selbst geben können.
Daher ist es die gemeinsame Verantwortung, einander diese zu vermitteln
und das eigene Handeln, aber auch die Gestaltung sozialer Ordnungen,
entsprechend auszurichten. Es war in der protestantischen Tradition vor allem
Schleiermacher, der mit Bezug auf die christliche Ethik diesen Aspekt der
gemeinsamen Verantwortung akzentuiert hat. Der Geist, die Gerichtetheit des

Lebens und Handelns, die im Christentum Gestalt gewonnen hat, wird ihm
zufolge in einem sukzessive die ganze Menschheit einbeziehenden Prozess

weitergegeben, und die Verantwortung jedes einzelnen ist es, gleichsam als

Medium dieses Geistes daran mitzuwirken. In seiner christlichen Sitte hat
Schleiermacher dargestellt, wie sich dies in allen gesellschaftlichen Bereichen
auswirkt, in Kirche, Familie, freier Geselligkeit oder Beruf.

Demgegenüber gibt es heute ein Gefälle dahin, die Folgeträchtigkeit
menschlichen Handelns und die damit gegebene Verantwortung einseitig
nach der anderen Richtung hin zu akzentuieren. Durch die ökologische Krise
und durch die Risiken der heutigen technologischen Möglichkeiten sind wir
mit den kausalen Folgen unseres Handelns konfrontiert. In dieser Situation
wird der Ethik die Aufgabe zugewiesen, für die damit gegebene Verantwortung

zu sensibilisieren und überzeugende Gründe zu liefern sowie Motivatio-



162 Johannes Fischer

nen zu beschaffen, die uns und den Rest der Menschheit dazu bringen, das zu
tun, was wir um des globalen Überlebens willen tun müssen. Wollte man es

bös und provozierend plakativ ausdrücken: Nicht die Ethik bestimmt, was zu
tun ist, sondern umgekehrt: Das, was zu tun ist, und zwar auf dem Hintergrund

drohender Schreckensszenarien zu tun ist, das bestimmt die Ethik und
schlägt sie in seinen Bann. Darin liegt die Gefahr einer Selbstfunktionalisie-

rung der Ethik. Ich kann und will hier nur für die theologische Ethik
sprechen. Unbestritten kann man auch die biblische und christliche Tradition
daraufhin befragen, welche Gründe und Motive sie uns liefert, die uns darin
bestärken, das zu tun, wovon wir überzeugt sind - ich hätte fast gesagt: wovon
wir ohnehin überzeugt sind -, dass wir es tun sollen. Das mag legitim sein und
wichtig, aber es ist nicht alles und nicht einmal das Entscheidende. Dieses

liegt vielmehr in der tugendethischen Orientierung, die diese Tradition
vermittelt und die bei Rieh auf die Formel von der Humanität aus Glaube,
Hoffnung, Liebe gebracht ist. Wir schulden den kommenden Generationen nicht
nur die Erhaltung der natürlichen Ressourcen. Wir schulden ihnen auch die
Ressource eines Ethos der Freiheit, das es ihnen allererst ermöglicht, nicht
bloss zu reagieren auf die Imperative des Überlebens, auf die kausale
Wirkung drohender Schreckensszenarien auf unser Gefühl im Sinne einer Heuristik

der Furcht (Jonas), sondern vielmehr in Freiheit zu agieren. Daher muss
die Ethik diese Seite unserer Verantwortung miteinbeziehen und sich für die

Bedingungen interessieren, unter denen solche Freiheit gedeihen kann.

V

Es bleibt nun noch ein letzter Schritt zu tun, nämlich die bisherigen
Überlegungen auf die Ethik selbst anzuwenden. Auch das Sich-Befassen mit Ethik
lässt sich ja als ein Handeln verstehen. Als solches kann es unter beiden
Perspektiven thematisiert werden, die wir auf Handlungen einnehmen können.
Wir können es auf seine Gründe und Motive hin befragen. Und wir können
es auf die Tugenden hin befragen, von denen es bestimmt und geleitet ist. Es
sei unterstellt, dass Ethik mehr ist als nur ein Denksport wie Schach oder
Mühle und dass dementsprechend für sie noch andere Tugenden zu fordern
sind, als man sie für derlei Zeitvertreib braucht. Wäre es anders, dann stünde
ihr eigener sittlicher Sinn in Zweifel. Für diesen sind sittliche Tugenden erfordert,

an denen das ethische Denken sich ausrichtet. Und sicherlich steht es

einer Ethik nicht schlecht an, wenn sie über diese Tugenden Auskunft gibt.
Wenn die Ethik selbst dies nicht täte, wie könnte sie dann von anderen
Wissenschaften fordern, dass sie über den sittlichen Sinn ihres Tuns Rechenschaft
geben sollen. Eine Beschäftigung ist nicht schon deshalb über jede Anfrage
an ihren sittlichen Sinn erhaben, weil sie sich <Ethik> nennt. Eben solche
Rechenschaft hat mit Bezug auf sein ethisches Denken Arthur Rieh mit seiner



Humanität aus Glaube, Hoffnung, Liebe 163

Formel von der Humanität aus Glaube, Hoffnung und Liebe gegeben. Sie

gibt Rechenschaft; und sie ist zugleich eine Art Selbstvergewisserung
hinsichtlich dessen, was das eigene ethische Denken veranlasst, bestimmt, auf
den Weg bringt und was im Letzten das eigene ethische Urteil leitet. Für eine
theologische Ethik kann man dies anders und prägnanter kaum ausdrücken.

Wirft man einen Blick auf die ethische Diskussionslandschaft, dann
wünschte man sich, dass solche Selbstvergewisserung und Rechenschaft
hinsichtlich des sittlichen Sinnes der Arbeit an der Ethik häufiger anzutreffen, ja
dass sie die Regel wäre. Was ist das Ethos der Ethik? Worum geht es uns,
wenn wir Ethik treiben und nach Gründen für oder gegen irgendwelche
Handlungen suchen? Dass es dafür einen Markt gibt und einen öffentlichen
Bedarf an ethischer Legitimation, kann die Antwort ja nicht sein. Die Ethik
ist kein Dienstleistungsunternehmen, das je nach Bedarf Gründe und
Argumente liefert. Ziel der Ethik ist demgegenüber die kritische Überprüfung,
Klärung und Bildung sittlicher Überzeugungen sowie die Entscheidungsfindung

in konkreten Fragen aufgrund vorhandener sittlicher Überzeugungen.
Ich habe mit Hilfe der Unterscheidung der beiden Auffassungen des
Handelns plausibel zu machen versucht, dass sittliche Überzeugungen sich nur im
Zusammenwirken von rationalen Gründen einerseits und intuitiven sittlichen
Orientierungen und Tugenden andererseits herausbilden. Dieser Konnex
muss auch für die ethische Reflexion massgebend sein. Es müsste uns angst
und bange werden, würden wir etwa Entscheidungen über den moralischen
Status des Lebendigen oder Fragen, die Leben und Tod betreffen, einseitig
und nur von den rationalen Gründen und Argumenten abhängig machen, die
uns dazu einfallen. Nicht nur erweisen sich diese Gründe häufig als äusserst

strittig und für sich genommen wenig tragfähig. Schwerer wiegt, dass wir uns
auf diese Weise in die Gefahr begeben, uns eine andere Welt zu konstruieren
als die, auf die wir mit unseren sittlichen Intuitionen und tugendethischen
Orientierungen, das heisst aber: auf die wir mit unserer gesamten Spontaneität

ausgerichtet sind. Die durch Peter Singer losgetretenen Debatten - etwa
über die Tötung behinderter Säuglinge - haben dieses Problem in aller Schärfe

zu Bewusstsein gebracht. Wollte sich dennoch jemand auf einen solch
rationalistischen Standpunkt stellen, so könnte er gefragt werden, worum es

ihm eigentlich und letztlich geht; Um Menschen, Tiere oder Pflanzen? Oder
nur um rationale Konsistenz bei der Sortierung des moralischen Status des

Lebendigen? Gibt er das erste zur Antwort, dann müsste er zugeben, dass es

für ihn noch einen anderen Antrieb gibt als nur das Vergnügen an rationalen
Argumenten, und man könnte sich darüber unterhalten, welcher Art dieser
Antrieb ist. Man würde dann vermutlich auf irgendwelche Intuitionen wie
z.B. Mitgefühl mit dem Leiden von Tieren stossen, und es würde sich zeigen,
dass das ethische Engagement und auch die Konstruktion der rationalen
Gründe wesentlich von dorther bestimmt ist. Gibt er das Zweite zur Antwort,



164 Johannes Fischer

dann würde sich wiederum die Frage nach dem sittlichen Sinn einer so sich
verstehenden Ethik stellen.

Natürlich - das sei zum Schluss unterstrichen - können Tugenden wie
Glaube, Floffnung oder Liebe rationale Gründe nicht ersetzen. Ich sagte zu
Beginn, dass Arthur Rieh selbst betont hat, dass das, was er Humanität aus
Glaube, Hoffnung, Liebe nennt, weder rational begründbar, noch selbst ein
begründendes Prinzip ist, aus dem sich Gründe gleichsam logisch deduzieren
lassen. Die Tatsache, dass er dies überhaupt glaubte betonen zu müssen,
zeigt, wie stark er selbst unter dem Eindruck der Begründungs- und
Letztbegründungsdebatten der 70er und 80er Jahre gestanden ist. Im positiven Sinne
hat Rieh die Bedeutung der Liebe für das sozialethische Urteil im Anschluss
an Phil 1, 9 erläutert. Dort betet Paulus darum, «dass eure Liebe immer noch
reicher werde an Erkenntnis und aller Erfahrung, so dass ihr prüfen könnt,
was das Beste sei». Rieh leitet daraus ab, dass die Liebe nicht <Kriterion>,
sondern <Krites> ist, nicht Prüfstein, sondern prüfende Instanz. Sie fällt nicht
selbst unter die Kriterien, die für die sozialethische Urteilsbildung gelten,
sondern sie prüft diese Kriterien aufgrund des besonderen «Blickes», den sie
auf den Menschen und das Geschöpfliche hat. Mit dieser Auffassung steht
Richs Sozialethik in einer langen Tradition evangelischer Ethik, die bis auf
die Reformatoren zurückgeht, für die noch ganz selbstverständlich bis in ihre
politische Ethik hinein die Liebe die das ethische Urteil leitende Orientierung
war. In dieser Funktion ist sie darauf ausgerichtet, ganz im Sinne jener Stelle
aus dem Philipperbrief immer noch reicher zu werden an Erkenntnis und
Erfahrung: durch das Gespräch mit Traditionen, aber auch durch die
Auseinandersetzung mit den aktuellen ethischen Herausforderungen. Das bleibt die
dauernde Aufgabe Theologischer Ethik. Jedes ethische Problem muss ihr
Anlass geben, sich zugleich der eigenen Grundorientierung zu vergewissern,
die, wie Rieh es ausdrückte, auf die Suche nach «menschengerechten» Lösungen

bei sozialen Konflikten und bei der Ordnung des Zusammenlebens
verpflichtet. Rieh ist es auf seine Weise gelungen, den Bogen zwischen christlicher

Tradition und moderner Welt zu spannen und diese Spannung durchzuhalten.

Deshalb verdient seine Ethik mehr, als nur in Erinnerung gehalten zu
werden. Sie regt zum Weiterdenken an.

Johannes Fischer, Zürich


	Humanität aus Glaube, Hoffnung, Liebe : Überlegungen zur Konzeption einer evangelischen Sozialethik im Anschluss an Arthur Rich

