Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 2

Artikel: lllusion und Offenbarung : das Bilderverbot als Kriterium theologischer
Asthetik nach Calvin

Autor: Kdrtner, Ulrich H.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878041

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[llusion und Offenbarung

Das Bilderverbot als Kriterium theologischer Asthetik nach
Calvin

1. Die Macht der Bilder und die Ohnmacht des Wortes

Von «Gottesbildern» sprechen wir in einem mehrdeutigen Sinn. Zunéchst
denken wir an unsere Gottesvorstellungen, d.h. an die inneren Bilder und Ge-
dankenassoziationen, die wir mit Gott in Verbindung bringen. Dann aber
sind auch Bilder im buchstiblichen Sinne gemeint, sakrale Artefakte, die als
Medium der Darstellung wie der religiésen Verehrung dienen. Letztere wer-
den in der reformierten Tradition unter Berufung auf das alttestamentliche
Bilderverbot bis heute abgelehnt. Reformierte Kirchen sind daher bilderlose
Gotteshéuser. Sie stehen damit im Kontrast nicht nur zur Tradition der iibri-
gen grossen Konfessionen, zur Ostkirche, zur romisch-katholischen, aber
auch zur lutherischen Kirche, sondern dariiber hinaus zur Dominanz der Bil-
der in unserer heutigen multimedialen Kultur. Im folgenden soll, ausgehend
von Calvin, die theologiegeschichtliche Begriindung der bilderlosen Traditi-
on des Reformiertentums dargestellt wie auch ihr Beitrag zu einer 6kumeni-
schen Spiritualitidt der Bilder bedacht werden.

Im iibertragenen Sinne kommt auch die reformierte Sichtweise des christ-
lichen Glaubens nicht ohne Bilder aus. Schon dass wir Gott als Vater bezeich-
nen und im Gebet so anreden, ist bildhafte Rede. Die biblische Sprache ist ge-
trinkt mit Bildern und Metaphern fiir Gott, der sich dem Volk Israel offen-
bart hat in seinem Wort und seinen geschichtsméchtigen Taten, ohne dass ihn
selbst jemals ein Mensch gesehen hétte. Zwar hat sich Gott Israel und den
Volkern letztgiiltig in Jesus von Nazareth offenbart, den das Neue Testament
als das fleischgewordene Gotteswort bezeugt, doch hebt die Inkarnation nach
Ansicht des Johannesevangeliums die Unsichtbarkeit Gottes nicht auf. «Nie-
mand», so lesen wir in Joh 1,18, «hat Gott je gesehen. Der einziggezeugte
Gott', der an der Brust des Vaters ruht, der hat (von ihm) Kunde gebracht.»
Mag «Vater» auch die zentrale Metapher Jesu fiir den Gott Israels sein, so hat
ihn doch laut Joh 6,46 ausser dem ewigen Gottessohn niemand gesehen.

So gewiss dieser, der den Vater verkiindigt hat, aus Fleisch und Blut, also
sichtbar war und seiner dusseren Erscheinung nach hitte bildlich dargestellt
werden konnen, so gewiss ist der Gekreuzigte und Auferstandene nicht mehr
sichtbar unter uns, sondern geistlich, gegenwiirtig in seinem Wort und unter
den sinnlichen Zeichen der von ihm gestifteten Sakramente. Im buchstébli-

! Einige wichtige Textzeugen lesen: «der einziggezeugte Sohn».



Hllusion und Offenbarung 135

chen Sinne ist der Gottessohn, wie das Johannesevangelium bewusst macht,
nicht mehr zu sehen. Dafiir ist die Himmelfahrt Christi das neutestamentliche
Symbol. Man kann den Auferstandenen nur noch mit den Augen des Glau-
bens, d.h. in einem libertragenen Sinne sehen, indem einem die Augen geoff-
net werden fiir Jesu existenz- und weltbestimmende Bedeutung. Auf diesen
Sachverhalt legt die reformierte Tradition besonderes Gewicht. Im Wort der
christlichen Verkiindigung vermag der Glaube die Stimme des Auferstande-
nen zu horen, in den Sakramenten seine Gegenwart zu spiiren. Weil das Se-
hen des Auferstandenen ein geistlicher Vorgang ist, gilt im buchstidblichen
Sinne die Verheissung des johanneischen Christus: «Selig sind, die nicht se-
hen und doch glauben» (Joh 20,29).

Ebensowenig wie der Vater im Himmel ldsst sich also der fleischgeworde-
ne Logos, der diesen auf letztgiiltige Weise verkiindigt hat, dusserlich darstel-
len. Dennoch ist der Glaube nicht vollig bilderlos. Wie die Sprache des altte-
stamentlichen Israel, seiner Schriften und Propheten, die Gott verkiindigten,
so ist auch die Verkiindigung Jesu gesittigt mit Bildern, Metaphern und
Gleichnissen. Seine Bildworte und Gleichnisse fiir das Himmelreich sind ge-
radezu das «Bilderbuch Gottes»*. Ohne solche Bilder blieben auch alle theo-
logischen Begriffe leer, weshalb auch reformierte Theologie «in Bildern den-
ken»® muss, d.h. in Metaphern und Analogien, die aus der biblischen Glau-
benssprache schopfen und bei ihr in die Schule gehen.

Alle Gottesbilder, ob nun die materiellen Artefakte sakraler Kunst oder
aber die Metaphernsprache und Vorstellungswelt des Glaubens, sind jedoch
zweideutig. Sie sollen Gott repridsentieren, besser gesagt auf ihn verweisen,
ohne doch mit ihm selbst identisch zu sein. Ihr symbolischer Charakter ist auf
doppelte Weise problematisch. Aus der Sicht des religiosen Bewusstseins,
insbesondere prophetischer Kritik, besteht die Gefahr, dass der Verweisungs-
charakter der Bilder verkannt und diese mit dem eigentlichen Objekt des
Glaubens, namlich Gott selbst verwechselt werden. Das Bild wird dann zum
Fetisch, der Glaube zum Aberglauben. Wihrend aber im biblischen Sinne
zwischen angemessenen und unangemessenen Gottesbildern zu unterschei-
den ist, gibt es seit der Antike eine religionsphilosophische Tradition, welche
alle Gottesbilder in gleicher Weise fiir unangemessen hiilt, also auch die bibli-
sche Redeweise von Gott dem Vater und Schopfer der Welt als personhaftem
Gegeniiber des Menschen. Bereits Xenophanes (578-483 v.Chr.) hat den Ein-
wand formuliert: «Hétten die Rinder und Rosse und Léwen Hidnde wie Men-
schen [...], alsdann malten die Rosse gleich Rossen, gleich Rindern die Rin-

* Vgl. H.Thielicke, Das Bilderbuch Gottes. Reden iiber die Gleichnisse, Stuttgart
41963.

¥ Vgl. L.U.Dalferth, In Bildern denken. Die Sprache der Glaubenserfahrung, EK 30,
1997, 165-167. Siehe auch M. Buntfuf3, Tradition und Innovation. Die Funktion der Meta-
pher in der theologischen Theoriesprache (TBT 84), Berlin/New York 1997.



136 Ulrich H.J. Kortner

der, auch die Bilder der Gétter, und je nach dem eigenen Aussehn wiirden sie
auch die leibliche Form ihrer Gotter gestalten.»”

Ebensowenig wie Xenophanes’ Kritik am Anthropomorphismus ist Platos
moralische und piddagogische Kritik am Anthropomorphismus der griechi-
schen Mythen als grundsitzliche Ablehnung der Religion zu verstehen.’ Die
moderne Religionskritik aber hegt den Verdacht, dass die religiosen Bilder
nicht nur ihr Objekt verfehlen oder manipulieren kénnten, sondern dass ih-
nen tiberhaupt kein Objekt ausserhalb des religiosen Bewusstseins entspricht.
Dann handelte es sich bei allen Gottesbildern nur um Ausgeburten der
menschlichen Phantasie, um Einbildungen im modernen Sinne des Wortes,’
um Illusionen, in denen sich menschliche Wiinsche und Sehnsiichte Ausdruck
verschaffen, denen aber keine transzendente Wirklichkeit entspricht. Die
Gottesbilder wiren demnach in Wahrheit Menschenbilder, idealisierte Bilder
des menschlichen Selbst.

In diesem Verdacht stimmen die historisch-genetische Religionskritik der
Moderne und die prophetische, gewissermassen religiose Religionskritik der
alttestamentlichen Propheten iiberein. «Die Bildner der G6tzen», verkiindigt
der Prophet Deuterojesaja im Namen Jahwes, «sind allzumal nichtig, und ihre
Lieblinge sind nichts niitze, und ihre Zeugen sehen und merken nichts; denn
sie sollen zuschanden werden. Wer formt auch einen Gott und giesst ein Bild,
dass es nicht niitze? Siehe, alle seine Genossen werden zuschanden, und seine
Werkmeister sind ja nur Menschen. [...] Der Eisenschmied macht es in der
Kohlenglut und formt es mit Himmern, arbeitet es aus mit starkem Arm; er
hungert sogar, so dass er kraftlos wird, und trinkt kein Wasser, so dass er er-
mattet. Der Zimmermann spannt die Richtschnur aus, zeichnet den Umriss
mit dem Stifte, fithrt es aus mit Schnitzmessern und mit dem Zirkel nach dem
Bild eines Mannes, einem stattlichen Menschen gleich, ein Haus zu bewoh-
nen. Er fillt sich Zedern, er nimmt eine Steineiche oder sonst eine Eiche und
lasst sie fiir sich stark werden unter den Bdumen des Waldes. Er pflanzt eine
Esche, und der Regen macht sie gross, dass sie dem Menschen als Brennholz
diene; und er nimmt davon und wiarmt sich. Teils heizt er damit, um Brot zu
backen, teils macht er daraus einen Gott und wirft sich nieder, formt es zum
Bilde und kniet vor ihm. Die Hilfte verbrennt er im Feuer, auf den Kohlen
brit er Fleisch, isst einen Braten und sittigt sich; auch wirmt er sich und
spricht: <Ha, mir ist schon warm; ich spiire das Feuer.» Und den Rest macht er

4 Diels-Kranz B 17.

> Vgl. U. Kortner, Art. Anthropomorphismus V-VI (Religionsphilosophisch/Dogma-
tisch), RGG* I, Tiibingen 1998, Sp.526-528 (Lit.!).

® In der Sprache der mittelalterlichen Mystik, vor allem bei Meister Eckhard, meint
«Einbildung» nicht dasselbe wie «Vorstellung», d.h. eine Leistung des menschlichen
Bewusstseins, sondern eine Aktivitdt Gottes, der sich der menschlichen Seele einprégt,
d.h. ihr ein-bildet.



lllusion und Offenbarung 137

zu einem Gott, zu einem Bilde und kniet vor ihm, wirft sich nieder und fleht
zu ihm: Rette mich, denn du bist mein Gott. [...] Wer sich mit Asche abgibt,
den hat ein betrogenes Herz verfiihrt; er rettet nicht seine Seele, noch iiber-
legt er: Ist’s nicht ein Trug, woran ich mich halte?» (Jes 44,9-20)

Im Unterschied zur modernen Religionskritik ist diejenige Deuterojesajas
freilich religios begriindet. Den selbstgemachten Gotzen, die der Mensch
nach seinem Bilde schafft, wird der Gott Israels gegeniibergestellt, der einzig
wahre und lebendige Gott,” der umgekehrt den Menschen nach seinem Bilde
erschaffen hat.® Der menschlichen Illusion selbstgefertigter Gotterbilder und
Gottesvorstellungen wird die Offenbarung des Schopfers der Welt gegen-
tibergestellt. Welche bildhaften Ausdriicke diesem Gott angemessen sind, be-
misst sich nach biblischem Verstindnis daran, inwiefern diese dem gottlichen
Wort selbst zu entnehmen sind, wie es von Mose und den Propheten und
schliesslich letztgiiltig von Jesus Christus bezeugt und verkiindigt wird.

So gesehen hat das alttestamentliche Bilderverbot eine doppelte Funkti-
on. Zum einen verbietet es die Anfertigung von Kultbildern oder Statuen und
einen entsprechenden Bilderkult, und zwar auch dann, wenn darin Jahwe ver-
ehrt werden soll. Dass es sich hierbei um eine fiir Israel grundlegende, keines-
wegs nur partiell oder erst spit bekanntgewordene Bestimmung handelt, wird
daraus ersichtlich, dass sich neben dem Dekaloggebot Ex 20,4-6; Dt 5,8-10
auch in allen anderen alten Gesetzeskorpora entsprechende Formulierungen
finden.” Allerdings ist innerhalb des Alten Testaments zwischen zielgerichte-
ter Kritik an einzelnen Kultbildern und der generellen Kritik des Bilderkultes
zu unterscheiden.'’ In seiner generalisierten Form schirft das Bilderverbot
zum einen die Einzigkeit Gottes gegeniiber einer polytheistischen Umwelt
ein, zum anderen aber seine Unvergleichlichkeit. Es hingt also aufs engste
mit dem 1. Gebot des Dekalogs zusammen, welches die Verehrung anderer
Gotter neben Jahwe verbietet. Insofern handelt es sich beim Bilderverbot
nicht nur um eine kultische, sondern auch um eine theologische Norm, d.h.
um ein Kriterium nicht nur fiir den Umgang mit dem Bilderkult, sondern

7 Jes 44,6-8. Vgl. auch Jes 40,18-20; 41,6.24.29; 42,17; 45,15-17; 46,5-8.

* Vgl. Gen 1,26f. Siche auch Jes 40,12-30.

Y Ex 2023: 34.14.17; Lev 194; Dt 4,16-19; 27.15. Vgl. auch P. Welten, Art. Bilder II.
Altes Testament, TRE 6, Berlin/New York 1980, 517-521.

'""So wandte sich die Polemik des Propheten Hosea (Hos 8,5f.; 10,5f.; vgl. Ex 32) ledig-
lich gegen das samarische «Staatskalb», ohne den Bilderkult grundsitzlich zu verwerfen.
Auch bei der Entfernung der «ehernen Schlange» aus dem Jerusalemer Tempel durch den
Konig Hiskia (IT Reg 18.,5) und den Reformmassnahmen Josias (I Reg 23) handelte es sich
um begrenzte Massnahmen ohne Bezug zum Bilderverbot und seiner generellen Kritik des
Bilderkultes. Vgl. Chr. Uehlinger, Art. Bilderkult III. Bibel, RGG* 1, Tiibingen 1998,
Sp.1565-1570, hier Sp.1569.



138 Ulrich H.J. Kortner

auch fir alle theologische Rede von Gott und die Angemessenheit der in ihr
verwendeten Sprachbilder."!

In diesem doppelten Sinne interpretiert die reformierte Tradition das alt-
testamentliche Bilderverbot.'? Insbesondere Calvin erhebt es iiber seine kult-
kritische Dimension hinaus zum Kriterium schriftgemésser Rede von Gott.
Nach reformierter Auffassung bleibt das 2. Dekaloggebot auch fiir die Chri-
sten in Geltung und gehort keineswegs zu dem durch Christus abgetanen Ze-
remonialgesetz. Sowohl gegen die orthodoxe als auch gegen die abendlandi-
sche Bildertheologie hat bereits Zwingli eingewandt, dass nur das Wort Chri-
stus erkennen lehre, wogegen die dussere, bildhafte Darstellung vom Wort
ablenke." Dienten die Bilder tatséchlich, wie ihre Verteidiger behaupten, der
Mehrung des Glaubens, dann hitte Christus ihre Anordnung schuldhaft ver-
saumt.'"* Allerdings lisst sich bei Zwingli wie auch sonst in der reformierten
Tradition ein gewisser Spiritualismus nicht verkennen, der iibersieht, dass
auch das Wort stets nur durch seine sinnliche Vermittlung vernehmbar wird,
mit Melanchthon und der Confessio Augustana gesprochen also nur als «leib-
liches Wort» den Menschen erreicht und Glauben weckt."” Der lateinische
Text der Confessio Augustana, deren Variata von 1540 von der 1881 in Genf
erschienenen «Harmonia Confessionum Fidei, Orthodoxarum et reforma-
tarum Ecclesiarum» auch zu den reformierten Bekenntnisschriften gerechnet
wurde'®, spricht an dieser Stelle vom «verbum externum». Sofern nun dieses
ausserliche Wort selbst bildhaltig ist, stellt sich freilich die Frage, ob bildhafte
Darstellungen, welche die Versinnbildlichung dieses Wortes zum Ziel haben,
in jedem Fall unter das Bilderverbot des Dekalogs fallen oder unter gewissen
Voraussetzungen als Verleiblichung des Wortes anerkannt werden kdnnen
oder aber als Infragestellung der Macht des Wortes und Kapitulation vor der
Gegenmacht der Bilder, die wir heutzutage in einer gédnzlich visualisierten
Medienkultur zu spiiren bekommen, theologisch in jedem Fall zu verwerfen
sind. Mit dieser Sachfrage wenden wir uns nun der Interpretation des Bilder-
verbotes bei Calvin zu.

" Zum alttestamentlichen Bilderverbot und zur Bilderfrage siche auch G. Bohm

(Hg.), Was ist ¢in Bild?, Miinchen 1994 und die dortige Auswahlbibliographie (443-454),
sowie M.J. Rainer/H.G. JanBen, Bilderverbot, Miinster 1997.

12 vgl. W.v. Loewenich, Art. Bilder VI. Reformatorische und nachreformatorische
Zeit, TRE 6, Berlin/New York 1980, 546-557, hier 551ff.

13 H. Zwingli, CR 170,15ff.

14 CR 170.

15 CA 5 (BSLK 58, 12f).

' Vgl. J. Rohls, Theologie reformierter Bekenntnisschriften (UTB 1453), Géttingen
1987, 13f. Das von Jean Francois Salvard kompilierte Werk entstand unter Mitwirkung
Bezas, Daneus, Goluarts und de Chandieus.



Hlusion und Offenbarung 139

2. Das alttestamentliche Bilderverbot in der Theologie Calvins

Im Unterschied zur romisch-katholischen wie auch zur lutherischen Kate-
chismustradition bieten die reformierten Katechismen den Dekalog in sei-
nem alttestamentlichen Wortlaut."” So verhiilt es sich auch im Genfer Kate-
chismus von 1545, dessen Verfasser Calvin ist.'®

Nach Calvins dortiger Auslegung ist nicht die Herstellung von Bildern und
Skulpturen iiberhaupt verboten, wohl aber die Anfertigung von Kunstgegen-
stinden, die der Veranschaulichung oder Anbetung Gottes dienen sollen. Be-
griindet wird das biblische Bilderverbot damit, dass zwischen Gott, «der Geist
ist, ewig, unbegreiflich»', und einem korperlich-irdischen, zerstorbaren und
toten Gebilde keinerlei Ahnlichkeit besteht. Nachdem Gott im ersten Gebot
erklirt hat, man solle einzig ihn und keinen anderen anbeten, ist es im 2. Ge-
bot seine Absicht, die rechte Form der Anbetung zu zeigen, «die uns von al-
lem Aberglauben und anderem verkehrtem, fleischlichem Wesen abhilt»?.
Verurteilt wird daher jede Anbetung, bei der man sich vor ein Bild stellt, um
sein Gebet zu verrichten, und dabei die Knie vor ihm beugt oder sonst ein
Zeichen der Verehrung macht, «wie wenn Gott sich uns hier zeigte»*'. In Cal-
vins Auslegung des 2. Gebotes spielt das Verb «repraesentare» eine wichtige
Rolle. Gott kann nicht in Bildern oder Skulpturen dargestellt werden (re-
praesentatur), weil er sich selbst nicht auf diese Weise zeigen oder kundma-
chen (se repraesentare) will. Die Anbetung Gottes hat der Weise seiner
Selbstoffenbarung zu entsprechen, deren Medium eben nicht von Menschen
gefertigte sakrale Objekte, sondern einzig das lebendige Wort Gottes ist. Die
reformierte Tradition neben und nach Calvin hat daher auch die theologische
Legitimation sakraler Bilder als Biblia pauperum, also als didaktisches Mittel
fiir die Analphabeten, verworfen. So erkldrt der Heidelberger Katechismus
(Frage 98), wir sollten nicht weiser als Gott sein wollen, «welcher seine Chri-
stenheyt nicht durch stumme Gotzen, sonder durch die lebendige predig sei-
nes worts wil underwiesen haben»**.

Seine grundsitzliche Ablehnung der Kirchenbilder hat Calvin bereits in
seiner «Institutio Christianae religionis» von 1536 straff argumentierend be-
griindet.”” Der Grundton seiner Bilderpolemik lautet, dass Gott Geist ist und

17 7.B. Heidelberger Katechismus (1563), Frage 92.

'8 Der Text wird zitiert nach E.FK. Miiller (Hg.), Die Bekenntnisschriften der refor-
mierten Kirche, Leipzig 1903, Nachdruck Ziirich 1987, 117-153.

¥ Deus, «qui spiritus est, aeternus, incomprehensibilis» (E.F.K. Miiller, a.a.O. [Anm.
18], 130, Z.8).

2 E.FK. Miiller, a.a.0. (Anm. 18), 130, Z.24-27.

2l «Ac si Deus illic se nobis repraesentaret» (E.F.K.Miiller, a.a.O. [Anm. 18], 130,
Z.16),

22 Zitiert nach E.FK. Miiller, a.a.0. (Anm. 18), 710, Z.25-27.

¥ J. Calvin, OS 1,42-45.



140 Ulrich H.J. Kértner

nur im Geiste angebetet werden kann. Wie spdter im Genfer Katechismus
legt Calvin alles Gewicht auf das Wort der Predigt, welche die Bilder iiber-
fliissig mache, die nur die Gefahr des Anthropomorphismus und des Gotzen-
dienstes heraufbeschworen.

Wir verfolgen nun Calvins bilderkritische Argumentation anhand der
Ausgabe der Institutio von 1559. Um die fundamentaltheologische Bedeu-
tung des Bilderverbots nach Calvin zu verstehen, miissen wir den weiteren
Kontext beriicksichtigen. In ihm geht es um das rechte Verstindnis der
Selbstoffenbarung Gottes und seines Wortes. In Auseinandersetzung mit den
Spiritualisten der Reformationszeit, vor allem den sogenannten franzosi-
schen Libertinern®*, welche unter Berufung auf die paulinische Antithese von
Geist und Buchstabe (II Kor 3) das dusserliche Wort Gottes, d.h. Schrift und
Verkiindigung, gegeniiber dem sogenannten inneren Wort des Geistes im
Herzen der Gldubigen abwerten, formuliert Calvin die These: «(D)er Herr
hat die Gewissheit seines Wortes und seines Geistes wechselseitig fest ver-
kniipft. So kommt es einerseits erst dann in unserem Herzen zu einer festen
Bindung an das Wort, wenn der Geist uns entgegenstrahlt, der uns darin [!]
Gottes Antlitz schauen ldsst. Und andererseits empfangen wir den Geist ohne
alle Furcht vor Tduschung, wenn wir ihn an seinem Bilde (in sua imagine)
wiedererkennen.»* Es ist also nach Calvin die Schrift bzw. das Wort Gottes,
d.h. die Predigt des Evangeliums das Bild des Geistes. Gleichwie Christus das
Ebenbild des unsichtbaren Gottes ist?®, so ist das diesen bezeugende Wort
Gottes, die Schrift, das Ebenbild des unsichtbaren Geistes. Es ist mit anderen
Worten «das Wort das Organ (verbum esse organum) [...], durch welches der
Herr den Gldubigen die Erleuchtung seines Geistes zuteil werden lésst. Sie
kennen keinen anderen Geist als den, der in den Aposteln wohnte und aus ih-
nen redete, und was er ihnen sagt, dass ruft sie immerdar zum Horen des Wor-
tes (ad verbi audientiam) zuriick!»*’

Der «Hauptinhalt der ganzen Lehre»®, welche die Heilige Schrift von
Gott darbietet, besteht nicht etwa in der theologischen Rechtfertigung einer
natiirlichen Gotteserkenntnis oder in der Anerkenntnis eines relativen Wahr-
heitswertes der ausserchristlichen Religionen und ihrer Gottesbilder, son-
dern ganz im Gegenteil darin, «dass die Schrift, um uns zu dem wahren Gott
zu leiten, alle Gotter der Heiden ausdriicklich verwirft und ausschliesst, weil
fast zu allen Zeiten die wahre Religion verfilscht worden ist.»*” Die Lehre der

2 Vgl. W. Niesel, Art. Libertiner, RGG? IV, Tiibingen 1960, Sp.356-357.

% Inst 1,9,3. Die Institutio wird zitiert nach OS I11-V, die deutsche Ubersetzung nach J.
Calvin, Unterricht in der christlichen Religion, iibers. u. bearb. v. O. Weber, Neukirchen-
Vluyn °1988.

% vgl. II Kor 4.4.

27 Inst 1,9.3.

2 Inst 1,10,3.

» Inst 1,10.3.



llusion und Offenbarung 141

Heiligen Schrift von der Erkennbarkeit Gottes in der Natur miindet nach Cal-
vin in den «Vorwurf des Abfalls»*. Die wahre Gotteserkenntnis besteht dem-
gegeniiber in einem Dreifachen, das Calvin im Anschluss an Jer 9,23 so for-
muliert: «<seine Barmherzigkeit [...], sein Gericht [...] und seine Gerechtigkeit
[...]. Wer diese Stiicke erfasst hat, der hat nach diesem Zeugnis der Schrift ge-
nug, um sich Gottes rithmen zu kénnen.»"!

Solche Gotteserkenntnis vermag der siindige Mensch nicht von sich aus zu
gewinnen, sie muss ihm von Gott selbst vermittelt werden: «Gott allein ist
vollgiiltiger Zeuge von sich selbst.»* Der philosophische Grundsatz, dass
Gleiches nur durch Gleiches erkannt werden kann, fiihrt bei Calvin nicht
etwa zur Begriindung, sondern zur Kritik einer philosophischen Gotteslehre.
Dass der Mensch etwas Gottliches in sich trage, kraft dessen er Gott aus eige-
ner Vernunft erfassen konnte, ist nach Calvin ein «Wahnsinn (amentia)»™>.
Nicht nur die Gotter und Gottesbilder der nichtchristlichen Religionen, son-
dern auch der Gott der Philosophen gehort nach Calvin zu den in der Bibel —
und das heisst von dem sich selbst bezeugenden einzig wahren Gott — verwor-
fenen Gotzen, die unter das Bilderverbot des Dekalogs fallen und somit als
Produkte des menschlichen Geistes oder seiner Vorstellungskraft entlarvt
sind.

Der Einzigkeit Gottes korrespondiert nach Calvin seine Unsichtbarkeit,
welche auch durch seine Selbstoffenbarung und den fiir sie vorgenommenen
Gebrauch sichtbarer Mittel nicht aufgehoben wird. Die wahre Religion,
sprich Gotteslehre, wird durch folgende negative Bestimmungen begrenzt:
«wer eine sichtbare Gestalt Gottes haben will, der fillt von ihm ab!»* Zusam-
men mit dem 1. Gebot schiirft Calvin schon in den Anfangskapiteln der Insti-
tutio das 2. Gebot des Dekalogs ein.

Das alttestamentliche Bilderverbot ist fiir Calvins Theolgie insgesamt von
derart grundsitzlicher Bedeutung, dass er es ausserhalb seiner Dekalogausle-
gung in Inst I1,8 bereits innerhalb der Gotteslehre diskutiert. In Inst 1I,8,17-
21 wird es dann noch ein weiteres Mal behandelt. So unterstreicht Calvin,
dass das Bilderverbot nicht eine zeitliche, auf das alttestamentliche Israel be-
schriinkte, sondern eine bleibende, auch fiir die Kirche massgebliche Giiltig-
keit besitzt. Ja, man kann sagen, dass es bei Calvin geradezu das fundamen-
taltheologische Kriterium allen Redens von Gott ist.

Historisch betrachtet vertritt Calvin also die gleiche Position wie die soge-
nannten Bilderstiirmer der Reformationszeit, welche alle Altarretabeln und
Heiligenbilder aus den Kirchen entfernen wollten. Einig waren sich die An-

3 Inst 1,10,3.
3 Inst 1,10,2.
2 Inst L,11,1.
3 Inst I,11,1.
* Inst 1,11,2.



142 Ulrich H.J. Kortner

hinger der reformatorischen Bewegung darin, dass jede religiose Verehrung
sakraler Bilder abzulehnen sei. Einig war man sich auch in der Kritik der spét-
mittelalterlichen Werkgerechtigkeit, welche in der Stiftung von Kirchenbil-
dern fiir den gottesdienstlichen Zweck ein gutes Werk sah. Tatsédchlich hat ja
die abendléndische Bilderproduktion des Mittelalters im Stiftungswesen eine
nicht unwesentliche Triebfeder.*

Luther hatte freilich dem Wittenberger Bildersturm, den Karlstadt ange-
fiihrt hatte, 1522 ein Ende bereitet.*® Zwar teilte er die Kritik am theologi-
schen Bildprogramm des Katholizismus, wollte aber in der Bilderfrage behut-
sam vorgehen, zumal er es fiir moglich hielt, die sakralen Bilder als dstheti-
sche Form der Verkiindigung, als «Biblia pauperum», gelten zu lassen, als
welche sie teilweise schon in der westlichen Kirche des Mittelalters legitimiert
worden waren. Luthers Ablehnung der Bilder entsprang weniger dem Motiv,
einen christlichen Goétzendienst zu unterbinden, als vielmehr seiner Kritik an
dem im mittelalterlichen Stiftungswesen waltenden Verdienstgedanken.
Letzten Endes war fiir Luther die Bilderfrage ein Adiaphoron. Die bildende
Kunst wurde von ithm aus der Kirche nicht verbannt, sondern der Predigt un-
tergeordnet und religionspiddagogisch bzw. katechetisch umfunktionalisiert.

Ein dhnliche Haltung wie Luther nahm zunéchst auch Zwingli ein.*” Aller-
dings sind die Kirchenbilder fiir ihn kein Adiaphoron. Letztlich fiihren Unter-
schiede in der Christologie, die auch im innerevangelischen Abendmahls-
streit von 1529 wirksam werden, dazu, dass Zwingli nach 1527 auch gegen Lu-
thers Bilderverstindnis polemisiert.” Allerdings stimmt Zwingli Luther darin
zu, dass wir Menschen das Wort Gottes aufgrund anthropologischer Gege-
benheiten nur verstehen konnen, wenn es anschaulich vermittelt wird, ist
doch die Sprache der Bibel eine bildhafte. Aufgrund der Geistigkeit Gottes
hilt es Zwingli freilich nicht fiir moglich, Gott selbst, die Trinitidt oder Chri-
stus nach seiner gottlichen Natur bildhaft darzustellen. Nach Zwinglis Auffas-
sung konnen Bilder immer nur die Abbilder sichtbarer, d.h. aber endlicher
Gegenstidnde sein. Das gilt auch fiir Christus, dessen menschliche Natur zwar
bildhaft darstellbar wire, jedoch nicht als solche verehrt werden diirfe, wes-
halb Zwingli auch das Kruzifix als Darstellungsmittel ablehnt.*

Entsprechend der von Zwingli eingenommenen Position verwerfen auch
die frithen oberdeutschen Bekenntnisse — so die «Berner Thesen» von 1528,

% Zum folgenden vgl. W.v. Loewenich, a.a.0. (Anm. 12), passim, sowie J. Rohls, «...
unser Knie beugen wir doch nicht mehr». Bilderverbot und bildende Kunst im Zeitalter
der Reformation, ZThK 81, 1984, 322-351.

3 Am umfassendsten hat sich Luther mit der Bilderfrage in seiner gegen Karlstadt
gerichteten Schrift «Wider die himmlischen Propheten, von den Bildern und Sakrament»,
geschrieben Ende 1524, auseinandergesetzt (WA 18,62-125, bes. 67-84).

7 Vgl. u.a. CR 89,626-663; 90,900-906.

38 CR 92,754,22-757 2.

¥ CR 90,902 3ff.



Hlusion und Offenbarung 143

die «Confessio Helvetica prior» von 1536 oder auch die von Bucer und Capito
fiir den Augsburger Reichstag 1530 verfasste «Confessio Tetrapolitana»* —
nur die Kultbilder, nicht aber jegliche darstellende Kunst tiberhaupt. Letztere
wird auch von Calvin gutgeheissen, sofern sie rein und rechtmissig, d.h. ent-
sprechend ihrer schopfungsmiissigen Bestimmung gebraucht wird.*' Zu den
erlaubten Bildern gehoren nach Calvin «Geschichte und Geschehnisse und
auch korperliche Bilder und Gestalten ohne Bezug auf alles Geschichtli-
che»*’. Wihrend erstere der «Belehrung und Ermunterung» dienen konnen,
werden die tibrigen lediglich zum Zwecke der «Ergotzung» geschaffen, der in
der Kirche unangebracht sei.*’

Leo Juds Katechismus von 1534 hat freilich das Bilderverbot vom Fremd-
gotterverbot getrennt und in der Folge die Berechtigung jeglicher Bilder in
der Kirche bestritten. In Fortsetzung dieser Entwicklung erklédrt die von
Heinrich Bullinger verfasste «Confessio Helvetica posterior» (1566), dass
nicht nur die bildliche Gottesdarstellung, sondern sdmtliche Bilder in kirchli-
chen Rdumen verboten sind. Bullinger greift in seiner ausfiihrlichen Stellung-
nahme zur Bilderverehrung ausserdem auf die christologischen Argumente
der Bildergegner im frithmittelalterlichen Bilderstreit (ab 726 n.Chr.) zurtick,
die weder bei Luther noch bei Bullingers Vorgidnger Zwingli eine nennens-
werte Rolle spielen.* Sehr wohl geht freilich Calvin auf den friithmittelalter-
lichen Bilderstreit ein.* Er nimmt an, dass es in den ersten fiinf [!] Jahrhun-
derten keinerlei Bilder in den Kirchen gegeben habe. Die 2. Synode von Ni-
caea (787 n.Chr.) aber, die den Bilderkult zu rechtfertigen versucht habe, sei
kein rechtes Konzil gewesen. Von den «Libri Carolini» sei ihre Autoritét zu
Recht bestritten, ihre Argumente zugunsten der Bilder treffend widerlegt
worden.*® Die theologische Unterscheidung zwischen Anbetung und Vereh-
rung der Bilder lasse sich weder sprachlich noch in der Praxis durchhalten. Sie
fiihre daher theologisch nicht weiter, sondern stifte nur Verwirrung. Im Er-
gebnis billige das Konzil von Nicaea den Bildern eben doch die Verehrung zu,
die dem lebendigen Gott allein zustehe, und leiste damit dem Go6tzendienst
in der Kirche Vorschub.”’

%" Es handelte sich um das Bekenntnis der Stiddte Strassburg, Konstanz, Memmingen
und Lindau.

1 st 111,12,

“ Inst ,11,12.

“ Inst 1,11,12.

* Allerdings verweist Zwingli gelegentlich auf die bilderfeindlichen Argumente des 6.
Okumenischen Konzils zu Konstantinopel von 680 n.Chr. (CR 90,169,9ff).

* Inst [,11,13-15.

“ Inst 1,11,14. Zu den «Libri carolini» siche W.v. Loewenich, Art. Bilder V/2. Im
Westen, TRE 6, Berlin/New York 1980, 540-546.

47 Inst 1,11,15.



144 Ulrich H.J. Kortner

Calvins Grundgedanke besteht nun — wie schon in der Institutio von 1536
— darin, dass die Geistigkeit Gottes nur eine geistige, nicht bildlich vermittelte
Gotteserkenntnis zuldsst, der eine rein geistige Gottesverehrung zu entspre-
chen hat. Nicht die Frage nach dem Kultbild, sondern diejenige nach dem Me-
dium der Erkenntnis Gottes steht bei Calvin im Vordergrund. Der Unterricht
in der rechten Religion besteht eben darin, iiber die rechte Gotteserkenntnis
zur rechten Gottesverehrung zu fiithren. Beides ldsst sich bei Calvin auf den
Nenner von Joh 4,24 bringen: «Gott ist Geist, und alle, die ihn anbeten, miis-
sen ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten.» Dies besagt nicht, dass Gott
seine Gldubigen géinzlich ohne Anschauungsmittel ldsst. So ist zum einen die
gesamte Natur ein Spiegel (speculum) des Schopfergottes.*® Aber auch die
Erkenntnis Gottes des Erlosers in Christus ermangelt nicht vollig der Bilder,
sondern die Sakramente sind jene Bilder, freilich die einzigen signa, die Gott
seiner Gemeinde gestattet, durch welche sie im Glauben gestidrkt werden sol-
len.* Die Erorterung des Bilderverbots spielt also in Calvins Sakramentsver-
stindnis hinein.

Beide aber, Calvins Verstidndnis des alttestamentlichen Bilderverbots wie
sein Sakramentsbegriff, der in Inst I'V,14 entfaltet wird, zeigen, wie sehr Cal-
vins Gottesverstindnis von platonischen Einfliissen bestimmt wird, die durch
die Theologie Augustins vermittelt sind. Durchgéngig lédsst sich bei Calvin be-
obachten, dass seine Theologie des Wortes, die er zweifellos vertritt, zu einem
Spiritualismus augustinischer Provenienz in Spannung steht. Diese Spannung
wird in der von Calvin vorgenommenen Aufspaltung des dritten Credo-Arti-
kels und der getrennten Behandlung des Wirkens des Geistes im Inneren des
Menschen in Buch III und der dusseren Mittel, derer der Geist sich bedient,
in Buch IV der Institutio augenfillig. Entsprechend mehrdeutig ist der viel-
diskutierte Satz Calvins in Inst II1,2,33: «Ohne die Erleuchtung des Geistes
bewirkt das Wort nichts.» Schon in Inst I1,5,5 ist zu lesen: «Gott handelt in sei-
nen Auserwihlten stets auf doppelte Weise: im Inneren durch seinen Geist.
Von aussen durch sein Wort.» Wie schon Zwingli steht Calvin offenbar in der
Gefahr, den Geist zumindest theoretisch vom Wort zu trennen. Wie hinter
seiner Sakramentsauffassung steht auch hinter Calvins Auslegung des altte-
stamentlichen Bilderverbots der neuplatonistische Dualismus Augustins, der
das Unsichtbare vom Sichtbaren und den Geist vom Leib trennt. Es stellt sich
dann aber die Frage, ob das Wort auf die Seite des Geistes oder des Leibli-
chen gehort. Was sie betrifft, ist nun bei Calvin eine Spannung zu beobachten,
insofern einerseits das Wort als das ausgezeichnete Medium der Offenbarung
Gottes dem stofflichen Bild gegeniibergestellt wird, andererseits aber im Sin-
ne einer mittelalterlichen Auslegungstradition von II Kor 3 vom Geist unter-
schieden wird. Zu fragen ist dann aber auch, welche Schlussfolgerungen sich

* Vel. Inst 1.5,1.2.3.5.11.
¥ Inst 1,11,13.



lllusion und Offenbarung 145

aus der Bildhaftigkeit des gottlichen Wortes fiir das Problem des Bilderge-
brauchs in der Kirche ergeben und ob diese so zwingend negativ sind, wie es
sich fiir Calvin darstellt.

Wie schon gesagt wurde, greift Calvin die Argumente der Bildergegner
aus dem frithmittelalterlichen Bilderstreit auf und weist auch die Rechtferti-
gung der Kirchenbilder als Biblia pauperum zuriick. Unter Berufung auf die
alttestamentlichen Propheten bestreitet er, «dass die Bilder an die Stelle von
Biichern treten kénnten»". Darin hat Calvin zweifellos ebenso recht wie mit
seiner Feststellung, die Legitimation der Kultbilder als Biblia pauperum sei
damit einhergegangen, den sogenannten Laien den Zugang zu den biblischen
Schriften zu verwehren. Umgekehrt wird nach Calvin ein Schuh daraus: Dem
Volk sind nicht die Bilder anstelle der Schrift anzubieten, sondern es muss ih-
nen die Bibel selbst zur Lektiire und zur Beurteilung kirchlicher Lehre in die
Hand gegeben werden. So schliesst die theologische Kritik an den Kirchenbil-
dern die Forderung nach Errichtung eines allgemeinen Bildungswesens ein.
Statt den des Lesens Unkundigen ersatzweise Bilder vorzusetzen, soll man sie
lesen und schreiben lehren!”! Freilich kann man an Calvin die Frage richten,
ob sakrale Bilder in jedem Fall die Tendenz in sich tragen, an die Stelle von
Biichern zu treten. Kénnen sie nicht auch neben die Biicher und die miindli-
che Predigt treten und so — wie es Luthers Ansicht ist — ein Medium der Ver-
kiindigung werden.

Den Ursprung der Bilder findet Calvin in der menschlichen, bisweilen all-
zu menschlichen Phantasie. Schon die Bibel lehrt, «dass der Menschengeist zu
allen Zeiten sozusagen eine Werkstatt von Gotzenbildern gewesen ist»’*, Cal-
vins Kritik an den Heiligendarstellungen des Mittelalters spart nicht mit sar-
kastischer Polemik: «was sind die anders als Musterbilder der verderbten Up-
pigkeit und Schamlosigkeit? [...] Die Dirnen in ihren Hurenwinkeln sind
schamhafter und ziichtiger bekleidet als das, was die Papisten in ihren Kir-
chen fiir Bilder von Jungfrauen gehalten wissen wollen! Auch den Mirtyrern
geben sie keine anstindige Gewandung. Deshalb sollen sie ihre Gotzen zuerst
einmal etwas anstdndiger darstellen, damit sie etwas sittsamer liigen konnen,
das seien Biicher von irgendwelcher Heiligkeit.»™

Calvins These vom Menschengeist als Werkstatt fiir Gotzenbilder ist frei-
lich insofern brisant, als sich die in ihr formulierte Religionskritik gegen das
Christentum selbst wenden kann, wie es spéter bei Ludwig Feuerbach und
seinen Nachfolgern geschehen ist. Schon bei Calvin fragt man sich, wie er den
Einwand entkréften will, auch die christliche Gottesvorstellung sei mogli-
cherweise nur ein Produkt des menschlichen Bewusstseins. Die Berufung auf

N Inst 1,11.5.
Vel Inst 1,11,5.7.
2 Inst 1,11,8.
53 Inst 1,11,7.



146 Ulrich H.J. Kortner

das Wort Gottes sticht nicht wirklich, handelt es sich schliesslich bei der Bibel
um von Menschen verfasste Schriften, deren gottlicher Ursprung zwar vom
glaubigen Bewusstsein behauptet wird, aber, wie Calvin selbst einrdiumen
muss, nicht allgemeingiiltig bewiesen werden kann.>* Nun ist aber, worauf
schon hingewiesen wurde, auch die Bibel voller Metaphern und Bilder, gewis-
sermassen ein Bilderbuch Gottes. Mit welcher Begriindung kénnen ihre Bil-
der, aber auch die Sakramente von dem Vorwurf ausgespart werden, Produk-
te der menschlichen Phantasie zu sein?

Umgekehrt aber kann man fragen: Wenn die Bilderwelt der biblischen
Gottesrede nicht menschlichen, sondern tatsichlich gottlichen Ursprungs ist,
diirfen dann alle Kunstwerke, welche diese Bilder stofflich anschaulich ma-
chen wollen, pauschal als Gotzenbilder diffamiert werden, die unter das Ver-
dikt des 2. Dekaloggebotes fallen? Gewiss besteht zwischen dem metaphori-
schen Wort und dem wortlosen Bild ein qualitativer Unterschied, den theolo-
gisch zu beachten das alttestamentliche Bilderverbot einschirft. Keinesfalls
kann das Bild als materielles Artefakt das Wort ersetzen. Aber kann es nicht
sehr wohl auf eben dieses und seine Bilderwelt verweisen?

3. Theologische Asthetik und negative Theologie

Wir kehren mit diesen systematischen Fragen in die Gegenwart zuriick, in
der abgesehen von der kontroverstheologischen Frage nach den unterschied-
lichen Traditionen in der Bilderfrage die Aufgabenstellung einer theologi-
schen Asthetik im multimedialen Zeitalter diskutiert wird.” Es sollte bedacht
werden, dass sich die religiose Dimension in der modernen Gesellschaft kei-
neswegs auf die Kirchen oder andere verfasste Religionsgemeinschaften be-
schrinkt, sondern als «implizite Religion» auch in sdkularem Gewand auftre-
ten kann.*® So sind auch die modernen Bilderwelten in der Werbung und ih-
ren Heilsversprechungen, im Film und vor allem im gesellschaftlichen Leit-
medium, dem Fernsehen, religios durchsetzt. Der Umgang mit ihnen hat, was
wiederum gerade am Fernsehen zu studieren ist, rituellen, d.h. kultischen

> Vgl. Inst 1,7-8.

55 Siehe dazu u.a. H. Timm, Das #sthetische Jahrzehnt. Zur Postmodernisierung der
Religion, Giitersloh 1990; A. Grozinger, Praktische Theologie und Asthetik, Miinchen
1991; M. Zeindler, Gott und das Schone. Studien zur Theologie der Schénheit (FSOTh
68), Gottingen 1993; W. Lesch (Hg.), Theologie und idsthetische Erfahrung. Beitriige zur
Begegnung von Religion und Kunst, Darmstadt 1994; K. Liithi, Mut zum fraglichen Sein.
Wege eines Theologen zu zeitgendssischer Kunst und Literatur, Wien 1996.

36 Zum Begriff der impliziten Religion bzw. der impliziten Religionen siche J. Waar-
denburg, Religion und Religionen. Systematische Einfilhrung in die Religionswissen-
schaft, Berlin/New York 1986, 234.



Hllusion und Offenbarung 147

Charakter, der zwar nicht einfach als Religion, zumindest aber als funktiona-
les Aquivalent von Religion interpretiert werden kann.”’

In diesem Kontext sollte die bilder- und religionskritische Ausrichtung
der reformierten Theologie als wichtiger Beitrag zum Okumenischen Ge-
sprich iiber die religiose Lage in der Spitmoderne gesehen werden. Die bil-
derlosen Kirchenrdume reformierter Gemeinden sind interpretierbar als &s-
thetischer Ausdruck einer negativen Theologie, welche die Unverfiigbarkeit
Gottes einschirft und deren bis zu Pseudo-Dionysius Areopagita zuriickrei-
chende Tradition dazu herausfordert, die zweifelhafte Macht der Bilder wie
auch die mehrfach angesprochenen Grenzen von Bilderverboten immer wie-
der neu zu bedenken.™

Im Gesprich mit der zeitgenOssischen Kunst und ihrer Auseinanderset-
zung mit religiosen Themen ist freilich zu beachten, dass diese hidufig selbst
die Ambivalenz der Bilder zum Thema macht und auf die Tradition der ne-
gativen Theologie zuriickgreift. An dieser Stelle ergeben sich Gesprachsmog-
lichkeiten zwischen reformierter Theologie und zeitgenossischer Kunst. In
diesem Kontext kann auch z.B. Calvins Deutung der alttestamentlichen Bun-
deslade und ihres «Gnadenstuhls», den die Cherubim mit ihren Fliigeln be-
decken, neu gelesen werden.” Den Versuch, unter Hinweis auf die Bundes-
lade die christliche Sakralkunst zu verteidigen, hat Calvin allerdings scharf
zuriickgewiesen: «Was bedeuten denn in aller Welt diese Bilder anders, als
dass Bilder untiichtig seien, die Geheimnisse Gottes darzustellen? Sie [sc. die
Cherubim] waren doch dazu bestimmt, mit ihren Fligeln den <Gnadenstuhl>
Gottes zu verhiillen, auf diese Weise den menschlichen Augen und allen Sin-
nen den Anblick Gottes zu verwehren und so aller Verwegenheit sich entge-
genzustellen.»®

Nun rechnet Calvin diese Art von sakraler Kunst, welche Gott gestattet,
ja sogar geboten habe, dem Teil des Gesetzes zu, der mit dem Kommen Chri-
sti seine Verbindlichkeit verloren habe. Das «kindliche Zeitalter», fiir wel-
ches solche gottliche Pddagogik noch hingehen mochte, sei vergangen. Dar-
tiber lasst sich freilich theologisch streiten. Konnte nicht vielmehr Calvins In-
terpretation der Gestaltung der Bundeslade eine theologische Perspektive
fiir das Gesprich mit der zeitgendssischen Kunst eréffnen? Die abstrakte Ma-
lerei verweist auf das Gottliche oder Heilige, indem sie es gerade nicht natu-
ralistisch darstellt, sondern ausspart. Gerade die moderne Malerei verleiht so
durch ihre Bildersprache einer theologia negativa kiinstlerischen Ausdruck.

57 Siehe dazu die umfangreiche Studie von G. Thomas, Medien — Ritual — Religion.
Zur religiosen Funktion des Fernsehens (stw 1370), Frankfurt a.M. 1998.

¥ Vgl. dazu auch W. Oelmiiller, Die Macht der Bilder und die Grenzen von Bilderver-
boten, Orientierung 62, 1998, 163-167.

* Inst I,11,3.

% Inst 1,11,3.



148 Ulrich H.J. Kortner

Was bedeuten die Bilder der abstrakten Malerei in religioser Hinsicht ande-
res als eben genau dies, «dass Bilder untiichtig seien, die Geheimnisse Gottes
darzustellen»?

Allerdings bleiben alle Bilder, auch abstrakte oder die Ubermalungen ei-
nes Arnulf Rainer, theologisch betrachtet zweideutig. Sie konnen ein Hinweis
auf die biblisch bezeugte Offenbarung Gottes sein, bleiben aber zumeist
mehrdeutig. Sie sind angewiesen auf das deutende Wort. Dieses bleibt das
entscheidende Medium der Gottesoffenbarung und menschlichen Gottesbe-
gegnung. Freilich steht der Mensch in der permanenten Gefahr, sich Gottes
nicht nur mit den Mitteln der bildenden Kunst, sondern auch denjenigen sei-
ner Sprache bemichtigen zu wollen. Gerade diese Gefahr thematisiert die
Tradition der negativen Theologie. Bedenkt man dies, so konnen Bilder dem
Wort auch dadurch dienen, dass uns die von ihnen ausgehende dsthetische
Erfahrung die Grenzen unserer Sprache buchstiblich vor Augen fiihrt.

Ulrich H.J. Kortner, Wien



	Illusion und Offenbarung : das Bilderverbot als Kriterium theologischer Ästhetik nach Calvin

