
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 2

Artikel: Illusion und Offenbarung : das Bilderverbot als Kriterium theologischer
Ästhetik nach Calvin

Autor: Körtner, Ulrich H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Illusion und Offenbarung

Das Bilderverbot als Kriterium theologischer Ästhetik nach
Calvin

1. Die Macht der Bilder und die Ohnmacht des Wortes

Von «Gottesbildern» sprechen wir in einem mehrdeutigen Sinn. Zunächst
denken wir an unsere Gottesvorstellungen, d.h. an die inneren Bilder und
Gedankenassoziationen, die wir mit Gott in Verbindung bringen. Dann aber
sind auch Bilder im buchstäblichen Sinne gemeint, sakrale Artefakte, die als

Medium der Darstellung wie der religiösen Verehrung dienen. Letztere werden

in der reformierten Tradition unter Berufung auf das alttestamentliche
Bilderverbot bis heute abgelehnt. Reformierte Kirchen sind daher bilderlose
Gotteshäuser. Sie stehen damit im Kontrast nicht nur zur Tradition der übrigen

grossen Konfessionen, zur Ostkirche, zur römisch-katholischen, aber
auch zur lutherischen Kirche, sondern darüber hinaus zur Dominanz der Bilder

in unserer heutigen multimedialen Kultur. Im folgenden soll, ausgehend
von Calvin, die theologiegeschichtliche Begründung der bilderlosen Tradition

des Reformiertentums dargestellt wie auch ihr Beitrag zu einer ökumenischen

Spiritualität der Bilder bedacht werden.
Im übertragenen Sinne kommt auch die reformierte Sichtweise des christlichen

Glaubens nicht ohne Bilder aus. Schon dass wir Gott als Vater bezeichnen

und im Gebet so anreden, ist bildhafte Rede. Die biblische Sprache ist
getränkt mit Bildern und Metaphern für Gott, der sich dem Volk Israel offenbart

hat in seinem Wort und seinen geschichtsmächtigen Taten, ohne dass ihn
selbst jemals ein Mensch gesehen hätte. Zwar hat sich Gott Israel und den
Völkern letztgültig in Jesus von Nazareth offenbart, den das Neue Testament
als das fleischgewordene Gotteswort bezeugt, doch hebt die Inkarnation nach
Ansicht des Johannesevangeliums die Unsichtbarkeit Gottes nicht auf.
«Niemand», so lesen wir in Joh 1,18, «hat Gott je gesehen. Der einziggezeugte
Gott1, der an der Brust des Vaters ruht, der hat (von ihm) Kunde gebracht.»
Mag «Vater» auch die zentrale Metapher Jesu für den Gott Israels sein, so hat
ihn doch laut Joh 6,46 ausser dem ewigen Gottessohn niemand gesehen.

So gewiss dieser, der den Vater verkündigt hat, aus Fleisch und Blut, also
sichtbar war und seiner äusseren Erscheinung nach hätte bildlich dargestellt
werden können, so gewiss ist der Gekreuzigte und Auferstandene nicht mehr
sichtbar unter uns, sondern geistlich, gegenwärtig in seinem Wort und unter
den sinnlichen Zeichen der von ihm gestifteten Sakramente. Im buchstäbli-

1

Einige wichtige Textzeugen lesen: «der einziggezeugte Sohn».



Illusion und Offenbarung 135

chen Sinne ist der Gottessohn, wie das Johannesevangelium bewusst macht,
nicht mehr zu sehen. Dafür ist die Himmelfahrt Christi das neutestamentliche
Symbol. Man kann den Auferstandenen nur noch mit den Augen des Glaubens,

d.h. in einem übertragenen Sinne sehen, indem einem die Augen geöffnet

werden für Jesu existenz- und weltbestimmende Bedeutung. Auf diesen
Sachverhalt legt die reformierte Tradition besonderes Gewicht. Im Wort der
christlichen Verkündigung vermag der Glaube die Stimme des Auferstandenen

zu hören, in den Sakramenten seine Gegenwart zu spüren. Weil das
Sehen des Auferstandenen ein geistlicher Vorgang ist, gilt im buchstäblichen
Sinne die Verheissung des johanneischen Christus: «Selig sind, die nicht
sehen und doch glauben» (Joh 20,29).

Ebensowenig wie der Vater im Himmel lässt sich also der fleischgewordene
Logos, der diesen auf letztgültige Weise verkündigt hat, äusserlich darstellen.

Dennoch ist der Glaube nicht völlig bilderlos. Wie die Sprache des altte-
stamentlichen Israel, seiner Schriften und Propheten, die Gott verkündigten,
so ist auch die Verkündigung Jesu gesättigt mit Bildern, Metaphern und
Gleichnissen. Seine Bildworte und Gleichnisse für das Himmelreich sind
geradezu das «Bilderbuch Gottes»2. Ohne solche Bilder blieben auch alle
theologischen Begriffe leer, weshalb auch reformierte Theologie «in Bildern
denken»3 muss, d.h. in Metaphern und Analogien, die aus der biblischen
Glaubenssprache schöpfen und bei ihr in die Schule gehen.

Alle Gottesbilder, ob nun die materiellen Artefakte sakraler Kunst oder
aber die Metaphernsprache und Vorstellungswelt des Glaubens, sind jedoch
zweideutig. Sie sollen Gott repräsentieren, besser gesagt auf ihn verweisen,
ohne doch mit ihm selbst identisch zu sein. Ihr symbolischer Charakter ist auf
doppelte Weise problematisch. Aus der Sicht des religiösen Bewusstseins,
insbesondere prophetischer Kritik, besteht die Gefahr, dass der Verweisungscharakter

der Bilder verkannt und diese mit dem eigentlichen Objekt des

Glaubens, nämlich Gott selbst verwechselt werden. Das Bild wird dann zum
Fetisch, der Glaube zum Aberglauben. Während aber im biblischen Sinne
zwischen angemessenen und unangemessenen Gottesbildern zu unterscheiden

ist, gibt es seit der Antike eine religionsphilosophische Tradition, welche
alle Gottesbilder in gleicher Weise für unangemessen hält, also auch die biblische

Redeweise von Gott dem Vater und Schöpfer der Welt als personhaftem
Gegenüber des Menschen. Bereits Xenophanes (578-483 v.Chr.) hat den
Einwand formuliert: «Hätten die Rinder und Rosse und Löwen Hände wie
Menschen [...], alsdann malten die Rosse gleich Rossen, gleich Rindern die Rin-

2 Vgl. H.Thielicke, Das Bilderbuch Gottes. Reden über die Gleichnisse, Stuttgart
41963.

3 Vgl. I.U.Dalferth, In Bildern denken. Die Sprache der Glaubenserfahrung, EK 30,
1997,165-167. Siehe auch M. Buntfuß, Tradition und Innovation. Die Funktion der Metapher

in der theologischen Theoriesprache (TBT 84), Berlin/New York 1997.



136 Ulrich H.J. Körtner

der, auch die Bilder der Götter, und je nach dem eigenen Aussehn würden sie
auch die leibliche Form ihrer Götter gestalten.»4

Ebensowenig wie Xenophanes' Kritik am Anthropomorphismus ist Piatos
moralische und pädagogische Kritik am Anthropomorphismus der griechischen

Mythen als grundsätzliche Ablehnung der Religion zu verstehen.5 Die
moderne Religionskritik aber hegt den Verdacht, dass die religiösen Bilder
nicht nur ihr Objekt verfehlen oder manipulieren könnten, sondern dass

ihnen überhaupt kein Objekt ausserhalb des religiösen Bewusstseins entspricht.
Dann handelte es sich bei allen Gottesbildern nur um Ausgeburten der
menschlichen Phantasie, um Einbildungen im modernen Sinne des Wortes,6

um Illusionen, in denen sich menschliche Wünsche und Sehnsüchte Ausdruck
verschaffen, denen aber keine transzendente Wirklichkeit entspricht. Die
Gottesbilder wären demnach in Wahrheit Menschenbilder, idealisierte Bilder
des menschlichen Selbst.

In diesem Verdacht stimmen die historisch-genetische Religionskritik der
Moderne und die prophetische, gewissermassen religiöse Religionskritik der
alttestamentlichen Propheten überein. «Die Bildner der Götzen», verkündigt
der Prophet Deuterojesaja im Namen Jahwes, «sind allzumal nichtig, und ihre
Lieblinge sind nichts nütze, und ihre Zeugen sehen und merken nichts; denn
sie sollen zuschanden werden. Wer formt auch einen Gott und giesst ein Bild,
dass es nicht nütze? Siehe, alle seine Genossen werden zuschanden, und seine
Werkmeister sind ja nur Menschen. [...] Der Eisenschmied macht es in der
Kohlenglut und formt es mit Hämmern, arbeitet es aus mit starkem Arm; er
hungert sogar, so dass er kraftlos wird, und trinkt kein Wasser, so dass er
ermattet. Der Zimmermann spannt die Richtschnur aus, zeichnet den Umriss
mit dem Stifte, führt es aus mit Schnitzmessern und mit dem Zirkel nach dem
Bild eines Mannes, einem stattlichen Menschen gleich, ein Haus zu bewohnen.

Er fällt sich Zedern, er nimmt eine Steineiche oder sonst eine Eiche und
lässt sie für sich stark werden unter den Bäumen des Waldes. Er pflanzt eine
Esche, und der Regen macht sie gross, dass sie dem Menschen als Brennholz
diene; und er nimmt davon und wärmt sich. Teils heizt er damit, um Brot zu
backen, teils macht er daraus einen Gott und wirft sich nieder, formt es zum
Bilde und kniet vor ihm. Die Hälfte verbrennt er im Feuer, auf den Kohlen
brät er Fleisch, isst einen Braten und sättigt sich; auch wärmt er sich und
spricht: <Ha, mir ist schön warm; ich spüre das Feuer.> Und den Rest macht er

4 Diels-Kranz B 17.
5 Vgl. U. Körtner, Art. Anthropomorphismus V-VI (Religionsphilosophisch/Dogmatisch),

RGG41, Tübingen 1998, Sp.526-528 (Lit.!).
6 In der Sprache der mittelalterlichen Mystik, vor allem bei Meister Eckhard, meint

«Einbildung» nicht dasselbe wie «Vorstellung», d.h. eine Leistung des menschlichen
Bewusstseins, sondern eine Aktivität Gottes, der sich der menschlichen Seele einprägt,
d.h. ihr ein-bildet.



Illusion und Offenbarung 137

zu einem Gott, zu einem Bilde und kniet vor ihm, wirft sich nieder und fleht
zu ihm: Rette mich, denn du bist mein Gott. [...] Wer sich mit Asche abgibt,
den hat ein betrogenes Herz verführt; er rettet nicht seine Seele, noch überlegt

er: Ist's nicht ein Trug, woran ich mich halte?» (Jes 44,9-20)
Im Unterschied zur modernen Religionskritik ist diejenige Deuterojesajas

freilich religiös begründet. Den selbstgemachten Götzen, die der Mensch
nach seinem Bilde schafft, wird der Gott Israels gegenübergestellt, der einzig
wahre und lebendige Gott,7 der umgekehrt den Menschen nach seinem Bilde
erschaffen hat.8 Der menschlichen Illusion selbstgefertigter Götterbilder und
Gottesvorstellungen wird die Offenbarung des Schöpfers der Welt
gegenübergestellt. Welche bildhaften Ausdrücke diesem Gott angemessen sind, be-
misst sich nach biblischem Verständnis daran, inwiefern diese dem göttlichen
Wort selbst zu entnehmen sind, wie es von Mose und den Propheten und
schliesslich letztgültig von Jesus Christus bezeugt und verkündigt wird.

So gesehen hat das alttestamentliche Bilderverbot eine doppelte Funktion.

Zum einen verbietet es die Anfertigung von Kultbildern oder Statuen und
einen entsprechenden Bilderkult, und zwar auch dann, wenn darin Jahwe
verehrt werden soll. Dass es sich hierbei um eine für Israel grundlegende, keineswegs

nur partiell oder erst spät bekanntgewordene Bestimmung handelt, wird
daraus ersichtlich, dass sich neben dem Dekaloggebot Ex 20,4-6; Dt 5,8-10
auch in allen anderen alten Gesetzeskorpora entsprechende Formulierungen
finden.9 Allerdings ist innerhalb des Alten Testaments zwischen zielgerichteter

Kritik an einzelnen Kultbildern und der generellen Kritik des Bilderkultes
zu unterscheiden.10 In seiner generalisierten Form schärft das Bilderverbot
zum einen die Einzigkeit Gottes gegenüber einer polytheistischen Umwelt
ein, zum anderen aber seine Unvergleichlichkeit. Es hängt also aufs engste
mit dem 1. Gebot des Dekalogs zusammen, welches die Verehrung anderer
Götter neben Jahwe verbietet. Insofern handelt es sich beim Bilderverbot
nicht nur um eine kultische, sondern auch um eine theologische Norm, d.h.

um ein Kriterium nicht nur für den Umgang mit dem Bilderkult, sondern

7 Jes 44,6-8. Vgl. auch Jes 40,18-20; 41,6f.24.29; 42,17; 45,15-17; 46,5-8.
8 Vgl. Gen l,26f. Siehe auch Jes 40,12-30.
9 Ex 20,23; 34,14.17; Lev 19,4; Dt 4,16-19; 27,15. Vgl. auch P. Welten, Art. Bilder II.

Altes Testament, TRE 6, Berlin/New York 1980. 517-521.
10 So wandte sich die Polemik des Propheten Hosea (Hos 8,5f.; 10,5f.; vgl. Ex 32) lediglich

gegen das samarische «Staatskalb», ohne den Bilderkult grundsätzlich zu verwerfen.
Auch bei der Entfernung der «ehernen Schlange» aus dem Jerusalemer Tempel durch den

König Hiskia (II Reg 18,5) und den Reformmassnahmen Josias (II Reg 23) handelte es sich
um begrenzte Massnahmen ohne Bezug zum Bilderverbot und seiner generellen Kritik des
Bilderkultes. Vgl. Chr. Uehlinger, Art. Bilderkult III. Bibel, RGG4 I, Tübingen 1998,
Sp.1565-1570, hier Sp.1569.



138 Ulrich H.J. Körtner

auch für alle theologische Rede von Gott und die Angemessenheit der in ihr
verwendeten Sprachbilder."

In diesem doppelten Sinne interpretiert die reformierte Tradition das alt-
testamentliche Bilderverbot.12 Insbesondere Calvin erhebt es über seine
kultkritische Dimension hinaus zum Kriterium schriftgemässer Rede von Gott.
Nach reformierter Auffassung bleibt das 2. Dekaloggebot auch für die Christen

in Geltung und gehört keineswegs zu dem durch Christus abgetanen Ze-
remonialgesetz. Sowohl gegen die orthodoxe als auch gegen die abendländische

Bildertheologie hat bereits Zwingli eingewandt, dass nur das Wort Christus

erkennen lehre, wogegen die äussere, bildhafte Darstellung vom Wort
ablenke.13 Dienten die Bilder tatsächlich, wie ihre Verteidiger behaupten, der
Mehrung des Glaubens, dann hätte Christus ihre Anordnung schuldhaft
versäumt.14 Allerdings lässt sich bei Zwingli wie auch sonst in der reformierten
Tradition ein gewisser Spiritualismus nicht verkennen, der übersieht, dass

auch das Wort stets nur durch seine sinnliche Vermittlung vernehmbar wird,
mit Melanchthon und der Confessio Augustana gesprochen also nur als
«leibliches Wort» den Menschen erreicht und Glauben weckt.15 Der lateinische
Text der Confessio Augustana, deren Variata von 1540 von der 1881 in Genf
erschienenen «Harmonia Confessionum Fidei, Orthodoxarum et reforma-
tarum Ecclesiarum» auch zu den reformierten Bekenntnisschriften gerechnet
wurde16, spricht an dieser Stelle vom «verbum externum». Sofern nun dieses
äusserliche Wort selbst bildhaltig ist, stellt sich freilich die Frage, ob bildhafte
Darstellungen, welche die Versinnbildlichung dieses Wortes zum Ziel haben,
in jedem Fall unter das Bilderverbot des Dekalogs fallen oder unter gewissen
Voraussetzungen als Verleiblichung des Wortes anerkannt werden können
oder aber als Infragestellung der Macht des Wortes und Kapitulation vor der
Gegenmacht der Bilder, die wir heutzutage in einer gänzlich visualisierten
Medienkultur zu spüren bekommen, theologisch in jedem Fall zu verwerfen
sind. Mit dieser Sachfrage wenden wir uns nun der Interpretation des
Bilderverbotes bei Calvin zu.

11 Zum alttestamentlichen Bilderverbot und zur Bilderfrage siehe auch G. Böhm
(Hg.), Was ist ein Bild?, München 1994 und die dortige Auswahlbibliographie (443-454),
sowie M.J. Rainer/H.G. Janßen. Bilderverbot. Münster 1997.

12 Vgl. W.v. Loewenich, Art. Bilder VI. Reformatorische und nachreformatorische
Zeit, TRE 6, Berlin/New York 1980, 546-557, hier 55Iff.

13 H. Zwingli, CR 170,15ff.
14 CR 170.
15 CA 5 (BSLK 58, 12f).
16 Vgl. J. Röhls, Theologie reformierter Bekenntnisschriften (UTB 1453), Göttingen

1987, 13f. Das von Jean François Salvard kompilierte Werk entstand unter Mitwirkung
Bezas, Daneus, Goluarts und de Chandieus.



Illusion und Offenbarung 139

2. Das alttestamentliche Bilderverbot in der Theologie Calvins

Im Unterschied zur römisch-katholischen wie auch zur lutherischen
Katechismustradition bieten die reformierten Katechismen den Dekalog in
seinem alttestamentlichen Wortlaut.17 So verhält es sich auch im Genfer
Katechismus von 1545, dessen Verfasser Calvin ist.18

Nach Calvins dortiger Auslegung ist nicht die Herstellung von Bildern und

Skulpturen überhaupt verboten, wohl aber die Anfertigung von Kunstgegenständen,

die der Veranschaulichung oder Anbetung Gottes dienen sollen.
Begründet wird das biblische Bilderverbot damit, dass zwischen Gott, «der Geist
ist, ewig, unbegreiflich»19, und einem körperlich-irdischen, zerstörbaren und
toten Gebilde keinerlei Ähnlichkeit besteht. Nachdem Gott im ersten Gebot
erklärt hat, man solle einzig ihn und keinen anderen anbeten, ist es im 2. Gebot

seine Absicht, die rechte Form der Anbetung zu zeigen, «die uns von
allem Aberglauben und anderem verkehrtem, fleischlichem Wesen abhält»20.

Verurteilt wird daher jede Anbetung, bei der man sich vor ein Bild stellt, um
sein Gebet zu verrichten, und dabei die Knie vor ihm beugt oder sonst ein
Zeichen der Verehrung macht, «wie wenn Gott sich uns hier zeigte»21. In Calvins

Auslegung des 2. Gebotes spielt das Verb «repraesentare» eine wichtige
Rolle. Gott kann nicht in Bildern oder Skulpturen dargestellt werden (re-
praesentatur), weil er sich selbst nicht auf diese Weise zeigen oder kundmachen

(se repraesentare) will. Die Anbetung Gottes hat der Weise seiner
Selbstoffenbarung zu entsprechen, deren Medium eben nicht von Menschen
gefertigte sakrale Objekte, sondern einzig das lebendige Wort Gottes ist. Die
reformierte Tradition neben und nach Calvin hat daher auch die theologische
Legitimation sakraler Bilder als Biblia pauperum, also als didaktisches Mittel
für die Analphabeten, verworfen. So erklärt der Heidelberger Katechismus
(Frage 98), wir sollten nicht weiser als Gott sein wollen, «welcher seine Chri-
stenheyt nicht durch stumme Götzen, sonder durch die lebendige predig seines

worts wil underwiesen haben»22.

Seine grundsätzliche Ablehnung der Kirchenbilder hat Calvin bereits in
seiner «Institutio Christianae religionis» von 1536 straff argumentierend
begründet.23 Der Grundton seiner Bilderpolemik lautet, dass Gott Geist ist und

17 Z.B. Heidelberger Katechismus (1563), Frage 92.
18 Der Text wird zitiert nach E.F.K. Müller (Hg.), Die Bekenntnisschriften der

reformierten Kirche, Leipzig 1903, Nachdruck Zürich 1987,117-153.
19 Deus, «qui Spiritus est, aeternus, incomprehensibilis» (E.F.K. Müller, a.a.O. [Anm.

18], 130, Z.8).
20 E.F.K. Müller, a.a.O. (Anm. 18), 130, Z.24-27.
21 «Ac si Deus illic se nobis repraesentaret» (E.F.K.Müller, a.a.O. [Anm. 18], 130,

Z.16).
22 Zitiert nach E.F.K. Müller, a.a.O. (Anm. 18), 710, Z.25-27.
23 J. Calvin, OS 1,42-45.



140 Ulrich H.J. Körtner

nur im Geiste angebetet werden kann. Wie später im Genfer Katechismus
legt Calvin alles Gewicht auf das Wort der Predigt, welche die Bilder
überflüssig mache, die nur die Gefahr des Anthropomorphismus und des Götzendienstes

heraufbeschwören.
Wir verfolgen nun Calvins bilderkritische Argumentation anhand der

Ausgabe der Institutio von 1559. Um die fundamentaltheologische Bedeutung

des Bilderverbots nach Calvin zu verstehen, müssen wir den weiteren
Kontext berücksichtigen. In ihm geht es um das rechte Verständnis der
Selbstoffenbarung Gottes und seines Wortes. In Auseinandersetzung mit den
Spiritualisten der Reformationszeit, vor allem den sogenannten französischen

Libertinern24, welche unter Berufung auf die paulinische Antithese von
Geist und Buchstabe (II Kor 3) das äusserliche Wort Gottes, d.h. Schrift und
Verkündigung, gegenüber dem sogenannten inneren Wort des Geistes im
Herzen der Gläubigen abwerten, formuliert Calvin die These: «(D)er Herr
hat die Gewissheit seines Wortes und seines Geistes wechselseitig fest
verknüpft. So kommt es einerseits erst dann in unserem Herzen zu einer festen
Bindung an das Wort, wenn der Geist uns entgegenstrahlt, der uns darin [!]
Gottes Antlitz schauen lässt. Und andererseits empfangen wir den Geist ohne
alle Furcht vor Täuschung, wenn wir ihn an seinem Bilde (in sua imagine)
wiedererkennen.»25 Es ist also nach Calvin die Schrift bzw. das Wort Gottes,
d.h. die Predigt des Evangeliums das Bild des Geistes. Gleichwie Christus das

Ebenbild des unsichtbaren Gottes ist26, so ist das diesen bezeugende Wort
Gottes, die Schrift, das Ebenbild des unsichtbaren Geistes. Es ist mit anderen
Worten «das Wort das Organ (verbum esse Organum) [...], durch welches der
Herr den Gläubigen die Erleuchtung seines Geistes zuteil werden lässt. Sie

kennen keinen anderen Geist als den, der in den Aposteln wohnte und aus
ihnen redete, und was er ihnen sagt, dass ruft sie immerdar zum Hören des Wortes

(ad verbi audientiam) zurück!»27

Der «Hauptinhalt der ganzen Lehre»28, welche die Heilige Schrift von
Gott darbietet, besteht nicht etwa in der theologischen Rechtfertigung einer
natürlichen Gotteserkenntnis oder in der Anerkenntnis eines relativen
Wahrheitswertes der ausserchristlichen Religionen und ihrer Gottesbilder,
sondern ganz im Gegenteil darin, «dass die Schrift, um uns zu dem wahren Gott
zu leiten, alle Götter der Heiden ausdrücklich verwirft und ausschliesst, weil
fast zu allen Zeiten die wahre Religion verfälscht worden ist.»29 Die Lehre der

24 Vgl. W. Niesei, Art. Libertiner, RGG3 IV, Tübingen 1960, Sp.356-357.
25 Inst 1,9,3. Die Institutio wird zitiert nach OS III-V, die deutsche Übersetzung nach J.

Calvin, Unterricht in der christlichen Religion, übers, u. bearb. v. O. Weber, Neukirchen-
Vluyn T988.

26 Vgl. II Kor 4,4.
27 Inst 1,9,3.
28 Inst 1,10,3.
29 Inst 1,10,3.



Illusion und Offenbarung 141

Heiligen Schrift von der Erkennbarkeit Gottes in der Natur mündet nach Calvin

in den «Vorwurf des Abfalls»3". Die wahre Gotteserkenntnis besteht
demgegenüber in einem Dreifachen, das Calvin im Anschluss an Jer 9,23 so
formuliert: «seine Barmherzigkeit [...], sein Gericht [...] und seine Gerechtigkeit

Wer diese Stücke erfasst hat, der hat nach diesem Zeugnis der Schrift
genug, um sich Gottes rühmen zu können.»31

Solche Gotteserkenntnis vermag der sündige Mensch nicht von sich aus zu
gewinnen, sie muss ihm von Gott selbst vermittelt werden: «Gott allein ist
vollgültiger Zeuge von sich selbst.»32 Der philosophische Grundsatz, dass

Gleiches nur durch Gleiches erkannt werden kann, führt bei Calvin nicht
etwa zur Begründung, sondern zur Kritik einer philosophischen Gotteslehre.
Dass der Mensch etwas Göttliches in sich trage, kraft dessen er Gott aus eigener

Vernunft erfassen könnte, ist nach Calvin ein «Wahnsinn (amentia)»33.
Nicht nur die Götter und Gottesbilder der nichtchristlichen Religionen,
sondern auch der Gott der Philosophen gehört nach Calvin zu den in der Bibel -
und das heisst von dem sich selbst bezeugenden einzig wahren Gott - verworfenen

Götzen, die unter das Bilderverbot des Dekalogs fallen und somit als
Produkte des menschlichen Geistes oder seiner Vorstellungskraft entlarvt
sind.

Der Einzigkeit Gottes korrespondiert nach Calvin seine Unsichtbarkeit,
welche auch durch seine Selbstoffenbarung und den für sie vorgenommenen
Gebrauch sichtbarer Mittel nicht aufgehoben wird. Die wahre Religion,
sprich Gotteslehre, wird durch folgende negative Bestimmungen begrenzt:
«wer eine sichtbare Gestalt Gottes haben will, der fällt von ihm ab!»34 Zusammen

mit dem 1. Gebot schärft Calvin schon in den Anfangskapiteln der Insti-
tutio das 2. Gebot des Dekalogs ein.

Das alttestamentliche Bilderverbot ist für Calvins Theolgie insgesamt von
derart grundsätzlicher Bedeutung, dass er es ausserhalb seiner Dekalogauslegung

in Inst 11,8 bereits innerhalb der Gotteslehre diskutiert. In Inst 11,8,17-
21 wird es dann noch ein weiteres Mal behandelt. So unterstreicht Calvin,
dass das Bilderverbot nicht eine zeitliche, auf das alttestamentliche Israel
beschränkte, sondern eine bleibende, auch für die Kirche massgebliche Gültigkeit

besitzt. Ja, man kann sagen, dass es bei Calvin geradezu das

fundamentaltheologische Kriterium allen Redens von Gott ist.
Historisch betrachtet vertritt Calvin also die gleiche Position wie die

sogenannten Bilderstürmer der Reformationszeit, welche alle Altarretabeln und
Heiligenbilder aus den Kirchen entfernen wollten. Einig waren sich die An-

30 Inst 1,10,3.
31 Inst 1,10,2.
32 Inst 1,11,1.
33 Inst 1,11,1.
34 Inst 1,11,2.



142 Ulrich H.J. Körtner

hänger der reformatorischen Bewegung darin, dass jede religiöse Verehrung
sakraler Bilder abzulehnen sei. Einig war man sich auch in der Kritik der
spätmittelalterlichen Werkgerechtigkeit, welche in der Stiftung von Kirchenbildern

für den gottesdienstlichen Zweck ein gutes Werk sah. Tatsächlich hat ja
die abendländische Bilderproduktion des Mittelalters im Stiftungswesen eine
nicht unwesentliche Triebfeder.35

Luther hatte freilich dem Wittenberger Bildersturm, den Karlstadt angeführt

hatte, 1522 ein Ende bereitet.36 Zwar teilte er die Kritik am theologischen

Bildprogramm des Katholizismus, wollte aber in der Bilderfrage behutsam

vorgehen, zumal er es für möglich hielt, die sakralen Bilder als ästhetische

Form der Verkündigung, als «Biblia pauperum», gelten zu lassen, als
welche sie teilweise schon in der westlichen Kirche des Mittelalters legitimiert
worden waren. Luthers Ablehnung der Bilder entsprang weniger dem Motiv,
einen christlichen Götzendienst zu unterbinden, als vielmehr seiner Kritik an
dem im mittelalterlichen Stiftungswesen waltenden Verdienstgedanken.
Letzten Endes war für Luther die Bilderfrage ein Adiaphoron. Die bildende
Kunst wurde von ihm aus der Kirche nicht verbannt, sondern der Predigt
untergeordnet und religionspädagogisch bzw. katechetisch umfunktionalisiert.

Ein ähnliche Elaltung wie Luther nahm zunächst auch Zwingli ein.37 Allerdings

sind die Kirchenbilder für ihn kein Adiaphoron. Letztlich führen
Unterschiede in der Christologie, die auch im innerevangelischen Abendmahlsstreit

von 1529 wirksam werden, dazu, dass Zwingli nach 1527 auch gegen
Luthers Bilderverständnis polemisiert.38 Allerdings stimmt Zwingli Luther darin
zu, dass wir Menschen das Wort Gottes aufgrund anthropologischer
Gegebenheiten nur verstehen können, wenn es anschaulich vermittelt wird, ist
doch die Sprache der Bibel eine bildhafte. Aufgrund der Geistigkeit Gottes
hält es Zwingli freilich nicht für möglich, Gott selbst, die Trinität oder Christus

nach seiner göttlichen Natur bildhaft darzustellen. Nach Zwingiis Auffassung

können Bilder immer nur die Abbilder sichtbarer, d.h. aber endlicher
Gegenstände sein. Das gilt auch für Christus, dessen menschliche Natur zwar
bildhaft darstellbar wäre, jedoch nicht als solche verehrt werden dürfe, weshalb

Zwingli auch das Kruzifix als Darstellungsmittel ablehnt.39

Entsprechend der von Zwingli eingenommenen Position verwerfen auch
die frühen oberdeutschen Bekenntnisse - so die «Berner Thesen» von 1528,

33 Zum folgenden vgl. W.v. Loewenich, a.a.O. (Anm. 12), passim, sowie J. Röhls, «...

unser Knie beugen wir doch nicht mehr». Bilderverbot und bildende Kunst im Zeitalter
der Reformation. ZThK 81,1984,322-351.

36 Am umfassendsten hat sich Luther mit der Bilderfrage in seiner gegen Karlstadt
gerichteten Schrift «Wider die himmlischen Propheten, von den Bildern und Sakrament»,
geschrieben Ende 1524, auseinandergesetzt (WA 18,62-125, bes. 67-84).

37 Vgl. u.a. CR 89,626-663; 90,900-906.
38 CR 92,754,22-757,2.
39 CR 90,902,3ff.



Illusion und Offenbarung 143

die «Confessio Helvetica prior» von 1536 oder auch die von Bucer und Capito
für den Augsburger Reichstag 1530 verfasste «Confessio Tetrapolitana»40 -
nur die Kultb'ûder, nicht aber jegliche darstellende Kunst überhaupt. Letztere
wird auch von Calvin gutgeheissen, sofern sie rein und rechtmässig, d.h.
entsprechend ihrer schöpfungsmässigen Bestimmung gebraucht wird.41 Zu den
erlaubten Bildern gehören nach Calvin «Geschichte und Geschehnisse und
auch körperliche Bilder und Gestalten ohne Bezug auf alles Geschichtliche»42.

Während erstere der «Belehrung und Ermunterung» dienen können,
werden die übrigen lediglich zum Zwecke der «Ergötzung» geschaffen, der in
der Kirche unangebracht sei.43

Leo Juds Katechismus von 1534 hat freilich das Bilderverbot vom
Fremdgötterverbot getrennt und in der Folge die Berechtigung jeglicher Bilder in
der Kirche bestritten. In Fortsetzung dieser Entwicklung erklärt die von
Heinrich Bullinger verfasste «Confessio Helvetica posterior» (1566), dass

nicht nur die bildliche Gottesdarstellung, sondern sämtliche Bilder in kirchlichen

Räumen verboten sind. Bullinger greift in seiner ausführlichen Stellungnahme

zur Bilderverehrung ausserdem auf die christologischen Argumente
der Bildergegner im frühmittelalterlichen Bilderstreit (ab 726 n.Chr.) zurück,
die weder bei Luther noch bei Bullingers Vorgänger Zwingli eine nennenswerte

Rolle spielen.44 Sehr wohl geht freilich Calvin auf den frühmittelalterlichen

Bilderstreit ein.45 Er nimmt an, dass es in den ersten fünf [!] Jahrhunderten

keinerlei Bilder in den Kirchen gegeben habe. Die 2. Synode von Ni-
caea (787 n.Chr.) aber, die den Bilderkult zu rechtfertigen versucht habe, sei
kein rechtes Konzil gewesen. Von den «Libri Carolini» sei ihre Autorität zu
Recht bestritten, ihre Argumente zugunsten der Bilder treffend widerlegt
worden.46 Die theologische Unterscheidung zwischen Anbetung und Verehrung

der Bilder lasse sich weder sprachlich noch in der Praxis durchhalten. Sie
führe daher theologisch nicht weiter, sondern stifte nur Verwirrung. Im
Ergebnis billige das Konzil von Nicaea den Bildern eben doch die Verehrung zu,
die dem lebendigen Gott allein zustehe, und leiste damit dem Götzendienst
in der Kirche Vorschub.47

40 Es handelte sich um das Bekenntnis der Städte Strassburg, Konstanz, Memmingen
und Lindau.

41 Inst 1,11.12.
42 Inst 1,11,12.
43 Inst 1,11,12.
44 Allerdings verweist Zwingli gelegentlich auf die bilderfeindlichen Argumente des 6.

Ökumenischen Konzils zu Konstantinopel von 680 n.Chr. (CR 90,169,9ff).
45 Inst 1,11,13-15.
46 Inst 1,11,14. Zu den «Libri carolini» siehe W.v. Loewenich, Art. Bilder V/2. Im

Westen, TRE 6, Berlin/New York 1980, 540-546.
47 Inst 1,11,15.



144 Ulrich HJ. Körtner

Calvins Grundgedanke besteht nun - wie schon in der Institutio von 1536

- darin, dass die Geistigkeit Gottes nur eine geistige, nicht bildlich vermittelte
Gotteserkenntnis zulässt, der eine rein geistige GottesVerehrung zu entsprechen

hat. Nicht die Frage nach dem Kultbild, sondern diejenige nach dem
Medium der Erkenntnis Gottes steht bei Calvin im Vordergrund. Der Unterricht
in der rechten Religion besteht eben darin, über die rechte Gotteserkenntnis
zur rechten Gottesverehrung zu führen. Beides lässt sich bei Calvin auf den
Nenner von Joh 4,24 bringen: «Gott ist Geist, und alle, die ihn anbeten, müssen

ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten.» Dies besagt nicht, dass Gott
seine Gläubigen gänzlich ohne Anschauungsmittel lässt. So ist zum einen die
gesamte Natur ein Spiegel (speculum) des Schöpfergottes.48 Aber auch die
Erkenntnis Gottes des Erlösers in Christus ermangelt nicht völlig der Bilder,
sondern die Sakramente sind jene Bilder, freilich die einzigen signa, die Gott
seiner Gemeinde gestattet, durch welche sie im Glauben gestärkt werden
sollen.49 Die Erörterung des Bilderverbots spielt also in Calvins Sakramentsverständnis

hinein.
Beide aber, Calvins Verständnis des alttestamentlichen Bilderverbots wie

sein Sakramentsbegriff, der in Inst IV,14 entfaltet wird, zeigen, wie sehr Calvins

Gottesverständnis von platonischen Einflüssen bestimmt wird, die durch
die Theologie Augustins vermittelt sind. Durchgängig lässt sich bei Calvin
beobachten, dass seine Theologie des Wortes, die er zweifellos vertritt, zu einem
Spiritualismus augustinischer Provenienz in Spannung steht. Diese Spannung
wird in der von Calvin vorgenommenen Aufspaltung des dritten Credo-Artikels

und der getrennten Behandlung des Wirkens des Geistes im Inneren des

Menschen in Buch III und der äusseren Mittel, derer der Geist sich bedient,
in Buch IV der Institutio augenfällig. Entsprechend mehrdeutig ist der
vieldiskutierte Satz Calvins in Inst 111,2,33: «Ohne die Erleuchtung des Geistes
bewirkt das Wort nichts.» Schon in Inst 11,5,5 ist zu lesen: «Gott handelt in
seinen Auserwählten stets auf doppelte Weise: im Inneren durch seinen Geist.
Von aussen durch sein Wort.» Wie schon Zwingli steht Calvin offenbar in der
Gefahr, den Geist zumindest theoretisch vom Wort zu trennen. Wie hinter
seiner Sakramentsauffassung steht auch hinter Calvins Auslegung des
alttestamentlichen Bilderverbots der neuplatonistische Dualismus Augustins, der
das Unsichtbare vom Sichtbaren und den Geist vom Leib trennt. Es stellt sich
dann aber die Frage, ob das Wort auf die Seite des Geistes oder des Leiblichen

gehört. Was sie betrifft, ist nun bei Calvin eine Spannung zu beobachten,
insofern einerseits das Wort als das ausgezeichnete Medium der Offenbarung
Gottes dem stofflichen Bild gegenübergestellt wird, andererseits aber im Sinne

einer mittelalterlichen Auslegungstradition von II Kor 3 vom Geist
unterschieden wird. Zu fragen ist dann aber auch, welche Schlussfolgerungen sich

48 Vgl. Inst 1,5,1.2.3.5.11.
49 Inst 1,11,13.



Illusion und Offenbarung 145

aus der Bildhaftigkeit des göttlichen Wortes für das Problem des Bildergebrauchs

in der Kirche ergeben und ob diese so zwingend negativ sind, wie es

sich für Calvin darstellt.
Wie schon gesagt wurde, greift Calvin die Argumente der Bildergegner

aus dem frühmittelalterlichen Bilderstreit auf und weist auch die Rechtfertigung

der Kirchenbilder als Biblia pauperum zurück. Unter Berufung auf die
alttestamentlichen Propheten bestreitet er, «dass die Bilder an die Stelle von
Büchern treten könnten»50. Darin hat Calvin zweifellos ebenso recht wie mit
seiner Feststellung, die Legitimation der Kultbilder als Biblia pauperum sei
damit einhergegangen, den sogenannten Laien den Zugang zu den biblischen
Schriften zu verwehren. Umgekehrt wird nach Calvin ein Schuh daraus: Dem
Volk sind nicht die Bilder anstelle der Schrift anzubieten, sondern es muss
ihnen die Bibel selbst zur Lektüre und zur Beurteilung kirchlicher Lehre in die
Hand gegeben werden. So schliesst die theologische Kritik an den Kirchenbildern

die Forderung nach Errichtung eines allgemeinen Bildungswesens ein.
Statt den des Lesens Unkundigen ersatzweise Bilder vorzusetzen, soll man sie

lesen und schreiben lehren!51 Freilich kann man an Calvin die Frage richten,
ob sakrale Bilder in jedem Fall die Tendenz in sich tragen, an die Stelle von
Büchern zu treten. Können sie nicht auch neben die Bücher und die mündliche

Predigt treten und so - wie es Luthers Ansicht ist - ein Medium der
Verkündigung werden.

Den Ursprung der Bilder findet Calvin in der menschlichen, bisweilen allzu

menschlichen Phantasie. Schon die Bibel lehrt, «dass der Menschengeist zu
allen Zeiten sozusagen eine Werkstatt von Götzenbildern gewesen ist»52. Calvins

Kritik an den Heiligendarstellungen des Mittelalters spart nicht mit
sarkastischer Polemik: «was sind die anders als Musterbilder der verderbten
Üppigkeit und Schamlosigkeit? [...] Die Dirnen in ihren Hurenwinkeln sind
schamhafter und züchtiger bekleidet als das, was die Papisten in ihren
Kirchen für Bilder von Jungfrauen gehalten wissen wollen! Auch den Märtyrern
geben sie keine anständige Gewandung. Deshalb sollen sie ihre Götzen zuerst
einmal etwas anständiger darstellen, damit sie etwas sittsamer lügen können,
das seien Bücher von irgendwelcher Heiligkeit.»53

Calvins These vom Menschengeist als Werkstatt für Götzenbilder ist freilich

insofern brisant, als sich die in ihr formulierte Religionskritik gegen das
Christentum selbst wenden kann, wie es später bei Ludwig Feuerbach und
seinen Nachfolgern geschehen ist. Schon bei Calvin fragt man sich, wie er den
Einwand entkräften will, auch die christliche Gottesvorstellung sei
möglicherweise nur ein Produkt des menschlichen Bewusstseins. Die Berufung auf

50 Inst 1,11,5.
51 Vgl. Inst 1,11,5.7.
52 Inst 1,11,8.
53 Inst 1,11,7.



146 Ulrich H.J. Körtner

das Wort Gottes sticht nicht wirklich, handelt es sich schliesslich bei der Bibel
um von Menschen verfasste Schriften, deren göttlicher Ursprung zwar vom
gläubigen Bewusstsein behauptet wird, aber, wie Calvin selbst einräumen
muss, nicht allgemeingültig bewiesen werden kann.54 Nun ist aber, worauf
schon hingewiesen wurde, auch die Bibel voller Metaphern und Bilder, gewis-
sermassen ein Bilderbuch Gottes. Mit welcher Begründung können ihre
Bilder, aber auch die Sakramente von dem Vorwurf ausgespart werden, Produkte

der menschlichen Phantasie zu sein?

Umgekehrt aber kann man fragen: Wenn die Bilderwelt der biblischen
Gottesrede nicht menschlichen, sondern tatsächlich göttlichen Ursprungs ist,
dürfen dann alle Kunstwerke, welche diese Bilder stofflich anschaulich
machen wollen, pauschal als Götzenbilder diffamiert werden, die unter das Verdikt

des 2. Dekaloggebotes fallen? Gewiss besteht zwischen dem metaphorischen

Wort und dem wortlosen Bild ein qualitativer Unterschied, den theologisch

zu beachten das alttestamentliche Bilderverbot einschärft. Keinesfalls
kann das Bild als materielles Artefakt das Wort ersetzen. Aber kann es nicht
sehr wohl auf eben dieses und seine Bilderwelt verweisen?

3. Theologische Ästhetik und negative Theologie

Wir kehren mit diesen systematischen Fragen in die Gegenwart zurück, in
der abgesehen von der kontroverstheologischen Frage nach den unterschiedlichen

Traditionen in der Bilderfrage die Aufgabenstellung einer theologischen

Ästhetik im multimedialen Zeitalter diskutiert wird.55 Es sollte bedacht
werden, dass sich die religiöse Dimension in der modernen Gesellschaft
keineswegs auf die Kirchen oder andere verfasste Religionsgemeinschaften
beschränkt, sondern als «implizite Religion» auch in säkularem Gewand auftreten

kann.56 So sind auch die modernen Bilderwelten in der Werbung und
ihren Fleilsversprechungen, im Film und vor allem im gesellschaftlichen
Leitmedium, dem Fernsehen, religiös durchsetzt. Der Umgang mit ihnen hat, was
wiederum gerade am Fernsehen zu studieren ist, rituellen, d.h. kultischen

54 Vgl. Inst 1,7-8.
55 Siehe dazu u.a. H. Timm, Das ästhetische Jahrzehnt. Zur Postmodernisierung der

Religion, Gütersloh 1990; A. Grözinger, Praktische Theologie und Ästhetik, München
21991; M. Zeindler, Gott und das Schöne. Studien zur Theologie der Schönheit (FSÖTh
68), Göttingen 1993; W. Lesch (Hg.), Theologie und ästhetische Erfahrung. Beiträge zur
Begegnung von Religion und Kunst, Darmstadt 1994; K. Lüthi, Mut zum fraglichen Sein.

Wege eines Theologen zu zeitgenössischer Kunst und Literatur, Wien 1996.
56 Zum Begriff der impliziten Religion bzw. der impliziten Religionen siehe J. Waar-

denburg, Religion und Religionen. Systematische Einführung in die Religionswissenschaft,

Berlin/New York 1986, 234.



Illusion und Offenbarung 147

Charakter, der zwar nicht einfach als Religion, zumindest aber als funktionales

Äquivalent von Religion interpretiert werden kann."'7

In diesem Kontext sollte die bilder- und religionskritische Ausrichtung
der reformierten Theologie als wichtiger Beitrag zum ökumenischen
Gespräch über die religiöse Lage in der Spätmoderne gesehen werden. Die
bilderlosen Kirchenräume reformierter Gemeinden sind interpretierbar als
ästhetischer Ausdruck einer negativen Theologie, welche die Unverfügbarkeit
Gottes einschärft und deren bis zu Pseudo-Dionysius Areopagita zurückreichende

Tradition dazu herausfordert, die zweifelhafte Macht der Bilder wie
auch die mehrfach angesprochenen Grenzen von Bilderverboten immer wieder

neu zu bedenken.58

Im Gespräch mit der zeitgenössischen Kunst und ihrer Auseinandersetzung

mit religiösen Themen ist freilich zu beachten, dass diese häufig selbst
die Ambivalenz der Bilder zum Thema macht und auf die Tradition der
negativen Theologie zurückgreift. An dieser Stelle ergeben sich Gesprächsmöglichkeiten

zwischen reformierter Theologie und zeitgenössischer Kunst. In
diesem Kontext kann auch z.B. Calvins Deutung der alttestamentlichen
Bundeslade und ihres «Gnadenstuhls», den die Cherubim mit ihren Flügeln
bedecken, neu gelesen werden.59 Den Versuch, unter Hinweis auf die Bundeslade

die christliche Sakralkunst zu verteidigen, hat Calvin allerdings scharf
zurückgewiesen: «Was bedeuten denn in aller Welt diese Bilder anders, als
dass Bilder untüchtig seien, die Geheimnisse Gottes darzustellen? Sie [sc. die
Cherubim] waren doch dazu bestimmt, mit ihren Flügeln den <Gnadenstuhl>
Gottes zu verhüllen, auf diese Weise den menschlichen Augen und allen Sinnen

den Anblick Gottes zu verwehren und so aller Verwegenheit sich
entgegenzustellen.»60

Nun rechnet Calvin diese Art von sakraler Kunst, welche Gott gestattet,
ja sogar geboten habe, dem Teil des Gesetzes zu, der mit dem Kommen Christi

seine Verbindlichkeit verloren habe. Das «kindliche Zeitalter», für
welches solche göttliche Pädagogik noch hingehen mochte, sei vergangen. Darüber

lässt sich freilich theologisch streiten. Könnte nicht vielmehr Calvins
Interpretation der Gestaltung der Bundeslade eine theologische Perspektive
für das Gespräch mit der zeitgenössischen Kunst eröffnen? Die abstrakte
Malerei verweist auf das Göttliche oder Heilige, indem sie es gerade nicht
naturalistisch darstellt, sondern ausspart. Gerade die moderne Malerei verleiht so
durch ihre Bildersprache einer theologia negativa künstlerischen Ausdruck.

57 Siehe dazu die umfangreiche Studie von G. Thomas, Medien - Ritual - Religion.
Zur religiösen Funktion des Fernsehens (stw 1370), Frankfurt a.M. 1998.

58 Vgl. dazu auch W. Oelmüller, Die Macht der Bilder und die Grenzen von Bilderverboten,

Orientierung 62,1998,163-167.
59 Inst 1,11,3.
60 Inst 1,11,3.



148 Ulrich H.J. Körtner

Was bedeuten die Bilder der abstrakten Malerei in religiöser Hinsicht anderes

als eben genau dies, «dass Bilder untüchtig seien, die Geheimnisse Gottes
darzustellen»?

Allerdings bleiben alle Bilder, auch abstrakte oder die Übermalungen
eines Arnulf Rainer, theologisch betrachtet zweideutig. Sie können ein Hinweis
auf die biblisch bezeugte Offenbarung Gottes sein, bleiben aber zumeist
mehrdeutig. Sie sind angewiesen auf das deutende Wort. Dieses bleibt das
entscheidende Medium der Gottesoffenbarung und menschlichen Gottesbegegnung.

Freilich steht der Mensch in der permanenten Gefahr, sich Gottes
nicht nur mit den Mitteln der bildenden Kunst, sondern auch denjenigen seiner

Sprache bemächtigen zu wollen. Gerade diese Gefahr thematisiert die
Tradition der negativen Theologie. Bedenkt man dies, so können Bilder dem
Wort auch dadurch dienen, dass uns die von ihnen ausgehende ästhetische
Erfahrung die Grenzen unserer Sprache buchstäblich vor Augen führt.

Ulrich H.J. Körtner, Wien


	Illusion und Offenbarung : das Bilderverbot als Kriterium theologischer Ästhetik nach Calvin

