Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 56 (2000)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Michael D. Goulder, The Psalms of the Return (Book V, Psalms 107-150). Studies in the
Psalter, IV, Journal of the Study of the Old Testament. Supplement Series 258, Sheffield
Academic Press 1998. 352 p., ISBN 1-85075-866-2.

Michael Goulder, ehemaliger Professor an der Universitét von Birmingham, legt hiermit
(nach den Binden JSOT.S 20, 102 und 233) seine vierte Monographie zu den Psalmen vor.
Beeinflusst von S. Mowinckel und J. Eaton unternimmt er es auch diesmal, eine Psalmen-
gruppe bzw. ein Psalterbuch mit geschichtlichen und liturgischen Szenarien, die er aus an-
deren Passagen des ATs entnimmt, in Ubereinstimmung zu bringen. Das fiinfte Buch in-
nerhalb des Psalters, also die Psalmen 107-150, bilden diesmal seinen Untersuchungsgegen-
stand.

Nach ihm ldsst sich dieses letzte Psalter-Buch in drei Psalmengruppen unterteilen, nim-
lich in die Psalmen (105)107-119, 120-134 und 135-150. Am Deutlichsten erkennbar ist die
mittlere Gruppe (Ps 120-134) aufgrund der gemeinsamen Uberschrift Mi70nm "0 sowie
einer Reihe formaler und inhaltlicher Gemeinsamkeiten (vgl. G.s Vorarbeit dazu, publi-
ziert in JSOT 75 [1997] 43-58). Die genannte Uberschrift will G. nicht im Sinn von «Wall-
fahrts- oder Pilgerlied» verstehen, sondern sie (und damit die ganze Gruppe) vielmehr in
den Zusammenhang der Exilsriickkehr(en) stellen. Er synchronisiert diese Psalmen mit
den «Nehemiah Testimonies» (Denkschrift) und versteht Ps 120-134 gleichsam als Kom-
mentare dazu. Aufgefiihrt wurde dieser Psalmenzyklus (erstmals) am Laubhiittenfest 445
v. Chr.

Die beiden, sich um diese mittlere Psalmengruppe rahmenden Psalmenreihen (105)107-
119 und 135-150 weisen eine parallele Anordnung auf, die folgendermassen aussicht: Ps
105f. // 1351. geschichtliche Psalmen; Ps 107 // 137 Exilsriickkehr; Ps 108-110 // 138-145 Da-
vid-Psalmen; Ps 111f. // 145 alphabetische Psalmen; Ps 113-118 // 146-150 Hallel-Psalmen.
Die Psalmengruppe 107-119 wird nun mit der ersten Riickkehrergruppe unter Serubbabel,
dem Tempelbau und seiner Einweihung harmonisiert (Esr 1-6). Die Intention dieser, in-
haltlich DtJes nahestehenden Psalmengruppe war die Auffiihrung zum Passa (und Pfing-
sten, Ps 119) bei der Tempeleinweihung 517 v. Chr.

Mit der Einordnung der letzten Psalmgruppe 135-150 tut sich G. schwerer. Er schliagt
vor, sie mit der dritten Welle der Exilsriickkehrer unter Esra in Zusammenhang zu bringen
(Esr 7-10; Neh 8). Nun ist die Evidenz iiber diese dritte Heimkehr einerseits spérlich, ande-
rerseits die Datierungsfrage im Blick auf die Ansetzung Esras strittig. Deshalb begniigt er
sich diesmal nicht allein mit einem analytischen Durchgang durch die einzelnen Psalmen
dieser Gruppe, sondern bietet in einem «Appendix» noch Abhandlungen iiber die ge-
schichtlichen Fragestellungen. Er meint schlussendlich doch geniigend Evidenzen zu ha-
ben, um nach der Verkontextung der Psalmen 107-119 mit der ersten Exilsriickkehr (517 v.
Chr.) und derjenigen der Psalmen 120-134 mit der zweiten Exilsriickkehr (445 v. Chr.) die
Gruppe der Psalmen 135-150 mit einer dritten Exilsriickkehr unter Esra (Auffithrung am
Laubhiittenfest, ca. 420-410 v.Chr) verbinden zu konnen. G. versteht damit die nachexilisch
entstanden Psalmen von Buch V insgesamt als Psalmen, die im Zusammenhang mit der
Exilsriickkehr aus Babylon und liturgischen Festbegehungen am zweiten Jerusalemer
Tempel entstanden sind. Nach G. ist um 400 v.Chr. der Psalter komplett und seine Psalmen
im Gebrauch am Tempel.

Das Urteil ist wie bei allen von G.s Psalmenbiichern zwiespiltig. Es gelingt ihm auch
diesmal einen umfassenden Entwurf vorzulegen, der manche Zusammenhiinge zu erhellen



Rezensionen 87

vermag. Das fiihrt auf der andern Seite mit sich, dass Befunde da und dort etwas gar in ein
Schema gepresst werden und mit anderen Annahmen im Einzelnen der gesamte Wurf ins
Wanken gerit. Es mag sich an dieser Stelle lohnen, einen Blick zu werfen auf Erich Zengers
Referat iiber das Psalter-Buch V, das in publizierter Form etwa zu gleicher Zeit wie G.s
Monographie erschien (The Composition and Theology of the Fifth Book of Psalms,
Psalms 107-145, JSOT 80 [1998] 77-102). Ubereinstimmend sind G. und Zenger etwa in der
Relation der Akrosticha, aber auch der beiden Davidpsalmen-Gruppen untereinander.
Anders als bei G. bilden bei Zenger nicht die Psalmen 120-134 die Mitte von Buch V (das
nach ihm nur bis Ps 145 reicht; Ps 146-150 ist der Schluss des Psalmenbuchs insgesamt), son-
dern der lange Tora-Psalm 119. Gemeinsam sind Zenger wie G. die Annahme kultischer
Beziige hinter den Gruppen Ps 113-118 (Pesach) und Ps 120-134 (Sukkot); anders als bei
G. haben nach Zenger diese Gruppen durch Einfiigung in Buch V ihren kultischen Sitz im
Leben verloren. Buch V hat nach ihm einen nach-kultischen Sitz in der Literatur; es dient
der Meditation im Sinne eines «spirituellen Pilgerwegs» zum Zion.

Beat Weber, Linden

Antoon Schoors, Die Konigreiche Israel und Juda im 8. und 7. Jahrhundert v. Chr. Die as-
syrische Krise, Biblische Enzyklopédie 5, Stuttgart 1998. 236 S., DM 42/SFr 39 (karto-
niert), ISBN 3-17-012334-3.

Beim hier anzuzeigenden Buch handelt es sich um den 5. in der auf 12 Biande angelegten
«Biblischen Enzyklopidie». Die von Walter Dietrich und Wolfgang Stegemann edierte
Reihe, die den Zeitraum von der «Vorgeschichte Israels» (13. Jh. v.Chr.) bis zu den «An-
finge(n) der Kirche» umspannt, will «das von der neueren und neuesten Forschung bereit-
gestellte Wissen iiber die Bibel auswerten und geschichtlich und systematisch geordnet
wiedergeben» (Klappentext). Sie folgte in allen Binden dem vierteiligen Grundschema:
Das biblische Bild - Die Geschichte - Die Literatur - Der theologische Ertrag.

Antoon Schoors hat in diesem Band die Aufgabe iibernommen, die Zeit der assyrischen
Fremdherrschaft iiber die Konigreiche Israel und Juda, also den Zeitraum von etwas 750-
650 v.Chr., in seinen geschichtlichen, literarischen und theologischen Dimensionen nachzu-
zeichnen. Das vorgegebene Grundschema bietet ihm dabei das Hauptraster der Darstel-
lung. Im ersten Hauptkapitel wird das «biblische Bild» allerdings nur knapp und summa-
risch gezeichnet; ungleich wesentlicher ist ihm die literar- und redaktionskritische Rekon-
struktion, also die Nachzeichnung einer Literaturgeschichte der einschldgigen Stellen (2.
Kon 15,8-21,26; 2. Chr 27-33; Propheten). Das ist mit ein Grund fiir z.T. unnétige Doppe-
lungen, weil im 2. Hauptteil, der «Geschichte der Epoche», und im 3. Hauptteil, der «Lite-
ratur der Epoche», sich gezwungenerweise wiederholt, was in der «Literatur-Geschichte»
teilweise bereits abgehandelt wurde.

Die von Schoors dargebotenen einzelnen Befunde konnen hier nicht erértert werden.
Seine Vorgehensweise besteht hauptsichlich darin, wesentliche Meinungsvertreter zur je-
weiligen Thematik zu referieren (die einschligige Literatur ist jeweils am Anfang des Ab-
schnitts aufgefiihrt). Seine eigene Meinung, wo sie iiberhaupt kenntlich wird, entwickelt er
im Anschluss oder in der Austarierung der in den Ergebnissen nicht selten voneinander ab-
weichenden Aufsiitze und Monographien. Dabei besteht sein methodisches Hauptinstru-
mentarium in der Handhabung der Literar-(und Redaktions-)Kritik. In der Anwendung
derselben vertritt er, zumindest kontinental-europiisch gesehen, eine «mittlere» Position.
So ist z.B. seiner Meinung nach die «hiskianische Reform» zwar Resultat einer dtr Uberar-
beitung, aber soweit (wie H.-D.Hoffmann) zu gehen, eine Kultreform des Hiskia ginzlich
zu bestreiten, will Schoors nicht. Das Ergebnis ist eine Art Mini-Reform (Beseitigung der
Kupferschlange). Auch bei den Prophetenbiichern kommt er zu dhnlichen Ergebnissen: Ei-
nige Kernaussagen sind vom Propheten selber, manches von einem Schiilerkreis und vieles



88 Rezensionen

aus spéterer Zeit. Im Blick auf Jesaja 1-39 ist er allerdings nicht bereit, (wie Kilian und an-
dere) gleich samtliche Heilsaussagen (Zionspassagen) dem Propheten abzusprechen. Ge-
rade die teils repetitiven Jesaja-Passagen und Diskussionen mit ihren divergierenden An-
sitzen zeigen gewisse Aporien der historisch-kritischen Forschung. Im dritten Hauptteil
(Literatur) kommen neben der diesen Zeitraum abhandelnden Passagen aus den Konige-
Biichern auch die élteren Schriftpropheten (Amos, Hosea, Jesaja, Micha, Nahum), das
Bundesbuch, das Urdeuteronomium und Abschnitte aus dem Spriiche-Buch zur Sprache.
Den Abschluss bildet als 5. Kapitel «die theologische Bedeutung der Epoche». Dort behan-
delt der in Umfang und Inhalt bedeutendste Abschnitt verschiedene Aspekte des Prophe-
tentums (Theol. Bedeutung, Monotheismus, Kult, Ethik, Politik, Gericht und Umkehr so-
wie Geschichte, Eschatologie und Messianismus). Der Band schliesst mit einer Reihe von
Registern (Abkiirzungen, Namen, Autoren, Sachen, Bibelstellen, Abbildungen).

Die Benennung der Reihe: «Biblische Enzyklopidie» weckt grosse Erwartungen, die der
Rezensent in diesem 5. Band nur teilweise eingelost sicht. Namentlich die biblischen
Selbstaussagen kommen zu kurz. Allerdings ist die Aufgabe, das Jahrhundert 850-750
v.Chr. geschichtlich und literarisch nachzuzeichnen, angesichts der Strittigkeit in Quellen-
und Datierungsfragen nicht leicht. In vielen Bereichen besteht nicht nur kein Forschungs-
konsens, sondern liegen die Auffassungen teilweise recht weit auseinander. Dass die ge-
schilderten «Ergebnisse» den Leser manchmal nicht recht befriedigen, ist weniger Schoors
als der Lage unserer Disziplin anzulasten. Auch dass er stark die Meinungen anderer refe-
riert und wenig prignant seine Meinung kundtut, ist wohl auf das Buch-Genre «Enzyklo-
pidie» zuriickzufiihren. Das fiihrt dann allerdings dazu, dass das Buch auch nicht gerade
«spannend» zu lesen ist. Das Buch (und die Reihe) hat seinen Zweck in der Prisentation
der Forschungslage. Es tut seinen Zweck in Bibliotheken und zur Stoff-Erarbeitung bzw.
als Repetitorium fiir Theologiestudenten.

Beat Weber, Linden

James L. Crenshaw, Education in Ancient Israel: Accros the Deadening Silence (The An-
chor Bible Reference Library), Doubleday New York et al. 305 p. (Hardcover), ISBN 0-
385-46891-1.

Die von D.N. Freedman edierte «Anchor Bible Reference Library» ist neben den Bibel-
kommentaren und dem «Dictionary» die dritte Komponente der «Anchor Bible group». In
der «Library»-Reihe werden neuste Forschungsergebnisse, die in einem biblischen Bezug
stehen, auch einem breiteren Leserkreis zugénglich gemacht. Der zu besprechende Band
widmet sich der Erzichung im Alten Israel und der alttestamentlichen Weisheitsliteratur in
ihrem altorientalischen Kontext. Mit James L. Crenshaw wurde die Darstellung der The-
matik denn auch einem ausgesprochenen Spezialisten iibertragen, der - wie er selber be-
zeugt - auf diber 30 Jahre Forschung in diesem Bereich zuriickblicken kann.

Die Thematik bietet der Autor in zehn Kapiteln dar. Dabei konzentriert er sich in seiner
Darstellung auf Textkorpora, deren Zuweisung zur Weisheitsliteratur mit breiter Zustim-
mung rechnen kann. Neben biblisch-kanonischen Schriften (v.a. Hi; Prov; Koh) zieht er
auch Apokryphen (v.a. Sap und Sir) bei und rundet sein Bild mit Erkenntnissen aus der
Weisheitsliteratur Agyptens und Mesopotamiens ab. Der primire Fokus liegt auf der Art
und Weise der Wissensvermittlung von einer Generation zur andern. Was ihn dabei - nach
seinen eigenen Worten - am meisten interessiert, ist das epistemologische Problem: die Art
und Weise des Lernvollzugs sowie der Horizont der Wissensiibereignung.

Aus der Fiille der Einsichten kann hier nur einiges Wenige herausgegriffen werden. So
gibt Crenshaw zu bedenken, dass im Alten Israel das primire Edukationssystem die Fami-
lie ist, die weisheitliche «Sohn»-Anrede also zunéchst wortlich zu nehmen ist. Was weis-
heitliche Schulen (im Umfeld von Hof und Tempel) betrifft, sind - anders als in Agypten



Rezensionen 89

und Mesopotamien - fiir Israel die biblischen wie epigraphischen Evidenzen recht diirftig.
Mit Sicherheit lassen sich solche «Schulen» erst ab dem 2. Jh. v.Chr. behaupten (Sir 51,23);
was Juda betrifft, diirfen sie aber ab dem 8. Jh. v.Chr. mit einiger Wahrscheinlichkeit ver-
mutet werden. Ohnehin ist auffillig, wie in der biblischen und friihjiidischen Weisheitslite-
ratur kaum Gewicht auf das «Schreiben», wohl aber auf das rechte «Horen» (und «Sehen»,
«Erkennen» etc.) gelegt wird. Man wird also mit einer oralen Kultur zu rechnen haben,
auch noch zu der Zeit, als es «Schreiber» und Weisheitslehrer und ihre Schulen gab und
Weisheitsschriften vorlagen (Uberlappung von oraler Kultur und Schriftgelehrsamkeit).
Im Kapitel «The Contemplative Life» stellt Crenshaw weisheitliche Genres vor (Instruk-
tionen, Spriiche/Aphorismen, Dialoge, Mythen, Parabeln etc.), nennt wesentliche Themen
weisheitlicher Erziehung (Schépfung, Gottes[ehr]furcht, personifizierte Weisheit, Charak-
terbildung) und erortert ihre Funktion (Erziehung, Debatte, Unterhaltung, Klassifizierun-
gen, Ritual, Polemik und Ratschlag). Als die wesentlichsten Wege der Wissensaneignung
stellt er heraus: 1. die Empirie, d.h. die Beobachtung der Schopfung und des menschlichen
Verhaltens, 2. der Analogieschluss, in dem sich die «Realitit» mit dem «Glauben(sbe-
kenntnis)» verbindet, und 3. die Begegnung mit dem Transzendeten, mit Gott. Biblische
Weisheit ist also nicht (nur) «natiirliche Theologie»; sie verbindet sich auch mit Demut und
Frommigkeit und weiss um ihre Angewiesenheit. Dabei ist sich Crenshaw der Unterschied-
lichkeit nur schon der biblischen Weisheitsliteratur bewusst, und es gelingt ihm auch, deren
jeweilige Akzentsetzung herauszuarbeiten.

Das schon aufgemachte Buch hilt, was es verspricht. Es bietet in gut lesbarer Darbietung
eine Einfiihrung in die biblische und altorientalische Weisheit. Dass da und dort Akzente
auch anders gesetzt werden konnen, versteht sich von selbst. Wer sich biblischen Weisheits-
texten selbst zuwenden und sich dazu einen Uberblick iiber das Gesamte verschaffen will,
dem kann dieses Buch empfohlen werden.

Bear Weber, Linden

Gerd Liudemann, Im Wiirgegriff der Kirche. Fiir die Freiheit der theologischen Wissen-
schaft, Dietrich zu Klampen-Verlag, Liineburg 1998. 134 S. DM 28.- ISBN 3-924245-76-2.

Uber die Theologenschaft hinaus ist der umstrittene Gottinger Neutestamentler Gerd
Liidemann kein Unbekannter mehr. 1994 hatte er mit einer profunden Studie iiber die
«Auferstehung Jesu» Schlagzeilen gemacht, in der er die von nicht wenigen seiner Fach-
kollegen stillschweigend geteilte Uberzeugung aussprach, dass Jesus im Grab verwest sei.
Weitere kleinere Monographien folgten, in denen er sich immer weiter von der kirchlichen
Lehrtradition absetzte und sich schliesslich vom Christentum lossagte. Die Amtskirche rea-
gierte harsch und suchte ihn — allerdings vergebens — aus der Fakultit zu entfernen; allein
die kirchliche Priifungserlaubnis konnte sie dem in staatlichen Diensten stehenden Theo-
logen entziehen. Dieser hat nunmehr ein neues Buch vorgelegt, das gleichsam ein Kom-
mentar zu dieser Kontroverse ist: ein Manifest fiir die Freiheit der theologischen Arbeit,
die sich «im Wiirgegriff der Kirche» befindet.

Bereits auf den ersten Seiten wartet es mit einer freilich nicht neuen, aber immer noch
ausserordentlichen Forderung auf: die an kirchliche Bekenntnisse gebundene und damit
wissenschaftlichen Anforderungen nicht geniigende Theologie in die Unabhéngigkeit zu
entlassen! Theologische Arbeit diirfe nicht eine «Sache des Gehorsams sein» (wie dies etwa
Joachim Jeremias meinte, 23); auch diirfe der Theologe nicht weiterhin ein von ihm nicht
mehr geglaubtes Dogma «durch Schweigen respektieren» (wie dies Karl Barth verlangte,
20), was zur Heuchelei verleite. Vielmehr sei es das Gebot der Stunde, «eine neue theolo-
gische oder religionswissenschaftliche Fakultit» einzurichten, die das Christentum in allen
seinen Schattierungen wie auch alle anderen Religionen ohne Bevormundung erforsche



90 Rezensionen

(54f.). Auf die bereits bestehenden religionswissenschaftlichen Lehrstiihle kommt er dabei
allerdings nicht zu sprechen (Kap. 1).

Als Grundlage einer derartigen miindigen Theologie dient ihm die ganz im Zeichen der
historischen Kritik stechende Arbeitsweise der Religionsgeschichtlichen Schule des spiten
19. Jahrhunderts. Von der dialektischen Theologie und ihrem neuorthodoxen Programm
einer «kirchlichen Theologie» zu Beginn des 20. Jahrhunderts zuriickgedringt, miisse man
nunmehr mit aller Konsequenz an deren Traditionen wieder ankniipfen (Kap. 2).

Im Schlussteil bietet Liidemann einen bewegenden personlichen Riickblick iiber seine
akademische Laufbahn, die mit dem Aufbau der Abteilung «Friihchristliche Studien» und
der Griindung des Archivs «Religionsgeschichtliche Schule» (1987) verheissungsvoll be-
gann (77). Er miindet ein in die Sorge um die «zunechmende Klerikalisierung» unter der
Gottinger Theologenschaft. Jene erreichte 1995 mit der Erneuerung einer Gelobnisformel
von 1848 (!) ihren zweifelhaften Hohepunkt, wonach die «theologischen Wissenschaften in
Ubereinstimmung mit den Grundsitzen der evangelisch-lutherischen Kirche aufrichtig»
(86) zu betreiben seien (Kap.3).

Nicht zuletzt unter dem Eindruck einer derartigen restaurativen Entwicklung stehend,
befasst sich Liidemann in dieser lebendig und anschaulich geschriebenen Streitschrift mit
der Zukunft der Universititstheologie und stellt deren Anspruch auf Wissenschaftlichkeit
zu Recht in Frage. Unter Heranziehung frappanter Beispiele greift er dazu ein grundsétz-
liches Problem der kirchlich gebundenen Theologie auf: dass dogmatische Abhingigkeit
und wissenschaftliche Unabhingigkeit in Konflikt geraten konnen; dass evangelische wie
katholische Theologie diesen Konflikt oft umgeht, indem sie wissenschaftliche und geistli-
che Ebenen verquickt, und so doch letztlich immer nur von der Kirche bestellte Resultate
erzielt. Wie aber kann Theologie unter derartigen Pramissen genuine Wissenschaft sein?

Damit stellt Liidemann aufs neue die Frage nach der Wahrhaftigkeit der Theologie und
zugleich nach der Wahrheit, die doch dank der seit dem Mittelalter an den Universititen
bestehenden Ehe von Staat und Kirche ein fiir allemal beantwortet schien. Er spricht damit
zweifelsohne etlichen Theologen aus dem Herzen, die den Briickenschlag zwischen wissen-
schaftlicher Redlichkeit und kirchlichem Dogma nicht mehr bewiltigen und aus Angst vor
der Kirche ihre «ketzerischen» Ergebnisse fiir sich behalten.

Zudem fasst Liidemann eine zeitgeschichtliche Entwicklung ins Auge, wenn er mit sei-
nen Forderungen eine gesellschaftspolitische und staatsrechtliche Fragestellung aufgreift,
die neuerdings in der bildungspolitischen Diskussion vermehrt auftaucht: ob denn nicht der
Staat, um seiner kulturellen Aufgabe nachzukommen, auch fiir die Angehérigen anderer
Religionen, besonders fiir die vielen Muslime in Deutschland, theologische Fakultdten und
einen eigenen Religionsunterricht einrichten miisse. In einer Zeit, in der die christliche Re-
ligion ihr Monopol mehr und mehr einbiisst und die religiose Landschaft immer vielgestal-
tiger wird, kommt man friither oder spiter um die Bejahung dieser Frage nicht mehr umbhin.
Andere Linder gehen mit gutem Beispiel voran.

Es bleibt zu wiinschen, dass Liidemanns Vorstoss — so radikal seine Forderungen auf den
ersten Blick erscheinen mogen — fiir die Kirchen ein Anstoss zu einer neuen Orientierung
sei. Ihre Aufgabe kann es nicht linger sein, eine mit einem absoluten Wahrheitsanspruch
versehene Politik zu betreiben; statt dessen sollte sie die Theologie aus dem Prokrustesbett
der Dogmen befreien und sich, nicht zuletzt um ihrer eigenen Glaubwiirdigkeit willen, in-
mitten der problembeladenen Gesellschaft vermehrt der gelebten Spiritualitdt widmen.
Diese moge besonders von schopfungstheologischen respektive okologisch-ethischen Pri-
missen geprigt sein und sich zudem anderen Religionen 6ffnen.

Liidemann indes ist zu wiinschen, dass er seiner Streitschrift eine Programmschrift folgen
lasse. Sie moge die aufgezeigte Freiheit der theologischen Wissenschaft prézisieren und ihr
einen neuen Weg ins neue Jahrhundert weisen.

Werner Raupp, Dusslingen



Rezensionen 91

Albert Schweitzer, Strassburger Vorlesungen. Hg. von Erich Grisser und Johann Ziircher.
(Werke aus dem Nachlass. Hg. von Richard Briillmann, Erich Grisser, Claus Giinzler
u.a., Bd. 2). C.H. Beck, Miinchen 1998. 759 S., DM 138 (bei Abnahme d. GA DM 118). -
ISBN 3-406-41171-1 (ISBN 3-406-39130-3 GA).

Albert Schweitzer wird wieder zitiert. Bislang als theologischer und philosophischer
Aussenseiter angesehen, gewinnt der «Urwalddoktor von Lambarene» mit seiner Ethik
der «Ehrfurcht vor dem Leben» neuerdings vor allem im Rahmen der Okologiedebatte zu-
nehmend an Bedeutung. Dieser wird auch durch die Herausgabe des theologischen und
philosophischen Nachlasses Rechnung getragen, der insgesamt weit tiber 10.000 Manu-
skriptseiten und 8000 Briefe umfasst und in der Ziircher Zentralbibliothek und im Albert-
Schweitzer-Zentralarchiv in Giinsbach aufbewahrt wird. Das auf acht Bande konzipierte
Gesamtwerk soll bis ca. 2002 vorliegen.

Nach dem Spitwerk «Reich Gottes und Christentum» (Bd. 1, 1995; verfasst 1947-51) lie-
gen nunmehr auch die lange Zeit verschollenen Vorlesungen vor, die der vielbeschéftigte
Schweitzer (neben Vikariat, Medizinstudium, Schriftstellerei und Organistentétigkeit) als
Strassburger Privatdozent fiir Neues Testament in den Jahren 1902 bis 1912 regelmiissig ge-
halten hat. Die Themenpalette der elf fast druckreif ausgearbeiteten Manuskripte reicht
von der «Bedeutung der Logosspekulation fiir die historische Darstellung des Lebens Jesu
im 4. Evangelium» (Antrittsvorlesung am 1.3.1902) {iber die «Katholischen Briefe» bis hin
zu den «Ergebnissen der historisch-kritischen Theologie und der Naturwissenschaft fiir die
Wertung der Religion» (vgl. Quellenverzeichnis, 22-25).

Im Zentrum stehen die Hauptthemen, die ihn seit frithen Jahren beschiftigten: die
(eschatologisch motivierte) Entstehung von «Taufe u Abendmahl», die «Geschichte der
Eschatologie» und die «Leben-Jesu-Forschung» (gekiirzte Vorlesungsnachschrift) sowie
die «Mystik des Apostels Paulus». Schweitzer lasst darin seine bekannten Jesus- und Pau-
lus-Monographien anklingen und zeichnet schwerpunktmaissig die Entwicklungsgeschichte
des frithen Christentums nach, die von den apokalyptisch-mythologischen Vorstellungen
(«konsequente Eschatologie») von Jesus und Paulus {iber eine stetig zunehmende Ent-
eschatologisierung zu der von altkirchlichen Dogmen beherrschten Grosskirche fiihrt. So
begegnet dem Leser in den Vorlesungen kein «neuer» Schweitzer; wohl aber lernt er den
bisher bekannten liberalen Theologen Schweitzer genauer kennen, der als grenziiber-
schreitender Denker oft eigene Wege geht und seine Themen in deutlicher Sprache vor-
tragt.

Die nunmehr vorliegenden «Strassburger Vorlesungen», die die Herausgeber mit text-
kritischen Anmerkungen, Erlduterungen und einem ausfiihrlichen Register versehen ha-
ben, werden kiinftig als wertvolle Ergéinzung neben die Klassiker «Geschichte der Leben-
Jesu-Forschung» (1913) und «Die Mystik des Apostels Paulus» (1930) treten. Es bleibt zu
hoffen, dass die heutige Theologie auf ihrer Suche nach Neuorientierung Schweitzer ver-
mehrt Gehor schenkt, indem sie mit der Enteschatologisierung Ernst macht und die Ver-
tiefung der christlichen Religion in der Ethik in den Mittelpunkt riickt (vgl. bes. 527-531).
Dies und nichts weniger ist Schweitzers theologisches Anliegen, der sein letztes Kolleg mit
der Maxime schliesst: «Nicht Worte siegen, sondern die Tat!» (723) — und kurz darauf als
Tropenarzt ins zentralafrikanische Lambarene ausreist.

Werner Raupp, Dusslingen

Walter J. Hollenweger, Charismatisch-pfingstliches Christentum. Herkunft, Situation, dku-
menische Chancen, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1997. 520 S., DM 98.- Dieses



92 Rezensionen

Buch ist die Ubersetzung — durch den Verfasser selbst — von: Pentecostalism. Origins and
Development Worldwide, Peabody Mass, Hendrickson Publishers, 1997.

Hollenweger veroffentlichte vor fast dreissig Jahren sein erstes grundlegendes Buch iiber
die Pfingstbewegung. In diesem neuen Buch fasst er zusammen, was er in den vergangenen
Jahrzehnten als Professor fiir Missiologie in Birmingham durch seine Forschungsarbeit und
in den Kontakten mit Studenten aus vielen Landern, mit Kirchen und Gruppen an Erfah-
rungen und Erkenntnissen gesammelt hat. Es ist, so formuliert er es selbst, ein streng theo-
logisches Buch. Aber es enthilt Theologie als Geschichten, und diese Form entspricht ge-
rade der Spiritualitit der Pfingstler. Der Hauptgrund, warum er dieses Buch schrieb, ist
nicht das erstaunliche Wachstum der Pfingstbewegung — das iibrigens den historischen Kir-
chen und ihren Theologen vieles zu sagen hat — sondern die Tatsache, dass die Pfingstbe-
wegung nach Hollenwegers Uberzeugung an einer Wegscheide angekommen ist. Aus ihren
eigenen Reihen kommt der Ruf nach einer kritischen Reflektion tiber ihre Geschichte, ihr
Wesen und ihren Auftrag.

Mit einer Fiille von Material — ein nicht geringer Teil der zitierten Schriften ist durch die
Inspiration von Hollenweger selbst zustande gekommen — beschreibt er den Werdegang
und die heutige Lage der Pfingstbewegung. Dabei fasst er diesen Begriff weit: auch viele
einheimische Kirchen in der dritten Welt rechnet er dazu, etwa die Kimbanguistenkirche
in Afrika. Das ist moglich, weil nach seiner Analyse fiir die Pfingstspiritualitit die Prigung
durch eine nicht schriftliche, sondern miindliche Kultur und die aktive Partizipation von al-
len Mitgliedern — mit Seele und Leib! — an der gottesdienstlichen Liturgie charakteristisch
1st.

Hollenweger legt dar, dass die Pfingstbewegung verschiedene Wurzeln hat.

Die ersten drei, die er erwihnt, sind die schwarze, die katholische (vermittelt durch John
Wesley und dessen Vollkommenheitslehre) und die evangelikale, welche auf die Heili-
gungsbewegung zuriickzufiihren ist. In diesem Zusammenhang ist wichtig, wie Hollenwe-
ger iiber die viel diskutierte Frage urteilt, wer eigentlich als der Griinder der Pfingstbewe-
gung angesehen werden sollte: William Joseph Seymour oder Charles Fox Parham. Aus
theologischen Griinden entscheidet er sich fiir den erstgenannten. Der schwarze Seymour,
der die Erweckung an der Azusastrasse in Los Angeles leitete, wurde massgebend von sei-
nem eigenen schwarzen Erbe beeinflusst. Sehr auffallend und schén ist nun, dass die von
ihm im Jahre 1906 ausgehende Erweckung, die den Anfang der Pfingstbewegung darstellt,
nicht nur schwarze sondern weisse Menschen — aus sehr verschiedenen Gesellschaftsschich-
ten — erfasste. Hier wurde die Rassengrenze durchbrochen! Parhams Bedeutung liegt dar-
in, dass er das Zungenreden als das Zeichen der empfangenen Geistestaufe deklarierte.
Zweifellos hat er damit fiir viele Pfingstler die Weichen gestellt. Auch Seymour war in die-
ser Hinsicht sein Schiiler. Parham war jedoch nicht frei von rassistischen Neigungen, und
schon deswegen kann er nach Hollenweger nicht als Vater dieser urspriinglich echt 6kume-
nischen Bewegung bezeichnet werden. Das entscheidende Merkmal der Erweckung von
1906 ist die Pfingsterfahrung der Versohnung.

Die Versohnung beinhaltet Heilung und Heil - politisch und sozial genauso wie physisch
und psychisch. Sie fiihrt dazu, dass Menschen und Gemeinschaften ihre Schatten tiberwin-
den und den Weg zu- und miteinander finden. Hollenweger spricht ausfiihrlich dariiber in
seiner Beschreibung der vierten und fiinften Wurzel — der kritischen und 6kumenischen —
aber ebenfalls in vielen anderen Zusammenhingen. Eigentlich ist das ganze Buch eine
grossangelegte, fast zeugnishafte Entfaltung dieses umfassenden Themas nach allen seinen
Aspekten. Hollenweger kann spannend erzéhlen, auch weil manchmal ein milder Humor
mitklingt, und er bietet viel Information. Aber rein deskriptiv ist er nie! In die ausfiihrli-
chen Skizzen von der Entwicklung und heutigen Situation der Pfingstbewegung in allerlei
Liandern flicht Hollenweger jeweils eigene Beurteilungen ein. Sein Buch ist in allen Teilen
eine Botschaft.



Rezensionen 93

Ich kann hier natiirlich nur einige charakteristische Punkte aus dieser Botschaft streifen.
Hollenweger will von der Geistestaufe im iiblichen Sinn kein Dogma machen. Wesentlich
fiir das Wirken des Geistes ist fiir ihn der Dienst der Versohnung und Heilung; er ist wich-
tiger als das Zungenreden. Selbst hat er bekanntlich vieles getan, um auch in den «offiziel-
len» Kirchen Raum zu schaffen fiir Segnungsgottesdienste, in denen Kranke gesalbt wer-
den. Bedeutsam ist, dass er dabei auch Vertreter von alternativen medizinischen Methoden
einschalten will. Darin tritt Hollenwegers von mir begriisste positive Wiirdigung der Schop-
fung ans Licht. Charismen — auch das Charisma der Heilung — finden in der Regel ihre
Grundlage in dem, was Gott in die Schopfung hineingelegt hat. Mit Calvin — den er tibri-
gens in diesem Zusammenhang nicht nennt — geht Hollenweger davon aus, dass der Geist
auch in der Schopfung wirkt. Wie in seiner umfangreichen Studie iiber interkulturelle
Theologie befiirwortet er auch hier einen «theologisch verantworteten Synkretismus», wo-
bei der Begriff Synkretismus sich weitgehend mit dem der «Inkulturation» deckt. Das vor-
christliche Erbe sollte man nicht ddmonisieren.

Fiir viele unabhiingige afrikanische Pfingstkirchen ist der Heilige Geist schon in ihrer
vorchristlichen Kultur gegenwiirtig, besonders in ihrer Heilungspraxis. Diese wird kritisch
aufgenommen, gereinigt und liturgisiert.

Die westliche Universititstheologie ist zu kritisieren, weil sie bis auf wenige Ausnahmen
die Pfingstbewegung vollkommen ignoriert; das sei kurzsichtig und unbegreiflich um so
mehr, weil heutzutage auch die Pfingstkreise viele akademisch geschulte Theologen liefern.
Die Universitdtstheologie leidet an Intellektualismus und benimmt sich mit ihrem mono-
polistischen wissenschaftlichen Anspruch faktisch rassistisch. Sie kann nur dann fruchtbar
werden, wenn sie sich durch die Spiritualitét der dritten Welt bereichern und dynamisieren
lasst. Es ist diese Spiritualitit, die in der Pfingstbewegung ihre konkrete Gestalt findet, und
auch darum ist die Pfingstbewegung eine Herausforderung fiir die Theologie und fiir die
offiziellen Kirchen. Ich bin der Meinung, dass Hollenweger dem iiblichen theologischen
Fachbetrieb mit Recht den Spiegel vorhilt. Es bleibt allerdings die Frage, was Theologie
ist bzw. sein sollte auch, umsomehr, weil Hollenweger keinem Anti-Intellektualismus Vor-
schub leisten will und griindliche Reflexion innerhalb der gegenwiirtigen Pfingstbewegung
als unbedingt notwendig erachtet. Mit Freude stellt er fest, dass in den Kirchen die Haltung
von Ignoranz und Ablehnung allméhlich durchbrochen wird. In dieser Hinsicht sind die
Dialoge, die mit verschiedenen Kirchen stattfinden, u.a. mit dem Vatikan, ein hoffnungs-
volles Zeichen.

Hollenweger kritisiert auch die Pfingstbewegung. Er ist nicht gliicklich mit der Entwick-
lung der Pfingstbewegung in den USA und in anderen Léndern, insofern sie sich in die Be-
wegung der Evangelikalen aufnehmen liess. Der Preis war hoch: die Frauen wurden von
leitenden Funktionen in den Gemeinden ausgeschlossen, die Rassentrennung wurde
durchgefiihrt und die pazifistischen Uberzeugungen der urspriinglichen Pfingstler traten
zuriick. Hollenweger hofft — und namhafte Vertreter der Pfingstbewegung teilen diese
Hoffnung — dass die Pfingstgemeinschaften in diesen Léndern nicht zuletzt auch durch eine
neue Besinnung auf die eigenen Urspriinge einen Kurswechsel vollzichen und den Weg zu
der Okumene finden werden. Wenn sie da mitmachen, wird natiirlich auch in der Okumene
einiges anders werden.

Insgesamt ist Hollenwegers Buch ein Pladoyer fiir eine Haltung von Offenheit und Lern-
bereitschaft, die gegenseitige Ergénzung und Bereicherung ermoglicht. Personlich bin ich
davon iiberzeugt, dass unsere offiziellen Kirchen, wenn sie sich besinnen auf neue Formen
des Gottesdienstes, auf die Moglichkeiten eines Anschlusses an die heutige Bild- und Mu-
sikkultur, auf den Auftrag der Heilung und auf die Zuginge zu einer Spiritualitit des Her-
zens, von den Impulsen der Pfingstbewegung viel profitieren konnen.

Ich mache noch zwei z.T. kritische Bemerkungen. In seinem Pldadoyer fiir einen verant-
worteten Synkretismus erwihnt Hollenweger die Aussage des alten Karl Barth, dass er sei-



94 Rezensionen

ne Dogmatik, wenn er sie nochmals konzipieren wiirde, im Gesprich mit den Weltreligio-
nen schreiben wiirde. Hollenweger fiigt hinzu: das wire gewiss noch eine christologisch ori-
entierte Theologie. Dieser Gedanke ist nicht richtig. Ich erinnere an das bekannt geworde-
ne Nachwort von Karl Barth in einer Anthologie von Schleiermacher-Texten, in dem er
von seinem «Traum» redet: eine Theologie des Heiligen Geistes, das heisst: eine Theologie,
die nicht unter dem beherrschenden Gesichtspunkt der Christologie, sondern unter dem
der Pneumatologie geschrieben werde.

Die zweite Bemerkung betrifft das Verhéltnis von Pfingstlern und Evangelikalen.

Was mag der Grund sein, warum die Pfingstler Anniherung an die Evangelikalen such-
ten? So weit ich sehen kann, geht Hollenweger nicht explizit darauf ein. Ich wage eine Ver-
mutung. Der Grund kénnte in dem Umstand gelegen sein, dass die Pfingstler sich absolut
nicht befreunden konnten mit der in den zwanziger und dreissiger Jahren noch dominie-
renden, weniger oder mehr liberalen main line-theology. In dieser Abwehr waren sie reli-
gits mit den Evangelikalen verbunden, gewissermassen ihre Frontgenossen. Das wiirde
auch den Einfluss des Fundamentalismus in Pfingstgemeinschaften erkldren. Was die heu-
tige Zeit betrifft, ist bemerkenswert, dass viele evangelikale Gemeinschaften pfingstleri-
sche Elemente in ihren Frommigkeitsstil, vor allem in die gottesdienstliche Liturgie, inte-
grieren. Diese «Pentekostalisierung» des evangelikalen Christentums verlangt sorgfiltige
Beachtung.

Dieses Buch von Hollenweger verdient viele engagierte, mitdenkende Leser!

Jan Veenhof, Thun

Klaus Winkler, Seelsorge. Walter de Gruyter, Berlin / New York 1997. 561 S., DM 68.-

Dieses Lehrbuch und Kompendium fiillt eine Liicke aus in der recht umfangreichen Li-
teratur tiber Seelsorge aus der Nachkriegszeit: In den publizierten Lehrbiichern stellt der
Autor jeweils nur seine eigene Konzeption dar, mit mehr oder weniger ausfiihrlicher Kritik
anderer Auffassungen. Erst K. Winkler hat die gewaltige Arbeit geleistet, die verschiede-
nen gegensitzlichen Positionen moglichst vorurteilslos darzustellen, aber auch die eigene
Seelsorge-Theorie klar zu entfalten. In der Einleitung erinnert er daran, dass eine Lehre
von der Seelsorge eine sachgemisse Anthropologie ebenso nétig hat wie eine sachgemisse
Theologie. Um einen Eindruck von den Gegensitzen der Positionen zu vermitteln, schil-
dert er ausfithrlich drei typische Seelsorgekonzepte der letzten Jahrzehnte: die Auffassung
von E. Thurneysen mit ihrer Orientierung an der Wort-Gottes-Theologie, die von der ame-
rikanischen Seelsorge-Bewegung mitbeeinflusste Theorie von D. Stollberg, der das psycho-
logisch geschulte Wahrnehmen und Annehmen des Partners fordert und theologisch be-
griindet, und das Programm von J. Adams, der alle Handlungsanweisungen fiir die Seelsor-
ge mit biblischen Aussagen begriinden will.

Winkler gibt dann einen Uberblick iiber die Geschichte der Seelsorge von ihren Anfin-
gen im Neuen Testament iiber die Praxis in der Alten Kirche und im Mittelalter zu Refor-
mation, Pietismus und Rationalismus. Die Geschichte von Schleiermacher bis zur Gegen-
wart kommt zur Sprache, indem 35 bedeutende Seelsorge-Lehrer in ihren Auffassungen
und mit Zitaten aus ihren Werken skizziert werden.

Den gegenwirtigen Diskurs iiber Seelsorge fasst Winkler zusammen, indem er die Au-
toren in zwei Gruppen mit je verschiedenen Grundtendenzen einteilt: Die heutigen Vertre-
ter der «Seelsorgebewegung» charakterisiert er durch ihr Bestreben, zeitgemass zu sein, die
Beratungsarbeit und die Arbeit in Gruppen zu intensivieren und eine praxisbezogene Aus-
bildung zu bicten. Fiir die Kritiker der «Seelsorgebewegung» auf der anderen Seite ist
kennzeichnend, dass sie eine neue systematisch-theologische Einbindung der Seelsorge,
eine biblische Spiritualitit, eine Riickbesinnung auf Elemente der Tradition (z.B. Beichte)
und teilweise die Offnung fiir charismatische Impulse oder eine Neuformulierung der Ziele



Rezensionen 95

der Seelsorge fordern. In diesem Diskurs ist auch die Wertung des Gesprichs kontrovers:
Geschieht Seelsorge durch ein Gesprich, das in einer bestimmten Weise, z.B. nach psycho-
analytischen Regeln gefiihrt wird? Oder geschieht sie in einem Gespriich, an dem die Pfar-
rer in existentieller Tiefe beteiligt sind?

In der Sicht von K. Winkler, einem namhaften Vertreter der heutigen Seelsorgebewe-
gung, besteht Seelsorge aus einem strukturierten Gesprich, das durch eine Konfliktsituati-
on des Partners und durch den Auftrag des Seelsorgers begriindet ist. Dabei spielen immer
Gewissensfragen und damit Probleme der Ethik mit, und der Seelsorger begegnet im heu-
tigen «Zeitalter des Narzissmus» anstatt dem traditionellen «erschrockenen» mehr und
mehr dem «gekrinkten Gewissen».

Die Einzelaspekte der Seelsorge behandelt der Verfasser durch Ausfiihrungen tiber die
menschlichen Grundkonflikte Angst, Glaube—Vertrauen, individuelle Anspriiche, Schuld-
gefiithle-Schuld. Zu diesen Themen befragt er theologische Autoren (Kierkegaard zum Be-
griff der Angst, G. Ebeling tiber den Glauben, Paulus iiber <epithymia>) und ebenso selbst-
verstdndlich humanwissenschaftliche Forscher, besonders aus der heutigen Psychoanalyse
(Angst, Angstabwehr, Urvertrauen—-Urmisstrauen, Triebregungen, Triebverzicht u.a.m.).

Ausfiihrlich geht er auf die nach Lebensalter verschiedenen Gestalten der Seelsorge ein:
Zur Seelsorge an Jugendlichen ldsst er Religionspddagogen und psychologische Arbeiten
iber die Ablésungsphase zu Wort kommen. In den Ausfithrungen iiber Seelsorge bei Part-
nerschafts- und Familienproblemen berichtet er iiber kirchliche Denkschriften, sexualethi-
sche Publikationen (auch iiber Homosexualitét) und iiber Arbeiten von verschiedenen Psy-
chotherapeuten und Eheberatern. Unter dem Stichwort Seelsorge an Trauernden und
Sterbenden werden Fragen der Sterbehilfe, der seelsorgerlichen Begleitung der Sterben-
den und seiner Jenseitshoffnungen, des Trauerprozesses und des Trostens diskutiert. Die
letzten Kapitel handeln von Seelsorgeformen, die in der Hand von Sonderpfarrdmtern lie-
gen: Seelsorge im Krankenhaus, im Strafvollzug und im Militidr. Hier wird hauptsichlich
iiber die Publikationen der in diesen Bereichen Titigen berichtet.

Nicht nur hier, sondern im ganzen Buch ist das Bestreben des Verfassers spiirbar, die
(deutschsprachige!) theologische und humanwissenschaftliche Literatur zu den jeweiligen
Problemen moglichst vollstindig zu beriicksichtigen. Darum nehmen auf vielen Seiten des
Buchs die kleingedruckten Anmerkungen mehr als die Hilfte des Raums in Anspruch.
Weite Teile lesen sich wie eine Bibliographie zu einem bestimmten Thema, bei der die auf-
gelisteten Titel durch Inhaltsangaben und Zitate aus dem betreffenden Buch erginzt sind.
Das Werk von Winkler bietet darum dem, der sich in ein bestimmtes Thema einarbeiten
will, eine hilfreiche Information tiber das, was schon publiziert ist. Der Nachteil dieser bi-
bliographie-dhnlichen Teile des Buches ist m.E., dass ich bei vielen zitierten Autoren nicht
weiss, wie Winkler selber sie beurteilt oder dass ich seine Meinung aus mehrdeutigen Sit-
zen erraten muss. Von einem Autor heisst es z.B.: «Er vermittelt damit ein Berufsbild, das
einerseits Aufforderungscharakter haben kann, andererseits aber auch jene, die sich unter
ganz anderen Verhiiltnissen durchsetzen miissen, zu entmutigen vermag.»

An diesem umfassenden Lehrbuch bewundere ich die grosse Belesenheit, ja Gelehrsam-
keit des Verfassers und die von aussen gesehen bruchlose Synthese zwischen einem pro-
blemlos auf Luther gegriindeten Glaubensverstindnis und dem Umgang mit nicht hinter-
fragten Axiomen und Theorien aus der Tiefenpsychologie. Mir fallt auf, wie selbstver-
stindlich er viele theologische Begriffe handhabt, z.B. das hiufig gebrauchte Wort «Chri-
stenmensch». Ich habe schon Miihe, den Unterschied zwischen Mensch und Christ klar zu
umschreiben. Was soll ich erst mit dem Begriff «Christenmensch» anfangen?

Seelsorge ist fiir Winkler Konfliktbearbeitung in der durch seinen Glauben bedingten
Zuversicht, dass sie konflikt-16send und befreiend wirke und zur Entwicklung eines person-
lichkeits-spezifischen Glaubensverstindnisses fiithre. Dieses Verstindnis von Seelsorge ist
mir zu eng. Eliphas, Bildad und Zophar wollten dem leidenden Freund mit ihren Reden zur



96 Rezensionen

Konfliktverarbeitung helfen. Sie hitten gewiss eine bessere Seelsorge vermittelt, wenn sie
in der heutigen Seelsorgebewegung professionell fiir Seelsorge ausgebildet worden wiiren.
Vielleicht war aber die Seelsorge, die sie in den ersten Tagen nach ihrer Ankunft, spontan
als Freunde reagierend, vermittelten, doch noch hilfreicher: dass sie bei ihrem Freunde auf
der Erde sassen und schweigend an seinem Ungliick Anteil nahmen. Der Mensch wird oft
von einem Ungliick getroffen, das nur so oder so ertragen, nicht als Konflikt «bearbeitet»
werden kann. In solchen Fillen wirkt der Wille des Helfers, den Konflikt zu bearbeiten,
eher erschwerend.

Walter Neidhart, Basel

Falk Wagner, Zur gegenwiirtigen Lage des Protestantsimus. Chr. Kaiser/Giitersloher Ver-
lagshaus, Giitersloh 1995. 2128S.

Der Band bietet Vortrige, die der Verfasser an Tagungen der evangelischen Akademie
der Pfalz gehalten hat: tiber die religiose Lage in der pluralistischen Kultur, insbesondere
tiber den Protestantismus mit seinem Dilemma zwischen nicht aufgearbeiteter Religions-
kritik und Neo-Orthodoxie, iiber die nach wie vor proklamierte Autoritit des Schriftprin-
zips und der Einsicht, dass «nicht Gott selber und als solcher, sondern einzig und allein
menschlich argumentierende Theologen von ihm behaupten, er offenbare sich als souveri-
nes Herrschaftssubjekt». Fiir Wagner ist vor allem das Festhalten an der kanonischen Gel-
tung des Alten Testaments problematisch, «weil auf diese Weise das spezifisch Neue und
Eigentiimliche des christlichen Grundgedankens eher verstellt als erhellt wird». Er dussert
sich ferner iiber die Fragwiirdigkeit, angesichts des naturwissenschaftlichen Denkens in
traditionellen Kategorien von Gott dem Schépfer zu reden. Wagner diskutiert die Bezie-
hungen von Recht und Religion und von Recht und Moral (Ablehnung der Zwei-Reiche-
Lehre und der christokratischen Begriindung des Rechts). Dann analysiert er das bis in un-
ser Jahrhundert andauernde gebrochene Verhiltnis der Theologie zur demokratischen
Staatsform und deckt das von Schleiermacher bis zur Gegenwart mangelnde Verstindnis
von Kirche und Theologie fiir die Schwierigkeiten der Intellektuellen mit dem christlichen
Glauben auf.

Wagners Generalangriff gegen den verknocherten Konservativismus von Kirche und
Theologie ist scharfsinnig und trifft ihre Ziele oft prizis, aber ihm fehlt jedes Verstdndnis
fiir seine Gegner. Manchmal habe ich den Eindruck, in seinen Argumentationen den
Stimmfiihrer einer kleinen Minderheit zu horen, die vergeblich gegen eine grosse Mehrheit
anrennt und zugleich weiss, dass ihre Angriffe die Position der Mehrheit nicht verédndern
werden.

Walter Neidhart, Basel

Jirgen Fangmeier, ... der predige mein Wort. Konkreter Anlass — konkrete Predigt. Aussaat
Verlag, Neukirchen-Vluyn 1995. 110 S.

Neben seiner Tétigkeit als Systematiker an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal hat
der jetzt emeritierte J. Fangmeier wihrend 27 Jahren die Gemeinde Scholler betreut. Das
Bindchen bietet eine Auswahl aus seinen Predigten, vier iiber das Buch Ruth, vier tiber die
Frage nach dem Ewigen Leben, die iibrigen tiber verschiedene Texte. Alle Predigten sind
bibel- und christuszentriert, in der Sprache schlicht, fiir jedermann/frau verstandlich, ohne
jeden akademischen oder theologischen Jargon. In keiner Predigt fehlen Beispiele oder
Konkretisierungen aus dem Leben der Gemeinde, aus eigenen Erfahrungen oder aus dem
Anekdotenschatz bedeutender Christen.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

