
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 1

Artikel: Organtransplantation in Deutschland : Gesetz - Probleme - ethische
Anfragen

Autor: Gerber, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Organtransplantation in Deutschland

Gesetz - Probleme - ethische Anfragen

Das «Gesetz über die Spende, Entnahme und Übertragung von Organen»
wurde am 5. November 1997 verabschiedet. Seither gab es teils Zustimmung,
teils kritische Stimmen besonders zur Frage des Hirntodes und der
Verteilungspraxis. Jetzt wurde eine Klage beim Bundesverfassungsgericht
eingereicht, um nur solche Organentnahmen bei hirntoten Menschen zuzulassen,
die diese Zustimmung in einem Spendeausweis gegeben haben. Diese und
weitere Probleme möchte ich im folgenden ansprechen.

1. Das Problem der Zustimmung

In Paragraph 3 geht es um Organentnahmen mit Einwilligung des lebenden

Organspenders bzw. aufgrund eines Spendeausweises bei toten
Organspendern. Diese sogenannte enge Zustimmungslösung baut auf der typisch
europäischen, von Kant bestimmten Tradition der Würde, Autonomie,
Selbständigkeit des vernünftigen Menschen auf. Theologisch wird von Geschöpf
Gottes nach dem Ebenbild Gottes gesprochen. Im strikten Sinne ist hier nur
eine enge Zustimmungslösung möglich, weil der Mensch nicht vertretbar ist
angesichts medizinischer Eingriffe wie etwa einer Explantation.

In Paragraph 4 heisst es zur Organentnahme mit Zustimmung anderer
Personen: «Liegt dem Arzt, der die Organentnahme vornehmen soll, weder
eine schriftliche Einwilligung noch ein schriftlicher Widerspruch des möglichen

Organspenders vor, ist dessen nächster Angehöriger zu befragen, ob
ihm von diesem eine Erklärung zur Organspende bekannt ist». Hier wird die
Würde in die Entscheidung eines anderen Menschen gelegt, der vom Interesse

an Organen her den mutmasslichen Willen des toten Menschen zu erheben
und zu vertreten versucht. Diese an Interessen orientierte Ethik hat einige
Gefahren, z.B. möglichen Druck auf Angehörige potentieller Spender, z.B.
weitergehend eine Degradierung nicht-einwilligungsfähiger Menschen wie
intensiv-medizinisch Behandelte, demente Menschen, Kleinkinder, Apalliker
zu Organlieferanten, z.B. Druck nach dem Motto: Nur wer selbst spendet
bzw. wer seine Einstimmung zur Organentnahme von toten Angehörigen
gibt, der wird im eigenen Krankheitsfall ein Organ erhalten, was den menschlichen

Körper zum Tauschhandel-Objekt funktionalisiert. Ein weiteres
Problem, das bei uns in Deutschland mit dem Dritten Reich verknüpft ist, stellt
die Organentnahme bei einwilligungsunfähigen Personen dar. Sie ist auch in



Organtransplantation in Deutschland 81

der Europäischen Bioethik-Konvention generell untersagt mit Ausnahmen
lediglich im Blick auf regenerierbares Gewebe.

Um den schwierigen und oft (zu) langwierigen Gesprächen mit Angehörigen

aus dem Wege zu gehen, wird in anderen Ländern die Informationslösung

vorgezogen: Nach einem Informationsgespräch zur möglichen
Organentnahme haben sich die Angehörigen in einer bestimmten Zeitspanne zu
äussern, wobei Schweigen dann als Zustimmung gilt. Die z.B. in Österreich
gültige Widerspruchslösung geht davon aus, dass einzig zu Lebzeiten explizit
abgegebener Widerspruch die mit dem Hirntod mögliche Organentnahme
verhindert.

2. Das Problem des Hirntodes

Ist der hirntote Mensch ein toter Mensch, dann darf ihm eigentlich kein
Organ mehr entnommen werden; oder ist er ein im Sterbeprozess befindlicher

Mensch, dann darf ihm ebenfalls kein Organ entnommen werden. Im
ersten Fall wird der Tod empirisch-wissenschaftlich-medizinisch festgemacht
auf den exakten Punkt des Erlöschens aller Hirnfunktionen als irreversibles
Hirnversagen («Ganz-Hirn-Tod»); im zweiten Fall werden neben ausweisbaren

Hirnfunktionen subjektive Empfindungen und soziale Beziehungen
sterbender Menschen angenommen, die sich aber wissenschaftlich gar nicht exakt
messen lassen oder die solcher Messbarkeit nicht zugänglich sind. Juristisch
hat man sich auf den Hirntod-Zeitpunkt geeinigt, damit straffrei zu einem
Zeitpunkt explantiert werden kann, der die Verwendbarkeit der Organe
garantiert. Aber angesichts dieser problematischen Einigung hätte man eine

enge Zustimmungslösung wählen müssen, argumentieren die Ablehnenden.
Hier liegt ein Problem, das sich mit den beiden Begriffen des Körpers bzw.

der Körperlichkeit und des Leibes bzw. der Leiblichkeit formulieren lässt:

Der Körper ist humanbiologisch auf seine Funktionen hin beschreibbar, so
z.B. ein Organ für eine mögliche Transplantation auf einen bestimmten
Empfänger; unser Körper ist medizinisch reparierbar, z.B. durch eine Organtransplantation;

unser Körper entsteht reproduktionsmedizinisch gesehen durch
einen Verschmelzungsprozess von Eizelle und Spermium und er stirbt mit
dem Aufhören sämtlicher Hirnfunktionen. Zugleich aber sind wir leibliche
Menschen, indem wir mit unserem Körper Gefühle, Gedanken, Bedürfnisse,
Ängste, Wünsche erfahren und ausdrücken, die auf einer anderen Ebene als
der wissenschaftlichen Ausweisbarkeit liegen. Mit der fortschreitenden
Verwissenschaftlichung unseres Leibes zum Körper wird dieser immer mehr zum
Verschwinden gebracht. Deswegen ist für viele Menschen die Hirntod-Hypo-
these umstritten und letztlich abzulehnen.



82 Uwe Gerber

3. Die Würde des Spenders und Empfängers

In Paragraph 6 wird die Achtung der Würde des hirntoten Organspenders
gewährleistet: «Die Organentnahme und alle mit ihr zusammenhängenden
Massnahmen müssen unter Achtung der Würde des Organspenders in einer
der ärztlichen Sorgfaltspflicht entsprechenden Weise durchgeführt werden».
Hier entstehen z.B. für manche Christen Probleme: Darf der Mensch vorsätzlich

verstümmelt werden? Darf er mit Organen anderer Menschen versehen
werden? Die katholische Christenheit hat hier aufgrund der metaphysisch
bedingten Körper-Seele-Differenzierung weniger Probleme als die Protestanten

oder Juden mit ihrer eher ganzheitlichen Anthropologie.
Welche Organe dürfen zu welchen Zwecken entnommen werden, etwa

auch für Forschungszwecke? Warum dürfen Angehörige des explantierten
Toten diesen nicht mehr sehen? Sind psychologische Betreuungen für die
Empfänger und für die Angehörigen der Empfänger wie der Spender gewährleistet?

Da der erwartete Erfolg der Transplantation oft zu hoch gehängt wird
und da die Empfänger lebenslang Medikamente nehmen müssen, bedürfen
sie geschulter Begleitung und Betreuung. Hier gibt es auch Anfragen an die
Finanzierung durch gesetzliche oder private Krankenkassen. Wenn ein Recht
auf Organe und eine Pflicht zur Spende von Organen ethisch, religiös und
juristisch artikuliert werden, dann steht die Würde des Empfängers wie des

Spenders auf dem Spiel. Für beide müssen dieselben Selbstbestimmungsrechte
gelten, deren Inanspruchnahme Ausdruck ihrer Menschen-Würde ist, wie

die «Ethik-Charta» von 1996 formuliert. Hier ist jeglicher Ersatzteil-Mentalität
zwecks Erhaltung der Leistungsfähigkeit eines Menschen zu wehren. Hier

sind die sich wandelnden gesellschaftlichen Vorstellungen von Gesundheit
und Krankheit zu erörtern. Und hier ist schliesslich der öffentlich gewünschte
und geförderte Machbarkeitswahn einerseits und der Individualisierungsschub

mit dem dominierenden Hervortreten des einzelnen Menschen mit
seinen ganz persönlichen Optionen andererseits als Hintergrundfolien gerade
auch der Transplantationsmedizin kritisch zu beleuchten.

4. Verteilungsgerechtigkeit

In den Paragraphen 11 und 12 wird auf Koordinierungsstellen und
Vermittlungsstellen wie z.B. Europlant eingegangen: «Die Entnahme von
Vermittlungspflichtigen Organen einschliesslich der Vorbereitung von Entnahme,

Vermittlung und Übertragung ist gemeinschaftliche Aufgabe der
Transplantationszentren und der anderen Krankenhäuser in regionaler
Zusammenarbeit. Zur Organisation dieser Aufgabe errichten oder beauftragen die
Spitzenverbände der Krankenkassen, die Bundesärztekammer und die Deutsche

Krankenhausgesellschaft oder die Bundesverbände der Krankenhaus-



Organtransplantation in Deutschland 83

träger gemeinsam eine geeignete Einrichtung (Koordinierungsstelle) .»
Dabei ist die strikte Trennung zwischen dem Team zur Feststellung des Todes
des Organspenders und dem Explantationsteam und dem Implantationsteam
Grundbedingung einer transparenten Organtransplantationspraxis. Aber die
Frage einer gerechten Allokation bleibt angesichts der Organtransplantationspraxis

bestehen: Erhalten nur Privatpatienten Organe? Ist ein Alter, z.B.
60 Jahre in England, für Transplantationen ausschlaggebend? Wie verhält es

sich, wenn es sich um Alkoholiker, Drogenabhängige, säumige Dialysepatienten,

Topmanager, Politiker handelt? Wer kommt wie auf die Warteliste:
der Privat- oder Kassenpatient, die Mutter, der Familienvater oder der Ledige,

die Lehrerin oder der Müllarbeiter, der Mann oder die Frau, der obdachlose,

homosexuelle Mensch, der Sinti, der Asylant? Hier ist Klärungsbedarf
notwendig, um auch einem Zwei-Klassen-System ärztlicher Versorgung und
dem Handel mit Organen vorzubeugen.

5. Grenzbereiche der Transplantationsmedizin

Ich möchte drei Beispiele für Grenzbereiche der Transplantationsmedizin
anführen:
- Es werden derzeit Versuche gemacht, fötale Hirnzellen von abgetriebe¬

nen, entsprechend erhaltenen oder in-vitro hergestellten überflüssigen
Föten in das Gehirn von Menschen zu injizieren, die an Parkinson, Chorea
Huntington oder Alzheimer erkrankt sind. Hier entsteht sofort die
Gefahr, dass gegen das enge deutsche Embryonenschutzgesetz mit seinem
Verbot jeglicher Verwendung von Embryonen Verstössen wird und sogar
einem Embryonen-Handel das Wort geredet werden könnte. Als
Nebenprodukt würde die in Deutschland verbotene Präimplantationsdiagnostik
forciert, um aus «ausgemusterten» Föten gesunde Hirnzellen gewinnen zu
können. Da gemäss der europäischen Bioethik-Konvention vom 19.
November 1996 zwar die Erzeugung von Embryonen, nicht aber deren
Verwendung zu Forschungszwecken verboten ist - was in Deutschland weiterhin

verboten bleibt -, kann von hier aus eine Aufweichung des engen
deutschen Embryonenschutzgesetzes und eine Ausweitung der europäischen
Bestimmung auf Erzeugung von Embryonen zu Therapiezwecken
vorangetrieben werden.

- Es werden vermehrt Hirnhaut-Transplantationen durchgeführt und
Transplantationen von Hirnteilen vorbereitet, so dass sich die Frage nach
der Integrität bzw. Veränderung eines betroffenen Menschen stellt. An
welchem Punkt geht die Integrität des Menschen verloren? Wie ist das

Selbstverständnis eines Menschen zu sehen, der mit Hirnteilen eines
anderen Menschen lebt, denkt, fühlt, deutet?



84 Uwe Gerber

- Ein ganz schwieriges Problem stellt der Übergang von der Allotransplan¬
tation zwischen Menschen (oder einer tierischen Spezies) zur Xenotransplantation

mit Organen einer anderen Spezies dar. Ist es erlaubt, Tiere,
vornehmlich Schweine, genetisch so zu verändern, dass ihre Organe
kompatibel zu unseren menschlichen Organen werden? Ist das Klonieren
solcher transgener Tiere zu reinen Verwendungszwecken erlaubt? Ist es
erlaubt, menschliche Patienten gentechnisch an tierische Organe anzupassen?

Kann man diese Probleme damit umgehen, dass man Tieren, sofern
sie Lebens- und Überlebensinteressen ausbilden, einen Personen-Status
zuspricht, wie es z.B. Peter Singers Präferenz-Utilitarismus macht?
Ausserdem sind die damit verbundenen epidemiologischen Risiken momentan

nicht überschaubar. Deswegen wird derzeit versucht, mit in-vitro
hergestellten omnipotenten embryonalen (menschlichen) Zellen gezielt
menschliche Organe herzustellen, um die völlig umstrittene Xenotransplantation

zu unterlaufen.

6. Religiös-kulturelle Aspekte

Nicht nur im Christentum, sondern auch im Islam gibt es verschiedene
Positionen. Die sunnitischen Rechtsschulen haben auf der Internationalen
Versammlung für Islamisches Rechtswesen in Mekka 1985 und anlässlich der
Islamischen Organisation für Medizinwissenschaften in Kuwait 1989 und 1995

festgestellt, dass die Explantation eines Organs eines Lebendspenders zur
Implantation in den Körper eines anderen Menschen als empfohlene Hilfeleistung

und lobenswerte Handlung gewürdigt werden kann, wenn sie nicht der
islamischen Menschenwürde widerspricht (was ähnlich im deutschen
Transplantationsgesetz formuliert ist). Die Transplantation muss die einzige
Behandlungsmöglichkeit sein und der Erfolg für beide Operationen muss
faktisch gesichert sein. Handelt es sich um einen verstorbenen Spender, dann
muss eine zu Lebzeiten abgegebene Zustimmung vorliegen, d.h. die Sunniten
vertreten eine enge Zustimmungslösung. Nichtislamische Organspender sind
ebenfalls zugelassen mit der einen Ausnahme, dass es keine zum Tode verurteilte

Menschen sein dürfen. Ausserdem ist es erlaubt, dass technisches oder
tierisches Material implantiert wird, wobei offen bleibt, um welche Organe es
sich handelt.

Die muslimischen Schiiten verbieten im allgemeinen die Entnahme von
Organen eines verstorbenen Muslims mit der Ausnahme, dass diese für die
Lebenserhaltung eines anderen Muslims oder einer Muslima notwendig ist.

Insgesamt wird hier wesentlich enger argumentiert als bei den Sunniten, Christen

oder Juden.
Im Buddhismus ist Organspende von Lebendspendern erlaubt und wird

als Akt der Solidarität betrachtet. Organentnahme von verstorbenen Men-



Organtransplantation in Deutschland 85

sehen ist zugelassen, wobei im allgemeinen die zu Lebzeiten abgegebene
Zustimmung erforderlich ist.

Schwieriger ist es in Religionen mit ausgeprägtem Ahnen- und Familienkult

wie etwa dem Konfuzianismus, wo aus Gründen der körperlichen
Unversehrtheit jegliche Organtransplantation abgelehnt wird. Orthodoxe Kreise
des Judentums wie des Christentums und Islam liegen auf dieser Linie.

In einer multikulturellen und multireligiösen Gesellschaft wie der
Bundesrepublik Deutschland ist es deswegen für alle Beteiligten geboten, bei Or-
gantransplantationsmassnahmen auf die kulturellen Patterns und religiösen
Vorstellungen Rücksicht zu nehmen.

7. Was folgt daraus?

Der Diskurs über Organtransplantation muss in der Öffentlichkeit mittels
vielfältiger Informationen geführt werden, damit Ängste und Hoffnungen
ausgesprochen und bearbeitet werden können, damit die Persönlichkeitsrechte

der Spender wie Empfänger gewahrt bleiben können, damit Kosten-
Abwägungen zwischen Präventiv-Medizin und Transplantationsmedizin
transparent werden, damit jeder Bürger und jede Bürgerin informiert über
Zustimmung oder Widerspruch zu einer Organentnahme entscheiden können.

Dieses Nachdenken muss in der Öffentlichkeit verstärkt angeregt und
begleitet werden, vermittelt etwa durch Unterricht, Erwachsenenbildung,
Universitäten, kirchliche Gemeindearbeit, Arztpraxen, Krankenhäuser.
Forschungspolitisch sollten verstärkt Ethik-Kommissionen eingerichtet werden.
Politisch wäre an Plebiszite und Moratorien zu denken.

Mit meinem Beitrag möchte ich einen Anstoss zu solchen Denkprozessen
leisten.

Dieser Vortrag wurde 1999 ganz oder in Teilen gehalten anlässlich einer Podiumsdiskussion

an der FH Dieburg, einer Jubiliäumsfeier katholischer Studentenverbindungen in
Mainz und eines Bioethik-Symposions in Monterrey/Mexiko. Der Gesetzestext steht im
Internet. Auf Anmerkungen wurde verzichtet. Inzwischen ist von der Bundesärztekammer
ein Papier zur Verteilung (Allokation) ausgearbeitet worden. Zur Xenotransplantation
liegt vom Verfasser vor: Xenotransplantation als Testfall für den gesellschaftlichen
Diskurs, in: Ethica (Wissenschaft und Verantwortung) 7 (1999) 339-353.

Uwe Gerber, Dieburg


	Organtransplantation in Deutschland : Gesetz - Probleme - ethische Anfragen

