Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 1

Artikel: Organtransplantation in Deutschland : Gesetz - Probleme - ethische
Anfragen

Autor: Gerber, Uwe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878038

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Organtransplantation in Deutschland

Gesetz - Probleme - ethische Anfragen

Das «Gesetz iiber die Spende, Entnahme und Ubertragung von Organen»
wurde am 5. November 1997 verabschiedet. Seither gab es teils Zustimmung,
teils kritische Stimmen besonders zur Frage des Hirntodes und der Vertei-
lungspraxis. Jetzt wurde eine Klage beim Bundesverfassungsgericht einge-
reicht, um nur solche Organentnahmen bei hirntoten Menschen zuzulassen,
die diese Zustimmung in einem Spendeausweis gegeben haben. Diese und
weitere Probleme mochte ich im folgenden ansprechen.

1. Das Problem der Zustimmung

In Paragraph 3 geht es um Organentnahmen mit Einwilligung des leben-
den Organspenders bzw. aufgrund eines Spendeausweises bei toten Organ-
spendern. Diese sogenannte enge Zustimmungslosung baut auf der typisch
europdischen, von Kant bestimmten Tradition der Wiirde, Autonomie, Selb-
standigkeit des verniinftigen Menschen auf. Theologisch wird von Geschopf
Gottes nach dem Ebenbild Gottes gesprochen. Im strikten Sinne ist hier nur
eine enge Zustimmungslosung moglich, weil der Mensch nicht vertretbar ist
angesichts medizinischer Eingriffe wie etwa einer Explantation.

In Paragraph 4 heisst es zur Organentnahme mit Zustimmung anderer
Personen: «Liegt dem Arzt, der die Organentnahme vornehmen soll, weder
eine schriftliche Einwilligung noch ein schriftlicher Widerspruch des mogli-
chen Organspenders vor, ist dessen ndchster Angehoriger zu befragen, ob
ihm von diesem eine Erkldrung zur Organspende bekannt ist». Hier wird die
Wiirde in die Entscheidung eines anderen Menschen gelegt, der vom Interes-
se an Organen her den mutmasslichen Willen des toten Menschen zu erheben
und zu vertreten versucht. Diese an Interessen orientierte Ethik hat einige
Gefahren, z.B. moglichen Druck auf Angehorige potentieller Spender, z.B.
weitergehend eine Degradierung nicht-einwilligungsfiahiger Menschen wie
intensiv-medizinisch Behandelte, demente Menschen, Kleinkinder, Apalliker
zu Organlieferanten, z.B. Druck nach dem Motto: Nur wer selbst spendet
bzw. wer seine Einstimmung zur Organentnahme von toten Angehorigen
gibt, der wird im eigenen Krankheitsfall ein Organ erhalten, was den mensch-
lichen Korper zum Tauschhandel-Objekt funktionalisiert. Ein weiteres Pro-
blem, das bei uns in Deutschland mit dem Dritten Reich verkniipft ist, stellt
die Organentnahme bei einwilligungsunfihigen Personen dar. Sie ist auch in



Organtransplantation in Deutschland 81

der Europiischen Bioethik-Konvention generell untersagt mit Ausnahmen
lediglich im Blick auf regenerierbares Gewebe.

Um den schwierigen und oft (zu) langwierigen Gespriachen mit Angehori-
gen aus dem Wege zu gehen, wird in anderen Lindern die Informationslo-
sung vorgezogen: Nach einem Informationsgesprich zur moglichen Organ-
entnahme haben sich die Angehdrigen in einer bestimmten Zeitspanne zu
dussern, wobei Schweigen dann als Zustimmung gilt. Die z.B. in Osterreich
giiltige Widerspruchslosung geht davon aus, dass einzig zu Lebzeiten explizit
abgegebener Widerspruch die mit dem Hirntod mdgliche Organentnahme
verhindert.

2. Das Problem des Hirntodes

Ist der hirntote Mensch ein toter Mensch, dann darf ihm eigentlich kein
Organ mehr entnommen werden; oder ist er ein im Sterbeprozess befindli-
cher Mensch, dann darf ihm ebenfalls kein Organ entnommen werden. Im er-
sten Fall wird der Tod empirisch-wissenschaftlich-medizinisch festgemacht
auf den exakten Punkt des Erloschens aller Hirnfunktionen als irreversibles
Hirnversagen («Ganz-Hirn-Tod»); im zweiten Fall werden neben ausweisba-
ren Hirnfunktionen subjektive Empfindungen und soziale Beziehungen ster-
bender Menschen angenommen, die sich aber wissenschaftlich gar nicht exakt
messen lassen oder die solcher Messbarkeit nicht zugénglich sind. Juristisch
hat man sich auf den Hirntod-Zeitpunkt geeinigt, damit straffrei zu einem
Zeitpunkt explantiert werden kann, der die Verwendbarkeit der Organe ga-
rantiert. Aber angesichts dieser problematischen Einigung hitte man eine
enge Zustimmungslosung wihlen miissen, argumentieren die Ablehnenden.

Hier liegt ein Problem, das sich mit den beiden Begriffen des Korpers bzw.
der Korperlichkeit und des Leibes bzw. der Leiblichkeit formulieren lésst:
Der Korper ist humanbiologisch auf seine Funktionen hin beschreibbar, so
z.B. ein Organ fiir eine mogliche Transplantation auf einen bestimmten Emp-
fanger; unser Korper ist medizinisch reparierbar, z.B. durch eine Organtrans-
plantation; unser Korper entsteht reproduktionsmedizinisch gesehen durch
einen Verschmelzungsprozess von Eizelle und Spermium und er stirbt mit
dem Aufhoren simtlicher Hirnfunktionen. Zugleich aber sind wir leibliche
Menschen, indem wir mit unserem Korper Gefiihle, Gedanken, Bediirfnisse,
Angste, Wiinsche erfahren und ausdriicken, die auf einer anderen Ebene als
der wissenschaftlichen Ausweisbarkeit liegen. Mit der fortschreitenden Ver-
wissenschaftlichung unseres Leibes zum Korper wird dieser immer mehr zum
Verschwinden gebracht. Deswegen ist fiir viele Menschen die Hirntod-Hypo-
these umstritten und letztlich abzulehnen.



82 Uwe Gerber

3. Die Wiirde des Spenders und Empfingers

In Paragraph 6 wird die Achtung der Wiirde des hirntoten Organspenders
gewihrleistet: «Die Organentnahme und alle mit ihr zusammenhidngenden
Massnahmen miissen unter Achtung der Wiirde des Organspenders in einer
der arztlichen Sorgfaltspflicht entsprechenden Weise durchgefiihrt werden».
Hier entstehen z.B. fiir manche Christen Probleme: Darf der Mensch vorsitz-
lich verstimmelt werden? Darf er mit Organen anderer Menschen versehen
werden? Die katholische Christenheit hat hier aufgrund der metaphysisch be-
dingten Korper-Seele-Differenzierung weniger Probleme als die Protestan-
ten oder Juden mit ihrer eher ganzheitlichen Anthropologie.

Welche Organe diirfen zu welchen Zwecken entnommen werden, etwa
auch fiir Forschungszwecke? Warum diirfen Angehorige des explantierten
Toten diesen nicht mehr sehen? Sind psychologische Betreuungen fiir die
Empfinger und fiir die Angehoérigen der Empfénger wie der Spender gewéhr-
leistet? Da der erwartete Erfolg der Transplantation oft zu hoch gehédngt wird
und da die Empfinger lebenslang Medikamente nehmen miissen, bediirfen
sie geschulter Begleitung und Betreuung. Hier gibt es auch Anfragen an die
Finanzierung durch gesetzliche oder private Krankenkassen. Wenn ein Recht
auf Organe und eine Pflicht zur Spende von Organen ethisch, religios und ju-
ristisch artikuliert werden, dann steht die Wiirde des Empféingers wie des
Spenders auf dem Spiel. Fiir beide miissen dieselben Selbstbestimmungsrech-
te gelten, deren Inanspruchnahme Ausdruck ihrer Menschen-Wiirde ist, wie
die «Ethik-Charta» von 1996 formuliert. Hier ist jeglicher Ersatzteil-Mentali-
tit zwecks Erhaltung der Leistungsfihigkeit eines Menschen zu wehren. Hier
sind die sich wandelnden gesellschaftlichen Vorstellungen von Gesundheit
und Krankheit zu erortern. Und hier ist schliesslich der offentlich gewiinschte
und geforderte Machbarkeitswahn einerseits und der Individualisierungs-
schub mit dem dominierenden Hervortreten des einzelnen Menschen mit sei-
nen ganz personlichen Optionen andererseits als Hintergrundfolien gerade
auch der Transplantationsmedizin kritisch zu beleuchten.

4. Verteilungsgerechtigkeit

In den Paragraphen 11 und 12 wird auf Koordinierungsstellen und Ver-
mittlungsstellen wie z.B. Europlant eingegangen: «Die Entnahme von ver-
mittlungspflichtigen Organen einschliesslich der Vorbereitung von Entnah-
me, Vermittlung und Ubertragung ist gemeinschaftliche Aufgabe der Trans-
plantationszentren und der anderen Krankenhéuser in regionaler Zusam-
menarbeit. Zur Organisation dieser Aufgabe errichten oder beauftragen die
Spitzenverbédnde der Krankenkassen, die Bundesirztekammer und die Deut-
sche Krankenhausgesellschaft oder die Bundesverbinde der Krankenhaus-



Organtransplantation in Deutschland 83

triger gemeinsam eine geeignete Einrichtung (Koordinierungsstelle) ... .»
Dabeiist die strikte Trennung zwischen dem Team zur Feststellung des Todes
des Organspenders und dem Explantationsteam und dem Implantationsteam
Grundbedingung einer transparenten Organtransplantationspraxis. Aber die
Frage einer gerechten Allokation bleibt angesichts der Organtransplantati-
onspraxis bestehen: Erhalten nur Privatpatienten Organe? Ist ein Alter, z.B.
60 Jahre in England, fiir Transplantationen ausschlaggebend? Wie verhilt es
sich, wenn es sich um Alkoholiker, Drogenabhiingige, siumige Dialysepati-
enten, Topmanager, Politiker handelt? Wer kommt wie auf die Warteliste:
der Privat- oder Kassenpatient, die Mutter, der Familienvater oder der Ledi-
ge, die Lehrerin oder der Miillarbeiter, der Mann oder die Frau, der obdach-
lose, homosexuelle Mensch, der Sinti, der Asylant? Hier ist Kldrungsbedarf
notwendig, um auch einem Zwei-Klassen-System érztlicher Versorgung und
dem Handel mit Organen vorzubeugen.

5. Grenzbereiche der Transplantationsmedizin

Ich mochte drei Beispiele fiir Grenzbereiche der Transplantationsmedizin
anfiihren:

- Es werden derzeit Versuche gemacht, fotale Hirnzellen von abgetriebe-
nen, entsprechend erhaltenen oder in-vitro hergestellten iiberfliissigen
Foten in das Gehirn von Menschen zu injizieren, die an Parkinson, Chorea
Huntington oder Alzheimer erkrankt sind. Hier entsteht sofort die Ge-
fahr, dass gegen das enge deutsche Embryonenschutzgesetz mit seinem
Verbot jeglicher Verwendung von Embryonen verstossen wird und sogar
einem Embryonen-Handel das Wort geredet werden konnte. Als Neben-
produkt wiirde die in Deutschland verbotene Priimplantationsdiagnostik
forciert, um aus «ausgemusterten» Foten gesunde Hirnzellen gewinnen zu
konnen. Da gemiss der europiischen Bioethik-Konvention vom 19. No-
vember 1996 zwar die Erzeugung von Embryonen, nicht aber deren Ver-
wendung zu Forschungszwecken verboten ist - was in Deutschland weiter-
hin verboten bleibt -, kann von hier aus eine Aufweichung des engen deut-
schen Embryonenschutzgesetzes und eine Ausweitung der europdischen
Bestimmung auf Erzeugung von Embryonen zu Therapiezwecken voran-
getrieben werden.

- Es werden vermehrt Hirnhaut-Transplantationen durchgefiihrt und
Transplantationen von Hirnteilen vorbereitet, so dass sich die Frage nach
der Integritdt bzw. Verdnderung eines betroffenen Menschen stellt. An
welchem Punkt geht die Integritdt des Menschen verloren? Wie ist das
Selbstverstindnis eines Menschen zu sehen, der mit Hirnteilen eines an-
deren Menschen lebt, denkt, fiihlt, deutet?



84 Uwe Gerber

- Ein ganz schwieriges Problem stellt der Ubergang von der Allotransplan-
tation zwischen Menschen (oder einer tierischen Spezies) zur Xenotrans-
plantation mit Organen einer anderen Spezies dar. Ist es erlaubt, Tiere,
vornehmlich Schweine, genetisch so zu verdandern, dass ihre Organe kom-
patibel zu unseren menschlichen Organen werden? Ist das Klonieren sol-
cher transgener Tiere zu reinen Verwendungszwecken erlaubt? Ist es er-
laubt, menschliche Patienten gentechnisch an tierische Organe anzupas-
sen? Kann man diese Probleme damit umgehen, dass man Tieren, sofern
sie Lebens- und Uberlebensinteressen ausbilden, einen Personen-Status
zuspricht, wie es z.B. Peter Singers Priferenz-Ultilitarismus macht? Aus-
serdem sind die damit verbundenen epidemiologischen Risiken momen-
tan nicht tiberschaubar. Deswegen wird derzeit versucht, mit in-vitro her-
gestellten omnipotenten embryonalen (menschlichen) Zellen gezielt
menschliche Organe herzustellen, um die véllig umstrittene Xenotrans-
plantation zu unterlaufen.

6. Religios-kulturelle Aspekte

Nicht nur im Christentum, sondern auch im Islam gibt es verschiedene Po-
sitionen. Die sunnitischen Rechtsschulen haben auf der Internationalen Ver-
sammlung fiir Islamisches Rechtswesen in Mekka 1985 und anlésslich der Is-
lamischen Organisation fiir Medizinwissenschaften in Kuwait 1989 und 1995
festgestellt, dass die Explantation eines Organs eines Lebendspenders zur Im-
plantation in den Korper eines anderen Menschen als empfohlene Hilfelei-
stung und lobenswerte Handlung gewiirdigt werden kann, wenn sie nicht der
islamischen Menschenwiirde widerspricht (was dhnlich im deutschen Trans-
plantationsgesetz formuliert ist). Die Transplantation muss die einzige Be-
handlungsméglichkeit sein und der Erfolg fiir beide Operationen muss fak-
tisch gesichert sein. Handelt es sich um einen verstorbenen Spender, dann
muss eine zu Lebzeiten abgegebene Zustimmung vorliegen, d.h. die Sunniten
vertreten eine enge Zustimmungslosung. Nichtislamische Organspender sind
ebenfalls zugelassen mit der einen Ausnahme, dass es keine zum Tode verur-
teilte Menschen sein diirfen. Ausserdem ist es erlaubt, dass technisches oder
tierisches Material implantiert wird, wobei offen bleibt, um welche Organe es
sich handelt.

Die muslimischen Schiiten verbieten im allgemeinen die Entnahme von
Organen eines verstorbenen Muslims mit der Ausnahme, dass diese fiir die
Lebenserhaltung eines anderen Muslims oder einer Muslima notwendig ist.
Insgesamt wird hier wesentlich enger argumentiert als bei den Sunniten, Chri-
sten oder Juden.

Im Buddhismus ist Organspende von Lebendspendern erlaubt und wird
als Akt der Solidaritdt betrachtet. Organentnahme von verstorbenen Men-



Organtransplantation in Deutschland 85

schen ist zugelassen, wobei im allgemeinen die zu Lebzeiten abgegebene Zu-
stimmung erforderlich ist.

Schwieriger ist es in Religionen mit ausgeprigtem Ahnen- und Familien-
kult wie etwa dem Konfuzianismus, wo aus Griinden der korperlichen Unver-
sehrtheit jegliche Organtransplantation abgelehnt wird. Orthodoxe Kreise
des Judentums wie des Christentums und Islam liegen auf dieser Linie.

In einer multikulturellen und multireligiosen Gesellschaft wie der Bun-
desrepublik Deutschland ist es deswegen fiir alle Beteiligten geboten, bei Or-
gantransplantationsmassnahmen auf die kulturellen Patterns und religiosen
Vorstellungen Riicksicht zu nehmen.

7. Was folgt daraus?

Der Diskurs iiber Organtransplantation muss in der Offentlichkeit mittels
vielfiltiger Informationen gefiihrt werden, damit Angste und Hoffnungen
ausgesprochen und bearbeitet werden konnen, damit die PersOnlichkeits-
rechte der Spender wie Empfinger gewahrt bleiben konnen, damit Kosten-
Abwigungen zwischen Priventiv-Medizin und Transplantationsmedizin
transparent werden, damit jeder Biirger und jede Biirgerin informiert iiber
Zustimmung oder Widerspruch zu einer Organentnahme entscheiden kon-
nen. Dieses Nachdenken muss in der Offentlichkeit verstirkt angeregt und
begleitet werden, vermittelt etwa durch Unterricht, Erwachsenenbildung,
Universitaten, kirchliche Gemeindearbeit, Arztpraxen, Krankenhiuser. For-
schungspolitisch sollten verstéirkt Ethik-Kommissionen eingerichtet werden.
Politisch wire an Plebiszite und Moratorien zu denken.

Mit meinem Beitrag méchte ich einen Anstoss zu solchen Denkprozessen
leisten.

Dieser Vortrag wurde 1999 ganz oder in Teilen gehalten anlésslich einer Podiumsdiskus-
sion an der FH Dieburg, einer Jubilidumsfeier katholischer Studentenverbindungen in
Mainz und eines Bioethik-Symposions in Monterrey/Mexiko. Der Gesetzestext steht im In-
ternet. Auf Anmerkungen wurde verzichtet. Inzwischen ist von der Bundesiirztekammer
ein Papier zur Verteilung (Allokation) ausgearbeitet worden. Zur Xenotransplantation
liegt vom Verfasser vor: Xenotransplantation als Testfall fiir den gesellschaftlichen Dis-
kurs, in: Ethica (Wissenschaft und Verantwortung) 7 (1999) 339-353.

Uwe Gerber, Dieburg



	Organtransplantation in Deutschland : Gesetz - Probleme - ethische Anfragen

