
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 1

Artikel: Wahrheitserkenntnis und Sympathie : Erwägungen zum theologischen
Denken

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wahrheitserkenntnis und Sympathie*

Erwägungen zum theologischen Denken

Wir können theologisches Denken (ich denke hier vor allem an mein
Fach: die systematische Theologie) definieren als das wissenschaftliche, d.h.
besonnen und mit methodischer Strenge geführte, Schritt für Schritt sich
Rechenschaft gebende Gespräch, welches auf das eigentliche religiöse, auf das

existentielle Gespräch, das Glaubensgespräch, vorbereitet.1
Persönlich bin ich dankbar für die sehr lange Zeit, in der ich an dieser

Universität Systematische Theologie lehren durfte, als Privatdozent und Ordinarius

zusammengenommen mehr als 41 Jahre. Ich will auch gerne, sub condi-
tione Iacobea, das Lehren in neuen Formen noch eine Weile fortsetzen.
Dankbar bin ich vor allem dafür, dass ich in den Jahren des Lehrens immer
zugleich auch lernen durfte. Dies ist ja eine spezifische Erfahrung des Denkens:

dass man als Lehrer meistens zugleich auch Schüler ist. Herausgefordert
durch das Fragen unserer Schüler versuchen wir als Lehrende, unsere
Antworten zu formulieren, und wir lernen dabei, selber wieder neue Fragen zu
stellen. Es erschliessen sich uns beim Gehen dieses Weges neue Dimensionen
möglichen Fragens. Sie faszinieren uns, locken uns oder zwingen uns, in sie
hineinzuschreiten.

Aus dieser langen Erfahrung möchte ich in dieser Stunde ein wenig
berichten. Ich möchte dabei zeigen, inwiefern theologisches Denken (aber wohl
das Denken überhaupt) nicht einfach nur eine intellektuelle Operation ist,
sondern eine Erfahrung, ein Erlebnis, eine lebendige Begegnung. Aus diesem
Erlebnis- und Begegnungs-Charakter erwächst die besondere Art von Subti-
lität, welche für dieses Denken erforderlich ist. Und es erhellt damit auch, in
welcher Weise die Lehre, das Lehren der Theologie eben zur Vorbereitung
wird für das persönliche religiöse Reden in Verkündigung und Seelsorge.

* * *

Im VII. Brief Piatons finden wir eine Stelle, die von der Ungenauigkeit in
allen Erkenntnisprozessen redet: man kann die Terminologie wechseln; man
kann Begriffsbestimmungen modifizieren; Bilder in denen man das, was man

* Abschiedsvorlesung, gehalten am 24. Juni 1999 an der Universität Basel.
1 Wenn ich im folgenden von Gespräch oder Dialog rede, so meine ich hier das bewusst,

als sachbezogene Auseinandersetzung geführte Gespräch. Es ist aber klar, dass der Begriff
«Dialog» noch einen sehr viel weiteren Raum umschliessen kann, z.B. die verbale oder
auch nicht-verbale interpersonale Begegnung überhaupt.



70 Heinrich Ott

sagen will, zu verdeutlichen versucht, können neue Deutungen und Bedeutungen

gewinnen. In einem Wort: alles bleibt im Fluss und bleibt letztlich
unscharf.

Piaton kann dort auch sagen, dass Lernbegabung und Gedächtnis allein
nicht zur Erkenntnis führen, sondern wer eine Sache erkennen wolle, müsse
ihr innerlich «wesensverwandt» sein. Ich versuche dieses «wesensverwandt»
in unserem jetzigen Kontext so zu übersetzen und zu erläutern: Wer eine
Sache verstehen will, muss von ihr berührt sein, muss sie im eigenen Leben
irgendwie erlebt haben. Das bloss Nachgeredete, Angelesene, «An-Erlebte» ist
keine Erkenntnis. Diejenigen aber, die diese Grundvoraussetzung irgendwie
erfüllen, müssen sich, sagt Piaton, «mit aller Anstrengung über längere Zeit
hin» mühen, alle Aspekte der jeweiligen Sache und Rede «in wohlwollenden
Widerlegungsversuchen» und «ohne Rechthaberei» in Fragen und Antworten

auf die Probe zu stellen. Dann könne ihnen am Ende plötzlich Einsicht
und Verständnis aufleuchten - soweit dies überhaupt in der Möglichkeit des

Menschen stehe.
Also: Wahrheitserkenntnis (oder wie ich in unserem Kontext lieber sagen

möchte: ein Denken, das der Wahrheit näher führt) kann Menschen aufleuchten,

die sich ausdauernd in der Anstrengung des Dialogs, des Fragens und
Antwortens, üben. Dazu ist aber, sozusagen, eine doppelte «Sympathie» nötig:

1.) Die Sympathie zur Sache selbst, jenes «Ihr-wesensverwandt-sein», und
2.) die gegenseitige Sympathie der Denkenden untereinander, welche sie

befähigt, «ohne Rechthaberei» «in wohlwollenden Widerlegungsversuchen» zu
streiten und alles auf die Probe zu stellen. Das Sichannähern an die Wahrheit
geschieht somit gemeinsam, im Dialog.

Auch der einsame Denker denkt noch daraufhin, verstanden zu werden.
Vielleicht ist überhaupt alle Verständigung zunächst einmal Selbstverständigung.

Oder vielleicht können wir diesen Satz auch umdrehen: Selbstverständigung

ist Verständigung, oder noch einmal anders gesagt: Verständigung mit
sich selbst und Verständigung mit anderen sind «gleich-ursprünglich». Diese
beiden Prozesse greifen ineinander, sie sind nicht zu trennen - wie Heinrich
von Kleist dies in seiner berühmten kleinen Prosastudie «Vom allmählichen
Verfertigen der Gedanken beim Reden» schlagend dartut.

Wohl mag oft ein Schulmeister einem Schüler etwas beizubringen versuchen,

was er selber schon längst verstanden hat und weiss. Wenn aber der
Schüler mitgeht und wächst (oder auch: wenn beim Übermitteln unerwartete
Verstehensschwierigkeiten auftreten), muss der Lehrer über das, was er
schon begriffen hat, selber wieder neu und ursprünglich nachdenken.

Gemeinsames Nachdenken und Weiterdenken nun erfordert zwischen
den Denkenden eine bestimmte Art von Sym-pathie, ein Mit-Gehen, Mit-Er-
fahren und Mit-Empfinden. In einem Gespräch, in dem es um Wesentliches
(nicht bloss um Kalkulierbares) geht, muss man, wie unsere Alltagssprache
sagt, die «gleiche Wellenlänge» haben. Ein fruchtbares Gespräch ist hier so-



Wahrheitserkenntnis und Sympathie 71

zusagen nur unter Freunden möglich (oder unter solchen, die durch das

Gespräch zu Freunden werden). Das hier Gesagte gilt wohl für alles Denken -
wenigstens für ein Denken, dem es um die Existenz, um den Existenz-Sinn
des Menschen und der menschlichen Gemeinschaft geht. Mir selber ist aber
im Moment, in unserem spezifischen Zusammenhang heute, insbesondere
das religiöse Denken wichtig, das Denken der Theologie. Es muss hier für die

Ausbildung der Theologen die Entstehung eines Klimas der Freundschaft,
der Sympathie angestrebt werden, welches der denkerischen Kreativität aller
Raum lässt. So könnte man auch der einstmals sprichwörtlichen rabies theo-

logorum, die sich in Schulstreitigkeiten zerfleischen, entgegenwirken. Es gilt
jedem angehenden Theologen von Beginn an einzuprägen, dass die vornehmste

Fähigkeit und Bereitschaft in unserer Zunft darin besteht, übersetzen zu
können und zu wollen - über-setzen nicht nur aus einer Epoche oder Kultur
und deren respektiven Idiomen in die andere. Dies sind allgemeine herme-
neutische Erfordernisse, die allerdings zuweilen auch unter Theologen nicht
die nötige Aufmerksamkeit finden. Gerade im theologischen Raum ist aber
auch die ständige Anstrengung des Über-Setzens aus einer theologischen
Schulsprache in die andere wichtig. Denn der Schuljargon einer bestimmten
Richtung ist nie ein letztes Wort. Manche unnötige Kontroverse könnte wohl
so vermieden und dafür die nötigen in ein klareres Licht gerückt und dann
wirklich ausgefochten werden, wenn man sich entschiedener darüber
Rechenschaft gäbe, dass die Dinge in der Regel eben auch noch anders gesagt
werden können, ohne dadurch ihre Besonderheit, ihren Ernst und ihr
Gewicht zu verlieren. Das Insistieren darauf, dass etwas nur gerade so (mit dieser

jeweiligen bestimmten Formel) gesagt werden könne, ist auf allen Gebieten

das Kennzeichen eines unfruchtbaren Fundamentalismus.
In Kürze möchte ich noch ein zentrales theologisches Beispiel geben für

jenes Erfordernis des Über-setzens und für die Einsicht, dass man dasselbe
jeweils auch noch anders und neu sagen kann und unter Umständen muss: Dass
nach Joh 1,14 das ewige Wort Fleisch geworden ist, dass der Herr Christus
«wahrer Gott und wahrer Mensch» ist - das Dogma von der Inkarnation also

- bleibt zwar für immer das Bekenntnis der Christenheit. Aber es muss von
jeder Generation christlicher Theologen und Glaubenszeugen neu verantwortet

und damit eventuell auch neu, zuhanden der jeweiligen Zeitgenossen
und ihrer Kultur, mit neuen Begriffen und Formulierungen erklärt werden. In
unserer Epoche wird man im christlichen Denken bei diesem Thema wohl vor
allem darüber nachdenken müssen, was der alte dogmatische Satz bedeuten
könnte: dass Gott in Jesus Christus «menschliche Natur angenommen hat»
naturam humanuni assumpsit). Dabei wird man vielleicht zu dem Ausblick
gelangen, dass die christliche Botschaft, dass Gott in die Welt kam und
Mensch wurde, nicht vorschnell einfach jenen Göttermythen zugerechnet
werden darf, deren es in den Religionen ungezählte gibt, sondern dass der
Satz «Gott hat menschliche Natur angenommen» (also das angenommen, was



72 Heinrich Ott

allen Menschen gemeinsam ist) eine universale, gesamtmenschheitliche Tragweite

hat und zum Ausdruck bringt. Er betrifft die Grundsituation aller
Menschen, die je gelebt haben und leben werden. Dadurch sind alle auf eine neue
Grundlage gestellt. «Siehe, ich verkündige euch grosse Freude, die allem
Volk widerfahren wird...!» - die Bedeutung dieses «alle» in der lukanischen
Weihnachtsgeschichte dürfte im neuen Jahrtausend die grosse Denkaufgabe
der christlichen Theologie sein, aber dies im Verein mit dem Licht, das auch

von den andern Religionen ausgeht (was man heute allmählich realisiert).

* * *

Nach diesem nur in äusserster Kürze skizzierten Beispiel für die Notwendigkeit

einer immer neuen Anstrengung des denkerischen Über-Setzens kehren

wir nochmals zurück zum Thema der Freundschaft im Denken: Die
Atmosphäre der Sympathie, wie wir sie zu beschreiben angefangen haben, ist
darum notwendig und in vielen Fällen geradezu die Voraussetzung eines
fruchtbaren Weiterdenkens, weil das Denken Zeit benötigt - Zeit zum Reifen,

da unser denkendes Bewusstsein kein Computer ist, daraufhin programmiert,

innert einer bestimmten und beschränkten Zeit die Resultate zu
produzieren, die man von ihm erwartet. Wir müssen einander gegenseitig Raum
und Freiheit gönnen zum allmählichen Entwickeln der Gedanken. So müsste
eine gegenseitige Generosität im Dialog obwalten, so dass jeder es wagen
darf, zunächst einmal «ins Unreine» zu denken und seine Gedanken
«ungeschützt» zu formulieren. Denn jede Kleinlichkeit wie zum Beispiel ein
unbesonnen rasches Widersprechen in Details, bremst den freien, kreativen Fluss
des Gedankens und blockiert damit die Chancen einer wachsenden Synthese
und Verständigung. So sagt Martin Fleidegger in der kleinen Meditation
«Aus der Erfahrung des Denkens» vom rechten philosophischen Gespräch:
dieses sei «gesellige Besinnung. Diese kehrt weder das gegenstrebige Meinen
hervor, noch duldet sie das nachgiebige Zustimmen. Das Denken bleibt hart
am Wind der Sache.» So muss, meine ich, im Dialog der Denkenden ein Klima

des Vertrauens wachsen, in welchem jeder Dialogpartner spürt, dass die
anderen ernstlich mitdenken und wohlwollend bemüht sind, die verborgenen
Potentiale seines Gedankenansatzes auszuloten.

Denken ist ein erlebbares interpersonales Geschehen, und alles was wir
erwähnt haben, dürfte deutlich machen, dass Denken überhaupt, der Dialog
um eine wesentliche Sache, kein kühler rationaler Kalkül sein kann, sondern
eine leidenschaftliche Begegnung. Das theologische wie auch das philosophische

Denken wächst heraus aus der Lebensgeschichte der Denkenden und
aus deren Kontexten. Es gehört zu dieser Lebensgeschichte, und darum kann
das Denken nie abstrakt, nie abstrahiert von der Geschichte, gleichsam von
einem archimedischen Punkte aus, von dem alles für alle zu allen Zeitpunkten



Wahrheitserkenntni.i und Sympathie 73

gleich möglich ist, geschehen. Das Denken hat seine geschichtliche Perspek-
tivität. Diese darf nicht verwechselt werden mit reiner Subjektivität, einem
Relativismus, der letztlich keine Wahrheit und keine Wahrheitsfrage mehr
kennt. Vielmehr verhält es sich so, dass durch bestimmte Lebenserfahrungen,
durch kontextbedingte Perspektiven, das Wahrnehmungsvermögen für
bestimmte Aspekte der Wahrheit geschärft und der Geist für bestimmte Probleme,

die das Leben uns aufgibt, sensibilisiert wird.

* * *

So ahnen wir schon, dass wir in dem hier bedachten Zusammenhang letztlich

um die Frage nicht herumkommen, was denn überhaupt Wahrheit sei.

Dies ist nicht die Frage: welches nun «die Wahrheit» sei (die «wahre Religion»,

die «wahre Weltanschauung» und dgl.), sondern es ist, viel elementarer
noch, die Frage, was wir denn überhaupt mit dem Wort «Wahrheit» meinen.
Diese Frage werden wir heute mindestens noch berühren müssen. Nachdem
nun aber der Erlebnischarakter und Begegnungscharakter des Denkens so
sehr betont worden ist, lohnt es sich wohl, zuvor noch etwas über die Erlebnis-
Struktur des Denkens zu sagen. Ich sehe die Erlebnisstruktur des Denkens in
einem Dreischritt: Ahnen - Experimentieren - Entdecken. Dabei gehen diese
drei Schritte ineinander über, wie dies eben bei der Bewegung des Schreitens
der Fall ist. Und sie wiederholen sich auch: auf Entdecken folgt neues Ahnen,
und jede Entdeckung, jedes «Aha-Erlebnis» des Denkens, macht uns wieder
ahnungsreicher für weiteres Vorandenken.

Leicht schematisierend wird man sagen dürfen: Ahnung und Entdecken
geschehen im Bewusstsein des Einzelnen - das Experimentieren dagegen im
dialogischen Austausch der Mehreren. Ich sage dies allerdings im Wissen,
dass gerade im dialogischen Leben die Bewusstseinssphären der Einzelnen
nicht so scharf gegeneinander abgegrenzt sind, dass vielmehr eine Art
«Osmose» zwischen ihnen besteht. Immerhin mag uns diese unsere schematische
Charakterisierung wenigstens für ein paar Schritte weit hilfreich sein.

Ein Gedanke steigt ahnungsvoll in uns auf, vielleicht als Antwort auf
etwas, das wir soeben oder auch vor längerer Zeit gehört oder gelesen oder mit
jemandem besprochen haben. Die Ahnung ist noch unkonturiert, uns fehlen
noch Worte und Begriffe. Sie kommt aus dem vor-verbalen Raum. Sie ist
nicht etwa eine klare «Bedeutung», die nun nur noch durch den Code der
Sprache chiffriert werden muss, um weitergereicht werden zu können. Nein,
es handelt sich um Ahnungen, die noch keine klar umrissene «Bedeutung»
haben. Aber sie haben ihre Dynamik, welche auf eine klarere Bedeutung
allererst hindrängt. (Und wann wären endgültig klare Bedeutungen und Begriffe

denn je erreicht?!) Wie sonst wäre es möglich, was Heinrich von Kleist the-



74 Heinrich Ott

matisiert und was wir alle in der Tat tagtäglich erleben: dass die Gedanken
beim Sprechen allmählich «verfertigt» werden und sich herausschälen?

Solches Ahnen, das zum Wort drängt, inspiriert und steuert teilweise unser

Denken. Allein auf Ahnungen, die im eigenen Bewusstsein aufsteigen,
können wir uns nicht verlassen. Sie bedürfen der Überprüfung, ob sie fruchtbar

sind, ob sie das Gespräch weiterführen können. Für solche Überprüfung
sind wir auf andere Menschen angewiesen. Wir bedürfen des Dialogs mit
anderen um selber klarer zu sehen: Finden wir ein Wort (und: welches Wort?),
um uns anderen Menschen - und wären es nur einige wenige, Freunde oder
werdende Freunde, verständlich zu machen und ihnen unsere Sache plausibel
zu machen und sie so mit uns als unsere Weggefährten auf den Weg zu bringen,

den wir ahnen? Gelingt dies nicht, gelingt es wieder und wieder nicht, so
hat uns unser Ahnen vielleicht in eine Sackgasse geführt. Es müssen also
Formulierungsmöglichkeiten des Geahnten, mögliche Begründungen, nächste
Schritte, mögliche Teillösungsansätze, notwendige Einwände, Einschränkungen

oder Präzisierungen mit den Anderen, den «Freunden», durchprobiert
werden. Dies mag manchmal geradezu spielerisch geschehen, mit einer gewissen

souplesse, ohne grimmigen Ernst. Im übrigen können dabei sehr wohl
auch unsere Gegner in Wahrheit Freunde sein, wie das Thomas von Aquin
einmal bemerkt: wir müssten auch den Gegnern dankbar sein, weil sie uns
geholfen haben, der Wahrheit näher zu kommen.

* * *

Ich will auch hier ein Beispiel geben für diesen Prozess, vor allem das
Stadium der Ahnung, und möchte auch hier wieder, ganz knapp skizzierend, ein
theologisch zentrales Problem aufgreifen:

Wir wissen, in Kenntnis der christlichen Trinitätslehre und ihrer Diskussion

in der Überlieferung des christlichen Denkens, dass der Vater, der Sohn
und der Heilige Geist nicht wie ein Dreierkollegium von drei getrennten
Subjekten, drei Individuen, gedacht werden dürfen. Dieser Gefahr eines Trithe-
ismits ist die christliche Theologie von Anfang an entgegengetreten. Was aber
wird dann aus der Dreifaltigkeit der drei Namen (oder «Personen»), welche
unsere liturgischen Formen und damit auch das spirituelle Leben im
Christentum so durch und durch prägt? Was soll die Drei-falt bedeuten, wenn sie

nicht als Drei-zahl von drei Personen im Sinne von drei unterschiedlichen
Subjekten verstanden werden darf? - Dieses Problem ahnen wir nicht,
sondern es drängt sich uns auf. Ein bestimmter Weg ist nicht gangbar, und zwar
dies seit den Ursprüngen der Kirche, seit es diese Lehre gibt. Wenn uns dieses
Problem heute bedrängt, dann beruht dies freilich auch auf einer eigenen
Entscheidung. Auch dies gehört ja zum Denkprozess: die Entscheidungen,
die wir auf dem Weg des Denkens zu treffen haben. Diese sind keine willkür-



Wahrheitserkenntnis und Sympathie 75

liehen, sondern wir müssen dafür gute Gründe haben. Aber die Gründe sind
wiederum nicht zwingend, sonst würde es sich nicht um eine Entscheidung
handeln. In unserem Fall könnte man sich ja das Problem und die ganze
Schwierigkeit mit der Trinitätslehre vom Leibe halten, indem man sich von
der alten Formel einfach verabschiedete, als von etwas, das nur noch rein
historisch zu betrachten sei, wenn es vielleicht auch in vergangenen Situationen
seinen guten Grund gehabt haben mochte. Es könnte aber demgegenüber
auch sein, dass wir Gründe zu haben glauben, um ganz allgemein die Möglichkeit

zuzulassen, dass sich in einer alten religiösen oder philosophischen
Tradition eine Weisheit und Tiefe verbirgt, die unsere derzeitige Deutekraft
vorläufig übersteigt, und dass es sich gerade dann und darum lohnt, darüber weiter

nachzudenken. Dann aber gilt es auszuprobieren, im Dialog mit langem
Atem zu erproben, welche Lösung, welche Vision, welche Forderung in unserer

Epoche etwas von jener Weisheit und Tiefe der alten Trinitätslehre ans
Licht zu bringen vermöchte.

Es hat ja in der Geschichte der Theologie immer wieder Versuche gegeben,

den Kern der Trinitätslehre verstehbar zu machen. (Verstehbar - also
nicht begreifbar, durchschaubar, wohl aber so, dass der Kern der Lehre uns
heute anspricht) So z.B. die sog. psychologische Trinitätslehre bei Augustin
oder Karl Barth's Konzept, die Trinitätsformel aus dem Gedanken der
Offenbarung (als Se/bst-Offenbarung) Gottes heraus verständlich zu machen. Dies
sind Dinge, die wir historisch lernen können aus den Büchern, sogar auswendig

lernen können. Was man aber nicht auf diese Weise «lernen» kann, ist: wie
wir diese Sache heute sagen könnten und dürften, und wie weit wir dann
allenfalls aus solchen Ansätzen der Vergangenheit eine Wegweisung empfangen.

Dies alles drängt sich natürlich erst dann auf, wenn man sich dazu
entscheidet, auf die simpelste Lösung, nämlich die historistische Verabschiedung
der ganzen Trinitätslehre, vorsichtshalber doch zu verzichten.

Es könnte dann sein, dass die Dreifaltigkeit, dieses Leitmotiv christlichen
Denkens, auf eine überlegene Wirklichkeit hinzielt, eine personhafte
Wirklichkeit, die aber unser menschliches Personsein, wie wir es im Umgang mit
uns selbst und den Mitmenschen kennen, unendlich überschreitet und es
gerade dadurch begründet und trägt. Es könnte sein, dass die Trinitätsformel
mit der inneren Lebendigkeit (der unendlichen «Vitalität» und unendlichen
«Sensibilität») Dessen zu tun hat, der in der Bibel der «lebendige Gott»
genannt wird.

* * *

«Es könnte sein...»: mit diesem «Es könnte sein» ist man im Bereich der
Ahnung. Ahnung ist vage. Es gilt aber in der Vagheit auszuharren, ja manchmal

die vagen Formulierungen sogar bewusst zu pflegen, und einander dies



76 Heinrich Ott

auch zuzugestehen im Denken, weil es eben im Denken Passagen gibt, in
denen man das, was einem vorschwebt, noch nicht befriedigend sagen kann.
Aber die Ahnungen, in all ihrer Vagheit, treiben uns voran und geleiten uns.
Und nun müssen wir durch das Feld des Experimentierens, der «wohlwollenden

Widerlegungsversuche», des Ausschauhaltens nach pertinenten Gegenfragen,

denen man sich stellen muss, hindurchschreiten. Und schliesslich -
oder schon unterwegs - mag es dann zu Entdeckungen kommen, und wären
sie auch noch so klein und bescheiden, indem zum Beispiel plötzlich ein Wort,
ein Begriff, eine Denkoperation sich aufdrängt und die Gesprächslage klärt,
Verständigung ermöglicht und damit ein Stück weiterhilft für den nächsten
Gesprächsgang oder sogar noch weit darüber hinaus. Und solches beruht
dann nicht einfach nur auf einer Konvention der Gesprächspartner, einem
zufällig sich einstellenden Gefühl, man sei sich nun doch endlich ein Stück weit
einig geworden. Sondern dann hat etwas (ein «Aspekt») von Wahrheit
aufgeleuchtet und eingeleuchtet. Gewiss bleiben wir dann in der Geschichte:
Gesprächskonstellationen können überholt werden, neue Gesprächsteilnehmer
mit neuen Erfahrungen und Fragestellungen treten auf. Das ist so in den
persönlichen Diskussionen, die wir mit anderen führen, wie auch in den grossen
Diskursen, die eine ganze Generation oder Epoche bestimmen. Aber immer
wieder gibt es Gedanken, Perspektiven, hinter die man nicht zurück kann.
Man kann, um ein Beispiel zu geben, nicht hinter Kant zurück, mag man auch
anders denken und reden als er. Oder in der Theologie können wir z.B. nicht
hinter Karl Barth zurück. Wir können auch nicht mehr zurück hinter das heutige

theologische Verlangen nach einem Dialog der Religionen und die ersten
Ansätze, die dazu erarbeitet worden sind. Wir können nicht plötzlich wieder
tun und leben, als hätte es diese epochalen Schritte nicht gegeben. Die geistige

Entwicklung verläuft zwar kontingent, aber sie verläuft deswegen doch
nicht beliebig. Auch dies ist eine Dialogerfahrung, die man sowohl im
individuellen, lebensgeschichtlichen, wie im epochalen Masstab machen kann und
tatsächlich macht. Sie ist sozusagen mit dem Dialog als solchem mitgegeben.

Mit diesen letzten Erwägungen sind wir nun schon, wie angekündigt, in
den Bereich der Frage nach dem Wesen der Wahrheit eingetreten: Wenn wir,
denkend, Fragen stellen und verfolgen, setzen wir voraus, dass es eine wahre
Antwort, eine «Lösung» gibt, die wir nur jetzt noch nicht wissen. Es kann sein,
dass ich die Lösung nie finde. Oder dass mir klar wird: «Du hast die Frage
falsch gestellt, Du musst anders fragen». Im Prinzip muss es eine Antwort auf
eine sinnvolle Frage, eine «Lösung» geben, denn sonst hätte das Fragen kei-



Wahrheitserkenntnis und Sympathie 11

nen Sinn.2 Dann muss aber die Vorfrage gestellt werden: in welcher Form
denn «Lösungen», Antworten, die Wahrheit überhaupt, existieren? Sicher
nicht in der Form von vor-formulierten «richtigen Aussagesätzen». Als ich
einmal in einem Seminar die These vertrat (und ich vertrete sie noch heute),
dass der Prediger des Evangeliums nicht einfach geistreiche Tischreden,
Gelegenheitsansprachen über einen Bibeltext zu halten, sondern vielmehr die
Wahrheit zu sagen habe, dass er zum Zeugen der Wahrheit berufen sei, wurde
ich von den Studierenden mit Recht gefragt, in welcher Weise denn der
Prediger die Wahrheit «besitze», um sie einfach so sagen zu können? Diese Frage
zwang mich, eine bessere Antwort zu finden. Und mein Vorschlag war damals
der folgende: Wenn wir im religiösen Bereich «Wahrheit bezeugen», dann
heisst dies, dass wir ein Angebot machen, eine Lebensmöglichkeit zeigen, auf
eine mögliche Erfahrung hinweisen. Ich kann keinen andern Menschen
darüber «informieren», dass (z.B.) ein Gott ist, dass Er sich offenbart, dass Er mit
uns reden will und uns Erlösung schenken will. Alle diese religiösen Themen
sind nicht mögliche Gegenstände von «Information» - einer Information, die
der eine «hat» und sie dem andern, der sie «nicht hat», direkt weitergibt. Ich
kann hier nicht «informieren», und nicht in diesem Sinne kann ich die Wahrheit,

die ich bezeugen soll, «besitzen». Ich kann nur als Mensch den anderen
Menschen hinweisen auf den Weg des Glaubens, ihm einen Weg zeigen, und
ihm bezeugen, dass ich selber gewillt bin, diesen Weg zu gehen oder
fortzusetzen. Damit ist dann schon gesagt, dass «Glaube» nicht einfach ein Vermuten

oder ein festes Behaupten ist, wie man dieses Wort oft missversteht. (Paul
Tillich nennt in «Der Mut zum Sein» Glauben den am meisten missverstandenen

und malträtierten theologischen Begriff). Glaube ist ein Weg, den man
gehen kann. In diesem Sinne möchte ich Martin Buber verstehen, wenn er in
einer späten philosophischen Selbstrechenschaft erklärt: «Ich habe keine
Lehre. Ich zeige nur etwas. Ich zeige Wirklichkeit... Ich nehme ihn, der mir
zuhört, an der Hand und führe ihn zum Fenster. Ich stosse das Fenster auf und
zeige hinaus. - Ich habe keine Lehre, aber ich führe ein Gespräch.»

Dem möchte ich das Wort eines Zeitgenossen Bubers, eines Denkers
gänzlich anderer Art hinzufügen, der in dieser Sache doch in dieselbe Richtung

blickt. Martin Heidegger spricht in der Einleitung zu einem späten Vortrag,

«Zeit und Sein», von der Schwierigkeit, diese Art von Denken zu verstehen,

von der wir nicht sofort unmittelbare Verständlichkeit verlangen können
(so wenig wie von einem Gedicht oder von einem Gemälde), und er gibt
sodann den Rat: «Ein kleiner Wink für den Hörer sei gegeben. Es gilt nicht eine

2 Der reduktionistische Bescheid, dass es wirkliches Fragen eigentlich gar nicht gebe,
dass sogenannte «Fragen» nur aus einem Gefühl der Verunsicherung im komplexen Alltag
entspringen, das sich durch ein paar Zusatzinformationen wieder beruhigen lässt - eine solche

Sicht griffe doch wohl evidentermassen zu kurz. Sie wird dem Phänomen und Erlebnis
des Fragens nicht gerecht.



78 Heinrich Ott

Reihe von Aussagesätzen anzuhören, sondern dem Gang eines Zeigens zu
folgen.» Buber sagt, er zeige nur Wirklichkeit; und Denken wäre so, bei ihm
wie bei Heidegger, der Gang eines Zeigens. Nicht eine Reihe von informierenden,

«belehrenden» Aussagesätzen, wo man dann einen nach dem andern
als «verstanden» abhaken könnte. Denken auf die Wahrheit zu ist ein Gang
des Zeigens, ein Weg - ähnlich wie wir dies auch vom Glauben sagten. Man
muss mitgehen und sich etwas zeigen lassen. Allerdings nicht mit dem
Zeigefinger, wie bei den äusseren Gegenständen. Was sich hier (beim religiösen -
aber ich meine: auch beim philosophischen Denken) zeigt, sind geistige,
personale Wirklichkeiten und Mächte.

Dazu nochmals ein kurzes theologisches Beispiel: Zeit und Ewigkeit.
Augustin schreibt im XI. Buch seiner Confessiones: Vor der Erschaffung der
Welt gebe es kein zeitliches Vorher, denn die Zeit selbst sei vom ewigen
Schöpfer zusammen mit der Welt erschaffen worden. Dieser Gedanke ist
meines Erachtens durchaus «kognitiv», er hat Erkenntnisbedeutung. Er
bringt Helle, Klärung in ein Fragen. Doch ist er nicht zu verifizieren, weder
durch Augenschein, noch durch Experiment, Zeugeneinvernahme,
Quellenauswertung, Statistik, oder irgendein anderes Beweismittel. Der Gedanke hat
eine Kognitivität sui generis.

Ähnlich verhält es sich zum Beispiel auch beim christlichen Bekenntnis,
etwa zur Auferstehung Jesu Christi, die ja eben auch eine Wirklichkeit sui
generis ist und nicht einfach ein historisches Faktum wie alle andern. Aber
grundsätzlich anders verhält es sich auch beim philosophischen Nachdenken
nicht, etwa über ethische Pflichten, Tugenden oder Werte. Es ist ja eben nicht
so, dass der christliche Theologe (oder ein religiöser Denker einer andern
Religion) einen blinden «Glauben» voraussetzt, während der philosophische
Denker voraussetzungslos ist. Beiden widerfährt tatsächlich etwas Analoges.
Im theologischen (religiösen) wie auch im philosophischen Denken zeigt sich

etwas auf dem Weg des Denkens. Es leuchtet etwas auf und leuchtet ein. Und
zwar zeigt sich etwas, das man nicht einfach rasch zur Kenntnis nehmen und
registrieren kann, sondern vor dem man lange betrachtend verweilen muss,
gleichsam wie vor einem Gemälde. Nicht allen wird freilich dasselbe in
derselben Weise auf- und einleuchten. Dies ist gar nicht möglich, weil die
Perspektiven immer verschieden sind. Sie sind verschieden durch Kultur, Sprache,

Zeit, Herkommen, Gruppenzugehörigkeit und die individuelle
Lebensgeschichte. Kein identischer Konsens aller wird sich ergeben, wenn etwas von
Wahrheit sich den Denkenden zeigt. Es gilt aber zu bedenken, dass gerade die
bleibende Vielfalt der Perspektiven die Lebendigkeit des Geistigen
ausmacht.

Aber auch wenn ein Konsens nicht erzwingbar ist und vielleicht überhaupt
nicht der Sache, von der wir hier reden, entsprechen würde, bliebe dennoch
eine Verständigung möglich. Konsens und Verständigung sind nicht das Gleiche.

Piaton würde sagen, dass zwischen solchen, die der Sache «wesensver-



Wahrheilserkenntnis und Sympathie 79

wandt» sind - und ich würde beifügen: die durch ihre Behutsamkeit Freunde
in dem von uns geschilderten Sinne sind oder werden - in einem unab-
schliessbaren, nie endenden Annäherungsprozess Verständigung sich ereignen

kann.

Ich sagte zu Beginn, dass das theologische die Vorbereitung auf das
religiöse Gespräch sei. Das erstere verlangt, wie ich dann zu zeigen versuchte,
wegen der Komplexität der Gesprächssituationen eine bestimmte Art von
Subtilität und Flexibilität. Dadurch wird Theologie gelegentlich zu einer
schwierigen, komplizierten Sache. (Natürlich gibt es daneben auch unnötige,
künstlich heraufbeschworene Kompliziertheiten des Jargons!) Doch auch

wenn man sich um möglichste Einfachheit bemüht, wird theologisches (wie
auch philosophisches) Denken oft zwangsläufig kompliziert. Denn es müssen

ja alle relevanten Gesichtspunkte in einer Sache berücksichtigt werden, man
muss Mass halten, darf nicht das jetzt noch nicht Entscheidbare vorschnell
entscheiden wollen und damit Simplifikationen in Kauf nehmen, welche die
Sache eher verdunkeln, als klären. Am Ende aber müsste diese ganze
Anstrengung dazu dienen, das einfache (nicht: vereinfachende!), tiefe und
immer wieder neue Wort religiöser Weisheit, das Wort von der Anwesenheit
Gottes, zu finden. In diesem Sinne kann und soll das theologische Denken
und Denkenlernen eine Vorbereitung auf die Verkündigung sein.

Heinrich Ott, Riehen


	Wahrheitserkenntnis und Sympathie : Erwägungen zum theologischen Denken

