Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 1

Artikel: Wahrheitserkenntnis und Sympathie : Erwagungen zum theologischen
Denken

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878037

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wahrheitserkenntnis und Sympathie*
Erwidgungen zum theologischen Denken

Wir konnen theologisches Denken (ich denke hier vor allem an mein
Fach: die systematische Theologie) definieren als das wissenschaftliche, d.h.
besonnen und mit methodischer Strenge gefiihrte, Schritt fiir Schritt sich Re-
chenschaft gebende Gesprich, welches auf das eigentliche religiose, auf das
existentielle Gespriich, das Glaubensgespriich, vorbereitet.!

Personlich bin ich dankbar fiir die sehr lange Zeit, in der ich an dieser Uni-
versitdt Systematische Theologie lehren durfte, als Privatdozent und Ordina-
rius zusammengenommen mehr als 41 Jahre. Ich will auch gerne, sub condi-
tione lacobea, das Lehren in neuen Formen noch eine Weile fortsetzen.
Dankbar bin ich vor allem dafiir, dass ich in den Jahren des Lehrens immer
zugleich auch lernen durfte. Dies ist ja eine spezifische Erfahrung des Den-
kens: dass man als Lehrer meistens zugleich auch Schiiler ist. Herausgefordert
durch das Fragen unserer Schiiler versuchen wir als Lehrende, unsere Ant-
worten zu formulieren, und wir lernen dabei, selber wieder neue Fragen zu
stellen. Es erschliessen sich uns beim Gehen dieses Weges neue Dimensionen
moglichen Fragens. Sie faszinieren uns, locken uns oder zwingen uns, in sie
hineinzuschreiten.

Aus dieser langen Erfahrung mdochte ich in dieser Stunde ein wenig be-
richten. Ich mdchte dabei zeigen, inwiefern theologisches Denken (aber wohl
das Denken iiberhaupt) nicht einfach nur eine intellektuelle Operation ist,
sondern eine Erfahrung, ein Erlebnis, eine lebendige Begegnung. Aus diesem
Erlebnis- und Begegnungs-Charakter erwichst die besondere Art von Subti-
litdt, welche fiir dieses Denken erforderlich ist. Und es erhellt damit auch, in
welcher Weise die Lehre, das Lehren der Theologie eben zur Vorbereitung
wird fiir das personliche religiose Reden in Verkiindigung und Seelsorge.

Im VII. Brief Platons finden wir eine Stelle, die von der Ungenauigkeit in
allen Erkenntnisprozessen redet: man kann die Terminologie wechseln; man
kann Begriffsbestimmungen modifizieren; Bilder in denen man das, was man

* Abschiedsvorlesung, gehalten am 24. Juni 1999 an der Universitit Basel.

! Wenn ich im folgenden von Gespriich oder Dialog rede, so meine ich hier das bewusst,
als sachbezogene Auseinandersetzung gefiihrte Gesprich. Es ist aber klar, dass der Begriff
«Dialog» noch einen sehr viel weiteren Raum umschliessen kann, z.B. die verbale oder
auch nicht-verbale interpersonale Begegnung tiberhaupt.



70 Heinrich On

sagen will, zu verdeutlichen versucht, konnen neue Deutungen und Bedeu-
tungen gewinnen. In einem Wort: alles bleibt im Fluss und bleibt letztlich un-
scharf.

Platon kann dort auch sagen, dass Lernbegabung und Gedéchtnis allein
nicht zur Erkenntnis fiihren, sondern wer eine Sache erkennen wolle, miisse
ihr innerlich «wesensverwandt» sein. Ich versuche dieses «wesensverwandt»
in unserem jetzigen Kontext so zu iibersetzen und zu erldutern: Wer eine Sa-
che verstehen will, muss von ihr beriihrt sein, muss sie im eigenen Leben ir-
gendwie erlebt haben. Das bloss Nachgeredete, Angelesene, «An-Erlebte» ist
keine Erkenntnis. Diejenigen aber, die diese Grundvoraussetzung irgendwie
erfiillen, miissen sich, sagt Platon, «mit aller Anstrengung iiber lingere Zeit
hin» miihen, alle Aspekte der jeweiligen Sache und Rede «in wohlwollenden
Widerlegungsversuchen» und «ohne Rechthaberei» in Fragen und Antwor-
ten auf die Probe zu stellen. Dann konne ihnen am Ende plétzlich Einsicht
und Verstdndnis aufleuchten — soweit dies iiberhaupt in der Moglichkeit des
Menschen stehe.

Also: Wahrheitserkenntnis (oder wie ich in unserem Kontext lieber sagen
mochte: ein Denken, das der Wahrheit niher fithrt) kann Menschen aufleuch-
ten, die sich ausdauernd in der Anstrengung des Dialogs, des Fragens und
Antwortens, Giben. Dazu ist aber, sozusagen, eine doppelte «Sympathie» no-
tig: 1.) Die Sympathie zur Sache selbst, jenes «Ihr-wesensverwandt-sein», und
2.) die gegenseitige Sympathie der Denkenden untereinander, welche sie be-
fiahigt, «<ohne Rechthaberei» «in wohlwollenden Widerlegungsversuchen» zu
streiten und alles auf die Probe zu stellen. Das Sichannihern an die Wahrheit
geschieht somit gemeinsam, im Dialog.

Auch der einsame Denker denkt noch daraufthin, verstanden zu werden.
Vielleicht ist iiberhaupt alle Verstdndigung zunichst einmal Selbstverstindi-
gung. Oder vielleicht kdnnen wir diesen Satz auch umdrehen: Selbstverstéin-
digung ist Verstindigung, oder noch einmal anders gesagt: Verstindigung mit
sich selbst und Verstédndigung mit anderen sind «gleich-urspriinglich». Diese
beiden Prozesse greifen ineinander, sie sind nicht zu trennen — wie Heinrich
von Kleist dies in seiner berithmten kleinen Prosastudie «Vom allmihlichen
Verfertigen der Gedanken beim Reden» schlagend dartut.

Wohl mag oft ein Schulmeister einem Schiiler etwas beizubringen versu-
chen, was er selber schon ldngst verstanden hat und weiss. Wenn aber der
Schiiler mitgeht und wiichst (oder auch: wenn beim Ubermitteln unerwartete
Verstehensschwierigkeiten auftreten), muss der Lehrer tiber das, was er
schon begriffen hat, selber wieder neu und urspriinglich nachdenken.

Gemeinsames Nachdenken und Weiterdenken nun erfordert zwischen
den Denkenden eine bestimmte Art von Sym-pathie, ein Mit-Gehen, Mit-Er-
fahren und Mit-Empfinden. In einem Gesprich, in dem es um Wesentliches
(nicht bloss um Kalkulierbares) geht, muss man, wie unsere Alltagssprache
sagt, die «gleiche Wellenldnge» haben. Ein fruchtbares Gesprich ist hier so-



Wahrheitserkenntnis und Sympathie 71

zusagen nur unter Freunden moglich (oder unter solchen, die durch das Ge-
sprach zu Freunden werden). Das hier Gesagte gilt wohl fiir alles Denken —
wenigstens fiir ein Denken, dem es um die Existenz, um den Existenz-Sinn
des Menschen und der menschlichen Gemeinschaft geht. Mir selber ist aber
im Moment, in unserem spezifischen Zusammenhang heute, insbesondere
das religiose Denken wichtig, das Denken der Theologie. Es muss hier fiir die
Ausbildung der Theologen die Entstehung eines Klimas der Freundschaft,
der Sympathie angestrebt werden, welches der denkerischen Kreativitét aller
Raum lédsst. So konnte man auch der einstmals sprichwortlichen rabies theo-
logorum, die sich in Schulstreitigkeiten zerfleischen, entgegenwirken. Es gilt
jedem angehenden Theologen von Beginn an einzuprigen, dass die vornehm-
ste Fahigkeit und Bereitschaft in unserer Zunft darin besteht, iiber-setzen zu
konnen und zu wollen — iiber-setzen nicht nur aus einer Epoche oder Kultur
und deren respektiven Idiomen in die andere. Dies sind allgemeine herme-
neutische Erfordernisse, die allerdings zuweilen auch unter Theologen nicht
die notige Aufmerksamkeit finden. Gerade im theologischen Raum ist aber
auch die stindige Astrengung des Uber-Setzens aus einer theologischen
Schulsprache in die andere wichtig. Denn der Schuljargon einer bestimmten
Richtung ist nie ein letztes Wort. Manche unnotige Kontroverse konnte wohl
so vermieden und dafiir die notigen in ein klareres Licht geriickt und dann
wirklich ausgefochten werden, wenn man sich entschiedener dariiber Re-
chenschaft gibe, dass die Dinge in der Regel eben auch noch anders gesagt
werden konnen, ohne dadurch ihre Besonderheit, ithren Ernst und ihr Ge-
wicht zu verlieren. Das Insistieren darauf, dass etwas nur gerade so (mit die-
ser jeweiligen bestimmten Formel) gesagt werden konne, ist auf allen Gebie-
ten das Kennzeichen eines unfruchtbaren Fundamentalismus.

In Kiirze mochte ich noch ein zentrales theologisches Beispiel geben fiir
jenes Erfordernis des Uber-setzens und fiir die Einsicht, dass man dasselbe je-
weils auch noch anders und neu sagen kann und unter Umstdnden muss: Dass
nach Joh 1,14 das ewige Wort Fleisch geworden ist, dass der Herr Christus
«wahrer Gott und wahrer Mensch» ist — das Dogma von der Inkarnation also
— bleibt zwar fiir immer das Bekenntnis der Christenheit. Aber es muss von
jeder Generation christlicher Theologen und Glaubenszeugen neu verant-
wortet und damit eventuell auch neu, zuhanden der jeweiligen Zeitgenossen
und ihrer Kultur, mit neuen Begriffen und Formulierungen erklédrt werden. In
unserer Epoche wird man im christlichen Denken bei diesem Thema wohl vor
allem dariiber nachdenken miissen, was der alte dogmatische Satz bedeuten
konnte: dass Gott in Jesus Christus «menschliche Natur angenommen hat» (...
naturam humanam assumpsit). Dabei wird man vielleicht zu dem Ausblick
gelangen, dass die christliche Botschaft, dass Gott in die Welt kam und
Mensch wurde, nicht vorschnell einfach jenen Goéttermythen zugerechnet
werden darf, deren es in den Religionen ungezihlte gibt, sondern dass der
Satz «Gott hat menschliche Natur angenommen» (also das angenommen, was



72 Heinrich Ot

allen Menschen gemeinsam ist) eine universale, gesamtmenschheitliche Trag-
weite hat und zum Ausdruck bringt. Er betrifft die Grundsituation aller Men-
schen, die je gelebt haben und leben werden. Dadurch sind alle auf eine neue
Grundlage gestellt. «Siehe, ich verkiindige euch grosse Freude, die allem
Volk widerfahren wird...!» — die Bedeutung dieses «alle» in der lukanischen
Weihnachtsgeschichte diirfte im neuen Jahrtausend die grosse Denkaufgabe
der christlichen Theologie sein, aber dies im Verein mit dem Licht, das auch
von den andern Religionen ausgeht (was man heute allmahlich realisiert).

k ok ok

Nach diesem nur in dusserster Kiirze skizzierten Beispiel fiir die Notwen-
digkeit einer immer neuen Anstrengung des denkerischen Uber-Setzens keh-
ren wir nochmals zuriick zum Thema der Freundschaft im Denken: Die At-
mosphire der Sympathie, wie wir sie zu beschreiben angefangen haben, ist
darum notwendig und in vielen Fiéllen geradezu die Voraussetzung eines
fruchtbaren Weiterdenkens, weil das Denken Zeit benétigt — Zeit zum Rei-
fen, da unser denkendes Bewusstsein kein Computer ist, daraufthin program-
miert, innert einer bestimmten und beschrinkten Zeit die Resultate zu pro-
duzieren, die man von ihm erwartet. Wir miissen einander gegenseitig Raum
und Freiheit gonnen zum allméhlichen Entwickeln der Gedanken. So miisste
eine gegenseitige Generositdt im Dialog obwalten, so dass jeder es wagen
darf, zunédchst einmal «ins Unreine» zu denken und seine Gedanken «unge-
schiitzt» zu formulieren. Denn jede Kleinlichkeit wie zum Beispiel ein unbe-
sonnen rasches Widersprechen in Details, bremst den freien, kreativen Fluss
des Gedankens und blockiert damit die Chancen einer wachsenden Synthese
und Verstdndigung. So sagt Martin Heidegger in der kleinen Meditation
«Aus der Erfahrung des Denkens» vom rechten philosophischen Gespréch:
dieses sei «gesellige Besinnung. Diese kehrt weder das gegenstrebige Meinen
hervor, noch duldet sie das nachgiebige Zustimmen. Das Denken bleibt hart
am Wind der Sache.» So muss, meine ich, im Dialog der Denkenden ein Kli-
ma des Vertrauens wachsen, in welchem jeder Dialogpartner spiirt, dass die
anderen ernstlich mitdenken und wohlwollend bemiiht sind, die verborgenen
Potentiale seines Gedankenansatzes auszuloten.

Denken ist ein erlebbares interpersonales Geschehen, und alles was wir
erwihnt haben, diirfte deutlich machen, dass Denken iiberhaupt, der Dialog
um eine wesentliche Sache, kein kiihler rationaler Kalkiil sein kann, sondern
eine leidenschaftliche Begegnung. Das theologische wie auch das philosophi-
sche Denken wichst heraus aus der Lebensgeschichte der Denkenden und
aus deren Kontexten. Es gehort zu dieser Lebensgeschichte, und darum kann
das Denken nie abstrakt, nie abstrahiert von der Geschichte, gleichsam von
einem archimedischen Punkte aus, von dem alles fiir alle zu allen Zeitpunkten



Wahrheitserkenntnis und Sympathie 73

gleich moglich ist, geschehen. Das Denken hat seine geschichtliche Perspek-
tivitit. Diese darf nicht verwechselt werden mit reiner Subjektivitit, einem
Relativismus, der letztlich keine Wahrheit und keine Wahrheitsfrage mehr
kennt. Vielmehr verhilt es sich so, dass durch bestimmte Lebenserfahrungen,
durch kontextbedingte Perspektiven, das Wahrnehmungsvermogen fiir be-
stimmte Aspekte der Wahrheit geschérft und der Geist fiir bestimmte Proble-
me, die das Leben uns aufgibt, sensibilisiert wird.

So ahnen wir schon, dass wir in dem hier bedachten Zusammenhang letzt-
lich um die Frage nicht herumkommen, was denn tiberhaupt Wahrheit sei.
Dies ist nicht die Frage: welches nun «die Wahrheit» sei (die «wahre Religi-
on», die «wahre Weltanschauung» und dgl.), sondern es ist, viel elementarer
noch, die Frage, was wir denn iiberhaupt mit dem Wort «Wahrheit» meinen.
Diese Frage werden wir heute mindestens noch beriihren miissen. Nachdem
nun aber der Erlebnischarakter und Begegnungscharakter des Denkens so
sehr betont worden ist, lohnt es sich wohl, zuvor noch etwas iiber die Erlebnis-
Struktur des Denkens zu sagen. Ich sehe die Erlebnisstruktur des Denkens in
einem Dreischritt: Ahnen — Experimenticren — Entdecken. Dabei gehen diese
drei Schritte ineinander iiber, wie dies eben bei der Bewegung des Schreitens
der Fall ist. Und sie wiederholen sich auch: auf Entdecken folgt neues Ahnen,
und jede Entdeckung, jedes «Aha-Erlebnis» des Denkens, macht uns wieder
ahnungsreicher fiir weiteres Vorandenken.

Leicht schematisierend wird man sagen diirfen: Ahnung und Entdecken
geschehen im Bewusstsein des Einzelnen — das Experimentieren dagegen im
dialogischen Austausch der Mehreren. Ich sage dies allerdings im Wissen,
dass gerade im dialogischen Leben die Bewusstseinssphidren der Einzelnen
nicht so scharf gegeneinander abgegrenzt sind, dass vielmehr eine Art «Os-
mose» zwischen ihnen besteht. Immerhin mag uns diese unsere schematische
Charakterisierung wenigstens fiir ein paar Schritte weit hilfreich sein.

Ein Gedanke steigt ahnungsvoll in uns auf, vielleicht als Antwort auf et-
was, das wir soeben oder auch vor lingerer Zeit gehort oder gelesen oder mit
jemandem besprochen haben. Die Ahnung ist noch unkonturiert, uns fehlen
noch Worte und Begriffe. Sie kommt aus dem vor-verbalen Raum. Sie ist
nicht etwa eine klare «Bedeutung», die nun nur noch durch den Code der
Sprache chiffriert werden muss, um weitergereicht werden zu konnen. Nein,
es handelt sich um Ahnungen, die noch keine klar umrissene «Bedeutung»
haben. Aber sie haben ihre Dynamik, welche auf eine klarere Bedeutung al-
lererst hindridngt. (Und wann wiren endgiiltig klare Bedeutungen und Begrif-
fe denn je erreicht?!) Wie sonst wire es moglich, was Heinrich von Kleist the-



74 Heinrich Ott

matisiert und was wir alle in der Tat tagtéiglich erleben: dass die Gedanken
beim Sprechen allméhlich «verfertigt» werden und sich herausschilen?

Solches Ahnen, das zum Wort dringt, inspiriert und steuert teilweise un-
ser Denken. Allein auf Ahnungen, die im eigenen Bewusstsein aufsteigen,
konnen wir uns nicht verlassen. Sie bediirfen der Uberpriifung, ob sie frucht-
bar sind, ob sie das Gespriich weiterfithren kénnen. Fiir solche Uberpriifung
sind wir auf andere Menschen angewiesen. Wir bediirfen des Dialogs mit an-
deren um selber klarer zu sehen: Finden wir ein Wort (und: welches Wort?),
um uns anderen Menschen — und wiren es nur einige wenige, Freunde oder
werdende Freunde, verstdndlich zu machen und ihnen unsere Sache plausibel
zu machen und sie so mit uns als unsere Weggefihrten auf den Weg zu brin-
gen, den wir ahnen? Gelingt dies nicht, gelingt es wieder und wieder nicht, so
hat uns unser Ahnen vielleicht in eine Sackgasse gefiihrt. Es miissen also For-
mulierungsmoglichkeiten des Geahnten, mdégliche Begriindungen, néchste
Schritte, mégliche Teillbsungsansitze, notwendige Einwénde, Einschrinkun-
gen oder Prizisierungen mit den Anderen, den «Freunden», durchprobiert
werden. Dies mag manchmal geradezu spielerisch geschehen, mit einer gewis-
sen souplesse, ohne grimmigen Ernst. Im iibrigen kénnen dabei sehr wohl
auch unsere Gegner in Wahrheit Freunde sein, wie das Thomas von Aquin
einmal bemerkt: wir miissten auch den Gegnern dankbar sein, weil sie uns ge-
holfen haben, der Wahrheit nidher zu kommen.

Ich will auch hier ein Beispiel geben fiir diesen Prozess, vor allem das Sta-
dium der Ahnung, und méchte auch hier wieder, ganz knapp skizzierend, ein
theologisch zentrales Problem aufgreifen:

Wir wissen, in Kenntnis der christlichen Trinitdtslehre und ihrer Diskussi-
on in der Uberlieferung des christlichen Denkens, dass der Vater, der Sohn
und der Heilige Geist nicht wie ein Dreierkollegium von drei getrennten Sub-
jekten, drei Individuen, gedacht werden diirfen. Dieser Gefahr eines Trithe-
ismus ist die christliche Theologie von Anfang an entgegengetreten. Was aber
wird dann aus der Dreifaltigkeit der drei Namen (oder «Personen»), welche
unsere liturgischen Formen und damit auch das spirituelle Leben im Chri-
stentum so durch und durch préagt? Was soll die Drei-falt bedeuten, wenn sie
nicht als Drei-zahl von drei Personen im Sinne von drei unterschiedlichen
Subjekten verstanden werden darf? — Dieses Problem ahnen wir nicht, son-
dern es dridngt sich uns auf. Ein bestimmter Weg ist nicht gangbar, und zwar
dies seit den Urspriingen der Kirche, seit es diese Lehre gibt. Wenn uns dieses
Problem heute bedringt, dann beruht dies freilich auch auf einer eigenen
Entscheidung. Auch dies gehort ja zum Denkprozess: die Entscheidungen,
die wir auf dem Weg des Denkens zu treffen haben. Diese sind keine willkiir-



Wahrheitserkenntnis und Sympathie 75

lichen, sondern wir miissen dafiir gute Griinde haben. Aber die Griinde sind
wiederum nicht zwingend, sonst wiirde es sich nicht um eine Entscheidung
handeln. In unserem Fall konnte man sich ja das Problem und die ganze
Schwierigkeit mit der Trinitdtslehre vom Leibe halten, indem man sich von
der alten Formel einfach verabschiedete, als von etwas, das nur noch rein hi-
storisch zu betrachten sei, wenn es vielleicht auch in vergangenen Situationen
seinen guten Grund gehabt haben mochte. Es konnte aber demgegeniiber
auch sein, dass wir Griinde zu haben glauben, um ganz allgemein die Moglich-
keit zuzulassen, dass sich in einer alten religiosen oder philosophischen Tra-
dition eine Weisheit und Tiefe verbirgt, die unsere derzeitige Deutekraft vor-
laufig tibersteigt, und dass es sich gerade dann und darum lohnt, dariiber wei-
ter nachzudenken. Dann aber gilt es auszuprobieren, im Dialog mit langem
Atem zu erproben, welche Losung, welche Vision, welche Forderung in unse-
rer Epoche etwas von jener Weisheit und Tiefe der alten Trinititslehre ans
Licht zu bringen vermochte.

Es hat ja in der Geschichte der Theologie immer wieder Versuche gege-
ben, den Kern der Trinitdtslehre verstehbar zu machen. (Verstehbar — also
nicht begreifbar, durchschaubar, wohl aber so, dass der Kern der Lehre uns
heute anspricht) So z.B. die sog. psychologische Trinitétslehre bei Augustin
oder Karl Barth’s Konzept, die Trinitdtsformel aus dem Gedanken der Offen-
barung (als Selbst-Offenbarung) Gottes heraus verstindlich zu machen. Dies
sind Dinge, die wir historisch lernen kénnen aus den Biichern, sogar auswen-
dig lernen kénnen. Was man aber nicht auf diese Weise «lernen» kann, ist: wie
wir diese Sache heute sagen konnten und diirften, und wie weit wir dann al-
lenfalls aus solchen Ansitzen der Vergangenheit eine Wegweisung empfan-
gen. Dies alles dringt sich natiirlich erst dann auf, wenn man sich dazu ent-
scheidet, auf die simpelste Losung, ndmlich die historistische Verabschiedung
der ganzen Trinitédtslehre, vorsichtshalber doch zu verzichten.

Es konnte dann sein, dass die Dreifaltigkeit, dieses Leitmotiv christlichen
Denkens, auf eine iiberlegene Wirklichkeit hinzielt, eine personhafte Wirk-
lichkeit, die aber unser menschliches Personsein, wie wir es im Umgang mit
uns selbst und den Mitmenschen kennen, unendlich iiberschreitet und es ge-
rade dadurch begriindet und trigt. Es konnte sein, dass die Trinitatsformel
mit der inneren Lebendigkeit (der unendlichen «Vitalitdt» und unendlichen
«Sensibilitdt») Dessen zu tun hat, der in der Bibel der «lebendige Gott» ge-
nannt wird.

«Es konnte sein...»: mit diesem «Es konnte sein» ist man im Bereich der
Ahnung. Ahnung ist vage. Es gilt aber in der Vagheit auszuharren, ja manch-
mal die vagen Formulierungen sogar bewusst zu pflegen, und einander dies



76 Heinrich Ott

auch zuzugestehen im Denken, weil es eben im Denken Passagen gibt, in de-
nen man das, was einem vorschwebt, noch nicht befriedigend sagen kann.
Aber die Ahnungen, in all ihrer Vagheit, treiben uns voran und geleiten uns.
Und nun miissen wir durch das Feld des Experimentierens, der «wohlwollen-
den Widerlegungsversuche», des Ausschauhaltens nach pertinenten Gegen-
fragen, denen man sich stellen muss, hindurchschreiten. Und schliesslich —
oder schon unterwegs — mag es dann zu Entdeckungen kommen, und wiren
sie auch noch so klein und bescheiden, indem zum Beispiel plotzlich ein Wort,
ein Begriff, eine Denkoperation sich aufdréangt und die Gesprichslage klirt,
Verstindigung ermoglicht und damit ein Stiick weiterhilft fiir den ndchsten
Gesprichsgang oder sogar noch weit dariiber hinaus. Und solches beruht
dann nicht einfach nur auf einer Konvention der Gespréchspartner, einem zu-
fallig sich einstellenden Gefiihl, man sei sich nun doch endlich ein Stiick weit
einig geworden. Sondern dann hat etwas (ein «Aspekt») von Wahrheit aufge-
leuchtet und eingeleuchtet. Gewiss bleiben wir dann in der Geschichte: Ge-
sprachskonstellationen konnen iiberholt werden, neue Gesprichsteilnehmer
mit neuen Erfahrungen und Fragestellungen treten auf. Das ist so in den per-
sonlichen Diskussionen, die wir mit anderen fithren, wie auch in den grossen
Diskursen, die eine ganze Generation oder Epoche bestimmen. Aber immer
wieder gibt es Gedanken, Perspektiven, hinter die man nicht zuriick kann.
Man kann, um ein Beispiel zu geben, nicht hinter Kant zuriick, mag man auch
anders denken und reden als er. Oder in der Theologie kdnnen wir z.B. nicht
hinter Karl Barth zuriick. Wir konnen auch nicht mehr zuriick hinter das heu-
tige theologische Verlangen nach einem Dialog der Religionen und die ersten
Ansitze, die dazu erarbeitet worden sind. Wir kénnen nicht plétzlich wieder
tun und leben, als hitte es diese epochalen Schritte nicht gegeben. Die geisti-
ge Entwicklung verlduft zwar kontingent, aber sie verlduft deswegen doch
nicht beliebig. Auch dies ist eine Dialogerfahrung, die man sowohl im indivi-
duellen, lebensgeschichtlichen, wie im epochalen Masstab machen kann und
tatsdchlich macht. Sie ist sozusagen mit dem Dialog als solchem mitgegeben.

skekesk

Mit diesen letzten Erwidgungen sind wir nun schon, wie angekiindigt, in
den Bereich der Frage nach dem Wesen der Wahrheit eingetreten: Wenn wir,
denkend, Fragen stellen und verfolgen, setzen wir voraus, dass es eine wahre
Antwort, eine «L.Osung» gibt, die wir nur jetzt noch nicht wissen. Es kann sein,
dass ich die Losung nie finde. Oder dass mir klar wird: «Du hast die Frage
falsch gestellt, Du musst anders fragen». Im Prinzip muss es eine Antwort auf
eine sinnvolle Frage, eine «Losung» geben, denn sonst hiitte das Fragen kei-



Wabhrheitserkenntnis und Sympathie idd

nen Sinn.> Dann muss aber die Vorfrage gestellt werden: in welcher Form
denn «Losungen», Antworten, die Wahrheit tiberhaupt, existieren? Sicher
nicht in der Form von vor-formulierten «richtigen Aussagesitzen». Als ich
einmal in einem Seminar die These vertrat (und ich vertrete sie noch heute),
dass der Prediger des Evangeliums nicht einfach geistreiche Tischreden, Ge-
legenheitsansprachen iiber einen Bibeltext zu halten, sondern vielmehr die
Wahrheit zu sagen habe, dass er zum Zeugen der Wahrheit berufen sei, wurde
ich von den Studierenden mit Recht gefragt, in welcher Weise denn der Pre-
diger die Wahrheit «besitze», um sie einfach so sagen zu konnen? Diese Frage
zwang mich, eine bessere Antwort zu finden. Und mein Vorschlag war damals
der folgende: Wenn wir im religiosen Bereich «Wahrheit bezeugen», dann
heisst dies, dass wir ein Angebot machen, eine Lebensmaglichkeit zeigen, auf
eine mogliche Erfahrung hinweisen. Ich kann keinen andern Menschen dar-
iiber «informieren», dass (z.B.) ein Gott ist, dass Er sich offenbart, dass Er mit
uns reden will und uns Erlosung schenken will. Alle diese religiosen Themen
sind nicht mogliche Gegenstédnde von «Information» — einer Information, die
der eine «hat» und sie dem andern, der sie «nicht hat», direkt weitergibt. Ich
kann hier nicht «informieren», und nicht in diesem Sinne kann ich die Wahr-
heit, die ich bezeugen soll, «besitzen». Ich kann nur als Mensch den anderen
Menschen hinweisen auf den Weg des Glaubens, ihm einen Weg zeigen, und
ihm bezeugen, dass ich selber gewillt bin, diesen Weg zu gehen oder fortzu-
setzen. Damit ist dann schon gesagt, dass «Glaube» nicht einfach ein Vermu-
ten oder ein festes Behaupten ist, wie man dieses Wort oft missversteht. (Paul
Tillich nennt in «Der Mut zum Sein» Glauben den am meisten missverstan-
denen und maltratierten theologischen Begriff). Glaube ist ein Weg, den man
gehen kann. In diesem Sinne mochte ich Martin Buber verstehen, wenn er in
einer spiten philosophischen Selbstrechenschaft erklidrt: «Ich habe keine
Lehre. Ich zeige nur etwas. Ich zeige Wirklichkeit... Ich nehme ihn, der mir zu-
hort, an der Hand und fiihre ihn zum Fenster. Ich stosse das Fenster auf und
zeige hinaus. — Ich habe keine Lehre, aber ich fiihre ein Gespréch.»

Dem mochte ich das Wort eines Zeitgenossen Bubers, eines Denkers
gédnzlich anderer Art hinzufiigen, der in dieser Sache doch in dieselbe Rich-
tung blickt. Martin Heidegger spricht in der Einleitung zu einem spiten Vor-
trag, «Zeit und Sein», von der Schwierigkeit, diese Art von Denken zu verste-
hen, von der wir nicht sofort unmittelbare Verstandlichkeit verlangen konnen
(so wenig wie von einem Gedicht oder von einem Gemilde), und er gibt so-
dann den Rat: «Ein kleiner Wink fiir den Horer sei gegeben. Es gilt nicht eine

? Der reduktionistische Bescheid, dass es wirkliches Fragen eigentlich gar nicht gebe,
dass sogenannte «Fragen» nur aus einem Gefiihl der Verunsicherung im komplexen Alltag
entspringen, das sich durch ein paar Zusatzinformationen wieder beruhigen lidsst — eine sol-
che Sicht griffe doch wohl evidentermassen zu kurz. Sie wird dem Phinomen und Erlebnis
des Fragens nicht gerecht.



78 Heinrich Ott

Reihe von Aussagesitzen anzuhoren, sondern dem Gang eines Zeigens zu
folgen.» Buber sagt, er zeige nur Wirklichkeit; und Denken wiire so, bei ihm
wie bei Heidegger, der Gang eines Zeigens. Nicht eine Reihe von informie-
renden, «belehrenden» Aussagesidtzen, wo man dann einen nach dem andern
als «verstanden» abhaken konnte. Denken auf die Wahrheit zu ist ein Gang
des Zeigens, ein Weg — dhnlich wie wir dies auch vom Glauben sagten. Man
muss mitgehen und sich etwas zeigen lassen. Allerdings nicht mit dem Zeige-
finger, wie bei den dusseren Gegenstidnden. Was sich hier (beim religitsen —
aber ich meine: auch beim philosophischen Denken) zeigt, sind geistige, per-
sonale Wirklichkeiten und Miichte.

Dazu nochmals ein kurzes theologisches Beispiel: Zeit und Ewigkeit. Au-
gustin schreibt im XI. Buch seiner Confessiones: Vor der Erschaffung der
Welt gebe es kein zeitliches Vorher, denn die Zeit selbst sei vom ewigen
Schopfer zusammen mit der Welt erschaffen worden. Dieser Gedanke ist
meines Erachtens durchaus «kognitiv», er hat Erkenntnisbedeutung. Er
bringt Helle, Klidrung in ein Fragen. Doch ist er nicht zu verifizieren, weder
durch Augenschein, noch durch Experiment, Zeugeneinvernahme, Quellen-
auswertung, Statistik, oder irgendein anderes Beweismittel. Der Gedanke hat
eine Kognitivitét sui generis.

Ahnlich verhilt es sich zum Beispiel auch beim christlichen Bekenntnis,
etwa zur Auferstehung Jesu Christi, die ja eben auch eine Wirklichkeit sui ge-
neris 1st und nicht einfach ein historisches Faktum wie alle andern. Aber
grundsdtzlich anders verhilt es sich auch beim philosophischen Nachdenken
nicht, etwa iiber ethische Pflichten, Tugenden oder Werte. Es ist ja eben nicht
so, dass der christliche Theologe (oder ein religioser Denker einer andern Re-
ligion) einen blinden «Glauben» voraussetzt, wihrend der philosophische
Denker voraussetzungslos ist. Beiden widerfihrt tatsdachlich etwas Analoges.
Im theologischen (religiosen) wie auch im philosophischen Denken zeigt sich
etwas auf dem Weg des Denkens. Es leuchtet etwas auf und leuchtet ein. Und
zwar zeigt sich etwas, das man nicht einfach rasch zur Kenntnis nehmen und
registrieren kann, sondern vor dem man lange betrachtend verweilen muss,
gleichsam wie vor einem Gemilde. Nicht allen wird freilich dasselbe in der-
selben Weise auf- und einleuchten. Dies ist gar nicht moglich, weil die Per-
spektiven immer verschieden sind. Sie sind verschieden durch Kultur, Spra-
che, Zeit, Herkommen, Gruppenzugehorigkeit und die individuelle Lebens-
geschichte. Kein identischer Konsens aller wird sich ergeben, wenn etwas von
Wabhrheit sich den Denkenden zeigt. Es gilt aber zu bedenken, dass gerade die
bleibende Vielfalt der Perspektiven die Lebendigkeit des Geistigen aus-
macht.

Aber auch wenn ein Konsens nicht erzwingbar ist und vielleicht tiberhaupt
nicht der Sache, von der wir hier reden, entsprechen wiirde, bliebe dennoch
eine Verstdndigung moglich. Konsens und Verstindigung sind nicht das Glei-
che. Platon wiirde sagen, dass zwischen solchen, die der Sache «wesensver-



Wahrheitserkenntnis und Sympathie 79

wandt» sind — und ich wiirde beifiigen: die durch ihre Behutsamkeit Freunde
in dem von uns geschilderten Sinne sind oder werden — in einem unab-
schliessbaren, nie endenden Annidherungsprozess Verstindigung sich ereig-
nen kann.

ksksk

Ich sagte zu Beginn, dass das theologische die Vorbereitung auf das reli-
giose Gesprich sei. Das erstere verlangt, wie ich dann zu zeigen versuchte,
wegen der Komplexitit der Gesprichssituationen eine bestimmte Art von
Subtilitdt und Flexibilitdt. Dadurch wird Theologie gelegentlich zu einer
schwierigen, komplizierten Sache. (Natiirlich gibt es daneben auch unnotige,
kiinstlich heraufbeschworene Kompliziertheiten des Jargons!) Doch auch
wenn man sich um mdéglichste Einfachheit bemiiht, wird theologisches (wie
auch philosophisches) Denken oft zwangslaufig kompliziert. Denn es miissen
ja alle relevanten Gesichtspunkte in einer Sache beriicksichtigt werden, man
muss Mass halten, darf nicht das jetzt noch nicht Entscheidbare vorschnell
entscheiden wollen und damit Simplifikationen in Kauf nehmen, welche die
Sache eher verdunkeln, als kliren. Am Ende aber miisste diese ganze An-
strengung dazu dienen, das einfache (nicht: vereinfachende!), tiefe und im-
mer wieder neue Wort religioser Weisheit, das Wort von der Anwesenheit
Gottes, zu finden. In diesem Sinne kann und soll das theologische Denken
und Denkenlernen eine Vorbereitung auf die Verkiindigung sein.

Heinrich Ott, Riehen



	Wahrheitserkenntnis und Sympathie : Erwägungen zum theologischen Denken

