Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 1

Artikel: Immer schon Uberholt? : Zur Frage der Pradestination in der Theologie
Johannes Calvins

Autor: Faber, Eva-Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878036

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Immer schon tiberholt?
Zur Frage der Pridestination in der Theologie Johannes Calvins

Wer sich mit der Theologie des Reformators Johannes Calvin befasst,
wird sich im Blick auf die verschiedensten Themen mit einer dornigen Frage
konfrontiert sehen: Sind nicht zahlreiche Gedankenginge (Calvins selbst
oder der eigenen Reflexion tiber ihn) miissig, wenn man beriicksichtigt, dass
der Prédestinationslehre Calvins zufolge alles, was geschieht, schon von
Ewigkeit vorherbestimmt ist'?

Dieser Problematik muss sich nicht nur eine anthropologische Untersu-
chung im Blick auf die Freiheit des Menschen stellen. Fraglich wird vom Prié-
destinationsratschluss her gesehen auch die Bedeutung vieler anderer heils-
geschichtlicher Grossen. Welchen Sinn kann das Christusereignis noch ha-
ben, wenn doch ohnehin schon vorherbestimmt ist, wer zum Heil kommt? In-
wiefern sind die Heilsmittel Heilsangebote? Zusammenfassend formuliert:
Welchen Sinn kann Geschichte tiberhaupt noch haben, wenn ihr Ausgang
schon von Ewigkeit her festgelegt ist?

Gewiss ist es moglich, ein Teilthema der Theologie unter Absehung von
der Pridestinationslehre darzustellen. So gibt es zahlreiche Untersuchungen
zur Theologie Calvins, in denen die Prddestinationslehre keine Rolle spielt.
Dies léasst sich dadurch rechtfertigen, dass die neuere Calvinforschung das
Gewicht der Pridestinationslehre im Gesamt der Theologie Calvins stark re-
lativiert hat. Hielt Alexander Schweizer die Pridestinationslehre noch fiir das
bestimmende Zentrum der calvinischen Theologie, so ist sie dem Konsens der
neueren Forschung zufolge, vor allem als Erwéhlungslehre, zwar von grosser
Bedeutsamkeit, doch nicht als alles bestimmendes Thema?.

Diese neue Einschitzung griindet in der Reflexion auf den systematischen
Ort, den die Priadestinationslehre in der Theologie Calvins hat. Dies soll in ei-
nem ersten Abschnitt kurz dargestellt werden (1.). Sodann konnen theologie-
geschichtliche Vergleiche aufweisen, dass auch andere theologische Entwiirfe
von der skizzierten Problematik betroffen sind, ohne dass man gemeinhin die
Frage ebenso scharf aufwirft (2.). Uber diese Versuche einer angemessenen

!'Siche zur Pridestinationslehre Calvins vor allem Inst. 111,21-24 sowie COR [Calvin,
Opera Omnia. Denuo recognita et adnotatione critica instructa notisque illustrata, Genf
1992ff] 3/1.

2Vgl. A. Schweizer, Die protestantischen Centraldogmen in ihrer Entwicklung inner-
halb der reformirten Kirche. Bd. 1: Das 16. Jahrhundert, Ziirich 1854, 16. Bezeichnender-
weise enthilt der von W. Nijenhuis verfasste Artikel <«Calvin> in der Theologischen
Realenzyklopidie (TRE 7 [1981] 568-592) keinen eigenen Abschnitt zur Pridestinations-
lehre, die vielmehr im Rahmen der Pneumatologie (ebd. 584) verhandelt wird.



Zur Frage der Pridestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 51

Einordnung der Priadestinationslehre hinaus will der vorliegende Artikel je-
doch versuchen, die Bedeutung geschichtlicher Wirklichkeit in der Theologie
Calvins selbst unter Voraussetzung der Priddestinationslehre aufzuweisen
(3.). In einem letzten Schritt sei nach Motiven gefragt, welche in der Theolo-
gie Calvins — wenn auch nur andeutungsweise — die Priddestinationslehre in
Grenzen verweisen (4.).

1. Entwicklung und Ort der Pridestinationslehre Calvins

Bei der Frage nach der Eigenart der Priddestinationslehre Calvins weckt
zunichst deren urspriinglicher Kontext Aufmerksamkeit: In der Institutio
von 1536 thematisiert der Reformator die Pradestination im Kontext der Ek-
klesiologie und fasst sie hier primir als Erwédhlungslehre. Zu beachten ist so-
mit — wie bereits 1897 Max Scheibe bemerkte —, dass die Vorherbestimmung
bei Calvin von Haus aus anders als bei Luther nicht im Kontext der Frage
nach dem freien Willen steht®. Mit unterschiedlicher Einordnung in die Ge-
samtkonzeption kommt es im Laufe der Zeit mehr und mehr zu einer ausge-
pragten Pridestinationslehre, in der auch die Reprobation als Pendant zur
Erwiihlung an Gewicht gewinnt (ohne jedoch je schlechthin symmetrisch be-
handelt zu werden!)*. Da fiir Calvin die Priidestinationslehre existentielle Be-
deutung hat (s.u. S. 54f.), kritisiert er das Verschweigen der Priddestination
und kdmpft gegen Abschwichungen zu blosser Zulassung oder Vorauswis-
sen. Im Zuge dieses Engagements fiir die Priadestinationslehre ist es, so be-
dauert man, zu den bekannten problematischen Verhirtungen und Uberspit-
zungen gekommen®. Zu beachten ist aber, dass der Genfer Katechismus von
1545 (anders als 1537) keinen eigenen Abschnitt zur Priadestination enthilt
und von der Erwiihlung wiederum im Kontext der Kirche spricht®.

3 «Andererseits ist jedoch bemerkenswert, dass derjenige Zusammenhang, in dem die
Pridestinationslehre bei Luther vornehmlich erscheint, der Zusammenhang mit der Lehre
vom unfreien Willen, bei Calvin nicht hervorgehoben wird, wihrend wiederum die Ver-
kniipfung mit der Lehre von der Kirche und mit dem Perseveranzgedanken, die fiir diesen
das Wichtigste ist, bei jenem zuriicktritt»: M. Scheibe, Calvins Pradestinationslehre. Ein
Beitrag zur Wiirdigung der Eigenart seiner Theologie und Religiositit, Halle 1897, 15f,
zur Inst. 1536.

4 P. Jacobs, Pridestination und Verantwortlichkeit bei Calvin, Darmstadt 21968, 61
unterscheidet vier Phasen; vgl. auch die Darstellung bei G. Kraus, Vorherbestimmung.
Traditionelle Pradestinationslehre im Licht gegenwirtiger Theologie, Freiburg 1.Br. 1977
(OFS 6), 158-163. Akzentverschiecbungen beschreibt erhellend E. Buess, Pridestination
und Kirche in Calvins Institutio, ThZ 12 (1956) 347-361.

3 «Des allusions bréves qui chez le jeune homme pouvaient sembler n'étre que des
paradoxes, sont devenues des affirmations massives»: H. Strohl, La pensée de Calvin sur la
providence divine au temps ol il était refugié a Strasbourg, RHPhR 22 (1942) 154-169,
1671.

®Vgl. CO (Calvin, Opera quae supersunt omnia; = CR 29-87) 6,40.



52 Eva-Maria Faber

Vor allem aber, darauf wird heute nachdriicklich hingewiesen, kann in der
Theologie Calvins nicht von einer Dominanz der Priddestinations/ehre iiber
andere, die Heilsgeschichte betreffende Lehrstiicke gesprochen werden, ist
sie doch in der letzten Fassung der Institutio nicht in der Gotteslehre, sondern
gegen Ende des dritten Buches eingeordnet, d.h. in dezidiert heilsgeschichtli-
chem Zusammenhang: nach den Ausfiihrungen zur Christologie, zur Heili-
gung und zur Rechtfertigung und vor dem Schlusskapitel des dritten Buches
zur Auferstehung und dem vierten Buch, welches sich mit den dusseren Heils-
mitteln befasst. Dies kann mit Heinz Otten zugleich als deutliches Signal ge-
wertet werden, dass der Reformator die Geschichte nicht als eine blosse Auf-
fiihrung des in der Prddestination festgelegten Drehbuches verstehen will.
«Dadurch, dass die Priddestinationslehre als Hintergrund der Heilslehre be-
trachtet wird, wird vermieden, dass diese jede selbstindige Bedeutung ver-
liert, und dass das Heil nur noch zu einer schematisch ablaufenden, im fatali-
stischen Sinn zu verstehenden Durchfiihrung des starren Gottesbeschlusses
gemacht wird»’.

2. Theologiegeschichtliche Streiflichter

Eine zweite Weise, die durch die Priadestinationslehre Calvins aufgewor-
fenen Probleme zu bewiltigen, ist die Reflexion darauf, dass solche Schwie-
rigkeiten in gleicher Weise fiir die klassische Pridestinationslehre, wie sie auf
Augustinus zuriickgeht und z.B. auch von Thomas von Aquin vertreten wird,
geltend gemacht werden miissten®. Auch die Freiheit, von der Thomas
spricht, ist der Prddestination ein- und untergeordnet. Wenn Martin Luther
und, vorsichtiger, auch Calvin dies nicht mehr Freiheit nennen, so nicht, weil
das Freiheitspathos des Thomas grosser wire, sondern weil inzwischen, nicht
zuletzt durch Erasmus von Rotterdam, Freiheit als Freiheit Gotr gegeniiber

"H. Otten, Priadestination in Calvins theologischer Lehre, Neukirchen-VIuyn 1968, 26;
dhnlich Ch. Partee, Calvin and Classical Philosophy, Leiden 1977 (SHCT 14), 139: «This
location ... certainly indicates that predestination is not the basic doctrine from which Cal-
vin deduces a theological system». Hingegen meint W. Pannenberg, Systematische Theolo-
gie. Bd. 3, Gottingen 1993, 480: «Der Sache nach blieb auch hier der Pridestinationsge-
danke enger mit dem Gottesbegriff als mit der Heilsgeschichte und speziell der Ekklesio-
logie verbunden».

8 Zum Vergleich mit Augustinus siche J.M.J. Lange van Ravenswaay, Augustinus totus
noster, Gottingen 1990 (FKDG 45), 21-52. Er macht die Unterschiede vor allem im
Bereich des negativen Aspektes der Pradestinationslehre sowie beziiglich einer bei Calvin
deutlicheren Unterscheidung von praescientia und praedestinatio fest. Ein Vergleich mit
Thomas findet sich bei C. Friethoff, Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und
Calvin, Freiburg/Schw. 1926; H. Schiitzeichel, Die Glaubenstheologie Calvins, Miinchen
1972 (BOT 9), 215-227.



Zur Frage der Pridestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 53

bestimmt wurde. Diese aber hat auch bei Thomas keinen Raum’. Im Ver-
gleich von Luther und Calvin lésst sich sogar sagen, dass letzterer Thomas in
dem Bemiihen, die Freiheit unter der Priadestination zu beschreiben, niher
steht.

Auch hinsichtlich des negativen Aspekts der Verwerfung fiéllt Calvins Po-
sition nicht génzlich aus dem Rahmen der klassischen Priddestinationslehre.
Obwohl er iiber Augustinus und Thomas hinausgeht, hilt er von Gott die Ur-
heberschaft der Siinde fern, die er dem Stinder zuweist, «wiewohl es das For-
schungsklischee ihm nicht glaubt»!’, und strebt durch paradoxe Aussagen
dasselbe an, was Thomas durch die paradoxe Rede von der Zulassung er-
reicht: «keine Losung des Problems, sondern die begriffliche Festschreibung
seiner Unlosbarkeit»'!. Im Vergleich der Reformatoren stellt Josef Bohatec
fest, dass bei Zwingli Gott als Urheber des Bosen erscheint, wihrend Luther,
um die Verursachung des Bosen von Gott fernzuhalten, in fast manichdischer
Weise den Teufel als zweite Kausalitét ins Spiel bringt. Dem gegeniiber «geht
Calvin den diagonalen Weg, indem er die Kausalitdt des Bésen zwar Gott ab-
spricht, den Teufel aber als Werkzeug zur Ausfiihrung des ohne seine [Got-
tes] Ratschliisse jedenfalls nicht zustande gekommenen Bosen ansieht»'?.

Muss man nicht aber sagen, dass Calvin hinter wegweisenden Neuent-
wicklungen der Préddestinationsthematik bei Luther zuriickbleibt? Dieser
ldsst die Préddestinationslehre nicht nur stdrker zuriicktreten, sondern, so
Wolfhart Pannenberg, iiberwindet durch seine christologische Konzentration
auch die Aporien der klassischen Pradestinationslehre: «Weil Luther die Pri-
destination unter dem Druck der Erwédhlungsanfechtung und von dem die
Anfechtung iiberwindenden Trost des Christuszeugnisses her durchdacht hat,
ist er schliesslich zu einem den traditionellen Theorien gegeniiber grundsatz-
lich neuen Verstiandnis der Pradestination durchgestossen. Er hat mit der Er-
kenntnis der in Christus gegenwdrtigen Pradestination das scholastische Kau-
salschema iiberwunden und damit auch den Parallelismus von Erwihlung

?Vgl. Thomas von Aquin, STh 1,23,5¢ und dazu Kraus, Vorherbestimmung, 73-75;
Erasmus, De libero arbitrio Ib10 (Walter 19).

0L, Weimer, Die Lust an Gott und seiner Sache. Oder: Lassen Sich Gnade und Frei-
heit, Glaube und Vernunft, Erlésung und Befreiung vereinbaren? Freiburg i.Br. 21982,
397%; siche dazu auch Lange van Ravenswaay, Augustinus, 43f.

" O.H. Pesch, Thomas von Aquin. Grenze und Grosse mittelalterlicher Theologie.
Eine Einfiihrung, Mainz 1988, 152. Insofern ist auch die von Friethoff, Pridestinations-
lehre, 34-56, beziiglich der Verwerfung beschriebene Differenz von weniger grossem
Gewicht, als dieser in Verkennung der bei Thomas vorliegenden <aporetischen Losung>
meint.

12J. Bohatec, Calvins Vorsehungslehre, in: Reformierte Gemeinde Elberfeld (Hrsg.),
Calvinstudien. FS zum 400. Geburtstage Johann Calvins. Leipzig 1909, 339-441, 393. — Zur
Problematik bei Luther, der direkter auf die felix culpa abhebt, vgl. P. Althaus, Die Theo-
logie Martin Luthers, Giitersloh 71994, 142-144,



54 Eva-Maria Faber

und Verwerfung durchbrochen»', Bedauernd stellt Pannenberg fest, dass
Calvin die neue Einsicht nicht fruchtbar gemacht habe, sondern — wie auch
Melanchthon — zu den Fragestellungen der Scholastik zuriickgekehrt sei. Hier
ist allerdings anzumerken, dass nicht sicher ist, ob Calvin iiberhaupt Gelegen-
heit hatte, die Einsichten Luthers zu registrieren, wihrend er eine strenge
Préddestinationslehre in der ihm sicher bekannten Schrift De servo arbitrio
vorfindet — eine Streitschrift, zu der sich Luther auch spiter noch nachdriick-
lich als neben den Katechismen einzig <ohnendes> Werk bekennt'?, Zudem
lassen sich Griinde nennen, warum Calvin die christologische Milderung der
Pridestinationslehre Luthers nicht nach- oder mitvollziehen kann (s.u. S.
571.).

Aufs ganze gesehen kann mit Recht festgestellt werden, dass die Priadesti-
nationslehre Calvins in ihren systematischen Positionen nicht wirklich origi-
nell ist; und wenn fiir diese Aussage eine Einschrinkung gemacht werden
muss, so betrifft diese ausgerechnet einen abschwichenden Aspekt, ndmlich
die Herausnahme aus der Gotteslehre. Wohl erscheint die Pradestinations-
lehre Calvins in manchem konturierter, schiarfer und wird in grosserer Breite
durchgezogen' als bei scholastischen Theologen. Dies aber riihrt daher, dass
sie fiir ihn wieder grossere Lebensrelevanz besitzt. Wenn Otto Hermann
Pesch von Thomas schreibt, dass dieser die Pridestinationslehre anders als
Augustinus nicht mehr als Antwort auf aktuelle Herausforderungen formu-
liert, sondern sie «gleichsam wie ein blankgeputztes Erbstiick [libernimmt]
und ... sie als abgekléarte theologische Theorie an ganz bestimmter Stelle in
seine Gotteslehre ein[baut]»'’, so ist diese rein lehrhafte Zugangsweise bei
Calvin spiirbar wieder verlassen. Fiir ihn hat die Pridestinationslehre existen-
tielle Bedeutung.

Zwei Griinde driangen sich dem Reformator auf, welche die Pradestinati-
on als notwendigen Lehrgegenstand erscheinen lassen. Wohl am héaufigsten

3 W. Pannenberg, Der Einfluss der Anfechtungserfahrung auf den Priidestinationsbe-
griff Luthers, KuD 3 (1957) 109-139 (129f). — Kritisch bemerkt allerdings B.A. Gerrish:
«The practical solution is not instantaneous and final»: <To the Unknown God>: Luther
and Calvin on the Hiddenness of God, JR 53 (1973) 263-292 (275).

4 Vgl. WA.B 8,99f,7f. (Brief an W. Capito, 1537; Nr. 3162). — Auch aus spiterer Zeit
gibt es Belege: so etwa WA.DB 7,23.26 (1546). Zur Pridestinationslehre Luthers auch
O.H. Pesch, Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas von Aquin.
Versuch eines systematisch-theologischen Dialogs, Darmstadt 1985, 366-396. — Nicht von
ungefihr beruft sich im Strassburger Streit der reformierte Theologe H. Zanchi gegen sei-
nen lutherischen Gegner J. Marbach nicht auf Schriften Calvins, sondern auf Luthers De
servo arbitrio: vgl. J. Moltmann, Priadestination und Perseveranz. Geschichte und Bedeu-
tung der reformierten Lehre «de perseverantia sanctorum», Neukirchen[-VIuyn] 1961
(BGLRK 12), 81f.

5Vgl. etwa H. Feld in seiner Einleitung zum Johanneskommentar COR 2,11/1,XXXI-
XXXIV.

1®Pesch, Thomas, 146.



Zur Frage der Prddestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 55

rekurriert er auf die biblische Bezeugung der Pridestination, aufgrund derer
der Mensch sich nicht vermessen darf, dariiber schweigend hinwegzugehen'”.
Eine zweite Wurzel liegt — wie bei Martin Bucer — in der Wahrnehmung, dass
die Verkiindigung auf sehr unterschiedliches Echo stosst und nicht bei allen
in gleicher Weise Glauben weckt'®. Calvin verbindet beide Begriindungen
mitunter in iiberraschender Gleichordnung'.

Inhaltlich wird das Interesse an der Pridestinationslehre durch das paré-
netische Anliegen gestirkt, «die Macht Gottes und die Kleinheit der wahren
Kirche zusammenzudenken»®. Heiko A. Oberman betont als praktische
Zielrichtung der Pridestinationslehre die Erfahrung von Flucht und Unter-
grundexistenz®'. Hier wird «eine von der Erwihlungslehre her getragene
neue Erfahrungssprache gebildet, die es ermdglicht, auch unter bedrohlich-
sten Umsténden gewiss zu sein, <an Gottes Hand zu gehen> und «als Gottes
Volk durch die Wiiste zu ziehen>, entwurzelt zwar und heimatlos, doch fest
verankert in dem <Rock of Ages>, dem Felsen der Erwihlung»*,

Absicht dieser theologiegeschichtlichen Streiflichter ist es, das (immer
noch wirksame) Vorurteil zu schwichen, Calvins Pradestinationslehre sei ein
Vorzeichen, welches iiber kurz oder lang jegliches Thema seiner Theologie in

"Vagl. Inst. 111,213

' Der Ansatz findet sich eindeutig z.B. im Genfer Katechismus von 1537: vgl. CO
22.,46; versteckter in Inst. I11,21,1; 111,22, 1f. — Nach Lange van Ravenswaay, Augustinus,
36, greift Calvin damit einen bei Augustinus cher beildufig vorgetragenen Gedanken
betont auf.

' «Il reste maintenant a voir si ceste grace est commune a tous ou non. Or 1'Escriture
saincte dit le contraire: c'est assavoir, que Dieu donne son sainct Esprit a qui bon luy sem-
ble, qu'il les illumine en son Fils. L'experience le monstre et [nous| en sommes convain-
cus»: CO 8,94 (Congrégation sur l'election eternelle; 1551); vel. CO 51,259f.261f. (Pred.
iiber Eph 1,3f.).

2Vgl. Weimer, Lust, 398. — Fiir diesen Sitz im Leben spricht die Tatsache, dass die Pri-
destinationslehre urspriinglich ekklesiologisch geprigt ist; siche bei Buess, Pridestination;
sowie auch B. Girardin, Rhétorique et théologique. Calvin. Le Commentaire de 1' Epitre
aux Romains, Paris 1979 (ThH 54), 325: «Le propos calvinien ... fonctionne comme le
«code de reconnaissance> d'un groupe minoritaire et menacé; I'affirmation de I'élection est
sans cesse associée dans le texte du commentaire [zum Romerbrief] a 1'exhortation a per-
sévérer dans les épreuves».

2'Vgl. H.A. Oberman, Via Calvini. Zur Entriitselung der Wirkung Calvins, Zwing. 21
(1994) 29-57 (55). Letztlich sind die Griinde fiir Calvins Interesse an der Pridestinations-
lehre vergleichbar denen, die biblisch an der Wurzel von Priadestinationsaussagen stchen.
Nach G. Rohser, Priadestination und Verstockung. Untersuchungen zur friihjiidischen,
paulinischen und johanneischen Theologie, Tiibingen 1994 (TANZ 14), 89f., ist die Frage
nach Gottes Herrschaft und Prisenz in der Geschichte Wurzel der biblischen Priidestinati-
onsaussagen, welchen die Funktion zukommt, «Trost und Ermutigung fiir die bedréngten
und angefochtenen Auserwihlten und Gerechten» (ebd. 90) zu geben.

2 Oberman, Via Calvini, 55. Wenngleich diese Erfahrungsdimension in der Institutio
in den Hintergrund trat, ist sie, wie Oberman betont, in den Briefen, Predigten und Kom-
mentaren allgegenwirtig.



56 Eva-Maria Faber

thren Bann ziehen miisse. Man wird indes sagen diirfen, dass sie weder we-
sentlich tiber andere Fassungen dieses Lehrstiicks hinausgeht, noch in kiihler,
unbeteiligter Zuspitzung einen starren Gottesbeschluss iiber das Schicksal
der Menschen setzt. Jene Momente, die der Priddestinationslehre bei Calvin
grosseres Gewicht verleihen, wollen gerade nicht darauf hinaus, dass der Rat-
schluss Gottes in monologischer Weise das Schicksal der Menschen determi-
niert.

Dies muss sich nun allerdings auch in sachlicher Perspektive bewihren.
Denn selbst wenn die Pridestinations/eAre nicht als systematisches Vorzei-
chen der Theologie Calvins gesehen werden darf, ist nicht von der Sache her
ein ewiger Pridestinationsratschluss eben doch eo ipso Vorzeichen der Ge-
schichte, die somit zwangsldufig und auch ungewollt entwertet wird? Konnen
geschichtliche Begebenheiten unter der Pradestination mehr sein als Momen-
te in einem mechanisch ablaufenden Getriebe*? Handelt es sich, wenn Gott
seinen ewigen Ratschluss in der Geschichte verwirklicht, um dessen blosse
Durchsetzung, welcher die geschopfliche Wirklichkeit lediglich als Material
dient?

Die anstehende Problematik kann durch einen kritischen Einwurf Ferdi-
nand Chr. Baurs verdeutlicht werden. Er fragt im Blick auf die Lebensge-
schichte des einzelnen nach dem Verhiltnis von Gottes ewiger Idee und ihrer
geschichtlichen Verwirklichung: «Wie, wer einmal erwiéhlt ist, alles, was er in
dem zeitlichen Verlauf seines Lebens werden kann, schon in dem ewigen Be-
schluss seiner Erwihlung sosehr auf absolute Weise ist, dass der ganze Ver-
lauf seiner zeitlichen Existenz, wie er auch sein mag, zu dem ewigen unabén-
derlichen Beschluss seiner Erwihlung nicht das Geringste hinzuthun oder
von ihm hinwegthun kann, so ist es auch in dem ganzen Verhiltniss Gottes
zur Welt und zu den Menschen nicht anders»”. Das menschliche Leben ist
dann allenfalls die geschichtliche Verdoppelung dessen, was im gottlichen
Ratschluss schon gegeben ist, nicht bedeutsames Medium, durch welches der
Mensch sein Ziel erreicht. Die zunéchst nur erkenntnistheoretische Relativie-
rung der Pridestination ist somit letztlich nur dann weiterfiihrend, wenn ge-

* Calvin sieht Gott «als durch seine ewigen Ratschliisse als gebunden und seine
gesamte Schopfung als ein nach einer unabidnderlichen Anlage mechanisch ablaufendes
Getriebe an»: K.F. Nosgen, Calvins Lehre von Gott und ihr Verhiltnis zur Gotteslehre
anderer Reformatoren, NKZ 23 (1912) 690-747, 702.

#F.Chr. Baur, Uber Princip und Character des Lehrbegriffs der reformirten Kirche in
seinem Unterschied von dem der lutherischen, mit Riicksicht auf A. Schweizer's Darstel-
lung der reformirten Glaubenslehre, ThIb(T) 6 (1847) 309-389 (334); vgl. ders., Die christ-
liche Lehre von der Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes in ihrer geschichtlichen
Entwicklung. Dritter Theil: Die neuere Geschichte des Dogma, von der Reformation bis
in die neueste Zeit, Tiibingen 1843, 38: «Wozu also diese ganze Wirklichkeit des Lebens,
wenn jeder voraus schon die ihm bestimmte Rolle ausgespielt hat, ehe er auf dem Schau-
platz des Lebens auftritt?».



Zur Frage der Pridestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 57

zeigt werden kann, dass Calvin der Geschichte auch entsprechende Bedeu-
tung zumisst. Dass dies mit Recht behauptet werden kann, soll der folgende
Abschnitt aufweisen®.

3. Stellenwert und Sinn der Geschichte in der Theologie Calvins

Sowohl in seinem Blick auf das Zeitgeschehen wie in seiner exegetischen
Arbeit zeigt Calvin ein erstaunliches Interesse an konkreter Geschichte™.
Obwohl damit der Einwand, Geschichte konne im Rahmen der Pridestinati-
onslehre nur der Durchsetzung dienen, ohne noch Entscheidungscharakter
zu haben, nicht widerlegt ist, muss es doch verwundern, wenn — in der Sprache
der Musik formuliert — einer als blosse Wiederholung der Exposition angeleg-
ten Durchfiihrung derartiges Interesse zugewandt wird. Natiirlich lésst sich
dagegenhalten, dass eben erst die Durchfiihrung der Préddestination in der
Geschichte dem Menschen erkennbar ist, weil die Exposition seinem Ohr
entzogen bleibt. Und doch wird — um auf ein anderes, dem Thema oftmals zu-
geordnetes Motivfeld umzusteigen — derjenige, der einem Theaterstiick zu-
schaut, zeitweilig zwar seinem Bann verfallen, sich aber doch grundsitzlich
dessen bewusst sein, dass im Regiebuch schon festgeschrieben ist, wie das
Stiick verlduft und ausgeht. Davon aber ist in Calvins Analyse der biblischen
Geschichtsdarstellungen ebenso wie in seiner Auffassung der eigenen ge-
schichtlichen Situation wenig zu spiiren. Die eschatologische Vollendung ist
fiir ihn nicht lediglich gespiegelter Gegenpol zum ewigen Priddestinationsrat-
schluss, ohne dass sich zwischen diesen Polen etwas Neues und Bedeutsames
abgespielt hitte.

Und doch bleibt Calvins Interesse an Geschichte, so scheint es, fruchtlos,
wenn es um die Frage der Konstitution des Heils geht: Weder der Mittler
Christus noch die Heilsmittel haben Einfluss auf den Pridestinationsrat-
schluss. Allerdings ist zu beachten, dass dies auch mit einer theologischen
Grundentscheidung Calvins zu tun hat. Den Weg, den Luther geht, indem er
vor dem verborgenen Gott zu Christus flieht und dabei begreifen lernt, dass
der offenbare Gott eins ist mit dem verborgenen, ist fiir Calvin nicht gangbar,
weil er anders ansetzt. [hm zufolge erfliesst das Heilswerk in Christus aus der
Liebe des viterlichen Gottes. Ganz deutlich ist dies in Calvins soteriologi-
schem Bemiihen, eine Auffassung zu vermeiden, derzufolge Christus den Va-

*Ich fasse im folgenden dritten Abschnitt Ergebnisse eines Kapitels meiner Habilita-
tionsschrift zusammen: vgl. Symphonie von Gott und Mensch. Die responsorische Struk-
tur von Vermittlung in der Theologie Johannes Calvins, Neukirchen-Vluyn 1999, 199-215.

% Vgl. J. Bohatec, Gott und die Geschichte nach Calvin, PhRef 1 (1936) 129-161 (v.a.
131f); A.A. Hoekema, The Covenant of Grace in Calvin's Teaching, CTJ 2 (1967) 133-161
(139). X



58 Eva-Maria Faber

ter erst zur Liebe umstimmen muss®’. Die Vorstellung, in Gott selbst kénnten
Differenzen iiber die Heilsverwirklichung bestehen, ist fiir Calvin undenkbar.
Gerade darum aber ist das Heilsereignis in der Geschichte nicht durch einen
Gott ausserhalb der Geschichte bedroht, sondern es ist Ausdruck von dessen
Heilsbeschliissen. ‘

Wenn die Heilsgeschichte nicht iiber die Priadestination entscheidet, son-
dern allein zu deren Verwirklichung dient, stellt sich allerdings die Frage, ob
nicht alle geschichtlichen Vermittlungen des Heils ambivalent bleiben, weil
sie nur dann ein wirkliches Heilsangebot beinhalten, wenn sie den Erwéhlten
begegnen. Doch gilt es hier zu beachten, dass in der Theologie Calvins Er-
wihlung und Reprobation nicht symmetrisch gleichgeordnet sind. Obwohl
Calvin von der aktiven Verwerfung spricht und die Vorstellung einer blossen
Zulassung ablehnt, werden Erwihlung und Verwerfung insbesondere in ih-
rem Bezug zu anderen Lehrinhalten nicht gleichrangig behandelt®®. Entspre-
chend versteht Calvin die Heilsmittel primér von ihrer positiven Bedeutung
her. Die Problemstellung ist nicht primir, ob die Gnadenmittel als Heilsange-
bot, sondern ob sie als Heilsangebot zu verstehen sind. Werden sie dem freien
Ja des Glaubens geschenkt, oder setzt sich in ithnen der Ratschluss Gottes
liber den Menschen hinweg durch? Innerhalb der Pradestinationslehre Cal-
vins, dies ist nicht zu verhehlen, gibt es weder Freiheit der Pradestination ge-
geniiber noch Geschichte, die dem Willen oder der Macht Gottes entgleiten
konnte, die also nicht vorherbestimmt wire. Zu fragen ist allerdings, ob die
Geschichte deswegen schon als irrelevant gelten muss. Kann sie nicht vermit-
telnde Funktion haben, gerade damit der Mensch nicht lediglich fiir den Pri-
destinationsratschluss Gottes vereinnahmt wird, sondern zur innerlichen Ein-
stimmung gelangt?

Gleichsam als Nachhall der theologiegeschichtlichen Streiflichter unter 2.
sei hier auf die Unterscheidung hingewiesen, die Thomas von Aquin zwischen
der Pridestination als dem Akt Gottes und der Ausfiihrung an den Préidesti-
nierten vornimmt*. In Anlehnung an die Reihung in Rom 8,30 folgen Beru-
fung und Verherrlichung aus der Vorherbestimmung, sind aber «nicht nur
Wirklichkeit in Gott, sondern auch auf seiten der Pridestinierten, freilich
eine vollkommen passiv empfangene Wirklichkeit»*". Ganz dhnlich kann fiir
Calvins Theologie gesagt werden, dass die Vergeschichtlichung dem Préadesti-
nationsratschluss etwas hinzufiigt, wenn er in ihrer Folge nicht nur auf seiten

*Vgl. Inst. 11,12,2;16,1-4;17.

*#Vgl. R.A. Muller, Christ and the Decree. Christology and Predestination in Refor-
med Theology from Calvin to Perkins, Durham 1986 (SHTh 2), 24f. Die Reprobation hat
nach Jacobs, Pradestination, 144-152, lediglich eine Grenzbedeutung und bleibt von ande-
ren Lehrstiicken isoliert; in den Kommentaren und Predigten wird sie selten angespro-
chen, gehort also nicht zum Verkiindigungsgut.

¥ Vgl. Thomas von Aquin, STh .23 2c.

¥ Pesch, Thomas, 150.



Zur Frage der Pridestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 59

Gottes wirklich ist, sondern auch den Menschen tatsichlich ergreift und ihn
zu seiner Bestimmung fiihrt. Die Priidestination ist fundamentum?®, darum
aber gerade noch nicht das Ganze, sondern hingeordnet auf den Bau, so sehr
dieser sich nach dem Fundament richtet. Dem Bild entsprechend kann die
Geschichte nicht nur ein zeitliches Abbild der Pradestination sein, sondern ist
zwar gewiss kein ginzlich offener Prozess, wohl aber ein lebendiges Gesche-
hen.

Bei Thomas von Aquin erbringt die Geschichte, dass untergeordnete Ur-
sachen ihren Teil zur Erlangung des von der Pridestination bestimmten Ziels
beitragen. Konkret: Gott pridestiniert den Menschen dazu, das ewige Heil
durch Verdienste zu erlangen. Diese Auffassung kann Calvin aufgrund seiner
anders gearteten Rechtfertigungslehre nicht teilen. Fiir ihn steht im Vorder-
grund, dass die Christen aus dem Frieden, den der Erwiéhlungsglaube
schenkt, zu Dank und Lobpreis gefiihrt werden®. Frucht des Erwihlungs-
glaubens ist dariiber hinaus das Trachten nach Heiligkeit, in der die Men-
schen Gott verihnlicht werden®®. Der Mensch soll also von der Priidestination
nicht iiberfahren, sondern im Zuge ihrer Verwirklichung zu antwortendem
Einstimmen gefiihrt werden®. Die geschichtliche Verwirklichung der Pride-
stination formt die Erwéhlten zu dankbar auf die Erwidhlung antwortenden
Menschen. Wenngleich sie sich nicht der Erwdhlung entziehen kénnen, sind
die Haltungen, die Calvin den von der Erwihlung ergriffenen Menschen zu-
schreibt, nicht denkbar ohne ein Moment der Freiheit. Das Ziel der Erwiih-
lung konstituiert sich somit nicht allein aufgrund des freien Pridestinations-
willens Gottes, sondern auch durch die freie Einstimmung des Menschen, die
zwar im Pridestinationsratschluss Gottes vorgezeichnet, aber vom Menschen
zu geben ist. D.h.: es gibt in der geschichtlichen Realisierung der Préidestina-
tion Raum fiir einen geschopflichen <Faktor>, welcher das Ziel des Gesche-
hens so mitprégt, dass das durch die Geschichte erreichte Ziel ein <Mehr> ge-
geniiber dem blossen Préddestinationsratschluss darstellt. Die geschichtlichen
Vermittlungen dienen - letztlich unfehlbar — der Realisierung der gottlichen
Pridestination, ohne aber einer monologischen Durchsetzung des gottlichen
Willens gleichzukommen, weil sie im Erwecken der menschlichen Antwort
ein Mehr hervorrufen, das nicht schon im goéttlichen Willen realisiert ist.

Die Beschreibung des antwortenden Menschen, der die Erwiéhlung als
Geschenk annimmt und sich in die Wirklichkeit dieser Vorgabe hineinzustel-

1 «C'est le fondement de nostre salut. Comment pourront-nous edifier, et entretenir
I'edifice, quand le fondement sera ruiné»: CO 54,50 (Pred. iber 2 Tim 1,8f). In Verbindung
mit vocatio in Inst. II1,10,6. Vgl. Jacobs, Pridestination, 78.109f.

2Vagl. CO 8,104.109 (Congrégation sur I'election eternelle; 1551); Inst. 111,21,1.

$Vel. Inst. 111,23,12.

# Unbestritten ist, dass dies sinnvollerweise nur vom positiven Aspekt der Erwithlung
gesagt werden kann. Doch auch dies ist ein altes Problem der Pridestinationslehre: das
Einfiihlen in das subjektive Empfinden der Verworfenen fillt weithin aus.



60 Eva-Maria Faber

len sucht, durchbricht ein bloss kausales Vorstellungsschema. Ein Geschenk,
dessen Annahme erzwungen wird, wire kein Geschenk mehr. Zumindest an-
satzweise beriicksichtigt Calvin diese Grenze der gottlichen Macht, indem er
den geschichtlichen Vermittlungen, die Gott in seinem Zugehen auf den
Menschen einsetzt, appellativen Charakter zuschreibt. Sein biblisches Arbei-
ten stosst ithn auf das Motiv des Gottes, der den Menschen zum Heil einliadt
und bei dieser Einladung auf Antwort warten muss®. Calvin beschreibt Gott
hier als Pidagogen, der sich unterschiedlichen Zeiten und Situationen an-
passt, um durch solche Akkommodation Menschen zu erreichen und anzu-
sprechen. Damit ist die Vorstellung eines unverdnderlichen Gottes, der den
Lauf der Dinge nur bestimmen, nicht aber von ihm affiziert werden kann, zu-
mindest gebrochen.

Offensichtlich stosst hier die Pradestinationslehre an ihre Grenzen. Wenn
alles Geschehen vorherbestimmt ist, dann ist alles Affiziertwerden Gottes
von Geschichte nur Schein, weil Gott in der Geschichte nur den Konkretio-
nen des eigenen Plans begegnet. Sollte Calvin ein wirkliches Sich-Einlassen
Gottes auf Geschichte denken, so ware der Prddestinationsgedanke einge-
schréinkt. Calvins Theologie weist hier Spannungen auf: Ihr zufolge erreicht
die Préadestination unfehlbar ihr Ziel, expliziert sich aber in Kategorien, die
eine deterministische Interpretation ausschliessen. Ist dies Anzeichen dafiir,
dass die Prddestination nicht als umgreifende Bestimmung der gesamten
Theologie Calvins gelten kann?

4. Relativierung der Pridestinationslehre?

Die vorstehenden Ausfiihrungen sollten andeuten, dass Calvins Pradesti-
nationslehre selbst Raum lasst fiir ein Verstdandnis, welches Geschichte nicht
allein als Weg der Durchsetzung der Priadestination, sondern als Vermittlung
von Gott und Mensch zwar in den von der Pridestination vorgesehenen Bah-
nen, doch in einer echten Einbeziehung des Menschen begreift. Die Proble-
matik von Freiheit und Eigenstand ist damit freilich nicht endgiiltig und be-
friedigend geldst, kann innerhalb der Pridestinationslehre wohl auch prinzi-
piell nicht gelost werden. Darum ist in einem weiteren Schritt zu fragen, ob
Calvin das Priddestinationsthema in seiner Theologie wirklich so konsequent
durchhilt, dass diese als ganze notwendig von ihm her gedeutet werden miis-
ste. Denn es regen sich, wie Eduard Buess zu Recht meint, «gewisse biblische
Motive und Erkenntnisse ..., die [zwar| nur dann, wenn sich der Kreis 6ffnet,
voll zur Entfaltung kommen kénnen, die in dieser indirekten Weise allerdings
daraufhinarbeiten, das Geflige zu sprengen. ... [Es zeigt sich], dass Calvins

¥ Vgl. CO 37,561.605 (Vorl. iiber Jer 3,14; 5,1).



Zur Frage der Pridestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 61

Lehre gewisse von der Bibel sich her ergebende Fragen als solche stehen
lisst»*®. Drei dieser Motive seien hier niher beleuchtet.

a) Geschichte als Entscheidungszeit

Geschichte ist, so die These des vorausgehenden Abschnitts, mehr als die
blosse Durchsetzung des Préddestinationsratschlusses, indem sie in dessen
Verwirklichung den Menschen einbezieht. Doch geht Calvins Interesse an
Geschichte iiber diese Sichtweise noch hinaus. So bemerkt Thomas H.L. Par-
ker in seiner Untersuchung der alttestamentlichen Kommentare, dass Calvin
Geschichte darlegt, als entspringe sie den selbstbestimmten Aktivititen der
Menschen”. Der Reformator verwendet, so Henry Kuizenga, die Sprache
von Kongruismus und Priszienz und beschreibt Gottes Handeln als Entspre-
chung zur Disposition (!) der Menschen™. Damit aber gewinnt die Geschichte
den Charakter von Entscheidungszeit. Die Weichen des Geschehens werden
erst innergeschichtlich gestellt; das Handeln von Menschen nimmt Einfluss
auf den Fortgang der Geschichte.

Diese Sicht der Geschichte als Entscheidungszeit erstreckt sich auch auf
die <grossen> Linien der Heilsgeschichte, wie Calvins anschauliche Paraphra-
sierung der abstrakten Aussage von der Erwéhlung in Christus aus Eph 1,4
zeigt: Dies sei, «als ob gesagt wiirde, dass der himmlische Vater, weil er im
ganzen Geschlecht (Samen) Adams nichts fand, was seiner Erwidhlung wiirdig
wiire, seine Augen auf Christus gerichtet habe, um gleichsam aus seinem Leib
die Glieder zu erwiihlen, die er zur Teilhabe am Leben aufnehmen wollte»™’.
Obwohl Eph 1,4 auf die Erwéhlung in Christus vor der Erschaffung der Welt
abhebt, setzt Calvins verdeutlichende Umschreibung beim Samen Adams an.

% Buess, Priadestination, 359.

37 «He [Calvin] believes that all the actions, words, and thoughts of men are determi-
ned by God in order to bring his will to pass; but in the main he treats narrative as if it
were purely an account of man's self-moving activities. And indeed, we find Calvin in his
element here. There seems to be nothing he enjoyed more than re-constructing from the
document the course of events, filling in the missing connections in a narrative, investiga-
ting the springs of character, working out motives of behaviour, relating Biblical history to
what he knew of ancient history in general, understanding the past by his experience of the
present and from his reading»: T.H.L. Parker, Calvin's Old Testament Commentaries,
Edinburgh 1986, 90f.

¥ Vgl. H. Kuizenga, The Relation of God's Grace to His Glory in John Calvin, Refor-
mation Studies, FS R.H. Bainton, Richmond 1962, 95-105.264f. (98). Er fiihrt als Beleg CO
43,444 (Vorl. iiber Nah 1,7) an: «Dum scilicet esse durum et asperum contra homines prae-
fractos: esse misericordem et mansuetum erga dociles et morigeros: non quod Deus ipse
naturam mutet, vel instar Protei induat varias figuras: sed quia tractet homines pro cuius-
que ingenio». In der von Kuizenga verwendeten englischen Ubersetzung steht wohl nicht
unzutreffend disposition fiir ingenium.

¥ Inst. 111,22,1. Die Ubersetzung von Weber spricht hier filschlicherweise vom
Geschlecht Abrahams.



62 Eva-Maria Faber

Dieser ist das erste Objekt, auf das der erwidhlungswillige Gott seinen Blick
richtet. Nur weil er hier nichts findet, was seiner Erwihlung wiirdig wire,
wendet er sich erwéhlend Christus zu. In die gleiche Richtung weist Calvins
Auslegung der Verheissung von Gen 3,15. Gegen eine exegetische Tradition,
welche diese Verheissung geradlinig auf Christus deutet, versteht er <Same>
als Kollektivbezeichnung, die nicht auf Christus zu verengen ist, sondern die
gesamte Nachkommenschaft Adams meint. Nur durch sie vermittelt und in
ihrem Rahmen kommt Christus in den Blick als der, in dem sich die an den
Samen gekniipfte Verheissung erfiillt*. Dabei klingt es so, als ob nur das fak-
tische Scheitern der vorausgehenden Erwihlungsgeschichte (quum experien-
tia doceat) den Blick auf Christus richten liesse, in dem der Sieg liber die Siin-
de und den Tod gelingen kann.

Besonders eindriickliches Beispiel fiir die scheinbare Unentschiedenheit
der Geschichte ist Calvins Kommentar zur Abrahamserzidhlung. Auffillig ist,
wie ernst Calvin die Bindung der Verheissung an den Nachkommen Abra-
hams nimmt, wenn er die Anfechtungen, die der Stammvater beziiglich seines
eigenen Lebens und das des Isaak erleidet, als echte Infragestellung der Ver-
wirklichung des Heils beschreibt, und zwar ohne Vorwurf, Abraham habe
doch wissen miissen, dass der Ratschluss Gottes unfehlbar sein Ziel erreichen
werde*!. Dies basiert schon auf der ebenfalls nicht selbstverstindlichen Sicht-
weise, derzufolge Isaak nicht geradlinig nur als Bild fiir Christus genommen
wird*’, sondern als konkret-geschichtlicher Verheissungstriger, in dem sich
das Kommen Jesu Christi vorbereitet.

Obwohl der christliche Exeget Johannes Calvin nicht nur unverhohlen aus
der Perspektive dessen schreibt, der die Verheissungs- bzw. Erwédhlungsge-
schichte auf Christus hin gerichtet und in ihm erfiillt glaubt, sondern dariiber
hinaus aufgrund seiner Pridestinationslehre wissen konnte oder miisste, dass
von oben her schon alles vorherbestimmt ist, versucht er doch, dem Verlauf
der Geschichte von unten her gerecht zu werden. Mitunter entsteht zumin-
dest der Eindruck, als ob sich erst aus dem Weg der Geschichte die weiteren
Schritte ergidben.

Wvgl. CO 23,71 (Komm. zu Gen 3,15).

#'So im Zusammenhang mit der vom Pharao drohenden Gefahr CO 23,184 (Komm.
zu Gen 12,11). Ebenso muss ihn das Ausbleiben des verheissenen Nachkommen bedriik-
ken: CO 23,209 (Komm. zu Gen 15,3). Schliesslich ist das Gebot zur Opferung des Isaak
eine immense Herausforderung nicht nur der Vaterlicbe des Abraham, sondern eine
Infragestellung der Verheissung: CO 23,309-320 passim.

*2 S0 z.B. in Luthers Genesispredigten von 1527 (WA 24,398-401), der Isaak als Bild
fiir die Gottheit Christi nimmt, wihrend der Widder, der schliesslich sterben muss, die
Menschheit symbolisiert. Anders die niichternere Genesisauslegung von 1535-45, die aber
ebenfalls nicht Calvins konkretes Interesse an der Person Isaaks als Verheissungstréager
erreicht.



Zur Frage der Pridestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 63

Die entscheidende Frage ist allerdings, ob hier eine blosse Als-ob-Theolo-
gie vorliegt oder ob es sich um einen Zug der Theologie Calvins handelt, der
sich der Unterordnung unter die Pridestinationslehre entzieht. Entsteht das
Bild einer scheinbar unentschiedenen Geschichte allein aus der Perspektive
des Menschen, dem die iiberlegene Sicht der préadestinierten Geschichte ver-
schlossen ist? Immerhin finden sich bei Calvin Ansitze einer dialogischen
Sicht der Geschichte, derzufolge sie als offener Prozess zu verstehen ist.

Recht unspektakulir findet sich diese Sicht beim Thema Gebet. So hilt
Calvin — obwohl dies von der Textstelle her nicht notwendig gewesen wire —
das Zeichen, das dem Hiskija gegeben wird, als auf dessen Bitten hin gewéhrt.
Zwar schenke Gott Zeichen auch ohne Bitten, doch zuweilen gestehe er sie
auf das Bitten der Menschen hin zu®’,

Weitergehend ist eine Stelle, welche das Gericht als eine jeweils dem Men-
schen entsprechende Reaktion Gottes beschreibt. Zwar dndert Gott sich
nicht, er bleibt mit sich im Einklang. Diese Unveridnderlichkeit deutet Calvin
jedoch nicht als Unfihigkeit, auf Geschichte zu reagieren, sondern als Treue
Gottes zu sich selbst. Es wiirde im Widerspruch zu seinem Gottsein stehen,
wiirde er auf sein Gericht verzichten. Darum kann Unrecht nicht ungestraft
bleiben. Dieser Einklang Gottes mit sich selbst verhindert jedoch nicht, dass
auf der Ebene der menschlichen Geschichte unterschiedliche Moglichkeiten
bleiben, auf die Gott auch unterschiedlich reagiert: Wo Menschen in der Siin-
de verharren, ziehen sie die Strafe auf sich, wo sie aber umkehren und in der
Reue das Gericht Gottes selbst vollziehen, ihm so zuvorkommen, erlangen sie
seine Gnade*. In diese Richtung weist auch die Einsicht von Peter Alan Lill-
back, dass Calvin eine Bedingungshaftigkeit des Bundes kennt, derzufolge
der Bundesbruch des Menschen das gottliche Gericht zur Folge hat*.

3 «Alia vero suis petentibus concedit»: CO 36,652 (Komm. zu Jes 38,7f.). Erst nachge-
ordnet fiigt Calvin an, dass Hiskija nur auf Antrieb des Geistes hin um das Zeichen gebe-
ten hat.

* «Si Deus est iudex mundi, non potest magis abnegare suum iudicium, quam pro-
priam essentiam. ... Deus non esset Deus, nisi puniret scelera. ... Denique, quemadmodum
dictum fuit, non constaret ipse sibi, et esset etiam dissimilis naturae, quum nulla mutatio in
ipsum cadat. Ergo vel intenta est eius manus ad poenas de nobis sumendas, vel necesse est
iudicium eius a nobis praeverti. ... Ubi igitur talis erit conversio, iam propitius erit Deus»:
CO 37.618f. (Vorl. iiber Jer 5,9). Siche auch CO 49,652f (Pred. iiber 1 Kor 10,12-14), wo
unterschieden wird zwischen der Situation, wo noch Zeit ist zur Umkehr, und einer Zeit,
wo es zu spit ist. In gewisser Weise rezipiert Calvin hier sporadisch die — wie Rohser, Pri-
destination, 247, gezeigt hat — im jesajanischen und johanneischen Denken vorliegende
Konzeption, nach der die Verstockung nach einer Phase der nicht wahrgenommenen
Umkehrmoglichkeit erfolgt.

Vgl PA. Lillback, The Binding of God. Calvin's Role in the Development of
Covenant Theology, Ann Arbour 1985, 277-285. Lillback sucht allerdings, Priadestinations-
lehre und Bundestheologie zu harmonisieren: siehe ebd. 351-387.492f.



64 Eva-Maria Faber

b) Das Motiv der Stellvertretung

Eine weitere Spur fiir eine Relativierung der Pridestinationslehre eroff-
net sich im Blick auf die tiberindividuelle Bedeutung der Erwéhlung, die zwar
im Kontext einer der liberaus problematischen Aspekte der Pridestinations-
lehre thematisiert wird, aber doch in eine weiterfithrende Richtung weist.

Anders als die Vorsehung hat die Priadestination, obgleich der Definition
nach das Heilsziel des einzelnen betreffend, mit den geschichtlichen Struktu-
ren der Heilsordnung zu tun. Es mutet befremdlich und iiberraschend zu-
gleich an, dass Calvin einerseits hohes Interesse an den dusseren Strukturen
des Bundes zeigt, diese aber andererseits als zwar notwendige, aber doch
nicht hinreichende Voraussetzung fiir die Erwéhlung ansieht. Besonders
krass kommt diese Differenz zwischen geschichtlichen Erwidhlungsstrukturen
und tatsdchlicher Erwidhlung in bezug auf den Bund mit Israel zum Ausdruck;
sie reicht jedoch auch in die Zeit der Kirche hinein: Nicht alle, die Christus
begegnen und von Wort, Sakrament oder Kirche beriihrt werden, sind er-
wihlt. Der Bund mit Israel ebenso wie die Kirche sind als solche nicht hinrei-
chende Vermittlungsgestalten fiir die wirksame Erwéahlung des einzelnen.
Der dussere Bund ist sozusagen ein Mittleres (medium) zwischen der Verwer-
fung des Menschengeschlechtes und der wirksamen Erwihlung einzelner®.

Ist also die #ussere Erwihlung nur eine unfruchtbare Ausserlichkeit?
Warum aber zeigt Calvin trotz des nicht hinreichenden Charakters der ge-
schichtlichen Vermittlungen des Bundes iiberhaupt ein nicht geringes Inter-
esse an ihnen? Bei genauem Hinsehen ist hier ein Anliegen wirksam, welches
den Blick auf den einzelnen relativiert.

Die erste Vorankiindigung der Wiedereinsetzung der gefallenen Men-
schen zum Heil ist die Verheissung aus Gen 3,15, die den Ausblick auf ewiges
Heil wieder eroffnet und Hoffnung auf dieses Ziel weckt. Zunéchst kommt
nun nach der Darstellung Calvins alles darauf an, dass diese Hoffnung einen
Trager findet und so zur gelebten Wirklichkeit wird. Dies aber geschieht vor-
erst nicht primér auf individueller Ebene, sondern durch die sich an einer
Gruppe von Menschen erweisende Erwihlung. Diese zielt auf ein Volk, wel-
ches Gott gldubig dient und ihm die Ehre gibt*’. Es soll seine Gerechtigkeit
bezeugen und seinen Namen in der Welt gegenwiirtig halten®. An dieser

% Vgl. Inst. I11,21,7.

7 «Et certe ad hunc finem referebatur generalis populi electio, ut Deus ecclesiam
haberet ex reliquo mundo segregatam»: CO 23,351 (Komm. zu Gen 25,23); vgl. CO 45,40
(Komm. zu Lk 1,50). S.u. in Anm. 51.

* «Sed quia Deus nomen suum in mundo exstingui nolens, semper aliquos suscitabit a
quibus pie colatur»: CO 31,236 (Komm. zu Ps 22.31); diese <Frommen> werden gleich
anschliessend als ecclesia bezeichnet. Vgl. auch CO 36,36.59 (Komm. zu Jes 1,9; 2,1); Par-
ker (Commentarius in Epistolam Pauli ad Romanos. Ed. T.H.L. Parker, Brill 1981 [SHCT
22]) 217 (Komm. zu Roém 9,28; = CO 49,191).



Zur Frage der Pridestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 65

Heilsgemeinde veranschaulicht sich die Gnade, die Gott den Erwihlten
schenken will®.

Calvin denkt somit aus der Perspektive des Heilsplanes Gottes, der auf
Erden eine Gemeinde versammelt, welche die Hoffnung auf ewiges Leben
weitertragt. Dem Dasein dieser Heilsgemeinde schreibt er stellvertretenden
Charakter fiir die Menschheit zu, die durch die Sorge Gottes fiir die kleine
Gemeinde insgesamt gerettet werden soll™.

Es geht hier also um weit mehr als um die Rettung einzelner oder eines
Volkes aus der verderbten Menschheit. Calvin hélt die Existenz einer Ge-
meinde, die auf Erden die Hoffnung auf das ewige Leben verkorpert, fiir eine
wichtige Stufe in der Verwirklichung der Erwihlung. Letztlich erfiillt diese
Gemeinde Gottes den Dienst, der dem Menschen von Schopfung her aufge-
tragen war: Gott die Ehre zu geben. Wenn Gott sich nicht zum Zweck des
Lobpreises eine Kirche erhielte, wiirde die Naturordnung umgestiirzt wer-
den, weil die Schopfung nichtig wird, wenn es nicht ein Volk gibt, das Gott an-
ruft’!. Es kommt Calvin mithin zuniichst nicht so sehr auf die Wirksamkeit der
Erwihlung in bezug auf den einzelnen an. Vielmehr hat die Erwéhlung zur
Folge, dass die Struktur der Schopfung gewahrt ist, indem Menschen ihrer
Berufung nachkommen, Gott zu verehren und so die Schépfung auf Gott hin-
zuordnen.

Die Bedeutung der dusseren Erwidhlungsstrukturen erschopft sich somit
nicht in der merkwiirdigen, weil zwar notwendigen, aber nicht hinreichenden
Funktion fiir die Realisierung der Pridestination. Vielmehr erscheint in vie-
len Zusammenhiéngen die Fixierung auf das eschatologische Heilsziel gelost
und das Interesse viel mehr auf die dialogische Struktur der Heilsordnung ge-
richtet. Die responsorische Struktur, nach der im urspriinglichen Vermittelt-
sein von Gott und Schopfung der schopferische Anruf Gottes durch den

¥ «Denique communis illa adoptio seminis Abrahae, visibilis quaedam imago fuit
maioris beneficii quo Deus aliquos ex multis dignatus est»: Inst. I11,21,7.

% «[Hominem| misericordia Dei in vitam, quam perdiderat, restitutum, idque Christi
beneficio: ut semper esset aliquis coetus in terra, qui in spem coelestis vitae adoptatus, hac
fiducia Deum coleret. Atque huc quoque spectat totius historiae contextus, sic a Deo ser-
vatum fuisse humanum genus ut peculiarem ecclesiae suae curam egerit»: CO 23,11f (Ein-
leitung zum Genesiskommentar). Ohne ausdriicklichen Stellvertretungsgedanken: «Etsi
autem ad Dei invocationem conditum fuerat totum genus hominum, ideoque regnare ubi-
que debebat sincera religio: quia tamen maior pars se vel ad Dei contemptum, vel ad pra-
vas superstitiones prostituerat: decebat exiguam illam partem quam sibi eximio privilegio
adoptaverat Deus, segregatam ab aliis manere. ... Deinde quod a profanis gentibus sepa-
rati erant Dei cultores, sacrum fuisse ordinem, et reverenter colendum, ut aliqua Dei
ecclesia exstaret in terris»: CO 23,111 (Komm. zu Gen 6,1).

Stvel. CO 32,192 (Komm. zu Ps 116,17): «Nisi Deus ecclesiam conservet, inversum iri
totum naturae ordinem: quia irrita erit mundi creatio, nisi sit aliquis populus qui Deum
mvocat»,



66 Eva-Maria Faber

Dank und Lobpreis der Menschen beantwortet wurde, realisiert sich nach
dem Siindenfall, indem Gott sich ein Volk erwihlt und beruft.

Wenn aber dieses Volk aufgrund der Erwiahlung den Dienst vollzieht, der
eigentlich dem Menschen tiberhaupt aufgetragen ist, so ldsst sich dies auch als
voriibergehende Aussonderung zum Dienst am Ganzen verstehen; entspre-
chend kann die Verwerfung als nicht endgiiltig gelten. Zumindest ein Teil der
Erwihlungsgeschichte ist in der Konzeption Calvins gemiéss einer solchen
Struktur als eine nur voriibergehende Scheidung zu verstehen: das Verhiltnis
von Israel und Kirche.

c) Das Modell voriibergehender Verwerfung

Die vermittelnde Bedeutung Israels fiir das in Christus geschenkte Heil
bezieht sich zunichst auf die Tatsache, dass Jesus Christus aus dem Ge-
schlecht Abrahams abkiinftig ist. Dariiber hinaus hat Israel eine Vermitt-
lungsfunktion fiir das Heil der Vélker: Das Evangelium musste von Zion her-
vorgehen™.

Calvin konturiert somit den Weg des Heils von den Juden zu den Heiden
ausserordentlich scharf. Er hilt dadurch nicht nur bewusst, dass die Berufung
der Heiden Frucht des Heilswerks Christi ist, sondern betont auch, dass der
Weg zu dieser universalen Gestalt des Heils iiber Israel verlduft: eine blei-
bend bedeutsame Herkunft. Die urspriingliche Verwirklichung der Erwih-
lung in der Geschichte betrifft zunéchst ein einzelnes Volk, das sich erst nach-
triaglich offnet, damit die Heiden ihm hinzugefiigt wiirden™. In einer freilich
begrenzten heilsgeschichtlichen Epoche ist Israel von den anderen Volkern
real von Gott her unterschieden®. Diese Aussonderung hat im Verstindnis

2 «Deinde quum Euangelium cuius erat praeco, necesse esset prodire ex Sion»: Parker
194 (Komm. zu R6m 9.3; = CO 49,171). Der Text von Rém 9,3 legt dies nicht nahe. — Wie
eine Vermittlungskette klingt die Formulierung wenig spiter: «.. donec persuasum sit
Gentibus, Euangelium ex caelesti fonte, ex Dei sacrario, ex gente electa ad se fluxisse»:
Parker 196 (Komm. zu Rom 9.4; CO 49,172). Vgl. CO 37,449f. (Komm. zu Jes 66,18).

33 «Haec vero non vulgaris fidei nostrae fultura est, quod gentium vocatio non tantum
aeterno Dei consilio decreta, sed palam ore patriarchae testata fuit: ne repente vel fortuito
putemus esse factum quod vitae aeternae haereditas communiter omnibus proposita fuit.
... Nam quia Deus ex progenie Sem ecclesiam sibi elegerat, hac lege postea cooptavit gen-
tes, ut se ad populum illum conferrent penes quem erat vitae foedus»: CO 23,155 (Komm.
zu Gen 9.27); vgl. CO 23.236f. (Komm. zu Gen 17.4). — Ausdriicklich weist Calvin die Auf-
fassung zuriick, bei der Auslegung der Verheissung an Abraham seien die Erwihlten aus
allen Volkern einzubeziehen. Die Schrift meint mit dem erwihlten Volk oder Samen
zunichst nur das konkrete, in natiirlich-fleischlicher Weise von Abraham herstammende
Volk: «Reclamat enim scriptura, peculiariter a Deo susceptum fuisse Abrahae genus ab eo
progenitum. ... Quare nihil certius est quam Deum foedus suum pacisci cum filiis Abrahae,
qui naturaliter ex eo gignendi erant»: CO 23,237 (Komm. zu Gen 17.7).

5 «Id tantum est dissimile, quod Iudaei a Gentibus sunt segregati, ut cederent in pecu-
lium Domino. Sacro igitur foedere sanctificati, et peculiari nobilitate insigniti fuerunt, qua



Zur Frage der Pridestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 67

Calvins deutlich funktionalen Charakter: Das eine erwihlte Volk hat vermit-
telnde Bedeutung fiir die Menschen, die zunidchst nicht dem definierten
Raum der Erwidhlung angehoren, aber dennoch auch dafiir bestimmt sind.
Der Erwihlung des einen Volkes korrespondiert also die vorliufige Verwer-
fung der Heiden®. Calvin beschreibt hier ein Modell der Stellvertretung, wel-
ches auch in seiner Préddestinationslehre die Scheidung von Erwihlten und
Verworfenen ihres absoluten, endgiiltigen Charakters hitte entkleiden kon-
nen.

Dem Phidnomen voriibergehender (scheinbarer) Nicht-Erwihltheit be-
gegnet Calvin auch innerhalb Israels selbst, wo das Volk, das scheinbar aus
der Erwidhlungswirklichkeit herausgefallen ist, doch wieder zum Volk gesam-
melt wird. Der Reformator stosst, wie Buess herausarbeitet, auf die exegeti-
sche Einsicht, «dass ... dasselbe Volk erwahlt und verworfen, verworfen und
erwihlt heissen kann. Er kann endlich nicht umhin, festzustellen, dass diese
Dialektik von Erwidhlung und Verwerfung an der grundlegenden Wahrheit
der Erwihlung Israels nichts dndert, sie vielmehr bestitigt: inviolabilis ma-
net»™.

Praktische Geltung hat das Modell fiir die konkrete Begegnung der Glau-
benden untereinander und mit Nichtglaubenden. Nach dem Urteil der Liebe
muss der Glaubende jeden ihm begegnenden Menschen fiir erwihlt halten™.
Das heisst in bezug auf Nicht-Glaubende: er muss hoffen, dass diese dazu be-
stimmt sind, zum Glauben zu kommen. Die Aufforderung aus Eph 5,11
(«Deckt die Werke der Finsternis auf») kommentiert Calvin — bei dusserst
pessimistischer Einschiitzung dieser dunklen Werke — optimistisch hinsicht-
lich der Wirkung, welche das Aufdecken dieser Werke zur Folge hat: «Ihr
aber, wenn ihr sie tiberfiihrt, bringt ihnen gleichsam Licht, damit sie sich ihrer
Schindlichkeit schamen. Solche Scham aber, die aus der Erkenntnis der
Schindlichkeit wichst, ist der erste Schritt zur Busse [es folgt ein Hinweis auf
1 Kor 14,24]»5“. Nicht zuletzt die Ausfiihrungen zur Kirchenzucht setzen sol-
ches Denken voraus, wenn als Zweck der Exkommunikation die Bewahrung
der Guten, aber auch die Besserung und Rettung der Ausgeschlossenen ge-
nannt wird. Sie sollen in eine zeitliche Verdammnis hineingegeben werden,

Gentes pro eo tempore Deus non dignatus est»: Parker 250 (Komm. zu Rom 11,16; = CO
49.220).

3 «Segregantur enim alii ab aliis, dum reiectis Gentibus solos Iudaeos sibi cooptat
Deus et sanctificat»: COR 2,16,191 (Komm. zu Eph 2,14; = CO 51,171).

% Buess, Pridestination, 358f. Siehe z.B. Parker 258 (Komm. zu Rém 11.28; = CO
49.228): «Paulus autem docet ita fuisse ad tempus, Dei providentia excaecatos, ut via
Euangelio ad Gentes sterneretur: cacterum non esse in perpetuum a Dei gratia exclusos».

Vel Inst. 111,23,14.

¥ COR 2,16,260 (Komm. zu Eph 5.12; = CO 51,218). Jeglicher Hinweis auf die Voraus-

setzung, dass solch ein Unglidubiger natiirlich erwéhlt sein miisse, unterbleibt.



68 Eva-Maria Faber

um ewig selig zu werden™. Auch hier findet sich ein Ansatz fiir die Vorstel-
lung, dass die Scheidung in Erwéhlte und Verworfene nicht endgiiltigen Cha-
rakter zu haben braucht, sondern als voriibergehende Phase gelten kann.

Heinz Otten beklagt, bei Calvin sei, «weil die vorhandene Scheidung zwi-
schen Kirche und Welt notwendig den Gedanken der doppelten Priadestina-
tion fordert, das Verhiltnis zwischen Kirche und Welt ausschliesslich unter
dem Gesichtspunkt: Erwidhlung — Verwerfung gesehen, und es bleibt kein
Raum fiir die Frage, ob denn das Verhiltnis der Kirche zur Welt nur das des
Gegensatzes: erwihlt — verworfen sei und nicht vielmehr mit der Beschlag-
nahmung des einen Teils der Menschheit fiir Gott in der Kirche ein Anspruch
Gottes iiber die gesamte Menschheit gegeben sei: pars pro toto»®. In der Tat
hat Calvin diese Denkmoglichkeit wie auch andere die Pridestinationslehre
modifizierende Motive nicht systematisch verfolgt. Dennoch kommt er vor al-
lem in seiner exegetischen Arbeit sehr nahe an Vorstellungen heran, welche
die klassische Lehre von der doppelten Pridestination von innen her hitten
umwandeln kdnnen.

Von verschiedener Seite also ldsst sich der Befiirchtung wehren, dass die
Pridestinationslehre Calvins Gewicht und Sinn anderer Lehrstiicke radikal in
Frage stellt. Wihrend diesem Verdacht meist dadurch begegnet wird, dass
das Pridestinationsthema aufgrund seiner systematischen Stellung in der In-
stitutio relativiert wird, sollte hier auch auf der inhaltlichen Ebene gezeigt
werden, dass der Priddestinationsgedanke bei Calvin heilsgeschichtliche The-
men nicht von vornherein entwertet und aufhebt.

Eva-Maria Faber, Freiburg i.Br.

¥Vagl. Inst. IV,12,5.

% Otten, Pridestination, 29. — Den Weg zu einem solchen Verstindnis versperrt end-
giiltig wohl erst die reformierte Orthodoxie durch die systematisierte Unterscheidung ver-
schiedener Arten von Erwihlung bzw. Verwerfung, welche die Ubergangslosigkeit von
zeitlichen Erwihlungen zur eschatologischen Bestimmung deutlich hervortreten liess: vgl.
Moltmann, Pradestination 94-97.



	Immer schon überholt? : Zur Frage der Prädestination in der Theologie Johannes Calvins

