
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 1

Artikel: Immer schon überholt? : Zur Frage der Prädestination in der Theologie
Johannes Calvins

Autor: Faber, Eva-Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Immer schon überholt?

Zur Frage der Prädestination in der Theologie Johannes Calvins

Wer sich mit der Theologie des Reformators Johannes Calvin befasst,
wird sich im Blick auf die verschiedensten Themen mit einer dornigen Frage
konfrontiert sehen: Sind nicht zahlreiche Gedankengänge (Calvins selbst
oder der eigenen Reflexion über ihn) müssig, wenn man berücksichtigt, dass

der Prädestinationslehre Calvins zufolge alles, was geschieht, schon von
Ewigkeit vorherbestimmt ist1?

Dieser Problematik muss sich nicht nur eine anthropologische Untersuchung

im Blick auf die Freiheit des Menschen stellen. Fraglich wird vom Prä-
destinationsratschluss her gesehen auch die Bedeutung vieler anderer
heilsgeschichtlicher Grössen. Welchen Sinn kann das Christusereignis noch
haben, wenn doch ohnehin schon vorherbestimmt ist, wer zum Heil kommt?
Inwiefern sind die Heilsmittel Heilsangebote? Zusammenfassend formuliert:
Welchen Sinn kann Geschichte überhaupt noch haben, wenn ihr Ausgang
schon von Ewigkeit her festgelegt ist?

Gewiss ist es möglich, ein Teilthema der Theologie unter Absehung von
der Prädestinationslehre darzustellen. So gibt es zahlreiche Untersuchungen
zur Theologie Calvins, in denen die Prädestinationslehre keine Rolle spielt.
Dies lässt sich dadurch rechtfertigen, dass die neuere Calvinforschung das

Gewicht der Prädestinationslehre im Gesamt der Theologie Calvins stark
relativiert hat. Hielt Alexander Schweizer die Prädestinationslehre noch für das

bestimmende Zentrum der calvinischen Theologie, so ist sie dem Konsens der
neueren Forschung zufolge, vor allem als Erwählungslehre, zwar von grosser
Bedeutsamkeit, doch nicht als alles bestimmendes Thema2.

Diese neue Einschätzung gründet in der Reflexion auf den systematischen
Ort, den die Prädestinationslehre in der Theologie Calvins hat. Dies soll in
einem ersten Abschnitt kurz dargestellt werden (1.). Sodann können
theologiegeschichtliche Vergleiche aufweisen, dass auch andere theologische Entwürfe
von der skizzierten Problematik betroffen sind, ohne dass man gemeinhin die
Frage ebenso scharf aufwirft (2.). Über diese Versuche einer angemessenen

1 Siehe zur Prädestinationslehre Calvins vor allem Inst. 111,21-24 sowie COR [Calvin,
Opera Omnia. Denuo recognita et adnotatione critica instructa notisque illustrata, Genf
1992ff] 3/1.

2 Vgl. A. Schweizer, Die protestantischen Centraidogmen in ihrer Entwicklung innerhalb

der reformirten Kirche. Bd. 1: Das 16. Jahrhundert, Zürich 1854, 16. Bezeichnenderweise

enthält der von W. Nijenhuis verfasste Artikel <Calvin> in der Theologischen
Realenzyklopädie (TRE 7 [1981] 568-592) keinen eigenen Abschnitt zur Prädestinationslehre,

die vielmehr im Rahmen der Pneumatologie (ebd. 584) verhandelt wird.



Zur Frage der Prädestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 51

Einordnung der Prädestinationslehre hinaus will der vorliegende Artikel
jedoch versuchen, die Bedeutung geschichtlicher Wirklichkeit in der Theologie
Calvins selbst unter Voraussetzung der Prädestinationslehre aufzuweisen
(3.). In einem letzten Schritt sei nach Motiven gefragt, welche in der Theologie

Calvins - wenn auch nur andeutungsweise - die Prädestinationslehre in
Grenzen verweisen (4.).

1. Entwicklung und Ort der Prädestinationslehre Calvins

Bei der Frage nach der Eigenart der Prädestinationslehre Calvins weckt
zunächst deren ursprünglicher Kontext Aufmerksamkeit: In der Institutio
von 1536 thematisiert der Reformator die Prädestination im Kontext der Ek-
klesiologie und fasst sie hier primär als Erwählungslehre. Zu beachten ist
somit - wie bereits 1897 Max Scheibe bemerkte -, dass die Vorherbestimmung
bei Calvin von Haus aus anders als bei Luther nicht im Kontext der Frage
nach dem freien Willen steht3. Mit unterschiedlicher Einordnung in die
Gesamtkonzeption kommt es im Laufe der Zeit mehr und mehr zu einer
ausgeprägten Prädestinationslehre, in der auch die Reprobation als Pendant zur
Erwählung an Gewicht gewinnt (ohne jedoch je schlechthin symmetrisch
behandelt zu werden!)4. Da für Calvin die Prädestinationslehre existentielle
Bedeutung hat (s.u. S. 54f.), kritisiert er das Verschweigen der Prädestination
und kämpft gegen Abschwächungen zu blosser Zulassung oder Vorauswissen.

Im Zuge dieses Engagements für die Prädestinationslehre ist es, so
bedauert man, zu den bekannten problematischen Verhärtungen und Überspitzungen

gekommen5. Zu beachten ist aber, dass der Genfer Katechismus von
1545 (anders als 1537) keinen eigenen Abschnitt zur Prädestination enthält
und von der Erwählung wiederum im Kontext der Kirche spricht6.

3 «Andererseits ist jedoch bemerkenswert, dass derjenige Zusammenhang, in dem die
Prädestinationslehre bei Luther vornehmlich erscheint, der Zusammenhang mit der Lehre
vom unfreien Willen, bei Calvin nicht hervorgehoben wird, während wiederum die
Verknüpfung mit der Lehre von der Kirche und mit dem Perseveranzgedanken, die für diesen
das Wichtigste ist, bei jenem zurücktritt»: M. Scheibe, Calvins Prädestinationslehre. Ein
Beitrag zur Würdigung der Eigenart seiner Theologie und Religiosität, Halle 1897, 15f,

zur Inst. 1536.
4 P. Jacobs, Prädestination und Verantwortlichkeit bei Calvin, Darmstadt 21968, 61

unterscheidet vier Phasen; vgl. auch die Darstellung bei G. Kraus, Vorherbestimmung.
Traditionelle Prädestinationslehre im Licht gegenwärtiger Theologie, Freiburg i.Br. 1977

(ÖF.S 6), 158-163. Akzentverschiebungen beschreibt erhellend E. Buess, Prädestination
und Kirche in Calvins Institutio, ThZ 12 (1956) 347-361.

5 «Des allusions brèves qui chez le jeune homme pouvaient sembler n'être que des

paradoxes, sont devenues des affirmations massives»: H. Strohl, La pensée de Calvin sur la

providence divine au temps où il était réfugié à Strasbourg, RHPhR 22 (1942) 154-169,
167f.

6 Vgl. CO (Calvin, Opera quae supersunt omnia; CR 29-87) 6,40.



52 Eva-Maria Faber

Vor allem aber, darauf wird heute nachdrücklich hingewiesen, kann in der
Theologie Calvins nicht von einer Dominanz der Prädestinationslehre über
andere, die Heilsgeschichte betreffende Lehrstücke gesprochen werden, ist
sie doch in der letzten Fassung der Institutio nicht in der Gotteslehre, sondern

gegen Ende des dritten Buches eingeordnet, d.h. in dezidiert heilsgeschichtlichem

Zusammenhang: nach den Ausführungen zur Christologie, zur Heiligung

und zur Rechtfertigung und vor dem Schlusskapitel des dritten Buches
zur Auferstehung und dem vierten Buch, welches sich mit den äusseren
Heilsmitteln befasst. Dies kann mit Heinz Otten zugleich als deutliches Signal
gewertet werden, dass der Reformator die Geschichte nicht als eine blosse
Aufführung des in der Prädestination festgelegten Drehbuches verstehen will.
«Dadurch, dass die Prädestinationslehre als Hintergrund der Heilslehre
betrachtet wird, wird vermieden, dass diese jede selbständige Bedeutung
verliert, und dass das Heil nur noch zu einer schematisch ablaufenden, im
fatalistischen Sinn zu verstehenden Durchführung des starren Gottesbeschlusses
gemacht wird»7.

2. Theologiegeschichtliche Streiflichter

Eine zweite Weise, die durch die Prädestinationslehre Calvins aufgeworfenen

Probleme zu bewältigen, ist die Reflexion darauf, dass solche
Schwierigkeiten in gleicher Weise für die klassische Prädestinationslehre, wie sie auf
Augustinus zurückgeht und z.B. auch von Thomas von Aquin vertreten wird,
geltend gemacht werden müssten8. Auch die Freiheit, von der Thomas
spricht, ist der Prädestination ein- und untergeordnet. Wenn Martin Luther
und, vorsichtiger, auch Calvin dies nicht mehr Freiheit nennen, so nicht, weil
das Freiheitspathos des Thomas grösser wäre, sondern weil inzwischen, nicht
zuletzt durch Erasmus von Rotterdam, Freiheit als Freiheit Gott gegenüber

7H. Otten, Prädestination in Calvins theologischer Lehre, Neukirchen-Vluyn 1968, 26;
ähnlich Ch. Partee, Calvin and Classical Philosophy, Leiden 1977 (SHCT 14), 139: «This
location certainly indicates that predestination is not the basic doctrine from which Calvin

deduces a theological system». Hingegen meint W. Pannenberg, Systematische Theologie.

Bd. 3, Göttingen 1993, 480: «Der Sache nach blieb auch hier der Prädestinationsgedanke

enger mit dem Gottesbegriff als mit der Heilsgeschichte und speziell der Ekklesio-
logie verbunden».

8 Zum Vergleich mit Augustinus siehe J.M.J. Lange van Ravenswaay, Augustinus totus
noster, Göttingen 1990 (FKDG 45), 21-52. Er macht die Unterschiede vor allem im
Bereich des negativen Aspektes der Prädestinationslehre sowie bezüglich einer bei Calvin
deutlicheren Unterscheidung von praescientia und praedestinatio fest. Ein Vergleich mit
Thomas findet sich bei C. Friethoff, Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und
Calvin, Freiburg/Schw. 1926; H. Schützeichel, Die Glaubenstheologie Calvins, München
1972 (BOT 9), 215-227.



Zur Frage der Prädestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 53

bestimmt wurde. Diese aber hat auch bei Thomas keinen Raum9. Im
Vergleich von Luther und Calvin lässt sich sogar sagen, dass letzterer Thomas in
dem Bemühen, die Freiheit unter der Prädestination zu beschreiben, näher
steht.

Auch hinsichtlich des negativen Aspekts der Verwerfung fällt Calvins
Position nicht gänzlich aus dem Rahmen der klassischen Prädestinationslehre.
Obwohl er über Augustinus und Thomas hinausgeht, hält er von Gott die
Urheberschaft der Sünde fern, die er dem Sünder zuweist, «wiewohl es das

Forschungsklischee ihm nicht glaubt»10, und strebt durch paradoxe Aussagen
dasselbe an, was Thomas durch die paradoxe Rede von der Zulassung
erreicht: «keine Lösung des Problems, sondern die begriffliche Festschreibung
seiner Unlösbarkeit»11. Im Vergleich der Reformatoren stellt Josef Bohatec
fest, dass bei Zwingli Gott als Urheber des Bösen erscheint, während Luther,
um die Verursachung des Bösen von Gott fernzuhalten, in fast manichäischer
Weise den Teufel als zweite Kausalität ins Spiel bringt. Dem gegenüber «geht
Calvin den diagonalen Weg, indem er die Kausalität des Bösen zwar Gott
abspricht, den Teufel aber als Werkzeug zur Ausführung des ohne seine [Gottes]

Ratschlüsse jedenfalls nicht zustande gekommenen Bösen ansieht»12.

Muss man nicht aber sagen, dass Calvin hinter wegweisenden
Neuentwicklungen der Prädestinationsthematik bei Luther zurückbleibt? Dieser
lässt die Prädestinationslehre nicht nur stärker zurücktreten, sondern, so
Wolfhart Pannenberg, überwindet durch seine christologische Konzentration
auch die Aporien der klassischen Prädestinationslehre: «Weil Luther die
Prädestination unter dem Druck der Erwählungsanfechtung und von dem die
Anfechtung überwindenden Trost des Christuszeugnisses her durchdacht hat,
ist er schliesslich zu einem den traditionellen Theorien gegenüber grundsätzlich

neuen Verständnis der Prädestination durchgestossen. Er hat mit der
Erkenntnis der in Christus gegenwärtigen Prädestination das scholastische
Kausalschema überwunden und damit auch den Parallelismus von Erwählung

9 Vgl. Thomas von Aquin, STh 1,23,5c und dazu Kraus, Vorherbestimmung, 73-75;
Erasmus, De libero arbitrio Iblü (Walter 19).

10 L. Weimer, Die Lust an Gott und seiner Sache. Oder: Lassen Sich Gnade und Freiheit,

Glaube und Vernunft, Erlösung und Befreiung vereinbaren? Freiburg i.Br. 21982,
39795; siehe dazu auch Lange van Ravenswaay, Augustinus, 43f.

11 O.H. Pesch, Thomas von Aquin. Grenze und Grösse mittelalterlicher Theologie.
Eine Einführung, Mainz 1988, 152. Insofern ist auch die von Friethoff, Prädestinationslehre,

34-56, bezüglich der Verwerfung beschriebene Differenz von weniger grossem
Gewicht, als dieser in Verkennung der bei Thomas vorliegenden <aporetischen Lösung*
meint.

12 J. Bohatec, Calvins Vorsehungslehre, in: Reformierte Gemeinde Elberfeld (Hrsg.),
Calvinstudien. FS zum 400. Geburtstage Johann Calvins. Leipzig 1909,339-441, 393. - Zur
Problematik bei Luther, der direkter auf die felix culpa abhebt, vgl. P. Althaus, Die Theologie

Martin Luthers, Gütersloh 71994,142-144.



Eva-Maria Faber

und Verwerfung durchbrochen»13. Bedauernd stellt Pannenberg fest, dass

Calvin die neue Einsicht nicht fruchtbar gemacht habe, sondern - wie auch
Melanchthon - zu den Fragestellungen der Scholastik zurückgekehrt sei. Hier
ist allerdings anzumerken, dass nicht sicher ist, ob Calvin überhaupt Gelegenheit

hatte, die Einsichten Luthers zu registrieren, während er eine strenge
Prädestinationslehre in der ihm sicher bekannten Schrift De servo arbitrio
vorfindet - eine Streitschrift, zu der sich Luther auch später noch nachdrücklich

als neben den Katechismen einzig <lohnendes> Werk bekennt14. Zudem
lassen sich Gründe nennen, warum Calvin die christologische Milderung der
Prädestinationslehre Luthers nicht nach- oder mitvollziehen kann (s.u. S.

57f.).
Aufs ganze gesehen kann mit Recht festgestellt werden, dass die

Prädestinationslehre Calvins in ihren systematischen Positionen nicht wirklich originell

ist; und wenn für diese Aussage eine Einschränkung gemacht werden
muss, so betrifft diese ausgerechnet einen abschwächenden Aspekt, nämlich
die Herausnahme aus der Gotteslehre. Wohl erscheint die Prädestinationslehre

Calvins in manchem konturierter, schärfer und wird in grösserer Breite
durchgezogen15 als bei scholastischen Theologen. Dies aber rührt daher, dass
sie für ihn wieder grössere Lebensrelevanz besitzt. Wenn Otto Hermann
Pesch von Thomas schreibt, dass dieser die Prädestinationslehre anders als

Augustinus nicht mehr als Antwort auf aktuelle Herausforderungen formuliert,

sondern sie «gleichsam wie ein blankgeputztes Erbstück [übernimmt]
und sie als abgeklärte theologische Theorie an ganz bestimmter Stelle in
seine Gotteslehre ein[baut]»16, so ist diese rein lehrhafte Zugangsweise bei
Calvin spürbar wieder verlassen. Für ihn hat die Prädestinationslehre existentielle

Bedeutung.
Zwei Gründe drängen sich dem Reformator auf, welche die Prädestination
als notwendigen Lehrgegenstand erscheinen lassen. Wohl am häufigsten

13 W. Pannenberg, Der Einfluss der Anfechtungserfahrung auf den Prädestinationsbe-
griff Luthers, KuD 3 (1957) 109-139 (129f). - Kritisch bemerkt allerdings B.A. Gerrish:
«The practical solution is not instantaneous and final»: <To the Unknown God>: Luther
and Calvin on the Hiddenness of God, JR 53 (1973) 263-292 (275).

14 Vgl. WA.B 8,99f,7f. (Brief an W. Capito, 1537; Nr. 3162). - Auch aus späterer Zeit
gibt es Belege; so etwa WA.DB 7,23,26 (1546). Zur Prädestinationslehre Luthers auch
O.H. Pesch, Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas von Aquin.
Versuch eines systematisch-theologischen Dialogs, Darmstadt 1985, 366-396. - Nicht von
ungefähr beruft sich im Strassburger Streit der reformierte Theologe H. Zanchi gegen
seinen lutherischen Gegner J. Marbach nicht auf Schriften Calvins, sondern auf Luthers De
servo arbitrio: vgl. J. Moltmann, Prädestination und Perseveranz. Geschichte und Bedeutung

der reformierten Lehre <de perseverantia sanctorum>, Neukirchen[-Vluyn] 1961

(BGLRK 12), 81 f.
15 Vgl. etwa H. Feld in seiner Einleitung zum Johanneskommentar COR 2,11/1,XXXI-

XXXIV.
16 Pesch, Thomas, 146.



Zur Frage der Prädestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 55

rekurriert er auf die biblische Bezeugung der Prädestination, aufgrund derer
der Mensch sich nicht vermessen darf, darüber schweigend hinwegzugehen17.
Eine zweite Wurzel liegt - wie bei Martin Bucer - in der Wahrnehmung, dass
die Verkündigung auf sehr unterschiedliches Echo stösst und nicht bei allen
in gleicher Weise Glauben weckt18. Calvin verbindet beide Begründungen
mitunter in überraschender Gleichordnung'11.

Inhaltlich wird das Interesse an der Prädestinationslehre durch das parä-
netische Anliegen gestärkt, «die Macht Gottes und die Kleinheit der wahren
Kirche zusammenzudenken»20. Heiko A. Oberman betont als praktische
Zielrichtung der Prädestinationslehre die Erfahrung von Flucht und
Untergrundexistenz21. Hier wird «eine von der Erwählungslehre her getragene
neue Erfahrungssprache gebildet, die es ermöglicht, auch unter bedrohlichsten

Umständen gewiss zu sein, <an Gottes Hand zu gehen> und <als Gottes
Volk durch die Wüste zu ziehen>, entwurzelt zwar und heimatlos, doch fest
verankert in dem <Rock of Ages>, dem Felsen der Erwählung»22.

Absicht dieser theologiegeschichtlichen Streiflichter ist es, das (immer
noch wirksame) Vorurteil zu schwächen, Calvins Prädestinationslehre sei ein
Vorzeichen, welches über kurz oder lang jegliches Thema seiner Theologie in

17 Vgl. Inst. 111,21,3.
18 Der Ansatz findet sich eindeutig z.B. im Genfer Katechismus von 1537: vgl. CO

22,46; versteckter in Inst. 111,21,1; III,22,lf. - Nach Lange van Ravenswaay, Augustinus,
36, greift Calvin damit einen bei Augustinus eher beiläufig vorgetragenen Gedanken
betont auf.

19 «11 reste maintenant à voir si ceste grace est commune à tous ou non. Or l'Escriture
saincte dit le contraire: c'est assavoir, que Dieu donne son sainct Esprit à qui bon luy semble,

qu'il les illumine en son Fils. L'experience le monstre et [nous] en sommes convaincus»:

CO 8,94 (Congrégation sur l'election eternelle; 1551); vgl. CO 51,259f.261f. (Pred.
über Eph l,3f.).

20 Vgl. Weimer, Lust. 398. - Für diesen Sitz im Leben spricht die Tatsache, dass die
Prädestinationslehre ursprünglich ekklesiologisch geprägt ist; siehe bei Buess, Prädestination;
sowie auch B. Girardin, Rhétorique et théologique. Calvin. Le Commentaire de YÉpître
aux Romains, Paris 1979 (ThH 54), 325: «Le propos calvinien fonctionne comme le
<code de reconnaissance> d'un groupe minoritaire et menacé; l'affirmation de l'élection est
sans cesse associée dans le texte du commentaire [zum Römerbrief] à l'exhortation à
persévérer dans les épreuves».

21 Vgl. H.A. Oberman, Via Calvini. Zur Enträtselung der Wirkung Calvins, Zwing. 21

(1994) 29-57 (55). Letztlich sind die Gründe für Calvins Interesse an der Prädestinationslehre

vergleichbar denen, die biblisch an der Wurzel von Prädestinationsaussagen stehen.
Nach G. Röhser, Prädestination und Verstockung. Untersuchungen zur frühjüdischen,
paulinischen und johanneischen Theologie, Tübingen 1994 (TANZ 14), 89f., ist die Frage
nach Gottes Herrschaft und Präsenz in der Geschichte Wurzel der biblischen
Prädestinationsaussagen, welchen die Funktion zukommt, «Trost und Ermutigung für die bedrängten
und angefochtenen Auserwählten und Gerechten» (ebd. 90) zu geben.

22 Oberman, Via Calvini, 55. Wenngleich diese Erfahrungsdimension in der Institutio
in den Hintergrund trat, ist sie, wie Oberman betont, in den Briefen. Predigten und
Kommentaren allgegenwärtig.



56 Eva-Maria Faber

ihren Bann ziehen müsse. Man wird indes sagen dürfen, dass sie weder
wesentlich über andere Fassungen dieses Lehrstücks hinausgeht, noch in kühler,
unbeteiligter Zuspitzung einen starren Gottesbeschluss über das Schicksal
der Menschen setzt. Jene Momente, die der Prädestinationslehre bei Calvin
grösseres Gewicht verleihen, wollen gerade nicht darauf hinaus, dass der Rat-
schluss Gottes in monologischer Weise das Schicksal der Menschen determiniert.

Dies muss sich nun allerdings auch in sachlicher Perspektive bewähren.
Denn selbst wenn die Prädestinations/e/zre nicht als systematisches Vorzeichen

der Theologie Calvins gesehen werden darf, ist nicht von der Sache her
ein ewiger Prädestinationsratschluss eben doch eo ipso Vorzeichen der
Geschichte, die somit zwangsläufig und auch ungewollt entwertet wird? Können
geschichtliche Begebenheiten unter der Prädestination mehr sein als Momente

in einem mechanisch ablaufenden Getriebe23? Handelt es sich, wenn Gott
seinen ewigen Ratschluss in der Geschichte verwirklicht, um dessen blosse
Durchsetzung, welcher die geschöpfliche Wirklichkeit lediglich als Material
dient?

Die anstehende Problematik kann durch einen kritischen Einwurf Ferdinand

Chr. Baurs verdeutlicht werden. Er fragt im Blick auf die Lebensgeschichte

des einzelnen nach dem Verhältnis von Gottes ewiger Idee und ihrer
geschichtlichen Verwirklichung: «Wie, wer einmal erwählt ist, alles, was er in
dem zeitlichen Verlauf seines Lebens werden kann, schon in dem ewigen Be-
schluss seiner Erwählung sosehr auf absolute Weise ist, dass der ganze Verlauf

seiner zeitlichen Existenz, wie er auch sein mag, zu dem ewigen
unabänderlichen Beschluss seiner Erwählung nicht das Geringste hinzuthun oder
von ihm hinwegthun kann, so ist es auch in dem ganzen Verhältniss Gottes
zur Welt und zu den Menschen nicht anders»24. Das menschliche Leben ist
dann allenfalls die geschichtliche Verdoppelung dessen, was im göttlichen
Ratschluss schon gegeben ist, nicht bedeutsames Medium, durch welches der
Mensch sein Ziel erreicht. Die zunächst nur erkenntnistheoretische Relativierung

der Prädestination ist somit letztlich nur dann weiterführend, wenn ge-

23 Calvin sieht Gott «als durch seine ewigen Ratschlüsse als gebunden und seine
gesamte Schöpfung als ein nach einer unabänderlichen Anlage mechanisch ablaufendes
Getriebe an»: K.F. Nösgen, Calvins Lehre von Gott und ihr Verhältnis zur Gotteslehre
anderer Reformatoren, NKZ 23 (1912) 690-747,702.

24 F.Chr. Baur, Über Princip und Character des Lehrbegriffs der reformirten Kirche in
seinem Unterschied von dem der lutherischen, mit Rücksicht auf A. Schweizer's Darstellung

der reformirten Glaubenslehre, ThJb(T) 6 (1847) 309-389 (334); vgl. ders., Die christliche

Lehre von der Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes in ihrer geschichtlichen
Entwicklung. Dritter Theil: Die neuere Geschichte des Dogma, von der Reformation bis
in die neueste Zeit, Tübingen 1843, 38: «Wozu also diese ganze Wirklichkeit des Lebens,
wenn jeder voraus schon die ihm bestimmte Rolle ausgespielt hat, ehe er auf dem Schauplatz

des Lebens auftritt?».



Zur Frage der Prädestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 57

zeigt werden kann, dass Calvin der Geschichte auch entsprechende Bedeutung

zumisst. Dass dies mit Recht behauptet werden kann, soll der folgende
Abschnitt aufweisen25.

3. Stellenwert und Sinn der Geschichte in der Theologie Calvins

Sowohl in seinem Blick auf das Zeitgeschehen wie in seiner exegetischen
Arbeit zeigt Calvin ein erstaunliches Interesse an konkreter Geschichte26.

Obwohl damit der Einwand, Geschichte könne im Rahmen der Prädestinationslehre

nur der Durchsetzung dienen, ohne noch Entscheidungscharakter
zu haben, nicht widerlegt ist, muss es doch verwundern, wenn - in der Sprache
der Musik formuliert - einer als blosse Wiederholung der Exposition angelegten

Durchführung derartiges Interesse zugewandt wird. Natürlich lässt sich

dagegenhalten, dass eben erst die Durchführung der Prädestination in der
Geschichte dem Menschen erkennbar ist, weil die Exposition seinem Ohr
entzogen bleibt. Und doch wird - um auf ein anderes, dem Thema oftmals
zugeordnetes Motivfeld umzusteigen - derjenige, der einem Theaterstück
zuschaut, zeitweilig zwar seinem Bann verfallen, sich aber doch grundsätzlich
dessen bewusst sein, dass im Regiebuch schon festgeschrieben ist, wie das

Stück verläuft und ausgeht. Davon aber ist in Calvins Analyse der biblischen
Geschichtsdarstellungen ebenso wie in seiner Auffassung der eigenen
geschichtlichen Situation wenig zu spüren. Die eschatologische Vollendung ist
für ihn nicht lediglich gespiegelter Gegenpol zum ewigen Prädestinationsrat-
schluss, ohne dass sich zwischen diesen Polen etwas Neues und Bedeutsames
abgespielt hätte.

Und doch bleibt Calvins Interesse an Geschichte, so scheint es, fruchtlos,
wenn es um die Frage der Konstitution des Heils geht: Weder der Mittler
Christus noch die Heilsmittel haben Einfluss auf den Prädestinationsrat-
schluss. Allerdings ist zu beachten, dass dies auch mit einer theologischen
Grundentscheidung Calvins zu tun hat. Den Weg, den Luther geht, indem er
vor dem verborgenen Gott zu Christus flieht und dabei begreifen lernt, dass
der offenbare Gott eins ist mit dem verborgenen, ist für Calvin nicht gangbar,
weil er anders ansetzt. Ihm zufolge erfliesst das Heilswerk in Christus aus der
Liebe des väterlichen Gottes. Ganz deutlich ist dies in Calvins soteriologi-
schem Bemühen, eine Auffassung zu vermeiden, derzufolge Christus den Va-

25 Ich fasse im folgenden dritten Abschnitt Ergebnisse eines Kapitels meiner
Habilitationsschrift zusammen: vgl. Symphonie von Gott und Mensch. Die responsorische Struktur

von Vermittlung in der Theologie Johannes Calvins, Neukirchen-Vluyn 1999,199-215.
26 Vgl. J. Bohatec, Gott und die Geschichte nach Calvin, PhRef 1 (1936) 129-161 (v.a.

131f); A.A. Hoekema, The Covenant of Grace in Calvin's Teaching, CTJ 2 (1967) 133-161

(139).



58 Eva-Maria Faber

ter erst zur Liebe umstimmen muss27. Die Vorstellung, in Gott selbst könnten
Differenzen über die Heilsverwirklichung bestehen, ist für Calvin undenkbar.
Gerade darum aber ist das Heilsereignis in der Geschichte nicht durch einen
Gott ausserhalb der Geschichte bedroht, sondern es ist Ausdruck von dessen
Heilsbeschlüssen.

Wenn die Heilsgeschichte nicht über die Prädestination entscheidet,
sondern allein zu deren Verwirklichung dient, stellt sich allerdings die Frage, ob
nicht alle geschichtlichen Vermittlungen des Heils ambivalent bleiben, weil
sie nur dann ein wirkliches Heilsangebot beinhalten, wenn sie den Erwählten
begegnen. Doch gilt es hier zu beachten, dass in der Theologie Calvins
Erwählung und Reprobation nicht symmetrisch gleichgeordnet sind. Obwohl
Calvin von der aktiven Verwerfung spricht und die Vorstellung einer blossen
Zulassung ablehnt, werden Erwählung und Verwerfung insbesondere in
ihrem Bezug zu anderen Lehrinhalten nicht gleichrangig behandelt28. Entsprechend

versteht Calvin die Heilsmittel primär von ihrer positiven Bedeutung
her. Die Problemstellung ist nicht primär, ob die Gnadenmittel als Heilsange-
bot, sondern ob sie als Heilsangebot zu verstehen sind. Werden sie dem freien
Ja des Glaubens geschenkt, oder setzt sich in ihnen der Ratschluss Gottes
über den Menschen hinweg durch? Innerhalb der Prädestinationslehre
Calvins, dies ist nicht zu verhehlen, gibt es weder Freiheit der Prädestination
gegenüber noch Geschichte, die dem Willen oder der Macht Gottes entgleiten
könnte, die also nicht vorherbestimmt wäre. Zu fragen ist allerdings, ob die
Geschichte deswegen schon als irrelevant gelten muss. Kann sie nicht vermittelnde

Funktion haben, gerade damit der Mensch nicht lediglich für den Prä-
destinationsratschluss Gottes vereinnahmt wird, sondern zur innerlichen
Einstimmung gelangt?

Gleichsam als Nachhall der theologiegeschichtlichen Streiflichter unter 2.

sei hier auf die Unterscheidung hingewiesen, die Thomas von Aquin zwischen
der Prädestination als dem Akt Gottes und der Ausführung an den Prädestinierten

vornimmt29. In Anlehnung an die Reihung in Rom 8,30 folgen Berufung

und Verherrlichung aus der Vorherbestimmung, sind aber «nicht nur
Wirklichkeit in Gott, sondern auch auf Seiten der Prädestinierten, freilich
eine vollkommen passiv empfangene Wirklichkeit»30. Ganz ähnlich kann für
Calvins Theologie gesagt werden, dass die Vergeschichtlichung dem Prädesti-
nationsratschluss etwas hinzufügt, wenn er in ihrer Folge nicht nur auf Seiten

27 Vgl. Inst. II,12,2;16,1-4;17.
2S Vgl. R.A. Muller, Christ and the Decree. Christology and Predestination in Reformed

Theology from Calvin to Perkins, Durham 1986 (SHTh 2), 24f. Die Reprobation hat
nach Jacobs, Prädestination, 144-152, lediglich eine Grenzbedeutung und bleibt von anderen

Lehrstücken isoliert; in den Kommentaren und Predigten wird sie selten angesprochen,

gehört also nicht zum Verkündigungsgut.
29 Vgl. Thomas von Aquin, STh 1,23.2c.
30 Pesch, Thomas, 150.



Zur Frage der Prädestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 59

Gottes wirklich ist, sondern auch den Menschen tatsächlich ergreift und ihn
zu seiner Bestimmung führt. Die Prädestination ist fundamentum31, darum
aber gerade noch nicht das Ganze, sondern hingeordnet auf den Bau, so sehr
dieser sich nach dem Fundament richtet. Dem Bild entsprechend kann die
Geschichte nicht nur ein zeitliches Abbild der Prädestination sein, sondern ist
zwar gewiss kein gänzlich offener Prozess, wohl aber ein lebendiges Geschehen.

Bei Thomas von Aquin erbringt die Geschichte, dass untergeordnete
Ursachen ihren Teil zur Erlangung des von der Prädestination bestimmten Ziels
beitragen. Konkret: Gott prädestiniert den Menschen dazu, das ewige Heil
durch Verdienste zu erlangen. Diese Auffassung kann Calvin aufgrund seiner
anders gearteten Rechtfertigungslehre nicht teilen. Für ihn steht im Vordergrund,

dass die Christen aus dem Frieden, den der Erwählungsglaube
schenkt, zu Dank und Lobpreis geführt werden32. Frucht des Erwählungs-
glaubens ist darüber hinaus das Trachten nach Heiligkeit, in der die
Menschen Gott verähnlicht werden33. Der Mensch soll also von der Prädestination
nicht überfahren, sondern im Zuge ihrer Verwirklichung zu antwortendem
Einstimmen geführt werden34. Die geschichtliche Verwirklichung der
Prädestination formt die Erwählten zu dankbar auf die Erwählung antwortenden
Menschen. Wenngleich sie sich nicht der Erwählung entziehen können, sind
die Haltungen, die Calvin den von der Erwählung ergriffenen Menschen
zuschreibt, nicht denkbar ohne ein Moment der Freiheit. Das Ziel der Erwählung

konstituiert sich somit nicht allein aufgrund des freien Prädestinationswillens

Gottes, sondern auch durch die freie Einstimmung des Menschen, die
zwar im Prädestinationsratschluss Gottes vorgezeichnet, aber vom Menschen
zu geben ist. D.h.: es gibt in der geschichtlichen Realisierung der Prädestination

Raum für einen geschöpflichen <Faktor>, welcher das Ziel des Geschehens

so mitprägt, dass das durch die Geschichte erreichte Ziel ein <Mehr>

gegenüber dem blossen Prädestinationsratschluss darstellt. Die geschichtlichen
Vermittlungen dienen - letztlich unfehlbar - der Realisierung der göttlichen
Prädestination, ohne aber einer monologischen Durchsetzung des göttlichen
Willens gleichzukommen, weil sie im Erwecken der menschlichen Antwort
ein Mehr hervorrufen, das nicht schon im göttlichen Willen realisiert ist.

Die Beschreibung des antwortenden Menschen, der die Erwählung als

Geschenk annimmt und sich in die Wirklichkeit dieser Vorgabe hineinzustel-

31 «C'est le fondement de nostre salut. Comment pourront-nous édifier, et entretenir
l'edifice, quand le fondement sera ruiné»: CO 54,50 (Pred. über 2 Tim l,8f). In Verbindung
mit vocatio in Inst. 111,10,6. Vgl. Jacobs, Prädestination, 78.109f.

32 Vgl. CO 8,104.109 (Congrégation sur l'election eternelle; 1551); Inst. 111,21,1.
33 Vgl. Inst. 111,23,12.
34 Unbestritten ist, dass dies sinnvollerweise nur vom positiven Aspekt der Erwählung

gesagt werden kann. Doch auch dies ist ein altes Problem der Prädestinationslehre: das
Einfühlen in das subjektive Empfinden der Verworfenen fällt weithin aus.



60 Eva-Maria Faber

len sucht, durchbricht ein bloss kausales Vorstellungsschema. Ein Geschenk,
dessen Annahme erzwungen wird, wäre kein Geschenk mehr. Zumindest
ansatzweise berücksichtigt Calvin diese Grenze der göttlichen Macht, indem er
den geschichtlichen Vermittlungen, die Gott in seinem Zugehen auf den
Menschen einsetzt, appellativen Charakter zuschreibt. Sein biblisches Arbeiten

stösst ihn auf das Motiv des Gottes, der den Menschen zum Heil einlädt
und bei dieser Einladung auf Antwort warten muss35. Calvin beschreibt Gott
hier als Pädagogen, der sich unterschiedlichen Zeiten und Situationen an-
passt, um durch solche Akkommodation Menschen zu erreichen und
anzusprechen. Damit ist die Vorstellung eines unveränderlichen Gottes, der den
Lauf der Dinge nur bestimmen, nicht aber von ihm affiziert werden kann,
zumindest gebrochen.

Offensichtlich stösst hier die Prädestinationslehre an ihre Grenzen. Wenn
alles Geschehen vorherbestimmt ist, dann ist alles Affiziertwerden Gottes
von Geschichte nur Schein, weil Gott in der Geschichte nur den Konkretionen

des eigenen Plans begegnet. Sollte Calvin ein wirkliches Sich-Einlassen
Gottes auf Geschichte denken, so wäre der Prädestinationsgedanke
eingeschränkt. Calvins Theologie weist hier Spannungen auf: Ihr zufolge erreicht
die Prädestination unfehlbar ihr Ziel, expliziert sich aber in Kategorien, die
eine deterministische Interpretation ausschliessen. Ist dies Anzeichen dafür,
dass die Prädestination nicht als umgreifende Bestimmung der gesamten
Theologie Calvins gelten kann?

4. Relativierung der Prädestinationslehre?

Die vorstehenden Ausführungen sollten andeuten, dass Calvins
Prädestinationslehre selbst Raum lässt für ein Verständnis, welches Geschichte nicht
allein als Weg der Durchsetzung der Prädestination, sondern als Vermittlung
von Gott und Mensch zwar in den von der Prädestination vorgesehenen Bahnen,

doch in einer echten Einbeziehung des Menschen begreift. Die Problematik

von Freiheit und Eigenstand ist damit freilich nicht endgültig und
befriedigend gelöst, kann innerhalb der Prädestinationslehre wohl auch prinzipiell

nicht gelöst werden. Darum ist in einem weiteren Schritt zu fragen, ob
Calvin das Prädestinationsthema in seiner Theologie wirklich so konsequent
durchhält, dass diese als ganze notwendig von ihm her gedeutet werden müs-
ste. Denn es regen sich, wie Eduard Buess zu Recht meint, «gewisse biblische
Motive und Erkenntnisse die [zwar] nur dann, wenn sich der Kreis öffnet,
voll zur Entfaltung kommen können, die in dieser indirekten Weise allerdings
daraufhinarbeiten, das Gefüge zu sprengen. [Es zeigt sich], dass Calvins

35 Vgl. CO 37,561.605 (Vorl. über Jer 3,14; 5,1).



Zur Frage der Prädestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 61

Lehre gewisse von der Bibel sich her ergebende Fragen als solche stehen
lässt»36. Drei dieser Motive seien hier näher beleuchtet.

a) Geschichte als Entscheidungszeit

Geschichte ist, so die These des vorausgehenden Abschnitts, mehr als die
blosse Durchsetzung des Prädestinationsratschlusses, indem sie in dessen

Verwirklichung den Menschen einbezieht. Doch geht Calvins Interesse an
Geschichte über diese Sichtweise noch hinaus. So bemerkt Thomas H.L. Parker

in seiner Untersuchung der alttestamentlichen Kommentare, dass Calvin
Geschichte darlegt, als entspringe sie den selbstbestimmten Aktivitäten der
Menschen37. Der Reformator verwendet, so Henry Kuizenga, die Sprache
von Kongruismus und Präszienz und beschreibt Gottes Handeln als Entsprechung

zur Disposition der Menschen38. Damit aber gewinnt die Geschichte
den Charakter von Entscheidungszeit. Die Weichen des Geschehens werden
erst innergeschichtlich gestellt; das Handeln von Menschen nimmt Einfluss
auf den Fortgang der Geschichte.

Diese Sicht der Geschichte als Entscheidungszeit erstreckt sich auch auf
die <grossen> Linien der Heilsgeschichte, wie Calvins anschauliche Paraphra-
sierung der abstrakten Aussage von der Erwählung in Christus aus Eph 1,4

zeigt: Dies sei, «als ob gesagt würde, dass der himmlische Vater, weil er im
ganzen Geschlecht (Samen) Adams nichts fand, was seiner Erwählung würdig
wäre, seine Augen auf Christus gerichtet habe, um gleichsam aus seinem Leib
die Glieder zu erwählen, die er zur Teilhabe am Leben aufnehmen wollte»39.

Obwohl Eph 1,4 auf die Erwählung in Christus vor der Erschaffung der Welt
abhebt, setzt Calvins verdeutlichende Umschreibung beim Samen Adams an.

36Buess, Prädestination, 359.
37 «He [Calvin] believes that all the actions, words, and thoughts of men are determined

by God in order to bring his will to pass; but in the main he treats narrative as if it
were purely an account of man's self-moving activities. And indeed, we find Calvin in his
element here. There seems to be nothing he enjoyed more than re-constructing from the
document the course of events, filling in the missing connections in a narrative, investigating

the springs of character, working out motives of behaviour, relating Biblical history to
what he knew of ancient history in general, understanding the past by his experience of the
present and from his reading»: T.H.L. Parker, Calvin's Old Testament Commentaries,
Edinburgh 1986, 90f.

38 Vgl. H. Kuizenga, The Relation of God's Grace to His Glory in John Calvin,
Reformation Studies, FS R.H. Bainton, Richmond 1962, 95-105.264f. (98). Er führt als Beleg CO
43,444 (Vorl. über Nah 1,7) an: «Dum scilicet esse durum et asperum contra homines prae-
fractos: esse misericordem et mansuetum erga dociles et morigeros: non quod Deus ipse
naturam mutet, vel instar Protei induat varias figuras: sed quia tractet homines pro cuius-

que ingenio». In der von Kuizenga verwendeten englischen Übersetzung steht wohl nicht
unzutreffend disposition für ingenium.

39 Inst. 111,22,1. Die Übersetzung von Weber spricht hier fälschlicherweise vom
Geschlecht Abrahams.



62 Eva-Maria Faber

Dieser ist das erste Objekt, auf das der erwählungswillige Gott seinen Blick
richtet. Nur weil er hier nichts findet, was seiner Erwählung würdig wäre,
wendet er sich erwählend Christus zu. In die gleiche Richtung weist Calvins
Auslegung der Verheissung von Gen 3,15. Gegen eine exegetische Tradition,
welche diese Verheissung geradlinig auf Christus deutet, versteht er <Same>

als Kollektivbezeichnung, die nicht auf Christus zu verengen ist, sondern die

gesamte Nachkommenschaft Adams meint. Nur durch sie vermittelt und in
ihrem Rahmen kommt Christus in den Blick als der, in dem sich die an den
Samen geknüpfte Verheissung erfüllt40. Dabei klingt es so, als ob nur das
faktische Scheitern der vorausgehenden Erwählungsgeschichte (quum experien-
tia doceat) den Blick auf Christus richten liesse, in dem der Sieg über die Sünde

und den Tod gelingen kann.
Besonders eindrückliches Beispiel für die scheinbare Unentschiedenheit

der Geschichte ist Calvins Kommentar zur Abrahamserzählung. Auffällig ist,
wie ernst Calvin die Bindung der Verheissung an den Nachkommen Abrahams

nimmt, wenn er die Anfechtungen, die der Stammvater bezüglich seines

eigenen Lebens und das des Isaak erleidet, als echte Infragestellung der
Verwirklichung des Heils beschreibt, und zwar ohne Vorwurf, Abraham habe
doch wissen müssen, dass der Ratschluss Gottes unfehlbar sein Ziel erreichen
werde41. Dies basiert schon auf der ebenfalls nicht selbstverständlichen
Sichtweise, derzufolge Isaak nicht geradlinig nur als Bild für Christus genommen
wird42, sondern als konkret-geschichtlicher Verheissungsträger, in dem sich
das Kommen Jesu Christi vorbereitet.

Obwohl der christliche Exeget Johannes Calvin nicht nur unverhohlen aus
der Perspektive dessen schreibt, der die Verheissungs- bzw. Erwählungsgeschichte

auf Christus hin gerichtet und in ihm erfüllt glaubt, sondern darüber
hinaus aufgrund seiner Prädestinationslehre wissen könnte oder müsste, dass

von oben her schon alles vorherbestimmt ist, versucht er doch, dem Verlauf
der Geschichte von unten her gerecht zu werden. Mitunter entsteht zumindest

der Eindruck, als ob sich erst aus dem Weg der Geschichte die weiteren
Schritte ergäben.

40 Vgl. CO 23,71 (Komm, zu Gen 3,15).
41 So im Zusammenhang mit der vom Pharao drohenden Gefahr CO 23,184 (Komm,

zu Gen 12,11). Ebenso muss ihn das Ausbleiben des verheissenen Nachkommen bedrük-
ken: CO 23,209 (Komm, zu Gen 15,3). Schliesslich ist das Gebot zur Opferung des Isaak
eine immense Herausforderung nicht nur der Vaterliebe des Abraham, sondern eine

Infragestellung der Verheissung: CO 23,309-320 passim.
42 So z.B. in Luthers Genesispredigten von 1527 (WA 24,398-401), der Isaak als Bild

für die Gottheit Christi nimmt, während der Widder, der schliesslich sterben muss, die
Menschheit symbolisiert. Anders die nüchternere Genesisauslegung von 1535-45, die aber
ebenfalls nicht Calvins konkretes Interesse an der Person Isaaks als Verheissungsträger
erreicht.



Zur Frage der Prädestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 63

Die entscheidende Frage ist allerdings, ob hier eine blosse Als-ob-Theolo-
gie vorliegt oder ob es sich um einen Zug der Theologie Calvins handelt, der
sich der Unterordnung unter die Prädestinationslehre entzieht. Entsteht das

Bild einer scheinbar unentschiedenen Geschichte allein aus der Perspektive
des Menschen, dem die überlegene Sicht der prädestinierten Geschichte
verschlossen ist? Immerhin finden sich bei Calvin Ansätze einer dialogischen
Sicht der Geschichte, derzufolge sie als offener Prozess zu verstehen ist.

Recht unspektakulär findet sich diese Sicht beim Thema Gebet. So hält
Calvin - obwohl dies von der Textstelle her nicht notwendig gewesen wäre -
das Zeichen, das dem Hiskija gegeben wird, als auf dessen Bitten hin gewährt.
Zwar schenke Gott Zeichen auch ohne Bitten, doch zuweilen gestehe er sie

auf das Bitten der Menschen hin zu43.

Weitergehend ist eine Stelle, welche das Gericht als eine jeweils dem
Menschen entsprechende Reaktion Gottes beschreibt. Zwar ändert Gott sich
nicht, er bleibt mit sich im Einklang. Diese Unveränderlichkeit deutet Calvin
jedoch nicht als Unfähigkeit, auf Geschichte zu reagieren, sondern als Treue
Gottes zu sich selbst. Es würde im Widerspruch zu seinem Gottsein stehen,
würde er auf sein Gericht verzichten. Darum kann Unrecht nicht ungestraft
bleiben. Dieser Einklang Gottes mit sich selbst verhindert jedoch nicht, dass

auf der Ebene der menschlichen Geschichte unterschiedliche Möglichkeiten
bleiben, auf die Gott auch unterschiedlich reagiert: Wo Menschen in der Sünde

verharren, ziehen sie die Strafe auf sich, wo sie aber umkehren und in der
Reue das Gericht Gottes selbst vollziehen, ihm so zuvorkommen, erlangen sie

seine Gnade44. In diese Richtung weist auch die Einsicht von Peter Alan Lill-
back, dass Calvin eine Bedingungshaftigkeit des Bundes kennt, derzufolge
der Bundesbruch des Menschen das göttliche Gericht zur Folge hat45.

43 «Alia vero suis petentibus concedit»: CO 36,652 (Komm, zu Jes 38,7f.). Erst nachgeordnet

fügt Calvin an, dass Hiskija nur auf Antrieb des Geistes hin um das Zeichen gebeten

hat.
44 «Si Deus est iudex mundi, non potest magis abnegare suum iudicium, quam pro-

priam essentiam. Deus non esset Deus, nisi puniret scelera.... Denique. quemadmodum
dictum fuit, non constaret ipse sibi, et esset etiam dissimilis naturae, quum nulla mutatio in
ipsum cadat. Ergo vel intenta est eius manus ad poenas de nobis sumendas, vel necesse est
iudicium eius a nobis praeverti. Ubi igitur talis erit conversio, iam propitius erit Deus»:
CO 37,618t. (Vorl. über Jer 5,9). Siehe auch CO 49,652f (Pred. über I Kor 10,12-14), wo
unterschieden wird zwischen der Situation, wo noch Zeit ist zur Umkehr, und einer Zeit,
wo es zu spät ist. In gewisser Weise rezipiert Calvin hier sporadisch die - wie Röhser,
Prädestination, 247, gezeigt hat - im jesajanischen und johanneischen Denken vorliegende
Konzeption, nach der die Verstockung nach einer Phase der nicht wahrgenommenen
Umkehrmöglichkeit erfolgt.

45 Vgl. P.A. Lillback, The Binding of God. Calvin's Role in the Development of
Covenant Theology, Ann Arbour 1985,277-285. Lillback sucht allerdings, Prädestinationslehre

und Bundestheologie zu harmonisieren: siehe ebd. 351-387.492f.



64 Eva-Maria Faber

b) Das Motiv der Stellvertretung

Eine weitere Spur für eine Relativierung der Prädestinationslehre eröffnet

sich im Blick auf die überindividuelle Bedeutung der Erwählung, die zwar
im Kontext einer der überaus problematischen Aspekte der Prädestinationslehre

thematisiert wird, aber doch in eine weiterführende Richtung weist.
Anders als die Vorsehung hat die Prädestination, obgleich der Definition

nach das Heilsziel des einzelnen betreffend, mit den geschichtlichen Strukturen

der Heilsordnung zu tun. Es mutet befremdlich und überraschend
zugleich an, dass Calvin einerseits hohes Interesse an den äusseren Strukturen
des Bundes zeigt, diese aber andererseits als zwar notwendige, aber doch
nicht hinreichende Voraussetzung für die Erwählung ansieht. Besonders
krass kommt diese Differenz zwischen geschichtlichen Erwählungsstrukturen
und tatsächlicher Erwählung in bezug auf den Bund mit Israel zum Ausdruck;
sie reicht jedoch auch in die Zeit der Kirche hinein: Nicht alle, die Christus
begegnen und von Wort, Sakrament oder Kirche berührt werden, sind
erwählt. Der Bund mit Israel ebenso wie die Kirche sind als solche nicht
hinreichende Vermittlungsgestalten für die wirksame Erwählung des einzelnen.
Der äussere Bund ist sozusagen ein Mittleres (medium) zwischen der Verwerfung

des Menschengeschlechtes und der wirksamen Erwählung einzelner46.

Ist also die äussere Erwählung nur eine unfruchtbare Äusserlichkeit?
Warum aber zeigt Calvin trotz des nicht hinreichenden Charakters der
geschichtlichen Vermittlungen des Bundes überhaupt ein nicht geringes Interesse

an ihnen? Bei genauem Hinsehen ist hier ein Anliegen wirksam, welches
den Blick auf den einzelnen relativiert.

Die erste Vorankündigung der Wiedereinsetzung der gefallenen
Menschen zum Heil ist die Verheissung aus Gen 3,15, die den Ausblick auf ewiges
Heil wieder eröffnet und Hoffnung auf dieses Ziel weckt. Zunächst kommt
nun nach der Darstellung Calvins alles darauf an, dass diese Hoffnung einen

Träger findet und so zur gelebten Wirklichkeit wird. Dies aber geschieht vorerst

nicht primär auf individueller Ebene, sondern durch die sich an einer
Gruppe von Menschen erweisende Erwählung. Diese zielt auf ein Volk,
welches Gott gläubig dient und ihm die Ehre gibt47. Es soll seine Gerechtigkeit
bezeugen und seinen Namen in der Welt gegenwärtig halten48. An dieser

46 Vgl. Inst. III,21,7.
47 «Et certe ad hunc finem referebatur generalis populi electio, ut Deus ecclesiam

haberet ex reliquo mundo segregatam»: CO 23,351 (Komm, zu Gen 25,23); vgl. CO 45,40

(Komm, zu Lk 1,50). S.u. in Anm. 51.
48«Sed quia Deus nomen suum in mundo exstingui nolens, semper aliquos suscitabit a

quibus pie colatur»; CO 31,236 (Komm, zu Ps 22,31); diese <Frommen> werden gleich
anschliessend als ecclesia bezeichnet. Vgl. auch CO 36,36.59 (Komm, zu Jes 1,9; 2,1); Parker

(Commentarius in Epistolam Pauli ad Romanos. Ed. T.H.L. Parker, Brill 1981 [SHCT
22]) 217 (Komm, zu Rom 9,28; CO 49,191).



Zur Frage der Prädestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 65

Heilsgemeinde veranschaulicht sich die Gnade, die Gott den Erwählten
schenken will49.

Calvin denkt somit aus der Perspektive des Heilsplanes Gottes, der auf
Erden eine Gemeinde versammelt, welche die Hoffnung auf ewiges Leben
weiterträgt. Dem Dasein dieser Heilsgemeinde schreibt er stellvertretenden
Charakter für die Menschheit zu, die durch die Sorge Gottes für die kleine
Gemeinde insgesamt gerettet werden soll50.

Es geht hier also um weit mehr als um die Rettung einzelner oder eines
Volkes aus der verderbten Menschheit. Calvin hält die Existenz einer
Gemeinde, die auf Erden die Hoffnung auf das ewige Leben verkörpert, für eine

wichtige Stufe in der Verwirklichung der Erwählung. Letztlich erfüllt diese
Gemeinde Gottes den Dienst, der dem Menschen von Schöpfung her
aufgetragen war: Gott die Ehre zu geben. Wenn Gott sich nicht zum Zweck des

Lobpreises eine Kirche erhielte, würde die Naturordnung umgestürzt werden,

weil die Schöpfung nichtig wird, wenn es nicht ein Volk gibt, das Gott
anruft51. Es kommt Calvin mithin zunächst nicht so sehr auf die Wirksamkeit der
Erwählung in bezug auf den einzelnen an. Vielmehr hat die Erwählung zur
Folge, dass die Struktur der Schöpfung gewahrt ist, indem Menschen ihrer
Berufung nachkommen, Gott zu verehren und so die Schöpfung auf Gott
hinzuordnen.

Die Bedeutung der äusseren Erwählungsstrukturen erschöpft sich somit
nicht in der merkwürdigen, weil zwar notwendigen, aber nicht hinreichenden
Funktion für die Realisierung der Prädestination. Vielmehr erscheint in vielen

Zusammenhängen die Fixierung auf das eschatologische Heilsziel gelöst
und das fnteresse viel mehr auf die dialogische Struktur der Heilsordnung
gerichtet. Die responsorische Struktur, nach der im ursprünglichen Vermitteltsein

von Gott und Schöpfung der schöpferische Anruf Gottes durch den

49 «Denique communis illa adoptio seminis Abrahae, visibilis quaedam imago fuit
maioris beneficii quo Deus aliquos ex multis dignatus est»: Inst. 111,21,7.

50 «[Hominem] misericordia Dei in vitam, quam perdiderat, restitutum, idque Christi
beneficio: ut semper esset aliquis coetus in terra, qui in spem coelestis vitae adoptatus, hac
fiducia Deum coleret. Atque hue quoque spectat totius historiae contextus, sic a Deo ser-
vatum fuisse humanum genus ut peculiarem ecclesiae suae curam egerit»: CO 23,llf
(Einleitung zum Genesiskommentar). Ohne ausdrücklichen Stellvertretungsgedanken: «Etsi
autem ad Dei invocationem conditum fuerat totum genus hominum, ideoque regnare ubi-

que debebat sincera religio: quia tarnen maior pars se vel ad Dei contemptum, vel ad pra-
vas superstitiones prostituerat: decebat exiguam illam partem quam sibi eximio privilegio
adoptaverat Deus, segregatam ab aliis manere. Deinde quod a profanis gentibus sepa-
rati erant Dei cultores, sacrum fuisse ordinem, et reverenter colendum, ut aliqua Dei
ecclesia exstaret in terris»: CO 23,111 (Komm, zu Gen 6,1).

51 Vgl. CO 32,192 (Komm, zu Ps 116,17): «Nisi Deus ecclesiam conservet, inversum iri
totum naturae ordinem: quia irrita erit mundi creatio, nisi sit aliquis populus qui Deum
invocat».



66 Eva-Maria Faber

Dank und Lobpreis der Menschen beantwortet wurde, realisiert sich nach
dem Sündenfall, indem Gott sich ein Volk erwählt und beruft.

Wenn aber dieses Volk aufgrund der Erwählung den Dienst vollzieht, der
eigentlich dem Menschen überhaupt aufgetragen ist, so lässt sich dies auch als

vorübergehende Aussonderung zum Dienst am Ganzen verstehen; entsprechend

kann die Verwerfung als nicht endgültig gelten. Zumindest ein Teil der
Erwählungsgeschichte ist in der Konzeption Calvins gemäss einer solchen
Struktur als eine nur vorübergehende Scheidung zu verstehen: das Verhältnis
von Israel und Kirche.

c) Das Modell vorübergehender Verwerfung

Die vermittelnde Bedeutung Israels für das in Christus geschenkte Heil
bezieht sich zunächst auf die Tatsache, dass Jesus Christus aus dem
Geschlecht Abrahams abkünftig ist. Darüber hinaus hat Israel eine
Vermittlungsfunktion für das Heil der Völker: Das Evangelium musste von Zion
hervorgehen52.

Calvin konturiert somit den Weg des Heils von den Juden zu den Heiden
ausserordentlich scharf. Er hält dadurch nicht nur bewusst, dass die Berufung
der Heiden Frucht des Heilswerks Christi ist, sondern betont auch, dass der
Weg zu dieser universalen Gestalt des Heils über Israel verläuft: eine
bleibend bedeutsame Herkunft. Die ursprüngliche Verwirklichung der Erwählung

in der Geschichte betrifft zunächst ein einzelnes Volk, das sich erst
nachträglich öffnet, damit die Heiden ihm hinzugefügt würden53. In einer freilich
begrenzten heilsgeschichtlichen Epoche ist Israel von den anderen Völkern
real von Gott her unterschieden54. Diese Aussonderung hat im Verständnis

52 «Deinde quum Euangelium cuius erat praeco, necesse esset prodire ex Sion»: Parker
194 (Komm, zu Rom 9,3; CO 49,171). Der Text von Rom 9,3 legt dies nicht nahe. - Wie
eine Vermittlungskette klingt die Formulierung wenig später: «... donee persuasum sit
Gentibus, Euangelium ex caelesti fonte, ex Dei sacrario, ex gente electa ad se fluxisse»:
Parker 196 (Komm, zu Rom 9,4; CO 49,172). Vgl. CO 37,449f. (Komm, zu Jes 66,18).

53 «Haec vero non vulgaris fidei nostrae fultura est, quod gentium vocatio non tantum
aeterno Dei consilio décréta, sed palam ore patriarchae testata fuit: ne repente vel fortuito
putemus esse factum quod vitae aeternae haereditas communiter omnibus proposita fuit.

Nam quia Deus ex progenie Sem ecclesiam sibi elegerat, hac lege postea cooptavit gen-
tes, ut se ad populum ilium conferrent penes quem erat vitae foedus»: CO 23,155 (Komm,
zu Gen 9,27); vgl. CO 23,236f. (Komm, zu Gen 17,4). - Ausdrücklich weist Calvin die
Auffassung zurück, bei der Auslegung der Verheissung an Abraham seien die Erwählten aus
allen Völkern einzubeziehen. Die Schrift meint mit dem erwählten Volk oder Samen
zunächst nur das konkrete, in natürlich-fleischlicher Weise von Abraham herstammende
Volk: «Réclamât enim scriptura, peculiariter a Deo susceptum fuisse Abrahae genus ab eo
progenitum.... Quare nihil certius est quam Deum foedus suum pacisci cum fi Iiis Abrahae,
qui naturaliter ex eo gignendi erant»: CO 23,237 (Komm, zu Gen 17,7).

54 «Id tantum est dissimile, quod Iudaei a Gentibus sunt segregati, ut cederent in pecu-
lium Domino. Sacro igitur foedere sanctificati, et peculiari nobilitate insigniti fuerunt, qua



Zur Frage der Prädestinationslehre in der Theologie Johannes Calvins 67

Calvins deutlich funktionalen Charakter: Das eine erwählte Volk hat vermittelnde

Bedeutung für die Menschen, die zunächst nicht dem definierten
Raum der Erwählung angehören, aber dennoch auch dafür bestimmt sind.
Der Erwählung des einen Volkes korrespondiert also die vorläufige Verwerfung

der Heiden55. Calvin beschreibt hier ein Modell der Stellvertretung,
welches auch in seiner Prädestinationslehre die Scheidung von Erwählten und
Verworfenen ihres absoluten, endgültigen Charakters hätte entkleiden können.

Dem Phänomen vorübergehender (scheinbarer) Nicht-Erwähltheit
begegnet Calvin auch innerhalb Israels selbst, wo das Volk, das scheinbar aus
der Erwählungswirklichkeit herausgefallen ist, doch wieder zum Volk gesammelt

wird. Der Reformator stösst, wie Buess herausarbeitet, auf die exegetische

Einsicht, «dass dasselbe Volk erwählt und verworfen, verworfen und
erwählt heissen kann. Er kann endlich nicht umhin, festzustellen, dass diese
Dialektik von Erwählung und Verwerfung an der grundlegenden Wahrheit
der Erwählung Israels nichts ändert, sie vielmehr bestätigt: inviolabilis
mattet»56.

Praktische Geltung hat das Modell für die konkrete Begegnung der
Glaubenden untereinander und mit Nichtglaubenden. Nach dem Urteil der Liebe
muss der Glaubende jeden ihm begegnenden Menschen für erwählt halten57.

Das heisst in bezug auf Nicht-Glaubende: er muss hoffen, dass diese dazu
bestimmt sind, zum Glauben zu kommen. Die Aufforderung aus Eph 5,11

(«Deckt die Werke der Finsternis auf») kommentiert Calvin - bei äusserst

pessimistischer Einschätzung dieser dunklen Werke - optimistisch hinsichtlich

der Wirkung, welche das Aufdecken dieser Werke zur Folge hat: «Ihr
aber, wenn ihr sie überführt, bringt ihnen gleichsam Licht, damit sie sich ihrer
Schändlichkeit schämen. Solche Scham aber, die aus der Erkenntnis der
Schändlichkeit wächst, ist der erste Schritt zur Busse [es folgt ein Hinweis auf
1 Kor 14,24]»58. Nicht zuletzt die Ausführungen zur Kirchenzucht setzen
solches Denken voraus, wenn als Zweck der Exkommunikation die Bewahrung
der Guten, aber auch die Besserung und Rettung der Ausgeschlossenen
genannt wird. Sie sollen in eine zeitliche Verdammnis hineingegeben werden,

Gentes pro eo tempore Deus non dignatus est»: Parker 250 (Komm, zu Rom 11,16; CO
49,220).

55 «Segregantur enim alii ab aliis, dum reiectis Gentibus solos Iudaeos sibi cooptat
Deus et sanctificat»: COR 2,16,191 (Komm, zu Eph 2,14; CO 51,171).

56 Buess, Prädestination, 358f. Siehe z.B. Parker 258 (Komm, zu Rom 11,28; CO
49,228): «Paulus autem docet ita fuisse ad tempus, Dei Providentia excaecatos, ut via
Euangelio ad Gentes sterneretur: caeterum non esse in perpetuum a Dei gratia exclusos».

57 Vgl. Inst. 111,23,14.
58 COR 2,16,260 (Komm, zu Eph 5,12; CO 51,218). Jeglicher Hinweis auf die

Voraussetzung, dass solch ein Ungläubiger natürlich erwählt sein müsse, unterbleibt.



68 Eva-Maria Faber

um ewig selig zu werden59. Auch hier findet sich ein Ansatz für die Vorstellung,

dass die Scheidung in Erwählte und Verworfene nicht endgültigen
Charakter zu haben braucht, sondern als vorübergehende Phase gelten kann.

Heinz Otten beklagt, bei Calvin sei, «weil die vorhandene Scheidung
zwischen Kirche und Welt notwendig den Gedanken der doppelten Prädestination

fordert, das Verhältnis zwischen Kirche und Welt ausschliesslich unter
dem Gesichtspunkt: Erwählung - Verwerfung gesehen, und es bleibt kein
Raum für die Frage, ob denn das Verhältnis der Kirche zur Welt nur das des

Gegensatzes: erwählt - verworfen sei und nicht vielmehr mit der Beschlagnahmung

des einen Teils der Menschheit für Gott in der Kirche ein Anspruch
Gottes über die gesamte Menschheit gegeben sei: pars pro toto»60. In der Tat
hat Calvin diese Denkmöglichkeit wie auch andere die Prädestinationslehre
modifizierende Motive nicht systematisch verfolgt. Dennoch kommt er vor
allem in seiner exegetischen Arbeit sehr nahe an Vorstellungen heran, welche
die klassische Lehre von der doppelten Prädestination von innen her hätten
umwandeln können.

Von verschiedener Seite also lässt sich der Befürchtung wehren, dass die
Prädestinationslehre Calvins Gewicht und Sinn anderer Lehrstücke radikal in

Frage stellt. Während diesem Verdacht meist dadurch begegnet wird, dass

das Prädestinationsthema aufgrund seiner systematischen Stellung in der In-
stitutio relativiert wird, sollte hier auch auf der inhaltlichen Ebene gezeigt
werden, dass der Prädestinationsgedanke bei Calvin heilsgeschichtliche Themen

nicht von vornherein entwertet und aufhebt.

Eva-Maria Faber, Freiburg i.Br.

59 Vgl. Inst. IV,12,5.
6(1 Otten, Prädestination, 29. - Den Weg zu einem solchen Verständnis versperrt

endgültig wohl erst die reformierte Orthodoxie durch die systematisierte Unterscheidung
verschiedener Arten von Erwählung bzw. Verwerfung, welche die Übergangslosigkeit von
zeitlichen Erwählungen zur eschatologischen Bestimmung deutlich hervortreten Hess: vgl.
Moltmann, Prädestination 94-97.


	Immer schon überholt? : Zur Frage der Prädestination in der Theologie Johannes Calvins

