
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 1

Artikel: Pietas und eruditio : Philipp Melanchthon als religiöser Erzieher der
Studenten

Autor: Jung, Martin H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pietas und eruditio

Philipp Melanchthon als religiöser Erzieher der Studenten1

Die mittelalterliche und die frühneuzeitliche Universität war nicht nur
eine Lehr-, sondern auch eine Erziehungsanstalt, und ein Teilaspekt der dort,
insbesondere im Rahmen des artistischen Grundstudiums der vierzehn- bis

zwanzigjährigen Studenten geleisteten pädagogischen Arbeit war die religiöse

Erziehung. Die Reformation hat diese Ausrichtung der Universität nicht
abgeschwächt, sondern verstärkt.

Melanchthons Bemühungen als religiöser Erzieher der Studenten sind ein
bisher vernachlässigter Spezialaspekt seines breiten pädagogischen Wirkens.
Es geht dabei ebenso um sein praktisches Engagement wie um theoretische
und konzeptionelle Vorstellungen, die von ihm entwickelt wurden. Zunächst
sind Melanchthons oberste pädagogische Leitbegriffe - pietas und eruditio - zu
erläutern. Danach soll auf den mittelalterlichen Hintergrund des Sachverhalts

eingegangen werden, indem dargestellt wird, wie Melanchthon selbst in
Heidelberg und Tübingen religiöse Erziehung im Rahmen der Universität
erlebt hat. Schliesslich wird Melanchthons Wirken als religiöser Erzieher seiner
Studenten geschildert, wobei aus seiner Privatschule berichtet, Studienpläne
und die Wittenberger Universitätssatzungen erläutert sowie auf seine
sogenannten Sonntagsvorträge und die von ihm zum Zwecke der religiösen Erziehung

erstellten literarischen Hilfsmittel eingegangen werden muss. Zuletzt
soll nach der Relevanz des Themas für die Melanchthonforschung und Me-
lanchthondeutung insgesamt gefragt werden.

1. Pietas und eruditio

In Melanchthons grundsätzlichen, programmatischen Äusserungen zum
Thema Studium, zum Lehren und zum Lernen, begegnen uns von der Wittenberger

Antrittsrede 1518 bis an sein Lebensende immer wieder diese beiden
Stichworte: pietas und eruditio. Hermann-Adolf Stempel und Günter R.
Schmidt, die sich zuletzt mit Melanchthon als Pädagogen beschäftigten,
haben die mit diesen beiden Begriffen bezeichneten Sachverhalte als die obersten

pädagogischen Zielvorstellungen Melanchthons charakterisiert.2 In den
Quellen hört sich das folgendermassen an: «Duo sunt, ad quae tanquam ad

1 Bearbeitete Fassung eines Vortrags, der am 26. Mai 1997 im Rahmen der Tübinger
Ringvorlesung «500 Jahre Philipp Melanchthon» gehalten wurde.

2 H.-A. Stempel, Melanchthons pädagogisches Wirken, Bielefeld 1979 (UKG 11) 51f.;
G.R. Schmidt, Philipp Melanchthon als christlicher und humanistischer Pädagoge, in: P.



Philipp Melanchthon als religiöser Erzieher der Studenten 37

scopum vita omnis dirigenda est, Pietas et Eruditio.»3 So lautet die
Überschrift zu einem kleinen Text, der von Melanchthon wahrscheinlich in den
zwanziger Jahren geschrieben und 1533 in einem schlesischen Katechismus -

verfasst vom Breslauer Reformator Ambrosius Moibanus, einem engen
Vertrauten Melanchthons - veröffentlicht wurde. Die thetisch-programmatisch
formulierte Überschrift stammt zwar wahrscheinlich von Moiban und nicht
von Melanchthon, trifft aber das von Melanchthon Intendierte sehr gut. Pietas

und eruditio sind die zwei tragenden Säulen der christlichen Existenz, «auf
die wie auf einen Skopus das ganze Leben ausgerichtet werden muss».

Diese Akzentuierung und Gewichtung findet darin eine zusätzliche
Bestätigung, dass Melanchthon, vor allem in seinem späteren Leben, unzählige
Male davon geredet hat, er sehe seine Aufgabe, ja den Sinn seines Lebens
darin, zu lehren und zu beten. Invocatio und doctrina, pietas und eruditio sind
bei ihm Begriffspaare, die sich entsprechen.

Was meint pietas, und was mein eruditio? Inwiefern sind beide Leitbegriffe
der Melanchthonschen Pädagogik? Und wie hängen beide zusammen?

Eruditio bezeichnet bei Melanchthon den Unterricht, die Bildung, die
Gelehrsamkeit. Bei eruditio muss man an all die zahlreichen, umfassenden
Bildungsinhalte denken, die Melanchthon gefordert und gefördert hat und
weswegen er schon bald nach seinem Tod4 als «Praeceptor Germaniae» bezeichnet

wurde: Sprachkenntnisse, logische und rhetorische Fertigkeiten,
mathematisches, naturkundliches und geschichtliches Wissen, die Kenntnis der
christlichen Lehre. Was Melanchthon mit pietas meint, lässt sich schwerer
fassen. Man kann pietas nicht ohne weiteres mit «Frömmigkeit» übersetzen, da
unser heute gebräuchlicher Begriff von Frömmigkeit eine vom Pietismus
geprägte und dadurch stark verinnerlichte Färbung hat. Pietas in Melanchthons
Zeit ist kein Äquivalent zu fides, gemeint ist etwas anderes als tiefe Gottesfurcht

und ernsthaften Glauben. Das religiöse Wissen, das religiöse Handeln,
das moralische Verhalten, ja die äusserliche Rechtschaffenheit gehören dazu.
Pietas meint Religiosität, Kirchlichkeit, Christlichkeit im weitesten Sinne.

Melanchthon, Glaube und Bildung, Texte zum christlichen Humanismus, Lateinisch/
Deutsch, ausgew., übers, u. hg. v. G.R. Schmidt, Stuttgart 1989, 3-27 (9).

1
P. Melanchthon, Supplementa Melanchthoniana, Werke Philipp Melanchthons, die

im Corpus Reformatorum vermisst werden, Bd. 5: Schriften zur praktischen Theologie, T.
1: Katechetische Schriften, hg. v. F. Cohrs, Leipzig 1915 (Repr. Frankfurt a. M. 1968), 373
(Z. lf.).

4 Hartnäckig hält sich in der Melanchthonliteratur die Behauptung, «schon zu Lebzeiten»

sei Melanchthon «Praeceptor Germaniae» genannt worden. Dies ist jedoch, wie Theodor

Mahlmann nachgewiesen hat, eindeutig falsch. Der Titel kam nach seinem Tod auf und
hat sich Ende des 16. Jahrhunderts eingebürgert. Vgl. U. Sträter (Hg.), Melanchthonbild
und Melanchthonrezeption in der Lutherischen Orthodoxie und im Pietismus, Wittenberg
1999 (Themata Leucoreana 5) 135-226.



38 Martin H. Jung

Dies ist immer zu bedenken, auch wenn im folgenden von Frömmigkeit
gesprochen wird.

Inwiefern sind pielas und eruditio Leitbegriffe des pädagogischen Bemühens?

Dass Bildungsbemühungen auf Bildung, eruditio, ausgerichtet sind,
versteht sich von selbst. Aber kann auch pietas das Ziel von pädagogischen
Anstrengungen sein? Den Glauben begreift Melanchthon als ein Geschenk
Gottes, aber pietas kann gelehrt, kann eingeübt werden: «Pietas pietate dis-
citur», sagt Melanchthon.5 Pietas lernt man, indem man sie praktiziert.

Und zuletzt muss noch gefragt werden: In welchem Verhältnis stehen für
Melanchthon pietas und eruditio zueinander? Sind es gleichwertige,
nebeneinander stehende Ziele, oder gibt es eine Rangfolge? Sind es voneinander
unabhängige Ziele, oder gibt es einen Zusammenhang zwischen beiden?
Grundsätzlich kann es für Melanchthon eruditio ohne pietas geben, aber das

wäre eine unvollkommene eruditio. Die wahre Bildung, die hochstehende
Bildung bedarf aus seiner Sicht der Frömmigkeit. Und umgekehrt gilt dasselbe:

Grundsätzlich kann es für Melanchthon pietas ohne eruditio geben, aber
das wäre eine sehr problematische, sehr gefährdete pietas. Die wahre
Frömmigkeit braucht die Bildung. Pietas und eruditio stehen also in einem wechselseitigen

Abhängigkeitsverhältnis. Dies muss nun noch näher begründet werden.

Melanchthon glaubt, dass nur der Fromme zu wahrer Bildung gelangen
könne, weil nur mit Gottes Hilfe dem menschlichen Bemühen Erfolg beschieden

sei.6 Der Reformator beruft sich in diesem Zusammenhang immer auf Mt
6,33: «Trachtet zuerst nach dem Reich Gottes ...». Gott werde, so sagt er häufig,

die Studien der Frommen begünstigen und ihnen Erfolg schenken. Man
ist heute versucht, eine solche Aussage als Platitüde abzutun. Doch davor ist
zu warnen. Melanchthon hat sich zeitlebens in all seinem Wirken und Tun als
ein ganz und gar von Gott abhängiger, auf Gottes Hilfe angewiesener Mensch
begriffen und erfahren. Gerade bei seinem Engagement in den kirchlichen
und politischen Auseinandersetzungen der Zeit hat er dies ständig erlebt.
«Non humanis consiliis», nicht nach menschlichem Rat und gemäss menschlicher

Weisheit verlaufen die Dinge im Leben, sondern nach Gottes Plan.
Deshalb ist die pietas, wegen der durch sie gegebenen Möglichkeit der göttlichen

Hilfe, eine wichtige Voraussetzung, um zu wahrer Bildung zu gelangen,
sagt Melanchthon.

Und nun die umgekehrte Perspektive: Die Frömmigkeit, der christliche
Glaube, die Kirche brauchen die Bildung, weil pietas ohne eruditio zwangsläufig

zu Verwirrung, zu Zweifel, zu Streit und zur Spaltung führt. Dabei ist

Folgendes zu beachten: Die aus Melanchthons Sicht für die Kirche notwendi-

5 Melanchthon, Supplementa 5/2, 373 (Z. 8).
6 K. Hartfelder (Hg.), Melanchthoniana paedagogica, Eine Ergänzung zu den Werken

Melanchthons im Corpus Reformatorum, Leipzig 1892, 5.



Philipp Melanchthon als religiöser Erzieher der Studenten 39

ge Bildung ist nicht nur die spezielle theologische Bildung, sondern die breite
Allgemeinbildung, insbesondere die sprachliche Bildung, aber auch die
Beschäftigung mit der Geschichte oder der Mathematik. Melanchthon hat sich
vehement und mit Erfolg gegen alle bildungsfeindlichen Tendenzen der
frühen Reformationsbewegung gewehrt. Er hat es nicht geduldet, wenn Schüler
oder Kollegen meinten, zum Pfarrersein reiche der rechte Glaube aus oder
man könne sich dem Bibelstudium zuwenden, ohne zuvor eine gründliche
Allgemeinbildung erworben zu haben. «Ad pietatem sine litteris perveniri
non possit», hat Melanchthon 1523 formuliert.7

Man muss an dieser Stelle natürlich darauf hinweisen, dass die Betonung
des Zusammenhangs zwischen pietas und eruditio, dieser Melanchthon durch
sein ganzes Leben hindurch begleitende Gedanke, seinen geistigen Hintergrund

im christlichen Humanismus hat. «Litterata pietas» war auch ein
Leitbegriff Johannes Sturms. Und doch griffe eine Erklärung durch den Verweis
auf den Humanismus zu kurz. Melanchthon drückt mit der Zuordnung der
eruditio zur pietas letztlich nur eine Tatsache aus, die schlicht zum Wesen des

Christentums als einer Buchreligion gehört, in der das geschriebene und
gesprochene Wort Gnadenmittel sind und die deshalb nicht ohne Bildung
auskommen kann. Die humanistische und reformatorische Polemik gegen das

angeblich ungebildete Mittelalter darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass

auch die scholastische Philosophie und Theologie der pietas dienen wollten.
Und wer wüsste nicht, dass das benediktinische Mönchtum, die mächtigste
Frömmigkeitsbewegung des Mittelalters, ein grosser Förderer der eruditio
war?

Pietas und eruditio stehen für Melanchthon also in einem Verhältnis
wechselseitiger Abhängigkeit und sind doch keine gleichrangigen Grössen. Letztlich

ist die eruditio der pietas untergeordnet, weil alle Bildungsbemühungen
daraufhin befragt und danach beurteilt werden, ob sie der Gesellschaft und
der Kirche und damit zusammenhängend auch der pietas nützlich sind oder
nicht.

Der junge Melanchthon hat einmal gesagt: «Ich habe aus keinem anderen
Grund Theologie getrieben als aus dem, das Leben zu bessern (vitam emen-
dare)».8 Dieser Satz wird oft als sittlich-moralisch gemeint missverstanden.
«Melanchthon, der Ethiker der Reformation», so hat Wolfgang Trillhaas vor
fünfzig Jahren einen Aufsatz überschrieben.9 Jüngst hat Gerhard Schwinge
vorgeschlagen, «vitam emendare» mit «das ewige Leben gewinnen» zu über-

7 Melanchthon, Supplementa 5/2, 20 (Z. 12f.).
8 MBW371.
9 W. Trillhaas, Philipp Melanchthon, der Ethiker der Reformation, EvTh 6, NF 1 (1946/

47) 389-403.



40 Martin H. Jung

setzen.10 Melanchthon beschäftigte sich mit Theologie, um das ewige Leben
zu gewinnen. Beide Deutungen, die ethisch-moralische und die eschatologi-
sche, sind nicht richtig. Der strittige Satz muss auf dem Hintergrund von «pie-
tas und eruditio» interpretiert werden. Melanchthon treibt Theologie, um die
pietas zu fördern und zur pietas zu gelangen. Das meint «vitam emendare».
Dazu gehört die Sittlichkeit, dazu gehört aber vor allem die mit Ernst und
Beharrlichkeit praktizierte Frömmigkeit.

2. Die spätmittelalterliche Ausgangssituation

Die Universität des späten Mittelalters verstand sich als christliche, ja
kirchliche Institution. Die Kirche sah sich als Inhaberin der Wahrheit, also
hatten von ihr alle Lehre, aller Unterricht auszugehen. Zur Gründung einer
Universität bedurfte es päpstlicher Privilegien, die Finanzierung erfolgte aus

Kirchengütern, die Mehrzahl der Dozenten war geistlichen Standes, die
Studenten wurden zu einem sittlich korrekten und religiös geprägten Leben
angehalten. Das Kloster war das Vorbild für das geistliche Leben in den Bursen
und Kollegien: Stundengebete, Tischlesungen, feierliche Messen und Prozessionen

fanden statt. Der Heiligenkult wurde in einer besonders auf die
Universität ausgerichteten Weise an den Patronatsfesten zelebriert. In Tübingen,
Melanchthons zweitem Studienort, verehrten die Artisten die Heilige Katharina

von Alexandrien, die Theologen Augustin und alle gemeinsam Ambrosius.

Für die Teilnahme an Universitätsmessen gab es hundert Tage Ablass;
wer fernblieb, musste eine Geldbusse entrichten.

Dieses religiöse Leben an der Universität hat Melanchthon in Heidelberg
und in Tübingen erlebt, und er hat später davon erzählt. Melanchthon spottete

über das auf eine rein äusserliche Pflichterfüllung ausgerichtete Horenbe-
ten, wie er es bei seinen Lehrern in Heidelberg und bis 1520 in Wittenberg bei
Luther kennengelernt hatte.11 Beim Besuch der Messe in der Tübinger
Stiftskirche hatte Melanchthon Langeweile, und es wird berichtet, er habe deshalb
während des Gottesdienstes in seiner Bibel gelesen.12 Es gab allerdings auch
eine Sache, die ihm aus seiner Tübinger Zeit positiv im Gedächtnis haften
geblieben war. In der Burse war an der Wand folgender Spruch zu lesen:

Kirchen gehen seumet nicht,
Almosen geben armet nicht,
Unrecht gut faselt nicht.13

10 G. Schwinge, Melanchthons Wahlspruch und Melanchthons Wappen, Luther 68

(1997) 4-11 (11).
11 J. Manlius, Locorum communium collectanea, Basel 1563, T. 1,112-117.
12 J. Camerarius, De vita Philippi Melanchthonis narratio, hg. v. G.T. Strobel, Halle

(Saale) 1777,16.
13 CR 24,539; vgl. auch CR 24, 528; CR 25, 215; 268f.; CR 19, 85.



Philipp Melanchthon als religiöser Erzieher der Studenten 41

Diese Verse hat Melanchthon noch vierzig Jahre später seinen Studenten
zitiert und zu bedenken gegeben. Eine Erläuterung des Gedichts ist notwendig,

da die drei finiten Verben missverstanden werden könnten.
Kirchen gehen säumet nicht, das heisst: Der Kirchgang macht nicht

säumig, er führt nicht dazu, dass die anderen Verpflichtungen, die Studien- und
Berufsverpflichtungen, zu kurz kommen, sondern im Gegenteil: Wer fleissig
den Gemeindegottesdienst besucht und die private Andacht eifrig pflegt - so
hat Melanchthon das Kirchengehen interpretiert -, der wird auch im Studium
und im Beruf Erfolg haben. Für Melanchthon hatten der Gottesdienstbesuch
und die häusliche Andacht einen hohen Stellenwert.

Almosen geben armet nicht, das heisst: Almosen zu geben, macht nicht
arm. Der Freigebige landet nicht nur nicht in der Gosse, sondern im Gegenteil:

Seine Freigebigkeit macht ihn in nicht-materieller Hinsicht reich. Melanchthon

war, wie vielfach bezeugt ist, ein äusserst freigebiger Mensch.
Unrecht Gut faselt nicht, das heisst: Auf eine unredliche Weise erworbene

Güter gedeihen nicht, sie haben keinen Bestand.
Diese moralisch-religiösen Lebensweisheiten, die Melanchthon in der

Tübinger Burse beigebracht worden waren, konnte er auch als Reformator noch
vertreten und verbreiten. Aber auch das Gedenken der Heiligen Katharina
am 25. November, die nach der Legende fünfzig heidnische Philosophen in
einer Disputation besiegt haben soll, hat er zeitlebens bewahrt.

3. Melanchthon als religiöser Erzieher

a) Die schola privata

Der erste Bereich, in dem Melanchthon als religiöser Erzieher gefordert
war, war sein eigenes Haus. Hierbei kamen drei Dinge zusammen. 1. Melanchthon

wurden im Laufe der Jahre vier Kinder geboren. 2. Er unterhielt in
seinem Haus in den zwanziger Jahren eine kleine Privatschule, in der fremde
Kinder auf das Studium vorbereitet wurden.14 3. In seinem Haus lebten
immer sogenannte Kostgänger, das waren Studenten als bezahlende Untermieter,

natürlich mit vollem Familienanschluss.
Für die Privatschule hat Melanchthon bereits Anfang der zwanziger Jahre

eine ganze Reihe von Gebeten geschaffen, und zwar in Gedichtsform, in
lateinischer Sprache. Ein Beispiel dafür ist ein kunstvolles Abendgebet, in dem
Hexameter und jambische Dimeter verbunden werden. Solche Texte wurden
von den Schülern auswendiggelernt und dann von einem der Schüler vor den
anderen gesprochen. Die folgende deutsche Übertragung nimmt auf die antiken

Versmasse Rücksicht.

14 Vgl. L. Koch, Philipp Melancthon's Schola privata, Ein historischer Beitrag zum Eh-
rengedächtniss des Präceptor Germaniae, Gotha 1859.



42 Martin H. Jung

Weil der grösste Teil des Tages inzwischen vollbracht ist
und Finsternis die Erde deckt,
gehen wir nun heim zu Bett nach geleisteter Arbeit
und schütteln Tagessorgen ab.

Kinder, das wirkliche Bild des Todes wird jetzt euch begegnen.
Die Ruhe ist ihm eng verwandt.
Eurem Vater glaubt und lernt, wieviel ihr ihm wert seid!
Vergisst er euch, seid ihr verlor'n.
Nur ein schwacher Hauch des offenen Mundes ist spürbar.
Doch ausser ihm ist nichts als der Tod.
Ehe der süsse Schlaf nun unser Augenlicht einschliesst
und müde Glieder wieder stärkt,
lasst uns zum Sternenzelt empor beide Hände erheben
und Gott anrufen im Gebet.
Vater, lass unser Gemüt froh sichere Ruhe geniessen!
Und ewige in deinem Schoss!
Amen.15

Der Schlaf wird als Vorspiel des Todes gesehen. Dieses Gedicht, das in ein
Gebet mündet, ist ein ganz typisches Beispiel dafür, wie bei Melanchthon in
seiner Privatschule humanistische Bildungsinteressen und die Anleitung zu
einer christlichen Frömmigkeitspraxis - eruditio und pietas - verbunden wurden.

Das Dichten war für Melanchthon eine unerlässliche Komponente der
Stilbildung. Er hat selbst viel gedichtet, obwohl er sich nicht für einen wirklich
guten, begabten Dichter hielt, und er hat seine Schüler zum Dichten angehalten.

Indem Gebete gedichtet und rezitiert wurden, konnte man die Stilübung
mit der Frömmigkeitsunterweisung verbinden. Das gleiche Anliegen, Bil-
dungs- und Frömmigkeitsinteressen möglichst effektiv zu verbinden, begegnet

uns in Melanchthons 1527/28 im Zusammenhang mit dem Visitationsunterricht

konzipierter dreiklassiger Schulordnung: Lesen lernt man da am
Vaterunser.16

Der Schlaf erscheint in dem Gedicht als Vorspiel des Todes. Der Text gibt
etwas von der Stimmung wieder, die in der Lebens- und Lerngemeinschaft im
Hause Melanchthons herrschte. Die Allgegenwart des Todes war kein litera-

15 Melanchthon, Supplementa 5/2, 55 (Die Übersetzung stammt von Gerhard Weng,
Meldorf, dem ich für seine Erlaubnis, den Text an dieser Stelle zu veröffentlichen, herzlich
danke.). - Weitere von Melanchthon stammende Gebete in: Ich rufe zu dir, Gebete des
Reformators Philipp Melanchthon, zusammengestellt, bearb. u. erl. v. M.H. Jung unter Mitarb.

v. G. Weng, hg. v. K.-D. Kaiser im Auftrag des Melanchthon-Komitees der EKD,
Frankfurt a.M. 31997.

16 P. Melanchthon, Werke in Auswahl, Bd. 1: Reformatorische Schriften, hg. v. R. Stup-
perich, Gütersloh 21983,267.



Philipp Melanchthon als religiöser Erzieher der Studenten 43

rischer Topos, sondern oftmals erlebte Realität. Melanchthon hat in den
zwanziger Jahren einen Sohn und in den vierziger Jahren eine Tochter verloren,

und mehrfach musste er den frühen Tod von Studenten miterleben und
hatte ihre Väter und Mütter zu trösten.

Über Tischsitten im Hause Melanchthons im Jahre 1540 informiert uns
Johannes Mathesius.17 Nach dem Essen betete Melanchthons fünfzehnjähriger
Sohn Philipp die Hauptstücke des Katechismus. Danach las die neunjährige
Tochter Magdalena einen Abschnitt aus Luthers Katechismusauslegung,
dann kamen die Kostgänger und Gäste an die Reihe: Einer erklärte biblische
Weisheitssprüche, ein anderer las einen Abschnitt aus einem geschichtlichen
Buch der Bibel, ein dritter eine Evangelienperikope und ein vierter einen
Psalm. Daneben wurde aber auch aus Livius und aus Thukydides vorgelesen.
Melanchthon selbst erzählte geschichtliche und andere Anekdoten und
kommentierte das Vorgelesene mit eigenen Gedanken.

Es muss nicht immer genau so abgelaufen sein, aber der Bericht zeigt, wie
intensiv die Kinder und Jugendlichen im Hause Melanchthons, das eine eccle-
siola Dei war, zu frommen Tischsitten angehalten wurden und wie auch hier
christliche Traditionen und antike Überlieferungen nebeneinander ihren
Platz hatten. Die Bücher der heidnischen Geschichtsschreiber der Antike
boten Melanchthon Anlass, über das Wirken Gottes in der Geschichte
nachzudenken. Auch dies war ein Versuch, pietas und eruditio zu verbinden.

b) Studienordnungen

Die intensive persönliche Betreuung der Studenten durch die Professoren
war eine wichtige Zielvorstellung Melanchthons. Schon in seinen ersten
Wittenberger Jahren hat er zu erreichen versucht, dass jeder Student unter die
Aufsicht eines Präzeptors komme. Doch damit konnte er sich zunächst nicht
durchsetzen. Weder die Studenten noch die Professoren waren von dieser
Idee begeistert, und auch die Stadt Wittenberg versagte die notwendige
organisatorische Unterstützung.

Im privaten Bereich hat Melanchthon diese intensive Einzelbetreuung
aber praktiziert, und zwar nicht nur bei Studenten, die bei ihm im Hause
lebten, sondern auch, indem er einzelnen Studenten persönliche, auf ihre Situation

zugeschnittene Studienpläne entworfen hat, von denen uns einige erhalten

sind.18

Da wird erläutert, wie man sich die Woche und wie man sich den Tag
einteilen soll. Und Melanchthon gibt Hinweise, wie man methodisch am besten
arbeitet. Er empfiehlt konkrete Autoren: Cicero, Livius, Plutarch, Lucian,

17 WA.TR 5, Nr. 5257, S. 32 (Z. 10-16).
18 MBW 854; 3123; 7331; CR 3, Nr. 2030,1110-1113; WA.TR 2, Nr. 2272b, 399f.



44 Martin H. Jung

Aristoteles. Und immer stellt er auch Leitlinien für die fromme Gestaltung
des Tagesablaufs auf.

Morgens und abends sollen die Studenten in der Bibel lesen, und zwar
morgens im Alten und abends im Neuen Testament. Die Bibellektüre soll in
ein frei formuliertes Gebet einmünden, das Impulse des biblischen Textes
aufgreift. Auf die meditatio folgt die oratio. Das Gebet war das zentrale
Formelement der Melanchthonschen Frömmigkeit, und zwar genauer das frei
gesprochene Bittgebet, gerichtet an die trinitarische Gottheit. Melanchthon
empfiehlt auch, regelmässig Psalmen zu beten, und nennt solche, die er für
besonders geeignet erachtet. Dazu gehören Ps 6; 24; 50; 78; 101; 129. Das
Psalmenbeten hat Melanchthon immer geschätzt, nur gegen die spezielle Form
des Stundengebets mit seinen strengen Normierungen hatte er Aversionen.
Seinen Studenten erzählte er, wie sein Heidelberger Lehrer und Vermieter
Pallas Spangel beim Horenbeten häufig gedanklich abgeschweift sei und
dann plötzlich gefragt habe: «Philippe, wo bin ich?»19

c) Statuten für die Universität Wittenberg

Was Melanchthon jahrelang im persönlichen Bereich und mit seinen
Privatschülern und Kostgängern erprobt hatte, konnte er später teilweise in
offizielle Geltung bringen, und zwar als er den Auftrag bekam, für die Universität

Wittenberg neue Satzungen auszuarbeiten.
Im Wintersemester 1523/24 hatte Melanchthon erstmals Gelegenheit hierzu.

Als Rektor der Universität erliess er neue Satzungen «de studiis» und «de
moribus».20 Hier wurden sowohl die Deklamationen eingeführt und das

Disputationswesen neu geregelt als auch das Tutorensystem, die Überwachung
durch Präzeptoren, für verbindlich erklärt. Den Studenten wurden das

Waffentragen, Hurerei und Trinkgelage verboten und eine ehrbare Kleidung
vorgeschrieben. Wer von pietas und amor geleitet werde, brauche solche Gesetze
nicht, sagt Melanchthon. Und er erklärt dann in den Satzungen auch, wie man
zur pietas gelangen könne: durch Bibellektüre. «Pietatem alet sacrorum codi-
cum cognitio.»

Weit über diese Andeutungen hinaus gehen die Satzungen, die Melanchthon

1545 der philosophischen Fakultät gegeben hat. Hier wird den
Studenten wie in den individuellen Studienplänen morgens und abends Bibellektüre

und Gebet vorgeschrieben, ausserdem soll vor und nach dem Essen
gebetet und sonntags der Gottesdienst besucht werden. Das sittliche Leben der
Studenten wird streng und Punkt für Punkt am Massstab der Zehn Gebote
ausgerichtet. Die Studenten werden persönlich angesprochen: «Jeden Tag,

19 WA.TR 5, Nr. 5428,138 (Z. 3).
20 W. Friedensburg (Bearb.), Urkundenbuch der Universität Wittenberg, T. 1, Magdeburg

1926,128f.



Philipp Melanchthon als religiöser Erzieher der Studenten 45

wenn du in das Auditorium kommst, denke daran, dass du vor das Angesicht
Gottes, Christi und der Engel gelangst. Ihnen musst du gegenübertreten mit
einer frommen Gesinnung und mit dem Gebet, dass deine Studien von Gott
unterstützt und gelenkt werden. Denn unsere Studien sind weder uns noch
der Kirche, noch dem Staatswesen förderlich, wenn sie nicht von Gott unterstützt

werden.»21 Der Hörsaal gleicht hier einem Gotteshaus, die Vorlesung
wird zu einer gottesdienstlichen Versammlung.

Wenn man diese Dinge hört und liest, stellt sich natürlich die Frage, wie
andere Universitätsordnungen damals ausgesehen haben, um entscheiden zu
können, wo und wie Melanchthon wirklich eigene, neue Akzente setzte. Der
Vergleich kann hier im einzelnen nicht vorgeführt werden, aber das Ergebnis
des Vergleichs ist Folgendes: Die Bestimmungen über das religiöse Leben der
Studenten, die Melanchthon geschaffen hat, sind weitaus umfangreicher und
weitaus detaillierter als die an anderen Universitäten üblichen. Und vor allem
besteht ein Unterschied darin, dass es bei Melanchthon im religiösen Bereich
nicht nur um Äusserlichkeiten wie Gottesdienstbesuch und Kleiderordnung
geht, sondern um die persönliche, individuelle Frömmigkeitspraxis. Unter
Melanchthons Einfluss erfolgt eine Verstärkung der religiösen Erziehung
und eine Individualisierung der Frömmigkeit. Auch wenn man zum Vergleich
nicht zurück ins Mittelalter blickt, sondern auf eine altgläubige, aber vom
Humanismus geprägte Reformuniversität wie Ingolstadt, ist der Unterschied
deutlich.

d) Sonntagsvorträge

In den vierziger Jahren hat Melanchthon neben der persönlichen und der
gesetzlichen auch noch eine dritte Ebene gefunden, durch die er als Erzieher,
als religiöser Erzieher, auf Studenten, und zwar auf die grosse Masse der
Studenten einwirken konnte. Regelmässig hielt er nämlich in den vierziger und
fünfziger Jahren, bis an sein Lebensende, sonntags in Wittenberg eine
eigentümliche Veranstaltung ab, die man als Mischung aus Predigt und Vorlesung
charakterisieren kann und die sich in Wittenberg grosser Beliebtheit erfreute.
Ursprünglich waren diese Sonntagsansprachen für ausländische Studenten
gedacht, die den deutschsprachigen Predigten im Gemeindegottesdienst
nicht folgen konnten. Melanchthon ging von der jeweiligen Evangeliumsperi-
kope des Sonntags aus und verband mit deren Erklärung die Behandlung
theologischer Themen aller Art und die Anweisung zu einer frommen und
sittlichen Lebensführung. Er erzählte Anekdoten aus der Geschichte und
dem eigenen Leben, er zeigte den Studenten, wie man beten solle. Dies ist ein
erneutes Beispiel dafür, wie er pietas und eruditio zu verbinden suchte. Die
Sache erinnert in manchen Zügen an die paränetischen Sondervorlesungen,

21 Friedensburg, Urkundenbuch, T. 1,275. - Übersetzung von M.H. Jung.



46 Martin H. Jung

die hundertfünfzig Jahre später der Pietist August Hermann Francke in Halle
gehalten hat.

Diese Vorträge wurden übrigens von Studenten mitgeschrieben und
schon im 16. Jahrhundert veröffentlicht. Der damalige Herausgeber,
Christoph Pezel, hat sie zum Zwecke der Verwertbarkeit in den Gemeinden
künstlich in die Form einer Postille gebracht, weshalb die Textsammlung seither

als Postilla Melanthoniana bezeichnet wird, obwohl dies Melanchthons
Intention gar nicht trifft. Die auf unzulängliche Weise im Corpus Reforma-
torum in zwei Bänden nachgedruckten Texte22 sind als Ganzes betrachtet die
grösste Melanchthonschrift überhaupt und eine Fundgrube für den Melan-
chthonforscher bei allen Fragen, die mit der Vermittlung und Anwendung
theologischer Lehren durch Melanchthon zu tun haben.

Ein Beispiel für die von Melanchthon im Rahmen dieser Sonntagsvorträge

vorgenommene Frömmigkeitsunterweisung ist das im Zusammenhang mit
der frommen Betrachtung der Geschichte stehende evangelische Heiligengedenken.

Am 11. November, irgendwann in den vierziger Jahren, erinnerte Melanchthon

seine Studenten an den Heiligen Martin und sagte: «Ihr wisst, dass in
dieser Woche das Gedächtnis des Bischofs Martin gefeiert wird. Sein Name
ist berühmt. Ihr müsst wissen, wer er war und was er getan hat. Denn es ist
nützlich, die Geschichte der Kirche zu kennen.»23 Melanchthon erläuterte
den Brauch, am Martinstag Wein und Most zu trinken und zu verschenken,
und verwies auf die Martin zugeschriebene «singularis liberalitas». Dann
erklärte er die Situation im 4. Jahrhundert, schilderte einige Stationen aus dem
Leben des Heiligen und hob einen Punkt hervor: «Constantissime défendit
veritatem contra Arianorum.» Martins beständiger Kampf für die Wahrheit,
gegen die Arianer, wird von Melanchthon sogleich verallgemeinert, wenn er
sagt: «Das sol man sonderlich mercken in historiis Sanctorum, quid docuerint
et praestiterint; quomodo defenderint veritatis confessionem.» Heilige sind
aus protestantischer Sicht nicht Wundertäter, sondern Lehrer und Wahrheitszeugen.

Die Betrachtung der genauen Zeitumstände schliesst Melanchthon
mit dem Gedanken, hier könne man deutlich erkennen, dass Gott seine Kirche

bewahre «wie ein armes elendes schifflein, inter maximos fluctus», und
zwar nicht aufgrund menschlicher Ratschlüsse und Kräfte, sondern um Christi

willen. Und demjenigen, der jetzt noch nicht die Notwendigkeit, aus der
Geschichte zu lernen, eingesehen hat, wirft Melanchthon am Schluss an den
Kopf: «Wenn einer so grob ist, dass er historias nicht achtet, der ist ia gar ein
grober unflat, und nicht werd, dass man ihn vor einen menschen halte».

Der Blick in den Kalender, die Besinnung auf den Charakter des Tages,
die Erinnerung an wichtige Ereignisse der Geschichte und des persönlichen

22 CR 24/25.
23 Dieses Zitat und die folgenden: CR 25, 814-818. - Übersetzung von M.H. Jung.



Philipp Melanchthon als religiöser Erzieher der Studenten AI

Lebens gehörten zu der von Melanchthon empfohlenen alltäglichen
Andachtspraxis. Gottes Walten in der Geschichte sollte dadurch vergegenwärtigt

werden, um daraus Zuversicht für die anstehenden Tagesaufgaben zu
gewinnen.

e) Literarische Hilfsmittel

Zahlreich sind die von Melanchthon geschaffenen, aber heute weitgehend
vergessenen literarischen Hilfsmittel für die religiöse Erziehung. Mehrfach
hat Melanchthon hierbei Pionierarbeit für die evangelischen Kirchen geleistet.

Beim Stichwort Katechismus denkt jeder an Luther. Weitgehend vergessen

ist, dass in der Reformationszeit viele Katechismen entstanden sind. Im
württembergischen Protestantismus ist noch bekannt, dass es auch von
Johannes Brenz einen Katechismus gab, und in theologischen Nachschlagewerken

liest man, Brenz sei der erste gewesen, der einen evangelischen Katechismus

geschaffen habe, und zwar 1527/28.24 Doch in Wirklichkeit hat Melanchthon

bereits 1523/24 im Zusammenhang mit seiner schola privata einen
Katechismus zusammengestellt, das «Enchiridion elementorum puerilium».25 In
der zeitgenössischen deutschen Fassung lautet der Titel: «Handtbüchlein, wie
man die kinder zu der geschrifft vnd lere halten sol».26 Das kleine Büchlein
enthält die katechetischen Hauptstücke, allerdings ohne Erklärungen, daneben

wichtige Bibeltexte, kunstvolle Gebete und antike Weisheitssprüche.
Melanchthon hat später noch weitere Katechismen verfasst, darunter einen
nach mittelalterlichen Vorbildern geschaffenen, in den vierziger Jahren
erschienenen Bilderkatechismus, der alle Themen der katechetischen
Unterweisung mit Holzschnitten zu dazu passenden biblischen Geschichten
illustriert.27 Als erster hat Melanchthon ein evangelisches Spruchbuch veröffentlicht,

und zwar 1527: «Etliche Sprüche, darin das ganze christliche Leben ge-
fasst ist».28

Neben den Katechismen und dem Spruchbuch, die für die religiöse Erziehung

der Kinder und für die Allgemeinheit bestimmt waren, schuf Melanchthon

auch Hilfsmittel für die Frömmigkeitspraxis, die spezieller für Studenten

gedacht waren. Auf seine Anregung haben mehrere seiner Schüler
evangelische Kalender verfasst, und zwar immerwährende Kalender, in denen zu
jedem Tag Namen und Ereignisse der Geschichte verzeichnet waren, darunter

herausragende, mit evangelischen Überzeugungen zu vereinbarende
Heiligengestalten. Diese Kalender sollten unter anderem bei der alltäglichen An-

24 RE3 3 (1897) 379 (Z. 14f.); BBKL 1 (1975) 743.
25 Melanchthon, Supplementa 5/2, 20-56.
26 Melanchthon, Supplementa 5/2, CXXVII.
27 Melanchthon, Supplementa 5/2, 421-485.
2S Melanchthon. Supplementa 5/2, 61-73.



48 Martin H. Jung

dachtspraxis Verwendung finden.29 Melanchthons Lehrbuch der Theologie
enthält in der letzten, 1543/44 niedergeschriebenen Ausgabe zahlreiche
Partien, in denen der Verfasser die Studenten zur praxis pietatis anleitet. Der
Umgang mit dem Leid wird thematisiert und der Weg zum rechten Beten
wird aufgezeigt. Die letzte Ausgabe der Loci enthält zu diesem Zweck mehrere

Beispielgebete.30 Den vielzitierten Leitsatz der ersten Lociausgabe - Die
Geheimnisse der Gottheit soll man nicht erforschen, sondern anbeten31 - hat
Melanchthon 1543/44 voll und ganz eingelöst: Die Gotteslehre wird eingerahmt

durch die Lehre vom Gebet, und der dienende Charakter der Gotteslehre

für die Frömmigkeitspraxis wird herausgearbeitet.

4. Zusammenfassung

In fünf Punkten können thesenförmig einige Ergebnisse zusammengefasst
und Konsequenzen für die Beschäftigung mit Melanchthon formuliert werden.

1. Beim Thema «Melanchthon als religiöser Erzieher» stösst man auf eine
vergleichsweise unbekannte Seite Melanchthons. Fast alles, was mit
Melanchthons religiösem Leben, Erleben und Wirken zu tun hat, ist erst wenig
untersucht. Schuld daran ist die Macht der Vorurteile. Es dürfte jedoch klar
geworden sein, dass diese Thematik interessant ist und auch genügend Ertrag
verspricht, um einmal genauer behandelt zu werden.

2. Melanchthon hat einen festen Platz verdient in der Geschichte der
evangelischen Religionspädagogik. Bisher wird seine Bedeutung unterschätzt,
und deshalb kommt er in den einschlägigen Überblicksdarstellungen zu kurz.

3. Melanchthon ist eine interessante Gestalt für die Untersuchung der
Frömmigkeitsgeschichte der Reformationszeit. Nicht nur weil er sich
ausserordentlich stark darum bemüht hat, evangelischer Frömmigkeit Form und
Gestalt zu geben, sondern auch weil die Quellenlage aussergewöhnlich günstig

ist.32

29 P. Eber, Calendarium historicum, Basel 1550 u.ö.; C. Goldtwurm, Calendarium Hi-
storicum, o.O. 1554; C. Goldtwurm, Kirchen Calender, Frankfurt a.M. 1559 u.ö.; M. Beuther,

Ephemeris historica, Basel [1556]; A. Hondorff, Calendarium sanctorum et
historiarum, Leipzig 1573 u.ö.; A. Saur, Diarium historicum, Frankfurt a.M. 1582 u.ö.; V.
Beyer, Diarium Historicum, Wittenberg 1603; M. Behm, Kirchen Calender, Wittenberg
1606 u.ö.; J. Schmid, Diarium historicum, Nürnberg [1630].

30 P. Melanchthon, Werke in Auswahl, Bd. 2, bearb. v. H. Engelland u. R. Stupperich,
Gütersloh 21978-1980, z.B. 237f.; 688f.

31 P. Melanchthon, Loci communes 1521, Lateinisch-Deutsch, übers, u. kommentiert v.

H.G. Pöhlmann, Gütersloh 21997, 18/19.
32 Vgl. M.H. Jung, Frömmigkeit und Theologie bei Philipp Melanchthon, Das Gebet im

Leben und in der Lehre des Reformators, Tübingen 1998 (BHTh 102).



Philipp Melanchthon als religiöser Erzieher der Studenten 49

4. An Melanchthon fasziniert sein Bemühen, Theorie und Praxis, Theologie

und Frömmigkeit zu vermitteln. Er formuliert nicht nur pädagogische
Leitsätze, sondern erprobt sie selbst im Erziehungsalltag. Er entwickelt eine
Theologie, die dem christlichen Leben nützen soll und verarbeitet dabei eigene

und fremde Erfahrungen.
5. Melanchthon hat nicht nur mit seinen Loci die protestantische Theologie

geprägt und mit seinen philologischen und philosophischen Lehrbüchern
evangelische Schulen und Flochschulen, sondern Melanchthon hat mit seinen
vielfältigen Bemühungen um die religiöse Erziehung seiner Schüler und
Studenten protestantische Frömmigkeit entscheidend mitgeformt, und zwar
durch seine katechetischen Schriften und seine Lehrbücher sowie durch von
ihm geschaffene oder durch ihn beeinflusste Universitätsstatuten, insbesondere

aber durch die persönliche Prägung unzähliger Studenten, die bei ihm
lernten und sich von ihm unterweisen Hessen, um dann später als Lehrer,
Pfarrer und Professoren im melanchthonschen Geist weiterzuwirken.

Martin H. Jung, Lörrach-Stetten


	Pietas und eruditio : Philipp Melanchthon als religiöser Erzieher der Studenten

