
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 1

Artikel: Der Presbyter des Papias über einen "Hermeneuten" des Petrus : zu
Eusebius, Hist. eccl. 3, 39, 15

Autor: Baum, Armin Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Presbyter des Papias über einen
<Hermeneuten> des Petrus

Zu Eusebius, Hist. eccl. 3,39,15

Aus dem verlorenen Werk des Papias zitiert Eusebius (Hist. eccl. 3,39,15)
die folgende Mitteilung über die Entstehungsgeschichte des Markusevangeliums:'

Köt toüG' 6 Ttpeaßijiepoq ëkeyev Mdpicoç pèv épgxiveoxriç néxpou yevope-
voç, öca epvrpôvEijaev, cucpißtaq ëypaxj/ev, ou uévxot xdçei xà ùtxô xoù Kupiou fj
Xeyßevm p npayßevm.

Zu dieser Aussage über den <Hermeneuten> des Petrus stehen sich zwei
alternative Deutungen gegenüber, die im folgenden skizziert (1) und
anschliessend auf ihre exegetische Haltbarkeit (2) und ihre historische Plausibi-
lität (3) überprüft werden sollen. Den Abschluss bildet ein kurzer Blick auf
die Herkunft der Nachricht (4).

1. Die alternativen Deutungen

Der Presbyter führt den Inhalt des Markusevangeliums weitgehend auf
den Apostel Petrus zurück. Die Beziehung des Evangelisten Markus zum
Apostel deutet er mit den Worten éppriveuxnç néxpou yevopevoç an.

Die auf den ersten Blick naheliegendste Interpretation, Markus sei der
Dolmetscher des Petrus gewesen, wurde bereits von F.D.E. Schleiermacher
vertreten2 und besonders ausführlich von A. Link" und P. Gächter4 begründet.

Sie findet bis heute Verteidiger, und zwar unabhängig davon, ob die
Mitteilung des Presbyters für historisch zutreffend gehalten wird5 oder nicht.6

1 GCS 9/1 (1903) 290,21-24; s. jetzt U.H.J. Körtner/M. Leutzsch, Papiasfragmente.
Hirt des Hermas, SUC 3, Darmstadt 1998, 58. Beim an dieser Stelle von Papias abhängigen

Irenäus heisst es in Adv. haer. 3,1,1: Mdpicoç, o paOrixfiç Kcà èpgriveuTTiç néxpou (GCS
9/1 [1903] 444,2); zur Deutung dieser Stelle vgl. A.D. Baum, Die Publikationsdaten der
Evangelien in den ältesten Quellen. Zu Irenäus, adversus haereses 3.1.1, JETh 11 (1997)
77-92 (83-84.87-90).

2 Über die Zeugnisse des Papias von unsern beiden ersten Evangelien, ThStKr 5

(1832) 735-768 Friedrich Schleiermacher's sämmtliche Werke, Erste Abtheilung, Zur
Theologie, Zweiter Band, Berlin 1836, 361-392 (384).

3 Die Dolmetscher des Petrus. Zur Beantwortung der Frage nach den griechischen
Sprachkenntnissen des Apostels, ThStKr 69 (1896) 405-436.

4 Die Dolmetscher der Apostel, ZKTh 60 (1936) 161-187.
5 E. Meyer, Ursprung und Anfänge des Christentums, Bd 1, Die Evangelien (4,51924),

Darmstadt 1962, 157-160; M. Hengel, Probleme des Markusevangeliums, in: Das Evange-



22 Armin Daniel Baum

Demgegenüber konnte vor allem Th. Zahn, unter nicht ganz unberechtigter

Berufung auf einen der Väter der neutestamentlichen Einleitungswissen-
schaft,7 seit der Jahrhundertwende eine Reihe von Forschern davon überzeugen,

Markus sei nach Ansicht des Presbyters erst dadurch, dass er die
Lehrvorträge des Petrus niederschrieb und veröffentlichte, zu dessen <Hermeneu-
ten> geworden.8 Und J. Kürzinger hat mit einem 1977 erschienenen Aufsatz,9
allerdings ohne bewusst an Zahn anzuknüpfen, auch eine Reihe jüngerer
Neutestamentier für diese Interpretation gewinnen können.10

2. Der exegetische Befund

In der exegetischen Diskussion um die korrekte Deutung des Presbyterzitats

spielen sowohl syntaktische als auch semantische Argumente eine Rolle.

2.1. Die Syntax

Zahn wandte gegen die Interpretation, Markus sei vor der Abfassung seines

Evangeliums ein Dolmetscher des Petrus gewesen, ein, der Presbyter hätte

in diesem Fall statt des Partizips Aorist yevopevoç das Partizip Perfekt ye-

lium und die Evangelien, Hg. P. Stuhlmacher, WUNT 28, Tübingen 1983, 221-265 (252-
253). Eine Variante dieser Position findet sich bei T.Y. Mullins, Papias on Mark's Gospel,
VigChr 14 (1960) 216-224 (220-222), der annimmt, der Presbyter wolle sagen, Markus
habe zunächst eine aramäische Schrift des Petrus schriftlich ins Griechische übersetzt und
diese anschliessend durch das ergänzt, was er aus den Vorträgen Petri über die Worte und
Taten des Herrn in Erinnerung hatte.

6 U.H.J. Körtner, Papias von Hierapolis. Ein Beitrag zur Geschichte des frühen
Christentums, FRLANT 133, Göttingen 1983,209.

7 Nach J.D. Michaelis, Einleitung in die göttlichen Schriften des Neuen Bundes, 2 Bde,
Vierte sehr vermehrte und geänderte Ausgabe, Göttingen 1788, II, 1052, war Markus in
den Augen des Presbyters kein Übersetzer, sondern ein «Bote Petri, ein Unterlehrer, der
andere das lehret, was er von Petro gehört hat, oder ihm von Petro aufgetragen ist».

s Th. Zahn. Geschichte des Neutestamentlichen Kanons, 2 Bde, Erlangen 1888/1890,1,
879; ders., Einleitung in das Neue Testament, 2 Bde, Leipzig 31906/1907, II, 214 mit Anm.
12 (220-221) und Anm. 15 (223-225); vgl. G. Wohlenberg, Das Evangelium des Markus,
Leipzig 31930, 11 Anm. 26; J. Behm, épgnveuco KIx.. ThWNT 2 (1935) 659-662 (659-660
Anm. 3). Zunächst hatte Zahn allerdings «in einer noch etwas jugendlichen Abhandlung»
(so Einleitung, II, 221 Anm. 13) die Meinung vertreten, Markus werde bei Papias als
Dolmetscher des Petrus bezeichnet; Papias von Hierapolis, seine geschichtliche Stellung, sein
Werk und sein Zeugniss über die Evangelien, ThStKr 39 (1866) 649-696 (692).

9 Die Aussage des Papias von Hierapolis zur literarischen Form des Markusevangeliums

(1977), in: Papias von Hierapolis und die Evangelien des Neuen Testaments, EichM 4,

Regensburg 1979, 43-67 (47).
10 S. z. B. J. Wenham, Redating Matthew, Mark & Luke. A Fresh Assault on the

Synoptic Problem, London 1991, 137-138; R.H. Gundry, Mark. A Commentary on His Apology

for the Cross, Grand Rapids 1993,1035-1036.



Der Presbyter des Papias über einen <Hermeneuten> des Petrus 23

yovcoç verwenden müssen." Das Partizip Perfekt yeyovcoç drückt jedoch der
Tendenz nach eher die Gleichzeitigkeit mit dem Inhalt des übergeordneten
Verbs aus12 und wird etwa auch mehr oder weniger gleichbedeutend mit
ÜTtäp^cov verwendet.13 Allerdings kann das Bedeutungselement eines vorzeitigen

Werdens bei yeyovcoç durchaus mitschwingen, so dass man übersetzen
könnte: «Markus schrieb zwar, da er Hermeneut des Petrus (geworden war
und es nun) war,... exakt auf...». Damit ist aber noch nicht bewiesen, dass das

Partizip Aorist die von Schleiermacher und anderen vertretene Bedeutung
nicht haben.

Ebensowenig kann andererseits der Hinweis von H. H. Schmidt überzeugen,

mit dem Partizip Aorist yevôpevoç verweise der Presbyter «das eppriveu-
'eiv des Markus in seine (des Tcpeoßüxepoq) Vergangenheit», während doch
seine Wirkung als Hermeneut des Petrus durch seine Evangelienschrift noch
in der Gegenwart des Presbyters andauere.14 Irrtümlich wird mit diesem
Argument der Inhalt des Partizips auf die Zeit des Presbyters statt auf den Inhalt
des übergeordneten Verbs, in diesem Fall eypa\|/ev, bezogen.

Positiv lässt sich aufgrund der syntaktischen Struktur des Satzes lediglich
aussagen, dass der Inhalt eines Partizips im Aorist (yevôpevoç) zum Inhalt des

übergeordneten Verbs (ëypayev) in der Regel im Verhältnis der Vorzeitigkeit
steht und nur selten im Verhältnis der Gleichzeitigkeit.15 Demnach wäre Markus

bereits Hermeneut des Petrus gewesen, bevor er sich an die Abfassung
seines Werkes machte: «Markus schrieb, nachdem er Hermeneut des Petrus
geworden war, exakt auf ...». Diese nicht zwingend notwendige aber
immerhin wahrscheinlichere Übersetzung spräche dagegen, die schriftstellerische

mit der hermeneutischen Tätigkeit des Markus zu identifizieren. Noch
eindeutiger ist der semantische Befund.

2.2. Die Semantik

Zahn wies zur Untermauerung seiner Deutung darauf hin, dass das
Substantiv èppr|ve-6ç bzw. éppnveuxfiç in den verschiedensten Zusammenhängen
den Vermittler einer für die Adressaten nicht zugänglichen Botschaft
bezeichnet, z. B. den Schüler, der die Lehre seines verstorbenen Lehrers weiter-

11 Geschichte, 1/2,878 Anm. 1, mit dem Hinweis auf eine entsprechende Formulierung
bei Eusebius, Hist. eccl. 3,39,1: ncmiccç noXoKÖ!p7io\) 8è éroùpoç yeyovœç èyypâ(|>coç ètii-
gapTupet... (GCS 9/1 [1903] 286.1-2).

12 E.G. Hoffmann/H. von Siebenthal, Griechische Grammatik zum Neuen Testament,
Riehen 1985, § 228.

13 Vgl. beispielsweise 1 Tim 5,9.
14 Semitismen bei Papias, ThZ 44 (1988) 135-146 (137).
15 Vgl. F. Blass/A. Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch,

bearbeitet von F. Rehkopf, Göttingen 171990, § 339.1; Hoffmann/von Siebenthal, Grammatik, §

228. Zu beachten ist ferner, dass ytveaOcu im Aorist häufig elvai vertritt, das keine
Aoristformen bildet. Entsprechende Beispiele bietet Link, Dolmetscher, 420-425.



24 Armin Daniel Baum

trägt, den Schauspieler, der die Worte des Dichters mitteilt, oder den Götterboten

Hermes.16 Aber weder diese noch die von Behm17 aus den Werken von
Philo und Josephus angeführten Belegstellen vermögen zu zeigen, dass das

Wort ép|rnv£uxf|ç jemals einen Menschen bezeichnet hätte, der die mündliche
Predigt eines anderen in derselben Sprache schriftlich weitergab. W.R. Schoe-
dels nicht näher belegte Vermutung, die Wortgruppe epgrivebetv kxL beziehe
sich nicht auf die schriftliche Präsentation der Worte eines anderen,18 wurde
bereits von Gächter aufgrund einer Analyse der einschlägigen Belegstellen
als durchaus berechtigt erwiesen19 und wird auch durch eine Durchsicht der
umfangreichen Übersicht J. Pépins über die Verwendung der Wortfamilie in
der griechisch-römischen, der hellenistisch-jüdischen und der christlichen
Literatur bestätigt.20 Dieser Befund macht verständlich, warum Zahn von
einem «von Johannes für dieses Verhältnis gewissermassen geschaffene(n)
Ausdruck»21 spricht. Solange sich allerdings für die von Zahn und Behm
angenommene Wortbedeutung keine Belegstellen nachweisen lassen, wird man
bei der gewöhnlichen Bedeutung bleiben müssen. Hätten Papias bzw. der
Presbyter das Wort anders als in seiner geläufigen Bedeutung verwenden
wollen, hätten sie dies deutlich machen müssen. Zumal Papias die Wortfamilie

in seiner knappen Notiz zum Matthäusevangelium ohne weiteres in ihrer
gängigen Funktion verwendet: MaxGaioç pèv oùv 'Eßpa'i'öi StcAéKxco xà Xoyia
auvexàçaxo, ijppijveucev 5' aùxà coç fjv öuvaxöc ëicaaxoç.22

Dagegen fällt auch Kürzingers Hinweis nicht ins Gewicht, éppriveuxriç
könne im Papiaszitat nicht Dolmetscher bedeuten, weil der Kontext eine Reihe

rhetorischer bzw. literartechnischer Fachbegriffe aufweise. Denn es

scheint sich abzuzeichnen, dass Papias bzw. der von ihm zitierte Presbyter
sich in erheblich geringerem Masse einer rhetorischen Fachterminologie
bedient hat, als in jüngerer Zeit häufig angenommen wurde. Beispielsweise für
die von Papias im direkten Anschluss an das Presbyterzitat gebrauchte Wendung

rcpôç xàç xpetotç fand J. Mansfeld im inzwischen auf Compact Disc
zugänglichen Thesaurus Linguae Graecae rund fünfzig Parallelen, von denen

16 Einleitung, II, 224 Anm. 15.
17

epgriveuto, 660 Anm. 8.
18 Papias, ANRW II.27.1 (1993) 235-270 (263).
19 Dolmetscher, 165-170.
20 Vgl. J. Pépin/K. Hoheisel, Hermeneutik, RAC 14 (1988) 722-771 (722-732).
21 Geschichte, I, 880 Anm. 1. In Einleitung, II, 214, spricht er weniger pointiert von

einem «uneigentlichen Ausdruck».
22 Zitiert von Eusebius, Hist. eccl. 3,39,16 (GCS 9/1 [1903] 292,3-4). Zahn, Einleitung,

II, 262, gesteht ohne weiteres zu, «dass èpp.T|veveiv hier nur dolmetschen heissen kann».
Auf die entscheidenden Schwächen des von J. Kürzinger, Das Papiaszeugnis und die
Erstgestalt des Matthäusevangeliums (1960), in: Papias, 9-32, begründeten Vorschlags,
'EßpatSi SiakéKxtp mit «nach hebräischer Darstellungsweise» zu übersetzen (23) und
dementsprechend fipppveuoev auf die schriftliche Fixierung der Herrenlogien durch die
Evangelisten zu beziehen (18), hat Schoedel, Papias, 259, aufmerksam gemacht.



Der Presbyter des Papias über einen <Hermeneuten> des Petrus 25

keine einzige etwas anderes als «gemäss den praktischen Bedürfnissen»
bedeutet.23 Keine Stelle stützt die von Kürzinger vorgeschlagene Bedeutung
«nach Art der Chreiai».24

Insgesamt wird man aufgrund sowohl des syntaktischen als auch des
semantischen Befunds festhalten können, dass der Presbyter Markus nicht als

den schriftlichen Vermittler, sondern als den Dolmetscher des Petrus
bezeichnet hat.

3. Die historische Plausibilität

Allerdings spielen in der Diskussion um die Beziehung des Markus zu
Petrus nicht nur exegetische Beobachtungen eine Rolle. Gelegentlich sind
Überlegungen zur historischen Plausibilität der Ausgangspunkt für die
syntaktischen und semantischen Argumente gewesen: Passt die mutmassliche
Bezeichnung des Markus als Dolmetscher des Petrus zu den sprachgeschichtlichen

Verhältnissen des ersten Jahrhunderts nach Christus?

3.1. Die Singularität der Mitteilung

Gegen die Glaubwürdigkeit der Mitteilung über die Dolmetschertätigkeit
des Markus ist eingewandt worden, dass vergleichbare Angaben über die
Tätigkeit von Dolmetschern im Verkehr der anderen palästinischen Apostel mit
einem griechischsprachigen Publikum fehlen.25 Stellt diese Analogielosigkeit
nicht den historischen Wert der in ihrer Art einzigartigen Angabe über Petrus
in Frage?

Diesen Einwand könnte man mit dem Hinweis beantworten, dass die
Analogielosigkeit keine vollständige ist. Bei Clemens Alexandrinus findet
sich die Auskunft, auch Glaukias, der Lehrer des Basilides, sei Dolmetscher
des Petrus (xôv néxpou épprivéa) gewesen.26 Und Petrus war den altkirchlichen

Quellen zufolge nicht der einzige christliche Verkündiger, der sich eines
Dolmetschers bedient hat. So berichtet Theodoret in seiner Kirchengeschichte

über die Wirksamkeit des Johannes Chrysostomos bei den Skythen: «Häufig

begab er sich auch selbst dorthin und predigte mit Hilfe eines Dolmetschers,

der beide Sprachen beherrschte (éppriveuxfi -/pcouevoç xfiv ÉKaxépav
y/aôxxav ÔTtiaxapévo) xtvi), und veranlasste auch solche, welche die Gabe der
Rede hatten, das gleiche zu tun».27

23 Papias over traditie, NedThT 49 (1995) 140-153 (146 Anm. 24). S. weiterhin M.
Black, The Use of Rhetorical Terminology in Papias on Mark and Matthew, JSNT 37

(1989)31-41.
24 Aussage, 51-56.
25 Zahn, Geschichte, I, 879.
26 Strom. 7,17,106,4 (GCS 17 [1909] 75,16).



26 Armin Daniel Baum

Ausschlaggebend aber ist, dass auf das Sprachproblem, ähnlich wie auf
den Dienst eines Sekretärs,28 in antiken Schriften im allgemeinen nur in
Ausnahmefällen eingegangen wird.29 So erfahren wir beispielsweise bei Homer
nichts darüber, wie die Griechen sich mit den Trojanern verständigt haben.30

Und auch die antiken Historiker gehen nur recht selten auf die Frage ein, wie
Alexander sich bei seinem Zug durch Persien und Indien mit den einheimischen

Völkern verständigt hat.31

Dass sich in den altkirchlichen Quellen ausgerechnet für Petrus ein Hinweis

auf die Zusammenarbeit mit einem Dolmetscher findet, dürfte darin
seinen Grund haben, dass diese für die vom Presbyter beschriebene Entstehung
des Markusevangeliums von Bedeutung war. Weil die der Abfassung des
zweiten Evangeliums vorangegangene Dolmetschertätigkeit des Markus für
den Apostel, die an sich nicht erwähnenswert wäre, seine gute Kenntnis der
evangelischen Geschichte erklärt, wird ausdrücklich darauf hingewiesen. Da
diese Konstellation im Kreis der übrigen Apostel und ihrer Mitarbeiter keine
Parallele hat, kann die Singularität der Papiasnotiz nicht als Indiz gegen ihre
historische Glaubwürdigkeit ins Feld geführt werden.

.2. Die Predigttätigkeit des Petrus

Irenäus geht am Anfang seines dritten Buches: Gegen die Irrlehren wie
selbstverständlich davon aus, nicht nur Paulus, sondern auch Petrus hätte «in
Rom das Evangelium verkündigt und das Fundament der Kirche gelegt».32

Man hat angenommen, die Reden des Petrus hätten in Italien ins Lateinische
übersetzt werden müssen.33 Falls Petrus sich gelegentlich gegenüber dem
einfachen Volk Roms, das im Unterschied zur römischen Oberschicht kaum

27 Hist. eccl. 5,30,2 (GCS 19 [1911] 330,14-16). Weitere Vergleichsstellen, vor allem aus
dem vierten Jahrhundert, zitiert Gächter, Dolmetscher, 184-186.

28 E.R. Richards, The Secretary in the Letters of Paul. WUNT 2/42, Tübingen 1991,
68.

29 A. Hermann/W. von Soden, Dolmetscher, RAC 4 (1959) 24-49 (29). Nach A. Stro-
bach, Plutarch und die Sprachen, Palingenesia 64, Stuttgart 1997,171-177: «Dolmetscher»
(174-175), hat etwa Plutarch in der Regel die Anwesenheit eines Dolmetschers nur dann
erwähnt, wenn dies für das Verständnis der von ihm geschilderten Gesamtsituation
erforderlich war.

30 J. Werner, Zur Fremdsprachenproblematik in der griechisch-römischen Antike, in:
Zum Umgang mit fremden Sprachen in der griechisch-römischen Antike, Hg. C.W. Müller

. a., Palingenesia 36, Stuttgart 1992,1-20 (5).
31 P.R. Franke, Dolmetschen in hellenistischer Zeit, in: Umgang, 85-96 (87). S. aber die

unten unter 3.4 genannten Ausnahmen.
32 Adv. haer. 3,1,1. Vgl. zur Deutung dieser knappen Angabe W. Rordorf, Was heisst:

Petrus und Paulus haben die Kirche in Rom <gegründet>? Zu Irenäus, Adv. haer. 111,1,1;

3,2.3, in: Unterwegs zur Einheit, FS H. Stirnimann, Hg. J. Brantschen und P. Selvatico,
Freiburg 1980, 609-616, und Baum, Publikationsdaten, bes. 87-88.

33 So wieder Schmidt, Semitismen, 137.



Der Presbyter des Papias über einen <Hermeneuten> des Petrus 27

griechische Sprachkenntnisse besessen haben dürfte,34 eines Dolmetschers
bedient haben sollte, wäre dies theoretisch denkbar.

Auch in Rom dürfte Petrus aber ein griechischsprachiges Publikum
gehabt haben. Immerhin hat Paulus seinen Brief an die christliche Gemeinde
Roms in griechischer Sprache verfasst bzw. diktiert. Und auch das römische
Gemeindeglied Clemens formulierte gegen Ende des ersten Jahrhunderts
sein Schreiben an die Gemeinde in Korinth in Griechisch.

Falls Petrus ausser in Rom auch in Kleinasien als Lehrer gewirkt hat,
Eusebius und Hieronymus nennen - im Anschluss an I Petr 1,1 - als Wirkungsorte

die Provinzen Pontus, Galatien, Kappadozien, Asien und Bithynien,35 hätte

er es auch dort mit einem griechischsprachigen Publikum zu tun gehabt.
Und schliesslich ist auch die von A. Schlatter mehrfach wiederholte These

zu berücksichtigen, Petrus habe sich schon in Palästina eines Dolmetschers
bedient. Der Apostel habe als Angehöriger der in Apg 6,1-7 erwähnte
'Eßpaioi vor der Gemeinde, obwohl des Griechischen durchaus mächtig,
aramäisch gepredigt und seine Ansprachen für die Fraktion der 'EM.r|vioTat
unmittelbar ins Griechische übersetzen lassen.36 Eine, wenn auch zeitlich
entfernte, Analogie zum von Schlatter gezeichneten Szenario findet sich im
Bericht der Pilgerin Egeria (Aetheria), in dem diese gegen Ende des vierten
Jahrhunderts eine in Jerusalem gemachte Beobachtung beschreibt, die natürlich

gewandelte sprachgeschichtliche Verhältnisse voraussetzt: «Weil in dieser

Provinz ein Teil des Volkes sowohl Griechisch als auch Syrisch spricht, ein
Teil aber nur Griechisch, ein anderer Teil nur Syrisch, und weil der Bischof

34 Vgl. R. Weis, Zur Kenntnis des Griechischen im Rom der republikanischen Zeit, in:
Umgang, 137-142 (141); Hermann, Dolmetscher, 36. S. auch E.C. Polomé, The Linguistic
Situation in the Western Provinces of the Roman Empire, ANRW II.29.2 (1983) 509-553

(513-517). Die ausführliche Untersuchung von J. Kaimio, The Romans and the Greek
Language, Commentationes Humanarum Litterarum 64, Helsinki 1979, 316-318, kommt
ebenfalls zu dem Ergebnis, dass gewisse Kenntnisse des Griechischen am ehesten in der
Oberschicht Roms anzutreffen waren. Vgl. weiterhin Strobach, Plutarch, 142-144.146-156.

35 Eus., Hist. eccl. 3,1,2; Hier., Vir. ink 1. Zum Ganzen s. O. Cullmann, Petrus. Jünger,
Apostel, Märtyrer, Basel 1952, 39-57: «Die Mission im Dienst der judenchristlichen Urge-
meinde».

36 Die Kirche Jerusalems vom Jahre 70-130, BFChTh 2/3. Gütersloh 1898, 51-54; ders.,
Markus. Der Evangelist für die Griechen (1935), Stuttgart 21984, 8-9, und ders., Synagoge
und Kirche bis zum Barkochba-Aufstand. Vier Studien zur Geschichte des Rabbinats und
der jüdischen Christenheit in den ersten zwei Jahrhunderten, Kleinere Schriften von A.
Schlatter, Bd 3, Hg. Th. Schlatter, Stuttgart 1966, 138-141. Schlatter verband mit dieser
Annahme die These, von einer Verdolmetschung der Predigten des Petrus in Rom könne
keine Rede sein. Die von ihm wohl erstmals herangezogene Analogie des palästinischen
Methurgemans wurde vor allem von Gächter, Dolmetscher, 171-184. und E. Stauffer, Der
Methurgeman des Petrus, in: Neutestamentliche Aufsätze, Hg. J. Blinzler u. a., Regensburg

1963, 283-293, hier 286-291, aufgegriffen und weitergeführt. Sein Urteil, dass es sich
bei Schlatters Vorschlag zur Tätigkeit von Übersetzern in der judäischen Urgemeinde um
eine «unglückliche(n) Hypothese» handelt, hat Stauffer (ebd. 284) nicht begründet.



28 A rmin Daniel Baum

doch nur griechisch spricht und niemals syrisch, obwohl er das Syrische
beherrscht, steht immer ein Priester da, der ins Syrische übersetzt, wenn der
Bischof griechisch spricht, damit alle verstehen, was er erklärt (itaque ergo stat

semper presbyter, qui, episcopo grece dicente, siriste interpretatur, lit omnes au-
diant, quae exponuntur). Weil die Lesungen, die in der Kirche verlesen werden,

griechisch gelesen werden müssen, steht immer jemand da, der sie wegen
des Volkes ins Syrische übersetzt, damit sie immer etwas lernen. Damit freilich

die Lateiner, die sich hier aufhalten, die weder Syrisch noch Griechisch
können, nicht traurig werden, wird es auch ihnen erklärt. Denn hier sind
andere, griechisch-lateinische Brüder und Schwestern, die es ihnen auf
lateinisch erklären».37 Es ist nicht undenkbar, dass es sich in Jerusalem in der
ersten Hälfte des ersten Jahrhunderts unter umgekehrten sprachlichen Vorzeichen

ähnlich verhalten hat.
Insgesamt wird man fragen müssen, ob der kleinasiatische Bischof Papias

bzw. der von ihm zitierte Presbyter, die beide Griechisch sprachen, auf einen
entsprechenden Hinweis verzichten konnten, falls sie nicht an das im gesamten

Mittelmeerraum einschliesslich Palästina und Kleinasien als die
Verkehrssprache verbreitete Koine-Griechisch dachten. Auch diese Erwägung
spricht dafür, als Zielsprache der Übersetzung primär an das Griechische zu
denken.

3.3. Die Muttersprache des Petrus

Sieht man einmal von Schlatters Vorschlag ab, der nicht notwendigerweise
mit der Annahme mangelhafter Griechischkenntnisse des Apostels

verbunden werden braucht, fragt sich, ob die übrigen Szenarien zu dem Bild passen,

das wir uns von der Zweitsprachenkompetenz des Petrus machen können.

Die Beherrschung zweier Sprachen (Bilingualismus) ist in der Regel
asymmetrisch. Gewöhnlich beherrschen zweisprachige Menschen ihre beiden
Sprachen in unterschiedlichem Masse. Eine völlig ausgewogene Kompetenz
in zwei Sprachen dürfte nur selten vorkommen. Dass eine absolut symmetrische

Bilinguität überhaupt möglich ist, hat der im Elsass zweisprachig
aufgewachsene A. Schweitzer aufgrund autobiographischer Erfahrungen
grundsätzlich in Zweifel gezogen. Er betrachtete im Rückblick, obwohl er von
Kindheit an auch fliessend Französisch sprach, nur den elsässischen Dialekt
des Deutschen als seine eigentliche Muttersprache und bezeichnete es als «eine

Selbsttäuschung, wenn jemand zwei Sprachen als Muttersprache zu besitzen

glaubt». Dementsprechend war er überzeugt, dass auch ein zweisprachig
aufgewachsener Mensch «eigentlich nur in einer denkt und nur in dieser wirklich

frei und schöpferisch verfährt».38

37 Itinerarium Egeriae 47,3-4 (CCL 175 [1965] 89; FC 20 [1995] 303).
38 Aus meinem Leben und Denken (1931), Frankfurt 1980, 50.



Der Presbyter des Papias über einen <Hermeneuten> des Petrus 29

Die Muttersprache des in Galiläa beheimateten Petrus dürfte Aramäisch
gewesen sein. Darauf weisen zunächst die Aramaismen vor allem des

Markusevangeliums hin.39 Beispielsweise die zwei in aramäischer Sprache (und
griechischer Schrift) erhaltenen Worte Jesu, mit denen er Kranke heilte (ed-
(|)a0a, ö éaxiv 5iavoi%0r|xi)40 und Tote zum Leben auferweckte (xaÀ,i0a Koug,
ö eoTiv |xe0£p|xr)v£u6pevov xo Kopcxoiov, oot Xéyco, Eyeipe),41 lassen erkennen,
in welcher Sprache Jesus dem galiläischen Volk gepredigt und seine Jünger
unterwiesen hat. Auch im Johannesevangelium finden sich einige Wörter, die
dadurch, dass sie das Adverb 'Eßpa'ioxi bei sich haben, erkennen lassen, dass

sie der Volkssprache angehören.42 Josephus bestätigt diesen Befund, insofern
er von dem an ihn gerichteten Auftrag des Titus berichtet, die Bewohner
Jerusalems statt in Griechisch in ihrer Muttersprache (xi) rcaxplu) ykcbaari) zur
Übergabe aufzufordern,43 womit nur das Aramäische gemeint sein kann.

Im ersten Jahrhundert n. Chr. scheint es übrigens keine exakte terminologische

Unterscheidung zwischen der hebräischen und der aramäischen
Sprache gegeben zu haben. Das griechische Adverb <aramäisch> ist nicht
bezeugt. Beide Sprachen werden als hebräisch Eßpa'tKÖq, 'Eßpa'ioxi, Eßpat^erv)
oder syrisch (EupiKÔç, Supioxi, ZuplÇEtv) bezeichnet. Dies geht nicht zuletzt
aus der Tatsache hervor, dass etwa in Joh 19,13 ein aramäischer Ausdruck unter

Verwendung des Adverbs 'Eßpa'ioxi als <hebräisch> bezeichnet wird. Daher

lässt auch die Ausdrucksweise des Papias, Matthäus habe sein Evangelium

in hebräischer Sprache ('Eßpa'l'öi ôiaZétcxt») abgefasst,44 für sich genommen

nicht eindeutig erkennen, ob der Bischof an die hebräische oder, was
historisch wahrscheinlicher ist, die aramäische Sprache dachte. Jedenfalls setzt
auch er voraus, dass die Muttersprache der Apostel eine semitische war.
Insofern dürfte das rückblickende Urteil des Eusebius, die aus Galiläa
stammenden Apostel seien in der syrischen Sprache erzogen worden (dvôpeç xi)

Evipcov £vxpa<j>£vxeç pövri (jxovfj),45 durchaus zutreffen.

39 Eine Übersicht bietet H.P. Rüger, Die lexikalischen Aramaismen im Markusevangelium,
in: Markus-Philologie. Historische, literargeschichtliche und stilistische Untersuchungen

zum zweiten Evangelium, Hg. H. Cancik, WUNT 33, Tübingen 1984, 73-84.
40 Mk 7,34.
41 Mk 5,41.
42 Joh 19,13.17; 20,16; vgl. weiterhin H.P. Rüger, Aramäisch II. Im Neuen Testament,

TRE 3 (1978) 602-610.
43 Bell. 5,360-361 (ed. O. Michel/O. Bauernfeind II/l [1963] 164); vgl. die Bemerkung

des Josephus über die Urfassung seines Buches über den jüdischen Krieg (Bell. 1,3).
44 Zitiert bei Eusebius, Hist. eccl. 3,39,16 (s. o). Zur Interpretation des nicht nur in

diesem Satz verwendeten Wortes to Xöyia s. A.D. Baum, Papias als Kommentator evangelischer

Aussprüche Jesu. Erwägungen zur Art seines Werkes, NT 38 (1996) 257-276 (258-
266).

45 Demonstr. ev. 3,7,10 (GCS 23 [1913] 142,9-10); vgl. 3,4,44. Vgl. ausführlicher J.N.
Sevenster, Do You Know Greek? How much Greek could the first Jewish Christians have
known? NT.S 19, Leiden 1968,23-76.96-175.



30 Armin Daniel Baum

3.4. Die Zweitsprachenkompetenz des Petrus

Neben Aramäisch wurde in Palästina aufgrund des Siegeszuges des
Hellenismus auch Griechisch gesprochen.46 Griechisch war nicht nur die Sprache
der nichtjüdischen Städte Palästinas. Der Aristeasbrief setzt voraus, dass es

bereits im zweiten Jahrhundert vor Christus wenigstens in den aristokratischen

Kreisen des palästinischen Judentums Männer gab, die sich nicht nur
eine Fertigkeit in der jüdischen Sprache angeeignet hatten, sondern auch

sorgfältig auf den Erwerb der griechischen Sprache bedacht waren (oïxiveç où

gövov xf|v xräv 'IouScükcov ypapixaxiov ëçiv 7t£pi£7toi.r|oav aùxotç, oÀXù Kai xrjç
xräv 'E/AriviKO)v Etjtpövxioav où 7tapépycoç KaxaaKEvnç ),47 und daher in der Lage
waren, ihre heiligen Schriften in diese fremde Sprache zu übersetzen. Dass
das Griechische in hellenistischer Zeit in Jerusalem eine wichtige Rolle spielte,

dürfte nicht zuletzt damit zusammenhängen, dass die Stadt jedes Jahr zahllose

Festpilger aus der griechischsprachigen Diaspora in Ägypten oder Kleinasien

anzog. Solche Diasporajuden, die in der Nähe des Tempels ihren
dauernden Wohnsitz nahmen, werden in der Apostelgeschichte, im Unterschied
zu den aramäischsprachigen Juden Palästinas, als 'EM.rivioxai bezeichnet.48

Die Verbreitung des Griechischen dürfte jedoch nicht auf Jerusalem und
Judäa beschränkt gewesen sein. Auch der in Galiläa beheimatete Petrus dürfte

im täglichen Leben und speziell in seinem beruflichen Umfeld nicht ohne
die griechische Sprache ausgekommen sein. Auch die weniger gebildeten
Bewohner Galiläas werden in der Lage gewesen sein, sich in der griechischen
Verkehrssprache zu verständigen.49 Insofern wäre die sprachliche Kompetenz

des Apostels weniger mit der des britischen Erweckungspredigers
Charles Haddon Spurgeon, der sich auf dem Kontinent eines Dolmetschers
bediente,50 oder des wohl ebenfalls nur einsprachigen Billy Graham zu
vergleichen,51 als vielmehr mit der eines einer Zweitsprache bis zu einem gewis-

46 Vgl. M. Hengel, Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer Begegnung unter
besonderer Berücksichtigung Palästinas bis zur Mitte des 2. Jh.s v. Chr., WUNT 10, Tübingen

21973,108-114: «Das Vordringen der griechischen Sprache in Palästina».
47 Arist. 8,121 (SC 89 [1962] 164).
48 Apg 6,1.
49 Etwas zu pessimistisch urteilt Meyer, Ursprung, I, 159: «Petrus konnte natürlich

ursprünglich kein Griechisch ...». G. Zuntz, Papiana, ZNW 82 (1991) 242-263 (261 Anm.
20), urteilt etwas anders, Papias setze offenbar voraus, dass Petrus «weder Griechisch
noch Lateinisch sprach». Für eine Übersicht über die weitere Evidenz s. J.A. Fitzmyer,
The Languages of Palestine in the First Century AD (erstmals 1970), in: The Language of
the New Testament. Classic Essays, JSNT.S 60, Sheffield 1991, 126-162; H.B. Rosén, Die
Sprachsituation im römischen Palästina, in: Die Sprachen im römischen Reich der Kaiserzeit,

Hg. G. Neumann & J. Untermann, BoJ.B 40, Köln 1980, 215-239. R. Schmitt, Die
Sprachverhältnisse in den östlichen Provinzen des Römischen Reiches, ANRW 11.29.2

(1983) 554-586 (575-576), bietet eine Zusammenfassung der Ergebnisse Fitzmyers.
50 So Link, Dolmetscher, 433.
51 Diese Analogie verwendet Stauffer, Methurgeman, 286-287 Anm. 29.



Der Presbyter des Papias über einen <Hermeneuten> des Petrus 31

sen Grade mächtigen Redners, der sich dennoch zu einem öffentlichen Vortrag

in fremder Sprache nicht in der Lage fühlt52 bzw. «bei der Vorbereitung
eines fremdsprachlichen Referats für Übersetzungshilfe dankbar ist».53

Wie fliessend Petrus seine Zweitsprache tatsächlich beherrschte, lässt sich

kaum exakt bestimmen. Jedenfalls wird man nicht annehmen dürfen, dass
Petrus das Griechische fliessender sprach oder gar schrieb als sein jüngerer
Zeitgenosse Josephus. Dieser hatte eine fehlerlose Beherrschung der Sprache,
wenigstens ihrer Aussprache (xpv 5è nepi xpv 7ipoc|)opàv axpißeiav), obwohl er
sich das Griechische seinen eigenen Worten zufolge angeeignet hatte (xfiv
YpaggctTiKTiv épjrevpiav avakaßtov), nie erreichen können.54 Daher bediente er
sich bei der Abfassung seiner griechischen Texte mehrerer Sprachhelfer.55

Dass man sich nicht nur, wenn man die Zielsprache gar nicht kannte,56
eines Dolmetschers bediente, sondern auch dann, wenn man ihrer durchaus bis

zu einem gewissen Grad mächtig war und sich notfalls behelfsweise in der
Fremdsprache verständlich machen konnte, ist für die Antike mehrfach
belegt. So berichtet Xenophon in seiner Anabasis, der Thrakerkönig Seuthes
habe sich bei den Verhandlungen mit Alexander dem Grossen eines Herme-
neuten bedient (eiaxijKet ëxcov èpprivéa), obwohl er das meiste verstand, was
auf Griechisch gesagt wurde (ouvrer 5è Kar aùxôç éÂÂrivraxi xà nkeroxa).57
Ähnliches berichtet Curtius Rufus über Dareios.58

52 Gächter, Dolmetscher, 170-171.
53 Hengel, Probleme, 253.
54 Ant. 20,263.
55 C. Ap. 1,50: xphoùpevoç xrai rcpôç xfiv 'EXkr|vr8a (|>û>vijv avvepyorç (ed. B. Niese V

[1955] 10,12-13). H.St.J. Thackeray, Josephus und der Hellenismus: Seine griechischen
Gehilfen (1929), in: Zur Josephus-Forschung, Hg. A. Schalit, WdF 84, Darmstadt 1973,
139-166 (149-163), unterscheidet aufgrund stilistischer Beobachtungen zwischen einem
den Thukydides imitierenden Gehilfen, der für die griechische Endfassung von Ant. 17-19
verantwortlich sei, und einem Helfer, der in Ant. 15-16 und Bell. 3 am Werk war und eine
Vorliebe für den Stil des Sophokles hatte. Für Ant. 17-19 ist Thackerays These jetzt von
D.S. Williams, Thackeray's Assistant Hypothesis: A Stylometric Evaluation, JJS 48 (1997)
262-275, bestätigt worden. In Ant. 1,7 beklagt Josephus die Mühe, sein Thema eiç ÙX-

koSourfiv riplv kcù ÇévT|v SiakéKxoi) cuvf|0eiav wiederzugeben (ed. B. Niese I [1955] 5,21-22;
vgl. Ant. 10,218). Eine ausführlichere Diskussion der relevanten Angaben des Josephus
bietet Sevenster, Greek, 61-76, der annimmt, im ersten Jahrhundert hätten viele
Judenchristen, ähnlich wie Josephus, die sprachliche Hilfe von Assistenten in Anspruch genommen

(ebd. 76). Zu weit geht wohl Gundry, Mark, 1035, der meint, unser Wissen über das

Ausmass der Hellenisierung Palästinas zwinge zu der Annahme, dass Petrus in jedem Fall
ohne Dolmetscher ausgekommen sei.

56 Alexander der Grosse hielt bei der Meuterei in Opis vor einer Versammlung
nichtgriechischer Soldaten mit Hilfe eines interpres eine Rede (Curtius Rufus 10,3,6). Und der
der griechischen Philosophengesandtschaft angehörende Karneades bediente sich bei
seinem Auftritt im römischen Senat, weil er nicht Lateinisch sprach, des Senators Gaius Aci-
lius als Dolmetscher (Plutarch, Cato maior 22,4).

57 7,6,8 (ed. C. Hude [21969] 270,24-271,2).
58 5,11,4-5.



32 Armin Daniel Baum

Zur Zusammenarbeit mit einem Dolmetscher könnte Petrus trotz gewisser

Griechischkenntnisse durch den Spott veranlasst worden sein, der dem
drohte, der das Griechische bei einem öffentlichen Auftritt nur unvollkommen

beherrschte. Nachdem der römische Feldherr Cornelius mit seinen zehn
Kriegsschiffen durch die Bewohner Tarents eine schwere Niederlage erlitten
hatte, schickten die Römer eine Gesandtschaft nach Tarent. Appian zufolge
gestatteten die Tarentiner den römischen Gesandten nur ungern, vor der
Volksversammlung aufzutreten, «und verspotteten sie dann, wenn sie in
ihrem Griechisch einen Fehler machten (Kai ènekGôvxaç èxkeuaÇov, e'i ti pfi
KaÀ.<ôç éA,A,r|vioerav)».59

Möglicherweise lässt sich sogar noch etwas genauer bestimmen, warum
Petrus trotz seiner Zweisprachigkeit auf die Hilfe eines Dolmetschers
zurückgegriffen haben könnte. Die Asymmetrie zwischen den beiden Sprachen
eines zweisprachigen Menschen kann im wesentlichen in zwei Varianten
auftreten. Entweder wird die eine Sprache insgesamt deutlich besser beherrscht
als die andere. Mancher kann seine Zweitsprache beispielsweise nur verstehen

und sprechen, aber nicht schreiben. Andere können sie nur verstehen,
sich aber kaum aktiv in derselben artikulieren. In anderen Fällen besteht die
Asymmetrie nicht darin, dass eine der beiden Sprachen insgesamt besser
beherrscht wird, sondern rührt daher, dass die beiden Sprachen unterschiedlichen

Lebensbereichen zugeordnet sind. So besuchte beispielsweise eine
Tochter französisch-englischer Eltern in Frankreich die Schule und die
Universität, um Erdkundelehrerin zu werden. Nachdem sie nach England
übergesiedelt war, sah sie sich, obwohl sie im allgemeinen beide Sprachen flüssig
beherrschte, nicht im Stande, auf Englisch Erdkundeunterricht zu geben. Die
entsprechenden Redewendungen sowie die zugehörige Fachterminologie
beherrschte sie nur im Französischen.60

Welche Spielart der bilingualen Asymmetrie bei Petrus vorgelegen haben
könnte, lässt sich immerhin wahrscheinlich machen. Denn obwohl er sich der
griechischen Verkehrssprache regelmässig bedient haben wird, dürfte ihre
Verwendung im wesentlichen auf die profanen Alltagsgeschäfte konzentriert
gewesen sein, während die dem Petrus geläufige Gottesdienstsprache vor
allem Hebräisch bzw. Aramäisch war. Demnach wäre die Zweitsprachenkom-
petenz des Petrus, ähnlich wie im Fall der französisch-englischen Geographielehrerin,

themen- und situationsgebunden gewesen. Insofern ist es durchaus

59 Sam. 7,4 (ed. P. Viereck/A. G. Roos I [1963] 36,9-11). Weitere Beispiele finden sich
bei Franke, Dolmetschen, 87-88.91, und Hermann, Dolmetscher, 34. Vgl. zur Geringschätzung

mangelhafter Griechischkenntnisse auch M. Hengel, Juden, Griechen und Barbaren.
Aspekte der Hellenisierung des Judentums in vorchristlicher Zeit, SBS 76, Stuttgart 1976,
107-108.

60 Vgl. D. Crystal, Die Cambridge Enzyklopädie der Sprache, Darmstadt 1995, 362,
der dieses Beispiel als typischen Fall bezeichnet.



Der Presbyter des Papias über einen <Hermeneuten> des Petrus 33

nicht unmöglich, dass Petrus sich ausserstande sah, religiöse Vorträge in
griechischer Sprache zu halten,61 weil ihr Inhalt zu dem gehörte, «was er geläufig
nur in seiner Muttersprache auszudrücken wusste».62

Als, wenn auch nicht vollständige, Analogie zu den Sprachverhältnissen
Palästinas hat A. Schweitzer das unter französischer Herrschaft stehende El-
sass der sechziger Jahre des neunzehnten Jahrhunderts herangezogen. Der
alemannische Dialekt war Verkehrssprache und entspräche dem Aramäischen.

Das Französische war Kultur- und Regierungssprache des Elsass und
damit entfernt dem Griechischen vergleichbar. Die Kirchensprache aber war
das Hochdeutsch der Lutherübersetzung. «Die Elsässer aus dem Volk, welche

damals das Vaterunser oder die Seligpreisungen auf Französisch konnten,
waren zu zählen».63 Falls dem Petrus die heiligen Schriften von Jugend auf in
ihrem semitischen Wortlaut vertraut waren und ihm die Lehre Jesu
hauptsächlich in ihrer aramäischen Fassung im Gedächtnis haftete, könnte es ihm
um die Mitte des ersten Jahrhunderts ähnlich ergangen sein, wie den elsässi-
schen Christen um die Mitte des vergangenen Jahrhunderts. Insofern
Griechisch nicht die <Kirchensprache> des Petrus war, kann er bei seinen
theologischen Lehrvorträgen durchaus dankbar die Hilfe eines aramäisch-griechischen

Dolmetschers in Anspruch genommen haben.

3.5. Die Zielsprachenkompetenz des Markus

Aber wäre Markus ein kompetenter Dolmetscher des Apostels Petrus
gewesen? Es gibt keinen Anlass, an den für eine solche Übersetzungstätigkeit
ins Griechische notwendigen Sprachkenntnisse des Markus zu zweifeln. Markus

stammte unseren Quellen zufolge aus der Hauptstadt Jerusalem,64 in der
das Griechische eine wichtige Verkehrssprache war. Als Paulus sich in
Jerusalem im Zusammenhang seiner Festnahme an das im Tempel versammelte
Volk wandte, war man dem Bericht der Apostelgeschichte zufolge
überrascht, dass er dies in dessen aramäischer Muttersprache (tri 'Eßpdlöi 8ia-
XÉKxo)) tat.65 Man wäre also offenbar durchaus in der Lage gewesen, auch
einer in griechischer Sprache vorgetragenen Ansprache zu folgen; und zwar
nicht nur die anwesenden Diasporajuden aus Asien,66 sondern auch die von

61 Gegen Zahn, Einleitung, I, 31-32, der es für undenkbar hielt, dass ein Mann wie der
Apostel Petrus auch gegen Ende seines Lebens «keinen griechischen Brief zu schreiben
und nur mit Hilfe eines Dolmetschers an Hellenen und Hellenisten eine Ansprache zu
halten» im Stande gewesen wäre. Eine derartige Annahme sei «mit einiger Kenntnis der
sprachgeschichtlichen Verhältnisse der apostolischen Zeit unverträglich» (ebd. II, 214).

62 Schleiermacher, Zeugnisse, 384-385.
63 Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, UTB 1302, Tübingen 91984, 284. Weitere

Beispiele mehrsprachiger Konstellationen und Biographien bietet M. Wandruszka, Die
Mehrsprachigkeit des Menschen, München 1979, etwa 44-46.

64 Vgl. Apg 12,12.
65 Vgl. Apg 21,40; 22,2.



34 Armin Daniel Baum

Paulus auffälligerweise in ihrer Muttersprache angeredeten Bewohner
Jerusalems.

Zudem scheint Markus mit dem aus Zypern stammenden Barnabas
verwandt gewesen zu sein.67 Dieser Sachverhalt lässt es immerhin als möglich
erscheinen, dass er mit der hellenistischen Fraktion der Jerusalemer Urgemein-
de, der man seinen Vetter Barnabas zuzurechnen haben wird, im engeren
Kontakt stand oder ihr sogar angehörte. Und schliesslich dürften die das
Griechische fliessend beherrschenden Missionare Paulus und Barnabas als

Diener für ihre erste Missionsreise durch Kleinasien68 kaum einen Mann
gewählt haben, der die unverzichtbare Verkehrssprache nicht mühelos
beherrschte. Nimmt man an, dass der in Jerusalem beheimatete und mit dem
Diasporajudentum verwandtschaftlich verbundene Johannes Markus seine

griechische Zweitsprache ähnlich fliessend beherrschte wie seine aramäische
Muttersprache,69 könnte er dem Apostel Petrus in und ausserhalb Palästinas
wertvolle Dolmetscherdienste geleistet haben.

4. Die Herkunft der Nachricht

Nachdem sich gezeigt hat. dass die knappe Mitteilung des Papias über die
Dolmetschertätigkeit des Markus sich sinnvoll mit den verfügbaren Daten
über die sprachlichen Verhältnisse Palästinas im ersten Jahrhundert verknüpfen

lässt, muss schliesslich ihre Herkunft berücksichtigt werden. Als <Presby-
ter> bezeichneten die altkirchlichen Autoren in der Regel die Angehörigen
der ihnen unmittelbar vorangehenden Generation.70 Selbst wenn man die
Datierung des Papiaswerks ins erste Jahrzehnt des zweiten Jahrhunderts71 nicht
als bewiesen ansieht, stammt die von Papias zitierte Presbyteraussage mit
einiger Sicherheit noch aus dem ersten Jahrhundert. Nicht zuletzt ihr hohes Alter

spricht für ihren historischen Wert.72 Daher wird man gegenüber dem
Urteil, bei der Nachricht über die Arbeitsgemeinschaft zwischen Petrus und
Markus handle es sich lediglich um die Chiffre einer theologiegeschichtlichen

66 Vgl. Apg 21,27.
67 Kol 4,10; vgl. Apg 4,36.
68 Vgl. Apg 12,25; 13,5.
69 Hengel, Probleme, 242-244, betont, Markus sei ein «griechischsprechender Judenchrist»

aus Jerusalem gewesen, der auch Aramäisch verstand, und bezeichnet ihn als

«Graecopalästiner» (ebd. 252).
70 S. den Nachweis bei A.D. Baum, Papias und der Presbyter Johannes, JETh 9 (1995)

21-42 (27-31).
71 So R.W. Yarbrough, The Date of Papias: A Reassessment, JETS 26 (1983) 181-191,

und Körtner, Papias, 225-226.
72 Vgl. Meyer, Ursprung, I, 158: «Die Angabe dass Marcus der Dolmetscher des

Petrus gewesen sei..., beruht auf allerbester Tradition».



Der Presbyter des Papias über einen <Hermeneuten> des Petrus 35

Entwicklung,73 ebenso zurückhaltend sein müssen wie gegenüber dem
Versuch, aus der Notiz des Papias herauszulesen, dass Markus die Vorträge des

Petrus in Kurzschrift mitgeschrieben habe.74

5. Resultat

Die Mitteilung des von Papias zitierten Presbyters über die historische
Entstehung des Markusevangeliums dürfte aus syntaktischen und vor allem
semantischen Gründen besagen, dass Markus dem Petrus nicht durch die
Niederschrift seines Evangeliums, sondern durch die Verdolmetschung seiner
Vorträge aus dem Aramäischen ins Griechische als éppriveuç gedient hat.
Eine entsprechende Übersetzung des Fragments könnte etwa lauten: «Auch
dies sagte der Presbyter: <Markus schrieb zwar, nachdem er Dolmetscher des

Petrus geworden war, - soviel er sich erinnerte - das exakt auf, was vom Herrn
sowohl gesagt als auch getan worden war, jedoch nicht ordnungsgemäss)».

Für die historische Plausibilität dieser Nachricht spricht neben ihrem
hohen Alter die mit den verfügbaren Daten über die mehrsprachige Situation
Palästinas harmonierende These, dass die Bilinguität des Petrus durch eine

situationsbedingte Asymmetrie gekennzeichnet gewesen sein dürfte. Die <Got-
tesdienstsprache> des Apostels, in der ihm die heiligen Schriften von Kindheit
an vertraut waren und in der ihm die Aussprüche und Reden Jesu in Erinnerung

waren, wird vornehmlich das Aramäische (bzw. das Hebräische) gewesen

sein. Seine griechischen Sprachkenntnisse dürften vornehmlich auf den

profanen Bereich beschränkt gewesen sein. Wie moderne Analogien zeigen,
kann eine solche asymmetrische Zweisprachigkeit als Ursache dafür gelten,
dass Petrus sich ausserstande sah, seine theologischen Vorträge in griechischer

Sprache zu halten, und daher auf die Hilfe eines oder mehrerer Dolmetscher

zurückgriff.

Armin Daniel Baum, Hüttenberg

73 So U.H.J. Körtner. Markus der Mitarbeiter des Petrus, ZNW 71 (1980) 160-173.
74 So B. Orchard, The Making and Publication of Mark's Gospel. An Historical

Investigation. Annales theologici 7 (1993) 369-393.


	Der Presbyter des Papias über einen "Hermeneuten" des Petrus : zu Eusebius, Hist. eccl. 3, 39, 15

