
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

David C. Mitchell, The Message of the Psalter. An Eschatological Programme in the Book
of Psalms, Journal of the Study of the Old Testament. Supplement Series 252, Sheffield
Academic Press Sheffield 1997. 428 p., ISBN 1-85075-689-9.

Dass der Psalter mehr als eine zufällige Zusammenstellung der in ihm enthaltenen Psalmen

ist, wird immer deutlicher (wieder!) erkannt. Die neueste Psalmenforschung arbeitet
zur Zeit daran, den kompositioneilen bzw. editorischen code des Psalterbuchs zu «knak-
ken», d.h. die leitenden Prinzipien herauszuarbeiten, welche zu dessen kanonisch gewordenen

Gestalt führten. Dies ist kein leichtes Unterfangen, zumal mehrfache Redaktionen und
multiple Überlegungen dahinter zu vermuten sind. Verschiedene Ansätze und Zugänge
sind bisher, z.T. erst ansatzweise, erprobt worden: l'ormgeschichtlich-liturgische Schemen

(Miliard), heilsgeschichtliche Aufrisse (Wilson, McCann, Walton) und mehrstufige Fort-
schreibungs- und Redaktionsmodelle (Hossfeld/Zenger).

Mitchell geht in seiner Studie, die aus einer 1992-1995 erarbeiteten Dissertation unter
I.W. Provan in Edinburgh hervorgegangen ist, insofern einen neuen Weg, als er annimmt,
dass die Redaktoren des Psalters diesen mit der Absicht einer «eschatological message»
arrangierten. Dabei kann er, wie eine Durchsicht der Forschungsgeschichte ergibt, an eine
lange, v.a. vor der Aufklärung gängige Verstehenstradition anknüpfen. Da diese Psal-

ter(end)redaktion in nachexilischer Zeit (vor der Übersetzung der LXX) anzusetzen und
diese Zeit wesentlich durch ein Erstarken eschatologischer, messianischer und apokalyptischer

Strömungen gekennzeichnet ist, ergeben sich dafür auch zeitgeschichtliche Indizien.
Der Ausgangspunkt seiner Studie bildet die Gruppe der Asaphpsalmen (50; 73-83), bei der
er aufgrund einer Reihe von Momenten (Gruppenkohärenz, Überschrift und Verbindung
mit levitischer Prophétie und Musik, Assoziierungen mit den Riten des «Erinnerns» im
Zusammenhang mit Heiligen Kriegen und dem Thema der «Sammlung» Israels zum Gericht)
Anhaltspunkte für eine spätere eschatologische Ausdeutung durch die Psalterredaktion
gegeben sieht. Ein eschatologisches Gepräge findet er auch bei der Wallfahrtspsalmengruppe

(120-134), wenn auch anders akzentuiert: Die Wallfahrtspsalmen werden mit dem
Laubhüttenfest im Sinne eines endzeitlichen Letztgeschehens in Verbindung gebracht. Im
folgenden Kapitel geht Mitchell dem Motiv des «Einsammelns» (ingathering) im
altorientalischen und alttestamentlichen Schrifttum nach und stösst namentlich im prophetischen
Bereich (Ez 34-48; Sach 9-14; Jo 3-4) auf programmatische eschatologische Aussagen, die
von verschiedenen Sammlungsbewegungen auf den Zion hin sprechen. Mit diesen Aussagen,

v.a. Sach 9-14, als Verstehenshintergrund, ergeben sich im Blick auf die Zyklen der
Asaph- und der Wallfahrtspsalmen zwei unterschiedliche eschatologische Verstehenshori-
zonte: Die Themen und Geschehnisse des Asaphkreises korrespondieren mit ihrem Horizont

des Sammeins von Israel zum Gericht mit früheren Stadien eschatologischer Programmatik,

während die Wallfahrtspsalmen das Stadium nach dem eschatologischen Konflikt
abbilden (vgl. Sach 14). In einem nächsten Durchgang wendet Mitchell sich erneut den
prophetischen Motiven in Sach 9-14 zu und zeigt, dass diese nicht nur wie von ihm angenommen

in der Psalterredaktion, sondern auch in späterer Literatur aufgenommen und
weiterbearbeitet worden sind. Das nächste Kapitel ist den Königspsalmen gewidmet und dient
dem Aufweis, dass diese in ihrem von der Redaktion aufgefassten messianischen Verständnis

sich ebenfalls in den eschatologischen Gesamthorizont des Psalters einfügen. Anschliessend

begründet Mitchell, dass das Psalterbuch IV (90-106) mit seinen Anspielungen auf
Mose und Themen der Wüstenwanderung, aber auch auf Busse und gnädige Wiederher-



Rezensionen 365

Stellung, im Horizont von Sach 13f. als «eschatologisches Exil» interpretiert werden will.
Das Schlusskapitel bietet Konklusionen. Die wesentlichste ist die, dass der Psalter als Buch
bewusst ein abgestuftes eschatologisches Programm abbildet bzw. entwickelt, das demjenigen

von Sach 9-14 ähnlich ist. Dies ist nicht singular, sondern spiegelt sich in mannigfaltiger
Weise in pseudepigraphischem, qumranischem, neutestamentlichem, rabbinischem und
altkirchlichem Schrifttum. Dem Buch sind zwei längere Appendices beigegeben, in denen
apokalyptische Midraschim einerseits und eine Zusammenstellung von biblischen Texten,
die verschiedene Sammlungsbewegungen anzeigen, dargeboten werden. Den Schluss
bilden Bibliographie sowie Belegstellen- und Autorenindex.

Mitchells Studie besticht durch dessen stupende Kenntnis verschiedenster Primärtextkorpora.

Sein Psalterverständnis als eschatologische Programmschrift fügt sich gut in den
frühjüdischen und gesamtbiblischcn Kontext. Es ist der m.E. bisher überzeugendste
Ansatz, über den sich weiter nachzudenken und zu forschen auf jeden Fall lohnt. Dies gilt,
auch wenn - wie fast nicht anders möglich bei einem solchen Gesamtaufriss - Details
unbefriedigend bleiben sowie da und dort das Gefühl aufkommt, dass manchmal die
Beobachtungen stark durch den Gesamthorizont interpretiert werden. Auch eine gewisse
methodologische Unscharfe ist in dem Sinn zu konstatieren, dass nicht immer klar ist, auf
welcher Text- bzw. Argumentationsebene sich der Autor bewegt. Wie es scheint, denkt der
Verfasser weniger an einen zeitlich gestaffelten, sondern einheitlichen Prozess der Psalter-
redaktion. Der Überlieferungsweg von der Entstehung der Einzelpsalmcn hin zum Psalter
wird nicht näher erörtert. Alles kann aber ein einzelnes Buch nicht leisten. Darum nichts-
destotrotz: ein Buch, das sich zu lesen lohnt, nicht zuletzt auch im Hinblick auf eine Biblische

Theologie.
Beat Weber, Linden

Bernd Janowski, Stellvertretung. Alttestamentliche Studien zu einem theologischen Grundbegriff,

Stuttgarter Bibelstudien 185, Verlag Katholisches Bibelwerk GmbH Stuttgart
1997. 198 S„ DM 41,80/SFr 40, ISBN 3-460-04651-1.

Der jetzt in Tübingen lehrende Alttestamentier Bernd Janowski (J.) hat sich in verschiedenen

Studien bereits mit der Sühne-Thematik auseinandergesetzt. Den Ausgangspunkt
dieser Arbeit bildet das im Gefolge von Immanuel Kant in der neuzeitlichen Theologie
häufig behauptete Axiom von der «Unvertretbarkeit des Einzelnen» (Sündenschuld ist al-
lerpersönlichst und kann nicht übernommen werden). Damit verbunden findet sich die
Behauptung, dass der bibl. Gedanke der Stellvertretung (insbesondere im Blick auf das
Verständnis des Todes Jesu) nicht mehr nachvollziehbar und dem «modernen» Menschen
unzumutbar sei. Doch bevor das Wort «Stellvertretung» jedoch auf eine «schwarze Liste»
verhängnisvoller theologischer Begriffe gesetzt wird, sind nach J. erst einmal die bibl.
Stellvertretungsaussagen in ihrer Eigenbedeutung zur Geltung zu bringen.

Die Studie bietet als erstes Kapitel eine Begriffsgeschichte und damit eine theoretische
Grundlegung zum Begriff «Stellvertretung». Zunächst wird die Vielschichtigkeit dieses
Begriffskonzepts in der heutigen Diskussion aufgewiesen. In einem zweiten Abschnitt werden
dann Strukturen der Stellvertretung im AT aufgewiesen. Dabei zeigt es sich, dass der
offenbar erst gegen Ende des 18. Jt.s gebildete Abstraktbegriff «Stellvertretung» in der Bibel
so nicht vorkommt; vielmehr wird der Sachverhalt verbal ausgedrückt - was auf den
Ereignischarakter des Geschehens verweist - und vielfach mit präpositionalen Wendungen
näher bestimmt. Eine Sichtung der atl. Stellvertretungsaussagen ergibt folgende «Typologie
der Stellvertretung»: der König als «Repräsentant» oder «Mittler» Gottes (Jer 26,19; Ps 72

u.a.); der Mensch als «Bild» Gottes (Gen 12.6F; 5,1; 9,6); der Prophet als «Fürbitter» Israels
(Ex 32,*7-14.30-34; Jer 15,*10-20 u.a.); das Opfertier als «Stellvertreter» des Menschen
(Lev Iff. u.a.); der Sündenbock als «ritueller Unheilsträger» (Lev 16,20-22); der Gottes-



366 Rezensionen

knecht als «leidender Gerechter» (Jes 52,13-53,12); das Bild als «Ersatz» oder «Vergegenwärtigung»

des Originals (Ersatz-, Kuh-, Götterbild). In Grundzügen skizziert J. zunächst
diese atl. Stellvertretungsmodelle, um dann im zweiten Kapitel mittels zweier exegetischer
Fallstudien die Stellvertretungsformen der königstheologischen «Repräsentation» anhand
von Ps 72 und des «Leidens des Gerechten» anhand von Jes 52,13-53,12 eingehender zu
erarbeiten. In Ps 72 als Bittgebet für den König(ssohn) soll sich dessen gerechte Herrschaft
nach zwei Seiten hin entfalten: Der König ist soziale Instanz, indem er die Elenden und
Armen richtet bzw. rettet, und er ist zugleich Mittler des göttlichen Segens, dessen Herrschaft
sich heilvoll in der Natur auswirkt. Stellvertretung ist nach Ps 72 die Fortsetzung der
Herrschaft und Fürsorge JHWHs, die dieser vom König über seine Menschen ausgeübt wissen
will. Die Korrelation von Gerechtigkeit und Leiden in Jes 52f. weist nach J. auf einen ao.
Kontext, in dem der traditionelle Zusammenhang von Tun und Ergehen zerbrochen ist.
Das Zentrum der Stellvertretungsvorstellung in diesem vierten Ebed-JHWH-Lied. das

kompositorisch aus einer Wir-Rede (Mittelteil) und zwei JHWH-Reden Rahmenteile)
besteht. liegt im Gedanken einer engen Willensgemeinschaft zwischen Gott und Knecht mit
der Intention der «Schuldtilgung» (DÖX) für die vielen. Die Wirklichkeit der Stellvertretung

erschliessl sich den «Wir» nicht einfach durch Reflexion oder Entschluss, sondern
durch das im Bekenntnis von Jes 53,4 ergriffene Wort, das JHWH in dem Eingangsorakel
über den Erfolg seines Knechts spricht (Jes 52,13-15). Das Christusgeschehen wurde immer
wieder im Licht der Ebed JHWH-Lieder, insbesondere von Jes 53, gedeutet. Dabei zeigen
Apg 8,34f., dass die Gottesknechtslieder das Christusgeschehen als Gottestun verstehen
und umgekehrt. Der dritte Hauptteil bietet auf rund 30 Seiten eine Textsammlung zur
Stellvertretungsthematik aus den Bereichen Religionswissenschaft, Philosophie, Theologie,

Rechtswissenschaft, Politologie und Soziologie. Der damit geöffnete Fächer zur
Begriffsgeschichte, der auch die Definitionsproblematik nochmals vor Augen führt, weist
zurück auf das erste Kapitel. In einem kurzen «Epilog» bringt J. seine Sicht zur Geltung, die
sich an den bibl. Aussagen misst und an die systematisch-theologischen Überlegungen von
W. Breuning, Chr. Oestrich und Chr. Link anschliesst. Er kritisiert den «subjektorientierten

Ansatz» (Kant, Bultmann u.a.), der die Schuldproblematik dem Primat des unvertretbaren,

für sich selbst verantwortlichen Individuums unterstellt. Denn die bibl. Schulderfahrung

ist nach J. nicht primär ein innerer Gewissens- und Persönlichkeitskonflikt, auch kein
moralisches Defizit, sondern die Not. Gottesbeziehung, Selbstbeziehung und Sozialbeziehung

nicht mehr integrieren und deshalb aus eigener Kraft nicht mehr weiter zu können.
Die entscheidende Frage ist nicht, ob Schuld «übertragbar» ist oder nicht, sondern ob einer
da ist. der sich in dieser Situation mit dem Schuldigen identifiziert und an seine Stelle tritt.
Es geht um ein «Eintreten an unsere Stelle». Ein Literaturverzeichnis (der häufiger zitierten

Literatur) sowie Sach-, Stellen- und Wortregister (hebr. und griech. Begriffe) sind der
Studie beigegeben.

Der alttestamentlichen Wissenschaft wird - zum Teil nicht ganz zu unrecht - vorgeworfen,
dass ihre oft feingeästelten, ausdifferenzierten und nicht selten divergierenden Ergebnisse

für die Theologie insgesamt und für die kirchliche Praxis kaum mehr rezipierbar seien.

Hier zeigt ein Alttestamentier auf eindrückliche Weise, dass es auch anders geht. Nicht
nur «erdet» er die Diskussion um die Stellvertretungsthematik mit zwei exegetischen
Studien zu atl. Schlüsseltexten an der Schrift; er unternimmt es auch mit begriffsgeschichtlichen

Beiträgen, theologischen Überlegungen und Texldarbietungen über seine Disziplingrenze

hinaus den biblisch-exegetischen Ertrag mit systematisch-theologischen Überlegungen

ansatzweise zu vernetzen. Zugleich hat er neuzeitlichen Vorbehalten gegenüber dem
Gedanken der «Stellvertretung» auf dessen bibl. Akzentuierung sowie auf die Unverzichtbarkeit

dieser theologischen und christologischen Schlüsselkonzeption hingewiesen. Dem
Buch ist eine Aufnahme quer durch die verschiedenen theologischen Disziplinen zu
wünschen. Aber nicht nur der theologischen Wissenschaft und den Studierenden (die nament-



Rezensionen 367

lieh den «reader» zu schätzen wissen dürften), sondern auch den theologischen Praktikern
in Kirche und Pfarramt kann dieses Buch, etwa im Blick auf die Predigtvorbereitung,
empfohlen werden.

Beat Weber, Linden

Jerome F.D. Creach, Yahweh as Refuge and the Editing of the Hebrew Psalter, Journal of
the Study of the Old Testament. Supplement Series 217, Sheffield Academic Press Sheffield

1996. 156 p.. ISBN 1-85075-601-5.

Bei der vorliegenden Studie handelt es sich um eine unter James Luther Mays verfasste
Doktoraldissertation, die sich in die neueren Arbeiten einreiht, welche das kanontheologische

Arrangement des Psalmenbuchs zu erfassen versuchen. Die These dieses Buches
besteht darin nachzuweisen, dass die Thematik der «Zuflucht bei JHWH» (17011 und bedeu-
tungsmässig verwandte Wortfelder) der Schlüssel zum Verständnis des Psalters insofern
darstellt, als diese Thematik und dieses Anliegen nicht zufällig so geläufig ist. sondern von
den Herausgebern des Buches bewusst gewählt und fokussiert wurde («intentional editorial

schema»).
In den ersten beiden Kapiteln nach der Einleitung steckt der Verfasser zunächst das

Wortfeld von 17017 ab, listet die verschiedenen Termini und Ausdrücke auf und verweist
auf die ihnen zukommende Funktion im Blick auf die JHWH-Verehrung. Danach wird die
metaphorische Aussagebreite des Satzes «JHWH ist meine Zuflucht» und ihr Kontext
erhoben. Creach kommt zum Ergebnis, dass die Redeweise ihren Haftpunkt in der
Königsvorstellung JHWHs habe, insbesondere im Blick auf dessen Schutzlünktion gegenüber
Armen und Elenden.

In den beiden folgenden Kapiteln werden die begriffsgeschichtlichen Ergebnisse mit der
vorliegenden Form des Psalters und anschliessend mit seiner Formwerdung vermittelt. Dabei

ergeben sich u.a. folgende Überlegungen: Die grösste Dichte des «Zuflucht»-Wortfel-
des findet sich in der ersten Gruppe der Davidpsalmen (Ps 3-41). Diese Gruppe beginnt,
als Addendum zu Ps 2 und als Überschrift über den ersten Davidpsalter, mit der editoriell
plazierten Seligpreisung: «Glückselig alle, die bei ihm ihre Zuflucht suchen» (Ps 2,12d).
Das mit diesem Wortfeld verbundene und mit dem Tora-Studium verknüpfte frömmigkeitliche

Anliegen zieht sich durch weitere Teilgruppen des Psalmenbuchs. Der Davidpsalter
II (51-72) ist vermutlich bewusst dem Davidpsalter I (3-41) nachgestaltet worden und stellt
mit diesem zusammen das erste Stadium des (David-)Psalters dar. Der Psalmenumfang 2-
89 dürfte mit einer «hiskianischcn Redaktion» in Zusammenhang stehen. Der Block Ps 90-
150 könnte aufgrund der Analogien zwischen den Psalmen aus Buch IV und Deuterojesaja
mit zeitlich und inhaltlich analogen Redaktionsprozessen vonstatten gegangen sein. Nach
Creach ergibt sich damit eine Nähe zwischen den redaktionstheologischen Anliegen des Je-
saja- und des Psalmenbuchs, die aus je zwei Hauptblöcken bestehen.

Ein Schlusskapitel fasst die wesentlichsten Ergebnisse zusammen. Beigefügt sind zwei
Anhänge, eine ausgewählte Bibliographie sowie ein Belegstellen- und Autorenregister.

Creach hat in seiner knapp gehaltenen Studie bereits früher angestellte Überlegungen
zum Modell einer Psalterredaktion weitergeführt. Mit der «Zuflucht»-Thematik und der
damit verbundenen Frömmigkeit hat er gewiss ein wesentliches theologisches Anliegen des
Psalterbuchs herausgearbeitet. Dadurch ist die Studie auch als Vorarbeit zu einer Theologie

des Psalterbuches wertvoll. Die Forschungslage ist im Bereich der Herausarbeitung edi-
torieller Gestaltungsprinzipien des Psalmenbuchs allerdings noch im Erprobungsstadium.
Daher ist es nicht verwunderlich, dass Creach zwar diesbezüglich wichtige Hinweise
beisteuern, mit der «Zuflucht»-Thematik die Gesamtanlage des Psalters m.E. aber nicht
hinreichend erklären kann. Am Überzeugendsten sind seine Überlegungen im Bereich der
ersten beiden Psalterbücher, während die Einpassung der nachfolgenden Psalmengruppen



368 Rezensionen

weniger gelingt. Was er schuldig bleibt, ist eine Erklärung, wie die «Zufluchts»-Thematik
von den Redaktoren aufgenommen oder eingebaut wird. Er scheint nicht - wie etwa der
Kommentar von Hossfeld und Zenger - von einem redaktionsgeschichtlichen Modell in
dem Sinn auszugehen, dass er zwischen Grundpsalm und Fortschreibungen differenziert
und diese Schichten jeweils benennt (mit Ausnahme von Ps 2). Diesbezüglich bleibt die
Studie Antworten schuldig.

Beat Weber, Linden

Stefan Felber, Wilhelm Vischer als Ausleger der Heiligen Schrift Eine Untersuchung zum
Christuszeugnis des Alten Testaments, Band 89 der Reihe: Forschungen zur systemanti-
schen und ökumenischen Theologie Verlag Vandenhoeck und Ruprecht, Göttingen und
Zürich 1998.

Ein junger Theologe hat in Erlangen eine Dissertation über Wilhelm Vischer eingereicht
und dafür das Prädikat «summa cum laude» erhalten. Seine Arbeit ist die Frucht eines
immensen Quellenstudiums (Schriften Vischers und über ihn, auch gegen ihn, Briefe, Interviews

etc.). Er hat seine Dissertation gering verbessert» jetzt in Buchform (414 Seiten!)
veröffentlicht

Der erste Teil des Buches enthält Vischers «Biographie und theologischen Weg». Darin
nimmt «der Fall Vischer» viel Platz ein (d.i. die Nazigesetze gegen Vischer, die ihn seine
Dozentur an der Theol. Schule Bethel bei Bielefeld verlieren Hessen). Im zweiten Teil
beschäftigt sich Felber mit «Wilhelm Vischer als Ausleger der Heiligen Schrift», und im dritten

Teil folgt eine «Zusammenfassung und Beurteilung». Eine zwanzigseitige Bibliographie

zeugt schliesslich von der Produktivität Vischers.
Bekannt wurde Vischer vor allem durch die zwei Bände «Das Christuszeugnis des Alten

Testaments» (zu weiteren Bänden kam es leider nie). Darin bricht er mit Harnacks Ablehnung

des A.T. und ebenso mit der Meinung, das A.T. sei einfach ein religionsgeschichtliches
Dokument des Judentums. Mit dem «Christuszeugnis» hat Vischer einst einen Alarm

ausgelöst. Er hat damit nicht nur unter deutsch- und französischsprachigen Theologen ein
lebhaftes Interesse am A.T. geweckt und bei vielen Predigern die Freude, über einen Text
aus dem A.T. zu sprechen. Anderseits wurde er aber von seinen Fachkollegen - teils vehement

- abgelehnt. Uber die Auseinandersetzungen jener mit Vischer lesen wir im zweiten
Teil des Buches viel Interessantes (z.B. von von Rad, Eichrodt. Elliger u.a.m.).

Wenn Vischer im A.T. ein Christuszeugnis liest, so sind nicht «die sog. messianischen
Weissagungen» gemeint, sondern das ganze A.T. Voraussetzung dafür ist, dass er mit dem
praexistenten Christus rechnet. Christus ist das Wort Gottes, das in Jesus Fleisch geworden
ist. Und zur Fleischwerdung des Wortes Gottes gehört auch die Fleischwerdung im Volk
Israel, in seiner Geschichte und in seinen Gestalten.

Textkritik liess er jedoch keineswegs beiseite. Er beachtete sie als «notwendig, aber sie
ist nur ein Teil der Exegese». Seine Basler Studenten waren enttäuscht, dass auch er eine
saubere Analyse des Textes verlangte und nicht direkt zu einer christologischen Exegese
schritt. - Typologie und Allegorie - beides wurde ihm etwa von seinen Gegnern vorgeworfen

- lehnte er ab.
Es überrascht nicht, dass sich Vischer von Anfang an gegen jeglichen Antisemitismus

gestellt hat. «Wer die Juden angreift, greift den in Jesus Christus geschlossenen Bund an» -
so Vischer.

Als er in Basel über «die Kirche und die Juden» sprach, befand sich unter den Zuhörern
auch der damalige Basler Rabbiner. Dieser äusserte sich nachher: «Eine solche Sprache
haben wir Juden von Seiten eines Vertreters der Kirche seit 1900 Jahren nicht gehört».
Vischer war der Überzeugung, dass die «Judenfrage» eine Existenzfrage der Kirche ist. Diese
Überzeugung stützte sich auf Rom 9-11.

Der Titel seines Hauptwerkes bezeichnete im Grunde Vischers ganzes Wirken. Um das

«Christuszeugnis» ging es ihm zuerst und zuletzt. Quelle für sein ganzes Denken und Leh-



Rezensionen 369

ren war ihm die ganze Bibel, nicht nur das N .T., sondern eben auch das A.T. In diesem Sinne

hat er als Prediger, als Seelsorger und auch als Lehrer gewirkt, sei es in seiner ersten
Gemeinde - einem Dorf in der Nähe von Basel, sei es in der Evang. Gemeinde Lugano, sei es
zu St.Jakob (ein Zweig der Basler Münstergemeinde). Nicht anders wollte er in diesem Sinne

wirken als Dozent für A.T. an der Theol. Schule in Bethel bei Bielefeld, als Privatdozent
an der Theol. Fakultät der Basler Universität und als Ordinarius für A.T. an der Ref.
Fakultät von Montpellier. Dort ist er dann als Emeritus im hohen Alter von 92 Jahren gestorben.

Die heutigen jungen Theologen kennen ihn kaum mehr - so wenig wie seinen theologischen

und persönlichen Freund Karl Barth. Stefan Felber schliesst sein Buch mit den Worten:

«Deshalb sind die von ihm aufgeworfenen Fragen und Impulse zu Unrecht in Vergessenheit

geraten.»
Heinrich O. Kühner, Basel

Bernhard Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem systematischen

Zusammenhang, Vandenhoeck und Ruprecht, Göttingen 1995. 378 S., ISBN 3-
525-52197-9 (kart.).
Am 29. März 1997 verstarb der bekannte Hamburger Luther-Forscher Bernhard Lohse,

der sich seit 1958 in ungezählten Arbeiten mit dem Leben und der Theologie Luthers
beschäftigt hatte. Gewissermassen als Summa dieses Lebenswerkes erschien zwei Jahre vor
seinem Tod der vorliegende Band.

Lohses Darstellung gliedert sich in drei Teile. Zunächst bestimmt der Vf. die
«Voraussetzungen für eine Darstellung von Luthers Theologie». In diesem Teil werden die historischen,

kirchlichen und theologischen Voraussetzungen um 1500 geschildert sowie Luthers
Werdegang und die Eigenart von Luthers Theologie skizziert. Im zweiten Teil wird
«Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung» beschrieben. In vierzehn Abschnitten
orientiert Lohse von den theologischen Anfängen Luthers (1509/1510) ausgehend über den
Ausbau der reformatorischen Theologie bis hin zu seinen Auseinandersetzungen mit den
Antinomern. Im dritten Teil schliesslich wird Luthers Theologie in «ihrem systematischen
Zusammenhang» analysiert. Diesen letzten Teil schliesst ein Exkurs zum Thema «Luthers
Haltung zu den Juden» ab. Kurze und gut ausgewählte bibliographische Hinweise gehen
den einzelnen Abschnitten voran. Namen- und Sachregister beenden den Band.

Der zweifache Zugang zur Theologie Luthers macht den besonderen Reiz dieses
theologiegeschichtlichen Werkes aus, dem man einen souveränen Umgang mit der Materie
bescheinigen muss. Gut lesbar und mit der notwendigen Prägnanz und Kürze stellt Lohse die
Grundlagen der Theologie Luthers in ihrem historischen Kontext vor und verortet sie im
Werk des Wittenberger Reformators. Allein an zwei Punkten hätten die Informationen
reichhaltiger fliessen dürfen. Zum einen kommt Luthers Ethik zu kurz, zum anderen
interessierten auch die sozialen Ideen und Wirkungen in Luthers Theologie (z.B. Armenfürsorge,

Diakonie).
Insgesamt bietet der Band in der Auswahl und der Anordnung des Stoffes eine recht

konservative und traditionelle Darstellung. Der zweifache Zugang ist - wie der Verfasser
selber anmerkt - die Aufnahme eines Ansatzes von Julius Köstlin, den dieser als «Luthers
Theologie in ihrer geschichtlichen Entwicklung und in ihrem inneren Zusammenhang»
1863, 21901 (Neudruck 1968) publizierte.

Das vorzügliche und informative Buch kann sowohl Studierenden als auch Pfarrern und
Pfarrerinnen sowie interessierten Nichttheologen empfohlen werden, die sich mit der
vielschichtigen Theologie Luthers beschäftigen möchten. Die übersichtliche Gliederung lässt



370 Rezensionen

einen raschen Zugriff auf die gewünschten Informationen zu, die anhand der beigefügten
Literaturangaben vertieft werden können.

Thomas K. Kuhn, Basel

Wolf-Dieter Hauschild (Hg.), Profile des Luthertums. Biographien zum 20. Jahrhundert.
Die Lutherische Kirche, Geschichte und Gestalten (20. Bd.), Gütersloher Verlagshaus,
Gütersloh 1998. 770 S., ISBN 3-579-00386-0.

Biographische Sammelbände erfreuten sich in den vergangenen Jahren grosser Beliebtheit.

Je nach Auswahl einen grösseren Zeitrahmen und Personenkreis umfassend, bieten
sie per Lebenslauf mehr oder weniger gelungen Einblicke in die Kirchen- und
Theologiegeschichte. Einen zeitlich und theologisch engen Rahmen markiert der vorliegende Band,
der sechsunddreissig Beiträge sowie ein Autoren- und Autorinnenverzeichnis enthält. Die
Aufsätze widmen sich dem deutschen Luthertum im 20. Jahrhundert.

Vor etlichen Jahren hatte die Historische Kommission des Deutschen Nationalkomitees
des Lutherischen Weltbundes beschlossen, eine Sammlung von Biographien zu veröffentlichen.

Drei Auswahlkriterien wurden festgelegt: 1. Die Personen sollten für das deutsche
Luthertum von besonderer Bedeutung sein. 2. Ihr Wirkensschwerpunkt sollte im 20.
Jahrhundert liegen, noch lebende Personen wurden ausgeschlossen. 3. Neben Theologen und
kirchlichen Amtsträgern sollten auch Nichttheologen präsentiert werden. Gerade das letzte

Kriterium verleiht dem Band seine besondere Note. Die jetzt vorliegende Auswahl ist
das Ergebnis intensiver Diskussionen. Über die weiteren Auswahlkriterien schweigt sich
das Vorwort indes aus. Der Band beginnt alphabetisch bei Paul Althaus und endet bei

Theophil Wurm. Am Ende der Beiträge findet sich jeweils eine Bibliographie wichtiger
Werke sowie einschlägiger Sekundärliteratur.

Neben den auch einem breiteren theologisch interessierten Publikum bekannten Theologen

wie Althaus, Asmussen, Fr. von Bodelschwingh, Bonhoeffer, Bultmann und Dibelius
findet sich auch ein Beitrag über den Komponisten Hugo Distler (1908-1842), der für die
Erneuerungsbewegung in der evangelischen Kirchenmusik der zwanziger und dreissiger
Jahre des 20. Jahrhunderts von grosser Bedeutung gewesen ist. Als weiterer Nichttheologe
folgt der Jurist Hermann Ehlers (1904-1954), der zu den Verfassungsvätern der Evangelischen

Kirche in Deutschland zählte und Präsident des Deutschen Bundestages war. Ein
Theologe ohne Abschluss war der bekannte Dichter und Schriftsteller Jochen Klepper
(1903-1942), dessen Weg in den Freitod J. Mehlhausen nachzeichnet. Eine weitere wichtige
Persönlichkeit ist Wilhelm von Pechmann (1858-1946), den Klaus Scholder als einen «der
bedeutendsten Laien in der evangelischen Kirche» bezeichnet hat. Pechmann war u. a. der
erste gewählte Präsident der bayrischen Landessynode und Präsident des Deutschen
Evangelischen Kirchentages, sowie Mitglied des Deutschen Evangelischen Kirchenausschusses
von 1929-1933.

Mit Gerhard Ritter (1888-1967) bietet der vorliegende Band das Portrait eines herausragenden

deutschen Historikers, für den das Thema der Religion eine zentrale Rolle in der
Historiographie spielte. Bekannt wurde u.a. sein Buch «Luther. Gestalt und Symbol», das
1925 in erster Auflage erschien. Dem inzwischen weithin vergessenen Dichter und Schriftsteller

Rudolf Alexander Schröder (1878-1962) widmet sich eine weiteres Portrait. Von
Schröder finden sich im neuen deutschen Kirchengesangbuch drei Lieder (184, 378, 487),
von denen das bekannteste «Abend war, bald kommt die Nacht» ist. Das übrige literarische
Werk ist weithin in Vergessenheit geraten.

Der letzte sogenannte lutherische «Laie» ist der Jurist Reinold von Thadden-Trieglaff
(1891-1976), der sich als Gründer des Deutschen Evangelischen Kirchentages nach 1945

einen Namen gemacht hat. Als einzige Frau widmet sich der Band der aus dem baltischen
Luthertum stammenden Religionspädagogin Magdalene von Tiling (1877-1974).



Rezensionen 371

Neben den bisher genannten Persönlichkeiten finden sich unter anderen auch Beiträge
über Gogarten, Harnack, Hirsch, Holl, Iwand, Krummacher, Lilje, Meiser, Sasse, Seeberg,
dem F. W. Graf den bei weitem längsten Artikel widmet, W. Stählin und Thielicke.

Der methodische Zugang, über Biographien ein Profil des Luthertums zu skizzieren,
wurde deswegen gewählt, weil, wie es im Vorwort heisst, das Luthertum eine so «vielseitige
und eigenartige Grösse» sei, die eine «zutreffende Definition seines Wesens und seiner
Erscheinungsform erhebliche Schwierigkeiten bereitet». Leuchtet diese Zurückhaltung
durchaus ein, so stellt sich aber nach der Lektüre des Buches die Frage, ob nicht doch
anhand der hier vorliegenden Biographien der Versuch einer Beschreibung des Luthertums
im 20. Jahrhundert hätte unternommen werden können. Eine solche Wesensbestimmung
höbe diesen Sammelband qualitativ aus den zahlreichen anderen biographischen Publikationen

heraus. Zum anderen hätten für eine chronologische Erstinformation wenigstens in
den Kapitelüberschriften die Lebensdaten genannt werden können, da bei einzelnen Artikel

die Suche nach denselben zeitaufwendig ist. In manchen Beiträgen wäre schliesslich ein
etwas kritischerer Umgang mit den jeweiligen Persönlichkeiten wünschenswert gewesen.
Insgesamt ist dieses umfangreiche Sammelwerk eine ertragreiche historische Fundgrube
lutherischen Denkens und Wirkens sowie ein ansprechender Beitrag zur neuesten Kirchen-
und Theologiegeschichte. Dem Buch bleibt zu wünschen, dass seine Rezeption nicht durch
konfessionelle Hürden beeinträchtigt wird.

Thomas K. Kuhn, Basel

Werner Raupp, Christian Gottloh Barth. Studien zu Leben und Werk, Calwer Verlag, Stuttgart

1998. 294 S„ DM 98.-, ISBN3-7668-3579-3.

Christian Gottlob Barth (1799-1862) gehört zu den bedeutendsten Personen der
württembergischen Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts. Der von ihm gegründete Calwer
Verlag besteht bis heute. Darüber hinaus stand Barth innerhalb der deutschsprachigen und
der internationalen Erweckungsbewegung in hohem Ansehen. Seine «Christliche
Kirchengeschichte für Schulen und Familien» (1835) etwa erschien in 37 Übersetzungen. Von
seinen «Zweymal zwey und fünfzig biblische Geschichten» (1832) lassen sich 483 deutsche

Auflagen und mindestens 87 Übersetzungen nachweisen. Dennoch ist die Erinnerung an
Barth nur in kleineren Kreisen bewahrt geblieben.

Raupp legt mit seinem Buch die erste historisch-kritische biographische Darstellung
Barths vor und nahm dafür Archivalien aus über 80 Archiven zu Kenntnis. Ein Nachlass
Barths existiert nicht mehr.

Nach Einleitung und Forschungsgeschichte, die die erbaulichen Tendenzen der bisherigen

biographischen Arbeiten zu Barth erweist, zeichnet der Vf. im dritten Kapitel «Barths
geistige Heimat», den württembergischen Pietismus in den Jahren 1780 und 1850. nach.
Hier hätte an manchen Stellen eine präzisere Begrifflichkeit sowie eine prägnantere
Beschreibung dieser süddeutschen Spielart des Pietismus den Wert der Darstellung erhöht.

Der Biographie Barths widmet sich der Vf. schliesslich im vierten Kapitel. Barth wurde
1799 in Stuttgart geboren. Sein Vater war Gipser und Maler, der ebenso wie seine Frau
pietistischen Kreisen angehörte und mit dem bekannten C. F. A. Steinkopf befreundet gewesen

war. Darüber hinaus hatte er auch mit weiteren Persönlichkeiten des württembergischen

Pietismus sowie mit der Basler Christentumsgesellschaft Kontakt. Barths Mutter,
Beata Katharina, geb. Engelmann. korrespondierte etwa mit Anna Schlatter in St. Gallen.
Barth wuchs in einer «idyllisch-pietistischen Hausfrömmigkeit» auf, konnte aber nie auf ein
eigentliches Bekehrungserlebnis verweisen. Nach den üblichen Schulbesuchen, in diese
Zeit fällt der frühe Tod des Vaters (1810), und ersten Publikationen, studierte Barth von
1817-1821 in Tübingen Theologie und lebte im dortigen Evangelischen Stift. Die Teilnahme

an einer pietistischen Erbauungsversammlung mit dem Namen «Pia» wurde für ihn



372 Rezensionen

wegweisend und zu einem Ort, an dem er zahlreiche erweckte Freunde aus dem
deutschsprachigen Raum fand. Im eigentlichen Theologiestudium, das er im Oktober 1819
aufnahm, wurde Barth vor allem von A. K. E. Eschenmayer, C. F. Steudel und C. F. Schmid
geprägt. Schon 1819 erregte Barth mit seiner Schrift «Über die Pietisten» Aufmerksamkeit,
die im Zusammenhang mit der Gründung der Gemeinde Korntal gesehen werden muss.
Barth beabsichtige mit seiner Charakterisierung des Pietismus diesem einen Ehrenplatz
innerhalb der Kirche zu sichern. Dabei griff er auf Jakob Böhme zurück und verwies auf die
mystisch-spirilualistische Tradition des radikalen Pietismus.

Von 1821-1824 wirkte Barth als Vikar. Danach begab er sich auf eine Bildungsreise, die
ihn am Niederrhein, im Wuppertal und in den Niederlanden mit führenden Vertretern der
Erweckungsbewegung zusammenführte. Beim Grafen Adalbert von der Recke Volmerstein

und seinen Düsselthaler Kinderrettungsanstalten erhielt er wichtige Anstösse für die
von ihm zwei Jahre später iniliierte Kinderrettungsanstalt in Stammheim bei Calw. In den
Jahren 1824-1838 wirkte Barth schliesslich als Pfarrer in Möttlingen. das später durch
Johann Christoph Blumhardt zu grosser Bedeutung gelangen sollte. Dieser Zeit und der
Theologie Barths wendet sich der Vf. im fünften Teil seiner Arbeit zu. Es folgt schliesslich
noch ein knapper Blick auf die Jahre 1838-1862, die Barth in Calw verbrachte. Das Buch
schliesst mit einer «Bibliographia Barthiana», der es gelungen ist, längst als verschollen
geltende Stücke wieder nachzuweisen.

Nach der Lektüre des Buches bleibt ein ambivalenter Eindruck. Positiv muss erstens
gewürdigt werden, dass endlich Studien zu einer historisch-kritischen Biographie Barths ver-
fasst wurden, die vor allem die Frühzeit umfassen. Zweitens bietet die knapp hundert Seiten

umfassende Bibliographie ein wichtiges und grundlegendes Arbeitsmittel für die weitere

Erforschung Barths. Kritische Fragen schliessen sich indes an die biographische
Darstellung und die Gewichtung der Lebensbeschreibung innerhalb des vorliegenden Buches
an. Die eigentliche Biographie umfasst nämlich nur etwa 120 Seiten. Hier hätte ich mir
präzisere und tiefer gehende biographische, historische und theologische Informationen
gewünscht. Gerade bei der Benennung des weiten erweckten Beziehungsgeflechtes, das sich
Barth aufbaute, bleiben viele Fragen offen, zumal oft nur Personennamen und Orte
genannt werden.

So bleibt am Ende die Feststellung, dass diese Tübinger Dissertation aus dem Jahr 1996,

in der Tat helfen wird, Barth «dem Dunkel der Vergessenheit zu entreissen», und insofern

- vor allem wegen der bibliographischen Recherchen - einen ersten «grösseren Baustein»
der Barthforschung (S.4) zur Verfügung stellte. Eine umfassende Biographie Barths steht
indes weiterhin aus. Sie wäre aber für die Erforschung der Erweckungsbewegung und ihres
kommunikativen Netzes von grosser Bedeutung.

Thomas K. Kuhn, Basel

Cornelia Irblich, Apokalyptische Bibelechos in ausgewählten amerikanischen Romanen seit
Stephan Crane. Mainzer Studien zur Amerikanistik, Bd. 34. Peter Lang, Frankfurt am
Main u.a. 1996. ISBN 3-361-49 823-3.

Renate Ulmer, Passion und Apokalypse. Studien zur biblischen Thematik in der Kunst des

Expressionismus. Europäische Hochschulschriften, Reihe XXVIII, Kunstgeschichte,
Bd. 144. Ebd. 1992. ISBN 3-631-42557-0.

Die biblische Überlieferung lebt nicht nur in persönlicher Frömmigkeit, in Exegese und
Dogmatik weiter, sondern auch und nicht zuletzt in der Kunst. Zwei neuere Dissertationen
zeugen von der bildenden Kraft der biblischen und dann speziell der apokalyptischen Texte.

C. Irblich geht in ihrer Arbeit den Anspielungen auf die Offenbarung des Johannes in
einigen amerikanischen Romanen nach. Sie klärt zunächst den oft unscharf benutzen Aus-



Rezensionen 373

druck «apokalyptisch» und stellt den theoretischen Rahmen bereit, der ihrer Untersuchung
zugrunde liegt. Dabei wählt sie einen relativ engen Begriff von Intertextualität, in dem es

um bewusste Anspielungen auf einen vorliegenden «Prätext» geht, die vom Leser als solche

aufgefasst werden sollen. Sie unterscheidet weiterhin, angelsächsischer Tradition
folgend, drei Textebenen, auf denen die Zitate wirksam werden: die auktoriale Ebene, die
sich etwa in Titeln oder in einem Motto ausdrückt, die Ebene des Erzählers, in der sich die
Erzählperspektive darstellt, ohne dass diese den handelnden Personen bewusst wäre, und
schliesslich die Ebene der Handlungsträger. Der biblische Prätext manifestiert sich in seiner

neuen Umgebung in einzelnen «Lexien», seien diese nun wörtliche Zitate, Anspielungen
oder auch nur Namensnennungen. Dabei geraten zwei verschiedene Texte in eine

Spannung, die eine metaphorische Struktur hat. Der Prätext wird zum Bedeutungsspender
für den neuen Text, in den er eingebettet ist.

Irblich beschränkt sich nun nicht allein auf den Ausweis der Anspielungen und Zitate.
Auch für Leser, welche die besprochenen Romane von Crane, West, Porter, Cummings,
Baldwin und Styron nicht alle kennen, ist es faszinierend zu verfolgen, wie die Autorin die
Textbezüge zur Interpretation der Romane verwendet und oft zu recht neuen Ergebnissen
kommt. Ein Thema der besprochenen Romane ist immer wieder der Glaube der Amerikaner,

die auserwählte Nation und damit Vorboten des apokalyptischen Gottesreiches zu
sein. In Nathanael Wests Roman «The Day of the Locust» wird gerade durch die Interpretation

der Zitate deutlich, wie der Autor diese Illusion abbaut und vor der menschlichen
Selbstzerstörung warnt, die auch die amerikanische Kultur einschliesst.

Irblichs Weise, mit Bibelzitaten umzugehen, ist für alle lehrreich, die sich mit der Rezeption

der Bibel beschäftigen. Dieser Prozess beginnt ja bereits mit den alttestamentlichen
Zitaten innerhalb des Neuen Testamentes. In der späteren Auslegungsgeschichte werden
Texte meist benutzt, um eigene, also neue Gedanken zu belegen und sie als «alt» zu erweisen.

Oft werden damit die alten Texte in ihr Gegenteil verkehrt. Es wäre reizvoll gewesen,
wenn Irblich ihre Ergebnisse auch im Lichte der Rezeptionstheorie von H. Bloom diskutiert

hätte, aber das hätte ihren Rahmen gesprengt.
Während man für das vorhergehende Buch eigentlich alle die besprochenen Romane

kennen sollte, ist es für Renate Ulmer einfacher, den Leser mit entsprechenden Informationen

zu versorgen. Fast alle besprochenen Bilder sind im Anhang in einfachen
Reproduktionen abgebildet. Im Vordergrund ihrer Untersuchungen stehen die Passionsdarstellungen.

Sie zeigt, wie im Laufe der Säkularisierung die Bilder des Leidens Christi aus dem
überweltlichen in einen alltäglichen Rahmen gestellt werden. Jesus lebt und stirbt jetzt und
mit uns in der Gegenwart. Darin spiegelt sich sicherlich die liberale Theologie wieder. Aber
die Nähe Christi geht noch weiter, er wird zum Bild des Künstlers selber, seiner vergeblichen

Botschaft und seines Leidens. Am deutlichsten ist das bei Ensor und Gauguin. Im
eigentlichen Expressionismus wird teilweise eine neue Entwicklung eingeschlagen. Auf der
einen Seite steht das ekstatische Erleben Noldes, das mich an Rudolf Otto erinnert, auf der
anderen Seite aber auch die Kristus-Scrie Schmidt-Rottluffs, in der Christus mit einem
betonten Heiligenschein wiederum zum Fremden, zum Anderen wird. Hier zeichnet sich
nach 1918 bereits die frühe dialektische Theologie ab. Ulmers Interpretation der einzelnen
Holzschnitte dieser Serie ist für mich besonders überzeugend. Interessant wäre es
allerdings gewesen, die gleichzeitigen Holzschnitte des «Spiels Christa» aufzunehmen, die in
manchem ikonographisch parallel sind, aber von der Erlösung durch die Frau handeln.
Ulmer bleibt nicht dabei stehen, nur die Bilder selber zu deuten, sondern sie ordnet sie auch
in die Geistesgeschichte ein und zeigt den Einfluss von Nietzsche, Dostojewski und Tolstoi
auf. Das Buch des Zürcher Pfarrers Oskar Pfister über den Expressionismus von 1920, der
Ähnliches versucht, könnte vielleicht noch deutlicher zeigen, warum die liberale Theologie
trotz anfänglicher Nähe oft so verständnislos gegenüber dem Expressionismus war.



374 Rezensionen

Ein weiterer umfangreicher Teil ihres Buches ist apokalyptischen Darstellungen gewidmet.

Hier geht es vor allem um die Verarbeitung des Krieges, etwa in den apokalyptischen
Landschaften Meidners. Gibt es irgendeine Hoffnung, wie sie ja in der Offenbarung des
Johannes deutlich am Ende steht? Ulmer zeigt auf, wie die Künstler darum ringen, die
allgemeine Zerstörung mit einer messianischen, ja revolutionären Idee zu verbinden.

Drei Abschnitte über Hiobdarstellungen (als Auflehnung gegen das Leid), Kirchners
Absalom-Holzschnitte als Generationenkonflikt und schliesslich über die Trivialisierung
expressionistischer Ausdrucksmittel in der späteren religiösen Kunst beschliessen das
Buch, das dem interessierten Leser eine Fülle von Material zur Weiterarbeit liefert. Manches

muss natürlich fehlen. Aus Schweizer Perspektive hätte ich mir die Berücksichtigung
von Fritz Liebs Einfluss auf die Gruppe Rot-Blau um Kirchner gewünscht. Louis Soutters
zahlreiche Christusbilder fallen wohl zeitlich schon etwas aus dem Rahmen. Aber insgesamt

eröffnet das Buch eine reichhaltige Sicht auf die religiöse Kunst in den ersten
Jahrzehnten dieses Jahrhunderts.

Hartmut Raguse, Basel

Uwe Beyer, Die Tragik Gottes. Ein philosophischer Kommentar zur Theologie Eugen
Drewermanns, Königshausen & Neumann. Würzburg 1995. ISBN 3-88479-984-3.

Die Sekundärliteratur zu Drewermann wächst, und kritische Stimmen dürften in der
Mehrheit sein. Beyers Buch gehört dazu, aber er versucht mit Erfolg, nicht einfach in die
Polemik einzustimmen, sondern Drewermann von einem philosophischen Standort her
ernstzunehmen und mit ihm ins Gespräch zu kommen. Die Ausgangsfrage des inhaltsreichen

Buches ist die Frage nach dem einen Gott hinter den vielen Göttern der Religionen.
Gibt es ihn. wie Drewermann es behauptet? Die philosophische Skepsis hat jedenfalls Mühe,

den guten Gott Jesu mit dem allgemeinen Prinzip Heraklits zu verbinden, das mächtig
und willkürlich wie ein Kind mit der Weltgeschichte spielt. Sind es nicht zwei unvereinbare
Götter?

Zu diesem Gegensatz gehört noch ein anderer hinzu: stehen Angst und Vertrauen, die
Grundbegriffe Drewermanns, in einem hierarchischen Verhältnis zueinander, so dass letztlich

die Angst im Vertrauen aufgeht, oder handelt es sich um einen ewigen Gegensatz?
Wenn der Gott Jesu für Drewermann ein Gott reiner Liebe ist, dann ist zu fragen, woher
die Angst kommt, die die menschliche Existenz zu einer tragischen macht. Die Angst
stammt nach Drewermann letztlich aus der Freiheit und aus der Begrenzung durch den
Tod. Wenn aber Gott als Schöpfer zugleich das Prinzip der Welt und damit des Werdens
und Vergehens ist, dann ist die Tragik der menschlichen Existenz «zutiefst eine Tragik des

Schöpfers» (73), der für Beyer eher wie der Gott Heraklits erscheint. Wie aber ist dann
Erlösung möglich? Diese Frage wird zum Zentrum der Diskussion des Buches. Beyer zeigt
scharfsinnig, wie Drewermann daran scheitert. Jesu Predigt vom unendlichen Wert des
Einzelnen und die individuelle Erlösung theoretisch einzulösen. An deren Stelle trete bei
ihm, vor allem durch seine Interpretation des Abendmahles als «Gottessen» ein Eingang
des Menschen ins «Allgemeine». Dieses Allgemeine ist aber nicht der Gott Jesu, es ist
vielmehr gerade dasjenige Prinzip, das am Ursprung der Angst steht. Ist es in der Lage, dem
einzelnen Menschen Vertrauen zu geben? Beyer bezweifelt es und setzt Drewermanns
Erlösungsvorstellungen in einen Widerspruch zu dessen psychotherapeutischer Erfahrung, in
der es um den Einzelnen geht.

Beyers eigene Lösung verzichtet auf eine griffige Eindeutigkeit. Ihm geht es darum, «das
Geheimnis Gottes zu wahren - durch absolute Anerkenntnis 'Seiner Freiheit'» (211). Der
Freiheit Gottes entspricht die Freiheil des Menschen, deren Offenheit eine durch Offenbarung

vermittelte ist. Aber der skeptische Philosoph kann nicht normativ bestimmen, dass



Rezensionen 375

nur die christliche Offenbarung dazu in der Lage ist. Er kann nur selber, wie auch Drewermann

es tut, seine eigene Freiheit im christlichen Verständnis finden.
Es ist nicht einfach, den oft verschlungenen Gedankengängen Beyers zu folgen. Wenn

man es trotzdem tut, erfährt man nicht nur Wesentliches über Drewermanns Widersprüchlichkeit

und sein Versagen, die christliche Erlösung angemessen darzustellen. Man wird
auch in einen oft scharfsinnigen Gedankengang hereingenommen, der zur eigenen Klärung
der Gottesbeziehung beiträgt. Mir selber war dieses das wichtigere Ergebnis der Mühe meiner

Lektüre.
Hartmut Raguse, Basel

Martin Jochheim, Seelsorge und Psychotherapie. Historisch-systematische Studien zur Lehre

von der Seelsorge bei Oskar Pfister, Eduard Thurneysen und Walter Uhsadel., Verlag
Dr. Dieter Winkler, Bochum 1998.

In seiner Kieler Dissertation verfolgt M. Jochheim mit einer vorwiegend historischen
Untersuchung zugleich ein systematisches Ziel: die Verhältnisbestimmung zwischen
moderner Psychotherapie und Theologie. In seiner Einführung zeigt er in Anlehnung an D.
Rössler zwei mögliche Lösungen auf: Psychotherapie als Hilfsmittel oder als Hilfswissenschaft.

Ist sie Hilfsmittel, so behält sie ihre Eigengesetzlichkeit und leitet die Seelsorge in
ihrem Handeln an. Als Hilfswissenschaft hingegen bringt sie der Seelsorge zwar einen
Kenntniszuwachs, über deren Bedeutung aber diese selber zu entscheiden hat.

Vor diesem Hintergrund geht Jochheim in drei sorgfältig gearbeiteten Kapiteln den
Seelsorgelehren von Pfister, Thurneysen und Uhsadel nach.

Er zeigt, wie Pfister die Auffassungen des frühen Freud übernommen und verkürzt seiner

liberalen Theologie einverleibt hat. Allerdings beeinflusst diese Einverleibung ihrerseits

die Theologie derart, dass Jesus gleichsam zum ersten analytischen Seelsorger wird.
Liberale Theologie und Psychotherapie fallen weitgehend zusammen, nur dass die Theologie

einen noch weiteren Horizont für die neurotisch Erkrankten öffnet, die Liebe zu Gott.
Jochheim zeigt die theologischen und psychoanalytischen Schwächen dieser Position auf,
ohne doch ihre Bedeutung als einen ersten Versuch zu verneinen. Gegenüber der grossen
Pfister-Monographie von Nase kommt auch die theologische Position noch deutlicher ins
Blickfeld.

Der Gegenspieler des Zürchers Pfister ist in Basel E. Thurneysen. Jochheim zeichnet seine

Entwicklung von der Frühschrift «Rechtfertigung und Seelsorge» bis zu «Seelsorge im
Vollzug» nach. Er zeigt, wie einerseits Thurneysen allmählich die Psychoanalyse rezipiert,
weil sie ihm ein Mittel darbietet, die Ratsuchenden besser zu verstehen. Sie wird zur
Hilfswissenschaft. Was sie allerdings am Menschen aufweist, ist dessen Getriebensein von unbe-
wussten Mächten, die von einem geistlichen Standpunkt aus mit der Sünde gleichzusetzen
seien. Krankheit ist nicht etwa nur als Illustration der Sündenverfallenheit, sondern sie ist
als reale Folge der Sünde anzusehen. Jochheim zeigt an dieser Behauptung sehr klar, wie

Thurneysen hier einen gefährlichen Kategorienwechsel zwischen geistlichen und empirischen

Begriffen vollzieht. Gegen die unbewusslen Mächte der Sünde helfen nicht etwa die
Kräfte des Ich, auf die Freud sich bezieht. Heilung kommt nur aus dem Glauben. Damit
muss Thurneysen die Psychoanalyse in ihrem Heilungsanspruch zurückweisen. Als er sich
im Alter stärker der Psychosomatik zuwendet, geschieht das nicht etwa im Zusammenhang
mit der Psychoanalyse, sondern er findet dort einen Bereich vor, in dem er die weitere
Auseinandersetzung mit Freud vermeiden kann.

Thurneysens viclzitierter «Bruch» im seelsorgerlichen Gespräch beendet jeweils die
therapeutische Sichtweise, und Jochheim zeigt deutlich, worauf vor allem Tacke hingewiesen
hatte: dass auf der anderen Seite des Bruches nicht etwa die Bibel, sondern die Dogmatik



376 Rezensionen

steht. Damit dürfte die gegenwärtige positivere Würdigung dieses Bruches, etwa bei Grö-
zinger, eine produktive Uminterpretation sein.

Die Darstellung der Seelsorgelehre W. Uhsadels ist wohl das Neuartigste in Jochheims
Buch, liegt doch bisher eine umfassende Gesamtdarstellung nicht vor. Uhsadel betont die
Eigengesetzlichkeit der Seelsorge, denn sie führt den Menschen in einen höheren Bereich
als die Psychotherapie. Diese wird damit zum Hilfsmittel für eine bessere Menschenkenntnis.

Aber die Beziehungen gehen doch viel weiter. Durch seine Anknüpfung an Jung, bei
gleichzeitiger Verwerfung Freuds, findet er in den Archetypen das mythische Korrelat, von
dem die Offenbarung Gebrauch macht, um sich darzustellen. Zwar ist nichts Irdisches göttlich,

aber es wird zum Gleichnis dafür. Jochheim zeigt, wie der Berneuchener Kreis hierin
Uhsadel geprägt hat. Hinzu kommt der Einfluss Tillichs, aber es wird deutlich, dass es sich
hier um eine sehr einseitige Aufnahme handelt. Der Begriff der Korrelation prägt zwar
nicht nur die Beziehung zwischen Seelsorge und Psychotherapie, sondern seine ganze
Theologie. Doch diese Korrelation ist eng mit der analytischen Psychologie Jungs
verknüpft, die für Uhsadel ein streng empirisches Konzept darstellt. Sie ist es vor allem, die
mit der Theologie immer wieder in Korrelation steht.

Seelsorge führt in den Bereich der Kirche. Hier wird vor allem der Unterschied zu den
Reformierten Pfister und Thurneysen deutlich. Denn die Seelsorge ist für den Lutheraner
Uhsadel an das Amt gebunden. Dieses Amt hat für ihn nicht nur den Auftrag, das Wort zu
verkündigen und die Sakramente zu spenden, sondern die gesamte seelsorgerlichc Tätigkeit

ist an das Amt gebunden und kann nur von dorther auf alle Gemeindeglieder fliessen.
In diesem Klerikalismus sieht Jochheim vor allem die Grenzen von Uhsadels Seelsorgeverständnis,

das aber andererseits eine grosse Weite hat und von der eigentlichen Beichte bis

zur praktischen Lebenshilfe alles umfasst.
In einem Schlusskapitel diskutiert Jochheim die drei Autoren noch unter dem Gesichtspunkt

der jeweiligen anthropologischen Voraussetzungen, ihrer Antworten auf die Propri-
umsfrage und schliesslich danach, wieweit ihnen bestimmte Handlungstheorien zugrunde
liegen.

Jochheim ist es gelungen, ein Buch zu schreiben, das hohe psychologische und theologische

Kompetenz in gleicher Weise verrät. Es ist vor allem für Fachtheologen eine höchst
gelungene Einführung, weil alle psychologischen Begriffe sorgfällig erklärt werden. Er
wird damit hoffentlich die gegenwärtigen antipsychoanalytischen Tendenzen innerhalb der
Seelsorgediskussion ein wenig relativieren können.

Hartmut Raguse, Basel

Willy Obrist, Die Natur - Quelle von Ethik und Sinn. Tiefenpsychologie und heutige
Naturerkenntnis, Walter Verlag, Zürich und Düsseldorf 1999. ISBN 3-530-40058-0

Ausdrücklich um Religiosität geht es in diesem Buch, verstanden als Einstellung des

Menschen, der sich nach den Weisungen («Offenbarungen») einer Ich-übcrlcgenen Macht
zu richten bereit ist. Diese Macht sieht Obrist in aller Natur am Werk als anordnende
Dynamik, komplementär zu dem, was angeordnet wird: Energie (wie sie seit der Materie-De-
finiton der Quantenphysik aufzufassen ist). Und er sieht sie am Werk als Führungsinstanz
in der menschlichen Seele, wie die Tiefenpsychologie C.G.Jungs das entdeckt hat. Und beides

nicht als zwei Welten, sondern als den einheitlichen Prozess der evolutionären Schöpfung.

Es ist ein langer Weg, auf den Obrist seine Leser mitnimmt. Man wird eingeführt in die
Ergebnisse von Kosmologie und Teilchenphysik über die seit dem «Urknall» expandierende

Strahlung und ihre Quantelung, über das Werden von Teilchen und Atomen, über ihre
kosmischen Ballungen und über die Entstehung von Molekülen und Molekülverbindungen.

Es folgt der Gang durch das, was Bio-Wissenschaften herausgefunden haben über die



Rezensionen 377

Evoluton des Lebendigen, über Bau und Funktion von Zellen, Organismen und
überindividuellen Systemen. Dabei verweist das Buch unermüdlich auf die anordnende Dynamik,
wie sie, ausgehend von Kybernetik und Systemtheorie, die biologische Kognitionsfor-
schung (in Ethologie, Neurobiologie u.a.) aufgezeigt hat. So führt der naturwissenschaftliche

Weg in gerader Linie zum menschlichen Unbewussten und schliesslich zur Entstehung
des Bewusstseins. Das Ich (Bewusstseins-Zentrum) sieht Obrist als teilautonomes Subzen-
trum innerhalb der Gesamtpsyche, mit der paradox frei-unfreien Stellung eines
Befehlsempfängers, der eigenen Entscheidungsspielraum hat, dabei aber gebunden ist an Weisungen,

die als nichtsinnlicher (Obrist sagt «innerer») Informationsstrom von der unbewussten
Leitinstanz kommen. Diese Leitinstanz, von Jung als «Selbst» angesetzt, ist bei Obrist
verstanden als informationsverarbeitendes Führungszentrum, das als anordnende Dynamis
sowohl die unbewussten psychophysischen Prozesse als auch die Ichentwicklung («Indivi-
duationsprozess») leitet. Die Haltung des Ich gegenüber seiner Führungsinstanz heissl
Religiosität. Und die Geschichte der Menschheit, Geschichte der (die Gesamtevolution
fortsetzenden) Entwicklung des Bewusstseins, erscheint als Geschichte der Religiosität. Da
sieht Obrist drei Phasen: die lange «archaische», in der die Mächte der unbewussten
Steuerungszentrale projektiv als metaphysische Wesen einer Jeseitswelt galten; die mit der Neuzeit

einsetzende «positivistische» Phase, in der man nur noch sinnlich Wahrnehmbares gelten

liess, sodass die metaphysische Welt und mit ihr die Ich-überlegene Instanz «starben»
und das Ich mit seiner Ratio sich zum Homo faber aufschwang; und zuletzt die mit der
Entdeckung des Unbewussten beginnende jüngste Phase, in der die Jenseitsmächte «in neuer
Gestalt auferstanden», nämlich als aus dem Unbewussten über den «inneren Informationsstrom»

das Ich bestimmend erkannt sind. Wurden in archaischer Phase die übernatürlichen
Offenbarungen als sinnstiftend und als objektive Quelle ethischer Normen erlebt und führte

demgegenüber die positivistische Phase zu Orientierungslosigkeit und subjektivistisch-
willkürlicher Ethik, so kommt jetzt in der dritten Phase die anordnende Dynamik auf dem
«inneren Informationsstrom» in Sicht, und damit «die Natur als Quelle von Ethik und
Sinn».

Auch wer Obrist nicht in allem zustimmen mag, wird sein Buch mit Gewinn lesen. Einmal

weil hier aus profunder Kenntnis und auf verständliche Art in den Forschungsstand
heutiger Naturwissenschaften eingeführt wird. Und dann weil hier Natur- und
Geisteswissenschaften aus tiefenpsychologischer Sicht so zur Ergänzung kommen, dass Wissen und
Glauben, objektivierende und existenzielle Einstellung als redlich vereinbar aufscheinen.

Karl W. Thyssen, Horgen

Lilo Roost Vischer, Alltägliche Tote. Ethnologische Untersuchungen in einem Bestattungsinstitut

und einem Krematorium der Schweiz, (Medizinkulturen im Vergleich Bd. 16)

LIT-Verlag, Hamburg 1999. IIIS., ISBN 3-8258-3500-6.

Als der Rezensent das hier zu besprechende Buch in die Hände nahm, durchfuhr ihn ein
leichter Schauer. Das Titelbild zeigt einen schlichten Sarg, mit einem ansehnlichen Blu-
menstrauss versehen. In die Friedlichkeit dieses Bildes mischt sich jedoch eine Menge von
Assoziationen, die ihm eine Ausstrahlung von Morbidität geben. Die Auseinandersetzung
mit dem Tod - genauer: mit den Toten - fällt schwer, trifft in emotionale Grauzonen. Einzig

der Untertitel, der eine akademisch-nüchterne Studie ankündigt, verspricht Entlastung.
Doch die Spannung zwischen Bedrohlichkeit und Neutralität, zwischen emotionaler

Beteiligung und distanzierter Betrachtung, zieht sich durch das ganze Buch hindurch; darin
besteht gerade seine Stärke. Die Leserin, der Leser wird unweigerlich auf den Weg
mitgenommen, den die Autorin in sachlicher Nüchternheit, aber auch ehrlicher Offenheit gegenüber

den eigenen Gefühlen und den oft zwiespältigen Wahrnehmungen schildert. Im Rah-



378 Rezensionen

men eines Forschungsprojekts des Nationalfonds mit dem Arbeitstitel »Technik und Ritus
bei Sterben und Tod. Zum arbeitsteiligen Umgang mit dem Ende des Lebenslaufs» hat die
Basler Ethnologin Lilo Roost Vischer 1991/92 in einem Bestattungsinstitut und einem
Krematorium einer grösseren Schweizer Stadt - ihr Name wird aus Gründen der konsequenten
Anonymität nicht genannt - mitgearbeitet und aus nächster Nähe mitverfolgen können,
welchen Weg die Leiche eines oder einer Verstorbenen vom Todeszeitpunkt bis zur Bestattung

nimmt. Dieser Weg wird sehr genau, mit allen Details, beschrieben, vom ersten Anruf
im Bestattungsinstitut über die Beratung der Angehörigen, die Einsargung und Überführung

der Leiche, die Aufbahrung und Dekoration im Krematorium, die Trauerfeier und die
Verbrennung der Leiche bis zur Urnenbeisetzung. Im Zentrum stehen die beruflich mit
dem Tod. näherin mit der Leiche und den Angehörigen befassten Personen, also die
Bestatter, die Krematoriumsangestellten und die (reformierten) Pfarrer; es sind fast
ausnahmslos Männer. Nebst der eigenen Mitarbeit hat Roost mit ihnen Interviews geführt, die
zusammen mit einer sehr übersichtlichen Literaturauswahl die Grundlage für die nun
vorgelegte Studie boten. Die Arbeit der mit dem Tod befassten Profis spielt sich gemäss der
Studie stets auf zwei Bühnen ab: Auf der für die Angehörigen in der Regel unsichtbaren
Hinterbühne, wo die Profis unter sich sind, sich mit Scherzen über die schwierige Arbeit
hinweghelfen, sich mit intensiven Hygienemassnahmen (Handschuhe, Waschvorgänge,
generelles Vermeiden der Berühung der Leiche) von der verstorbenen Person distanzieren,
möglichst wenig vom Leben der oder des Toten erfahren wollen und die Leiche routiniert
als «Ding» behandeln. Für sie ist dies Berul'salltag. Aul der Vorderbühne bemühen sich die
Profis um einen einfühlsamen Umgang mit den Angehörigen, denen sie den Abschied
erleichtern wollen. Hier, insbesondere in der Arbeit der Pfarrer, steht nun gerade die
Individualität. das Leben der verstorbenen Person im Zentrum, allerdings nicht um ihrer selbst,
sondern um der Angehörigen willen, die sich in einer schwierigen Ausnahmesituation
befinden und darin oft hilflos sind.

Der Tiefpunkt des Umgangs mit der Leiche ist die Einsargung, bei der die Leiche
ausgezogen, in den Sarg befördert und dort zurechtgemacht werden muss - ein Vorgang, bei dem
sich die Berührung der Leiche nicht vermeiden lässt. Übel zugerichtete Leichen, eine den

Angestellten bekannte Person oder jung verstorbene Menschen durchbrechen die
Distanzierung und stellen auch bei routinierten Profis Betroffenheit her. Der Höhepunkt, auf den
alles zuläuft, ist die Trauerl'eier. die den Hinterbliebenen einen würdigen Abschied von
dem oder der Toten ermöglichen soll. Schlüssig zeigt die Autorin, dass gegenüber früheren
Zeiten der Übergangscharakter des Todes zugunsten der angeblichen - medizinisch freilich
mittlerweile widerlegten - physischen Gefährdung («Leichengift») zurückgetreten ist, die
man der Leiche seit dem 19. Jahrhundert zuzuschreiben begann. «Verdrängt und gemieden
wird weniger der Tod als die Leiche; dieses .lästige', schwer definierbare Dingwesen
zwischen Hülle, Abfall und Menschhaftigkeit. zwischen lebendigem Menschen und Skelett,
dessen man sich möglichst schnell entledigen möchte.» (103) Dies mündet nach Roost in
ein «technologisches Bcstattungsmodell», dessen Ablauf sich die rituellen Momente,
namentlich die Trauerfeier, unterzuordnen haben. Das Ritual - und damit die Pfarrerinnen
und Pfarrer - beschäftigt sich mit den Angehörigen, die meisten anderen Berufsakteure
beschäftigen sich mit der Leiche. Ihnen fehlen bei all ihrer beruflichen Routine Erklärungsmodelle

und Symbolhilfen zur Bewältigung der psychischen Begleiterscheinungen. Am
Ende ist die Leiche eben doch nicht nur «Ding», der Alltag doch nicht nur Routine.

Im Vorwort klingt an, dass die Felderfahrungen der Autorin in Westafrika, wo sie sich
mit der Schwelle am anderen Ende des Lebens, bei der Geburt nämlich, beschäftigt hat, für
ihre Begegnung mit einer für sie fremden Subkultur nützlich waren. Dort hatten sie
insbesondere die «dichten sozialen Netze und das ausgeprägte religiöse Verhalten» (8) fasziniert.

Da sich die vorliegende Studie primär auf Beschreibung und gelegentliche
Erklärungsansätze beschränkt, wird diese interkulturelle Vergleichsmöglichkeit leider nur am



Rezensionen 379

Rand genutzt. Immerhin zitiert sie Louis-Vincent Thomas, nach dem «der Tod in Afrika
durch symbolische Integration mitten ins Leben entdramatisiert» (zitiert 106) wird.
Demgegenüber prallen, so Roost, in unserer Gesellschaft eine «ungedämmte Dramatisierung»
des Todes durch die Angehörigen und eine - um der Erträglichkeit der Arbeit willen
notwendige - «Banalisierung» durch die Berufsleute aufeinander. Dichtere soziale Netze
könnten die Auseinandersetzung mit dem Thema Tod, mit der Präsenz der Leichen und
mit Jenseitsvorstellungen ermöglichen und über das diagnostizierte «technologische
Bestattungsmodell» hinausführen. Damit könnte Angehörigen und Profis Entlastung
verschafft und eine ritualisierte Wiedereingliederung in den Alltag sichergestellt werden.

Neben diesen Grundthesen finden sich in diesem genauen, einfühlsamen und in seinen

Schlussfolgerungen sehr anregenden Buch eine Fülle von interessanten Informationen, die
ich allen beruflich mit dem Tod Beschäftigten nur wärmstens empfehlen kann.

Rudolf von Sinner, Basel

Wolfgang Nethöfel, Paul Tiedemann, Internet für Theologen. Eine praxisorientierte
Einführung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 1999. X + 152 S.. Fr. 31.50.

Neue Technologien machen vor der Theologie nicht Halt. Das war schon früher so, am
markantesten wohl bei der Einführung des Buchdrucks, der für die europäische Theologie
einen Aufschwung ohnegleichen bedeutete. Heute ist es das Internet, das in Windeseile die
Arbeitsplätze und Denkstuben erobert und das - und sei es nur in Form des
Kommunikationsmediums E-Mail - aus dem wissenschaftlichen Leben nicht mehr wegzudenken ist.

Einführungen in das Internet - gedruckte, notabene - gibt es wie Sand am Meer. Nun hat
die Wissenschaftliche Buchgesellschaft eine Reihe begonnen, die diese Technologie, die

vor allem im Bereich der Naturwissenschaften längst als internationales Kommunikationsund

Forschungsmittel etabliert ist, auch anderen Zweigen der Wissenschaft erschliessen
soll. Erschienen sind bereits die Bände Internet für Althistoriker und Altphilologen, für
Historiker, für Philosophen, für Juristen, für Geographen und eben für Theologen, weitere
sind geplant. Die Bände sind jeweils gleich aufgebaut: Eine kurze Einleitung zeigt auf, welche

Einsatzmöglichkeiten das Internet für Wissenschaftlerinnen der jeweiligen Disziplin
bietet. Ein erster Teil beschreibt in knapper Form (auf gut 40 Seiten) die Geschichte und
Entwicklung des Internet sowie die verschiedenen Dienste. Der zweite Teil ist fachspezifisch

angelegt und listet die wichtigsten Internet-Adressen auf. Im Falle der Theologie sind
es rund 60 Seiten theologische Literatur, Zeitschriften, Quellen. Mailboxen. Suchmaschinen

und Anlaufstellen für die klassischen Disziplinen (Altes und Neues Testament,
Religionswissenschaft, Kirchengeschichte, Systematische Theologie, Praktische Theologie, dazu
eigene Abschnitte für Theologische Ethik und Kirchen). Der dritte Teil schliesslich behandelt

das Thema «Publizieren im Internet» (20 Seiten), wobei die Hauptelemente der im
World Wide Web (WWW) verwendeten Sprache HTML beschrieben werden. Der
Anhang listet weiterführende Literatur auf und verweist - bei diesem Thema unerlässlich - auf
einen elektronischen Anhang zum Buch, der über das WWW erreichbar ist. Angegeben ist
ebenfalls die Adresse der Homepage von Wolfgang Nethöfel, die aktualisierte Fassungen
der Adressen und Beschreibungen des zweiten Teils enthalten soll (es zum Zeitpunkt der
Abfassung dieses Textes jedoch nicht tut, sondern lediglich auf die Homepage der
Wissenschaftlichen Buchgesellschaft verweist). Glossar und Register runden das Buch ab und
ermöglichen gezielte und schnelle Information.

Der Druck von Büchern als Einstieg in das sich extrem schnell verändernde Medium
Internet, das jene schon bei Erscheinen aktualisierungsbedürftig macht, ist an sich ein
Paradoxon. Doch spricht manches dafür: Das Zielpublikum würde eine ähnliche Publikation im
Internet ohne Anleitung gar nicht beachten, während es Bücher sehr wohl zu lesen bereit



380 Rezensionen

und gewohnt ist. (Dieser Vorgang zeigt ganz nebenbei auch, dass das Medium Buch, allen
Grabgesängen zum Trotz, noch nicht obsolet geworden ist.) Als Einstieg in das Medium
Internet eignen sich die Bände der Reihe, weil sie gleichzeitig die nötigen Hintergrundinformationen

wie praxisorientierte Hinweise bieten. Die aufgelisteten Adressen (meist Web-
Seiten) beschränken sich im gedruckten Buch zwar auf das Nötigste und sind von sehr
unterschiedlicher Qualität, jedoch als erste Information brauchbar, zumal jene Web-Seiten
gewöhnlich selbst wiederum Links (Verbindungen) zu ähnlichen Seiten und Diensten
auflisten. Auf diese Weise öffnen sich Zugänge in eine spannende und vielfältige Welt, die
auch der Theologie - in Wissenschaft und Praxis - wertvolle Dienste zu leisten vermag. Wie
jede Technologie verlangt das Internet ein Minimum an Know-how. Die Reihe stellt dieses
bereit und ist deshalb allen zu empfehlen, die mehr als nur E-Mails versenden wollen.

Beat Huwyler, Basel


	Rezensionen

