Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 4

Artikel: Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung : Gedanken zu
Jacob Taubes (1923-1987)

Autor: Samson, Holger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878012

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung:

Gedanken zu Jacob Taubes (1923 — 1987)

Wer kennt ihn schon? Selbst unter Theologen ist sein Name wenig be-
kannt. Ich selber habe Jacob Taubes erst durch einen Literaturhinweis in der
Frankfurter Rundschau entdeckt.!

1. Jacob Taubes, ein streitbarer Grenzginger

In Taubes begegnet man einer aussergewohnlichen Gestalt. Er war ein lei-
denschaftlicher Denker, fast immer in der Auseinandersetzung, in Streitge-
spriachen, in Streitschriften, in unzédhligen (noch unveroffenlichten) Briefen.
Ahnlich wie Sokrates hat er in seinem bewegten Intellektuellen-Leben kein
einziges Buch geschrieben — abgesehen von seiner Doktorarbeit, — und die
war schon Programm:

Abendlindische Eschatologie. Schon da sucht der junge Jacob Taubes an-
gesichts der Proklamation vom Tode Gottes als Konsequenz der abendléindi-
schen Entwicklung nach Perspektiven des Uberweltlichen. In seiner ,Gottlo-
sigkeit® folgte er den Spuren Nietzsches, auf der Suche nach dem ,Messiani-
schen® trat er in die Spuren Gershom Scholems.

So lebte er immer in «extremen Spannungen» (A/Notiz); ja es scheint, als
ob die Grenze zwischen Gottesleugnung und Erlosungshoffnung mitten
durch ihn hindurchging.

Er schritt von einer Gelegenheit der Grenzziehung und Grenziiberschrei-
tung und der wissenschaftlichen Attacke zur nédchsten. Solche geistigen Aus-
einandersetzungen faszinierten ihn schon bei Nietzsche, bei Freud, bei Walter
Benjamin, bei Menschen — wie er sich einmal ausdriickte — «mit Karl-Barth-
scher Hirte» (P 105).

Kein Wunder, dass er mit der Harmonie in der idealistischen «Goethe-Re-
ligion» nichts anfangen konnte (ebd.).

: Ludger Heidbrink, Beriihrung der Extreme (Frankfurter Rundschau vom 27.3.96).
Ubrigens muss sich Taubes wihrend seiner Schweizer Rabbiner — Ausbildung hiufig in
Basel aufgehalten haben, um Vorlesungen bei Karl Barth zu héren. Davon zeugt seine lei-
denschaftliche Auseinandersetzung mit der dialektischen Theologie, besonders in dem
Aufsatz «Theodizee und Theologie» (K 212 ff.). Auch Hans Urs von Balthasar hat auf ihn
bis ins Alter u.a. mit seiner «theologischen Aesthetik» (P 55) und der «Apokalypse der
deutschen Seele» (P 115) einen nachhaltigen Einfluss ausgetibt. Taubes muss ihn in Basel
oft gehort haben. Leider fehlen dazu bisher biographische Nachweise.



Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung 355

Das schriftliche Vermichtnis von Taubes besteht neben seiner bereits er-
wihnten Dissertation in einer erst 1996 veroffentlichten Sammlung von frii-
heren Aufsédtzen unter dem Titel Vom Kult zur Kultur.

Die Herausgeber, Aleida und Jan Assmann u.a. lassen in der sehr auf-
schlussreichen Einleitung zu diesem Buch etwas von der «unerschopflich in-
spirierenden» Personlichkeit Jacob Taubes erkennen (K 7). Dabei vermisst
man bei der Lektiire seiner von der lebendigen Rede geprigten Schriften
nicht selten eine gewisse Ubersichtlichkeit und Systematik.

Man konnte das, was Taubes einmal iiber Nietzsche gesagt hat, auf i tiber-
tragen: «Man stolpert von einer Perspektive in die andere, und es gehort eine
ungeheure Geistesanstrengung dazu, einen roten Faden festzuhalten» (P
107).

Aber seine Orientierung an der Grenze macht sein Denken gerade so
kreativ, egal ob er als «Pauliner» iiber jiidische Themen spricht oder als
«Gottloser» iiber messianische Erwartung (K 8).

Im Folgenden soll zunédchst versucht werden, den Grenzginger Jacob
Taubes in zwei charakteristischen Positionen zu beschreiben, als paulinischer
Jude und als frithbarthianischer Gnostiker.

2. Ein paulinischer Rabbiner

Taubes war «Nachkomme einer Jahrhunderte umspannenden Generati-
onsreihe von Rabbinern», (A/Notiz). Selbst in Ziirich zum Rabbiner ordiniert
wirkte er dann als freier Religionsphilosoph.

Sein Vermichtnis als Jude ist die Politische Theologie des Paulus. Das sind
Tonband-Nachschriften von Vorlesungen, die der bereits vom Tode gezeich-
nete, schwerkranke Taubes auf Einladung der Forschungsstitte der Evange-
lischen Studiengemeinschaft (FEST) in Heidelberg unter dem Motto der
«Galgenfrist» (Apokalyptische Zeiterfahrung einst und jetzt) gehalten hat (P
3).

Dieser viertdgige Kurs tiber den Romerbrief, den Taubes frei aus dem Ge-
dachtnis hielt, sollte den Zuhorern vermitteln, was er «als Jude mit Paulus zu
schaffen habe» (P 12), mit diesem Paulus, der fiir ihn als Religionswissen-
schaftler am tiefsten «die Wertsetzungen des Abendlandes» bestimmt habe
(P 109). Ja, fiir Taubes hatte Giberhaupt das «Christentum (erst) seinen Ur-
sprung... in Paulus» (P 57) und nicht in Jesus!

Es ist nicht zufillig, dass Jacob Taubes gerade in der Auseinandersetzung
mit einem politisch-weltanschaulichen Antipoden, ja einem Feinde, zu den
wesentlichen Kldrungen tiber die Botschaft des Romerbriefes kam. Es han-
delt sich um den beriihmt-beriichtigten Staatsrechtler Carl Schmitt, der noch
1936 eine Schrift iiber «die deutsche Rechtswissenschaft im Kampf gegen den
jidischen Geist» veroffentlicht hatte (GF 8).



356 Holger Samson

Aber es scheint so, als ob diese Auseinandersetzung mit Carl Schmitt erst
richtig Taubes sein Judentum iiberhaupt bewusst gemacht hat — so wie unter
ganz anderen Umstidnden bei dem unglidubigen Jean Améry, der einmal be-
hauptet hat, «erst seit Hitler sei er Jude».?

Und ausgerechnet mit diesem (ehemaligen?) Nationalsozialisten setzt sich
der Jude Jacob Taubes zusammen, um «Rémer 9-11 zu buchstabieren» (P 72),
der inzwischen 50jidhrige Taubes mit dem fast 90jdhrigen Carl Schmitt. Und
Taubes sagt dazu: «Wir wussten, dass wir Gegner auf Tod und Leben sind,
aber wir haben uns glinzend verstanden!»(P 96)

Es war schliesslich der Grenzgidnger Taubes, der dem alten Carl Schmitt
klarmachte, was es bedeutet, wenn (Paulus sagt, dass die Juden — nicht Feinde
der Christen sondern — Feinde Goittes seien, Feinde nach gottlichem Heils-
plan, bis zu der Zeit, da «ganz Israel» entsprechend seiner Erwihlung — um
der Viter willen! — gerettet werden soll (Rom 11, 26 — 28).

Weil die Kirche diese Erwihlung Israels vergessen habe, darum habe sie
sich dem Antisemitismus bis zur Hemmungslosigkeit ausgeliefert. Und dar-
auf soll der Katholik Carl Schmitt geantwortet haben: «Das habe ich nicht ge-
wusst!» (P 72). Und danach: «Taubes, bevor sie sterben, miissen sie das eini-
gen erzdhlen» (P 11 und 138).

Diese Szene gehort zu dem Bewegendsten, was Taubes in seinen letzten
Vorlesungen erzihlt hat, eine jiidisch-christliche Auseinandersetzung von be-
sonderer politischer und theologischer Bedeutung.

In der Tat ist fiir Taubes der Romerbrief auch ein politisches Zeugnis, eine
indirekte Kampfschrift «zur Zerstorung des romischen Imperiums» (P 100).
Diese Auslegung ist vor allem deshalb von besonderer Brisanz, weil die Kir-
che ja spédter gerade mit diesem Imperium ihren Frieden gemacht hat, um
dann —im Gegensatz zum Volk der Juden — selber zu einem romischen Impe-
rium zu werden. Das war die entscheidende Botschaft des Juden Jacob Tau-
bes an die christlichen Zuhorer seiner Romerbrief-Vorlesung.

Und dann kommt das andere Argernis, dass der Paulus eigentlich ein
Apostel «von den Juden zu den Volkern» gewesen sei (P 68), und dass das
Christentum fiir den Juden nichts anderes als eine jlidisch-messianische Sekte
sei — vergleichbar mit dem Sabbatianismus des 17. Jahrhunderts (P 18).

In beiden .Sekten® erkennt Taubes die gleiche Paradoxie: So wie der ju-
gendliche Prophet Nathan von Gaza den Sabbatai Zwi zum Messias der Ju-
den erklért — allerdings eine Karikatur der Messiasgestalt — genauso hat Pau-
lus den Jesus von Nazareth als Christus proklamiert (K 95; P 21).

2 Jean Améry, Der Grenzgianger, Gottingen 1992, 86.

3 Gershom Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, suhrkamp
taschenbuch wissenschaft 330, Frankfurt am Main 1993. vgl. besonders Kapitel 8: Sabba-
tianismus und mystische Héresie, auf das sich Taubes mehrmals bezieht.



Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung 357

Diese beiden messianischen Bewegungen sind innerhalb des Judentums
fiir Taubes von hochster geschichtlicher Bedeutung, eine grosse Weitung des
judischen Glaubens, aber sie bleiben «innerjiidische Krisenerscheinungen»
(K 18).

Und wenn Taubes sagt, dass er den «Ketzer» Paulus in das Judentum
«heimholen» will, weil er ihn «jiidischer empfindet als jeden Reformrabbi-
ner» (P 22), so fragt sich, ob er nicht iiberhaupt das Christentum heimholen
will in das Volk Gottes, also in Umkehrung dessen, was in Rom 11 geschrie-
ben steht.

Dieses Konzept jiidischer Theologie kann hier nicht weiter erértert wer-
den, aber sie sollte zumindest auch einmal im Zusammenhang mit der Frage
nach der Moglichkeit oder Unmoglichkeit einer christlichen Theologie nach
Auschwitz gebracht werden.

3. Ein frithbarthianischer Gnostiker

In dem grossen Spannungsbogen zwischen Gottlosigkeit und messiani-
scher Erwartung ist fiir Taubes die uralte Gnosis gegenwirtig, jene Gnosis,
die zwar «am Rande des Judentums»® entstanden sein soll, die aber den
Schopfer, ja den Judengott damonisierte und verhohnte — und zugleich den
Erloser mit der Seele suchte.

Jacob Taubes spricht nicht vom Erloser. Im Zentrum seines Denkens steht
die Frage nach dem «Messianischen» (P 179f). Damit sucht er zugleich nach
dem Sinn der Welt, der — nach einem Zitat von Wittgenstein — ausserhalb ih-
rer selbst liegen muss (K 179). Taubes leidet an der Moderne als einem «im-
manenten Kosmos» (P 117). Er «legt Feuer an die stets in ihrer Immanenz er-
starrenden Gehéiuse dieser Welt» (K 13).

Man sagt ja, dass wir den Menschen an seinen Wiederholungen erkennen.
Das sind bei Taubes u.a. die Hinweise auf die «kopernikanische Wende» in
der Neuzeit (K 69 u.6.). Das bedeutet fiir ihn das sich abzeichnende Ende der
Ara der christlichen Kirche (K 92). Hier steht er ganz im Bann des Zarathu-
stra, der den «Tod des christ -lichen Gottes» verkiindete (K 232; 376f).

Aber auf dem Hohepunkt der Krise der Neuzeit nach dem Ende des er-
sten Weltkrieges erlebt Taubes nun riickblickend eine neue Wende, die sich
plotzlich durch das Erscheinen des Romerbrief-Kommentars von Karl Barth
vom Jahr 1919 aufgetan hatte.

Der Gnostiker Taubes erlebt dieses Werk wie ein Hereinleuchten des
«Messianischen» (P 180) in der zu Ende gehenden Ara der christlichen Welt;
er spiirte hier eine «Laientheologie» ausserhalb der christlichen Kirche
(P 105).

4 Kurt Rudolph, Die Gnosis, UTB 1577, Géttingen 1990, 296



358 Holger Samson

Jiirgen Moltmann hat ja auch einmal® vom Rémerbrief-Kommentar als ei-
nem «theologischen Vulkanausbruch» geschrieben, in dem» mehr Feuer
steckte, als sich in den letzten 50 Jahren an Lavagestein in der theologischen
und kirchlichen Landschaft abgelagert» habe.

Die Dialektik Taubes geht von der Negation aus, in der der Geist erst sei-
ne Kraft entfalten kann (K 31). Und darin fiihlt er sich vom jungen Barth be-
stitigt. Hier erlebt er mitten «in der Krise der sikularen Welt die Unverzicht-
barkeit der Transzendenz» (P 170), die Paradoxie, dass der «Aon des Todes»
auf den «Aon des Lebens» weist (K 218). Diese Logik der Paradoxie wird bei
Taubes zur «messianischen Logik» (P 152f) als eine zentrale inhaltliche Aus-
sage. Nur in dieser Paradoxie glaubt Taubes Transzendenz erfassen zu kon-
nen.

Aber als dann Karl Barth nicht bei der Paradoxie der «messianischen Lo-
gik» stehen blieb sondern den Messias selbst zum Mittelpunkt — iiberdies ei-
ner kirchlichen Dogmatik machte, da bekam die Bindung an die dialektische
Theologie fiir Jacob Taubes einen Bruch. «Das Gottliche, das sich in die Welt
senkt» (K 242f), das war fiir ihn in der spiateren Theologie Barths ebenso wie
bei Tillich lediglich ein immanentes Prinzip.

In der immer wiederkehrenden Auseinandersetzung mit Karl Barth stosst
Taubes auch auf die Bedeutung der Musik Mozarts fiir die Barth'sche Theo-
logie.

Dass wir nach Barth in dieser Musik héren, was wir am Ende unserer Tage
sehen werden: die Fuge der Koordination, die wieder zusammengefiigte Welt
— das passte nicht in das Weltbild eines Gnostikers! Mozarts Musik als Zei-
chen fiir die «grosse Theodizee» der Welt (K 224f) — das war fiir Taubes Mo-
nismus, ein Riickfall in die Immanenz. Und die Versohnung der Welt — das
war nicht sein Thema. Hier berief er sich sogar als Jude auf Nietzsche, dass
Hoffnung auf Versohnung eine Illusion sei, denn Schuld konne nicht iiber-
wunden, sondern nur anerkannt werden (K 376f) .

Johanneisches Denken, womit er den spéteren Barth charakterisierte, war
ihm fremd. Er stritt mit dem «Schwert des Geistes» (Eph 6,17), das war ja
auch ein altes Paulus-Symbol!

In seinem Protest gegen eine Welt, die von Schicksal und Gesetz bestimmt
sei, blieb er im wahrsten Sinne gerade auch in seiner politischen Zielrichtung
ein Gnostiker (K 139): «Das Geschift des Geistes ist Kritik, nicht Komplicen-
schaft mit den Verhiltnissen» (K 37).

In seiner Entschiedenheit, die Paradoxie Israels immer wieder zu benen-
nen, das Beharren auf der messianischen Erwartung trotz der fortwidhrenden
Verwerfungen Gottes, darin blieb er der inneren Dialektik der Barth'schen

3 Jiirgen Moltmann, Warnung vor einem gefihrlichen Gliick, Frankfurter Allgemeine
Zeitung vom 9.2.1977



Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung 359

Theologie verbunden, jener Paradoxie, die ja auch mitten durch christliche
Existenz hindurchgeht.

4.Die Dogmatik des Mythos.°

In Taubes Werk und Leben ist eine alles umgreifende Systematik nur
schwer zu erkennen. Darauf wurde oben schon hingewiesen (S. 355). Die An-
tithese und nicht die Synthese prégte seine Gedankengédnge und seine Kom-
munikationen. Mit einer geistigen Autoritit setzte er sich mit seinen Gegnern
auseinander, die an die «Intellektuellenaristokratie» denken lédsst, mit der
Max Weber einmal die Gnostiker bezeichnet hat.’

Der Umgang mit seinen zahlreichen fachlichen (und personlichen) Geg-
nern zeigte eine geistige «Selbsterméchtigung».” die ihre Legitimation nur in
sich selber finden kann, ein «herrschaftliches Wissen», das «von den Einwiin-
den der Mehrheit nicht erreichbar» zu sein scheint.” Andrerseits suchte Tau-
bes «nach den Resourcen des Anderen», nach «Luft von anderem Plane-
ten»,!” oder — um einen der bedeutendsten Gnostiker, Marcion zu zitieren: er
suchte nach einer «Heimat, die hier noch niemals war» (K 178).

Aber entsprechend dem jiidischen Bilderverbot ist es in der Gnosis nicht
nur verboten sondern sogar unmdoglich, das Wesen dieser Heimat, das Eigent-
liche oder eben «das Andere» (das ganz Andere!) auch nur auszusprechen.ll

So stehen scheinbar die Selbsterméachtigung des erkennenden Geistes und
seine Suche inmitten der verblendeten Welt nach dem Unerfiillten, Transzen-
denten, Messianischen unvermittelbar gegeniiber.

Aber genau da bietet sich die Systematik des «dogmatischen Mythos der
Gnosis»'~ als das Verbindende an, indem der iiberweltliche Gott «im pneu-
ma, im Selbst des Menschen, sein Korrelat gewinnt» (K 113). Das Erlosungs-

® Dieser letzte Abschnitt griindet wesentlich auf der Arbeit von Michael Pauen iiber
den Gnostizismus in Aesthetik und Philosophie der Moderne - Dithyrambiker des Unter-
gangs, Berlin 1994. Dieses Buch ist eine wesentliche Anregung, das Werk von Taubes in
cinem grosseren Zusammenhang der Moderne und des geistigen Umbruchs um den 1.
Weltkrieg herum zu erkennen und die wesentlichen Denkfiguren der Gnosis im Werk von
Taubes wiederzuentdecken. Aus der Fiille der Zitate von Schopenhauer bis Adorno sind
hier einige Textstellen angegeben, die mir fiir unseren Zusammenhang besonders charak-
teristisch erschienen. Die Literaturhinweise beziehen sich in der Regel auf die Arbeit von
Michael Pauen unter der Abkiirzung MP. Dieser Abschnitt ersetzt natiirlich keine Rezen-
sion des Pauenschen Buches; ich mochte damit aber doch auf diese dusserst anregende
und klar strukturierte Arbeit neugierig machen.

" Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen 1925, 309 (MP 402).

8 iiber Ernst Bloch, Geist der Utopie bei Michael Pauen (MP 245).

?iiber Martin Heidegger, Beitriige zur Philosophie, Frankfurt/M 1989, 396 (MP 323).

10 nach Herbert Marcuse, Der eindimensionale Mensch (K 10 — Einleitung von Aleida
und Jan Assmann).

1 Basilides in: Hippolyt, Refutatio VII 20,2 (MP 384).



360 Holger Samson

drama wird «auf das Innere des Menschen, auf Seele, Geist, pneuma redu-
ziert» (K 112). So hat der suchende, sich selbstermichtigende Geist des (er-
kennenden) Menschen teil am Erlosungsprozess.

Die zentrale Botschaft der (nur mythologisch illustrierten) gnostischen
Dogmatik ist der «Gotteseinzug in die Einzelseele». Damit zieht Taubes auch
Verbindungslinien zur jiidischen Mystik, da sich Mythos und Offenbarung «in
der Seele des Menschen» begegnen (K 106).13 So wird die rebellische Gnosis
mit ihrer Polemik gegen den Schopfergott (ebd.) — und somit auch gegen den
personlichen Gott — fiir den Rebellen Taubes zu einem Integrationsmuster, in
dem «transzendentale Obdachlosigkeit»'* und die Erhéhung des Menschen
zu einem liberweltlichen Gott — ein zentrales Symbol gnostischer Selbster-
michtigung — miteinander gedacht und verbunden werden kénnen. !>

Es scheint, als ob in dem Taubes'schen Rebellentum sogar ein Aufblitzen
des iiberweltlichen Geistes erkannt werden mochte, womit der unbequeme
Zeitgenosse durch alle Kontroversen hindurch iiber sich hinausweist, eben
auf jenes ,Andere’, das er immer neu aus sich heraus zu erkennen sucht — und
zwar mit einer solchen Autoritit, dass diese Selbsterméchtigung ihn gegen
Einspruch fast zu immunisieren scheint. Auch das ist gnostische Tradition!

Es liegt mir fern und wire vermessen, etwa im Stil oder gar in der Nach-
folge der alten Kirchenviter nun auch gegen diese Gestalt der Gnosis vorzu-
gehen, um christliche Substanz oder Tradition zu verteidigen. Die Systematik
des gnostischen Mythos ist von Taubes so klar und eindeutig dargestellt, dass
sie einfach ein Orientierungsfeld bietet mit der Chance, daran eigene, alter-
native Denkfiguren zu messen oder neu zu entwickeln. Das ist auch das gros-
se Verdienst von Michael Pauen in seinem Buch iiber den Gnostizismus der
Moderne.'®

Hinweisen mochte ich aber noch auf gewisse Themen, die in den Denkfi-
guren von Taubes kaum vorkommen, was dann jeweils auch gnostischem
Denkhorizont entspricht.

Das ist einmal die (Mutter) Erde!” und die Einbezichung des Menschen in
die Okonomie der Natur und den ihn umgebenden Kosmos. Schon der junge
Taubes wies in seiner ,Abendlidndischen Eschatologie® darauf hin, dass alle
«aramdischen Nationen», also nicht nur die Juden, nicht «in der Erde Wurzel
schlagen konnten, sondern versuchen mussten, im Geist Anker zu werfen» (A
24).

12 ¢in zentraler Aufsatz in dem Band Vom Kult zur Kultur, 991f. vgl. dazu auch 340ff.:

Zur Konjunktur des Polytheismus.
13 Gershom Scholem, Die judische Mystik, a.a.0: 9 (zitiert in K 106).
- Georg Lukdcs, Die Theorie des Romans, Darmstadt — Neuwied 1976, 32 (MP 205).
15 Hans Jonas, Gnosis und spitantiker Geist, Teil 1, Gottingen 1964, 383 (MP 249f).
165 0. Literaturnachweis 6.
i vgl. Matthew Fox, Vision vom kosmischen Christus, Aufbruch ins dritte Jahrtausend
— Stuttgart 1991, 26ff — mit besonderem Hinweis auf die Religionen der Naturvolker.



Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung 361

Aber das gilt wohl auch fiir den Rabbiner Taubes des 20. Jahrhunderts,
der, wie viele Denker der ,kopernikanischen Wende* (s.0. S. 357) der enden-
den Ara der christlichen Kirche, dem Didmonisierungsvorbehalt der Welt er-
liegt.

Eine 6kologische Theologie, wie sie jetzt zum Beispiel von Sigurd Berg-
mann auf der Basis der Kosmologie des Gregor von Nazianz aus dem 4. Jahr-
hundert begonnen wurde, konnte in der Gedankenwelt von Taubes keinen
Raum haben.!® Ein zweiter Themenkreis, der weder bei Taubes noch in der
Tradition der Gnosis im Blickpunkt liegt, das ist die Utopie als Gestaltungs-
kraft in der Welt.

Allerdings weist wiederum der junge Taubes schon darauf hin, dass «das
apokalyptische Prinzip in sich eine gestaltzerstorende und eine gestaltende
Macht vereint» (A 10), aber der gnostische Pessimismus angesichts einer ver-
blendeten Welt und Gesellschaft bleibt auch fiir Taubes die dominierende
Weltsicht, die ein allgemeingiiltiges ,Prinzip Verantwortung® als unmdoglich
erscheinen lisst.!”

Ein dritter Themenkreis scheint mir die Dimension der Partizipation am
Ganzen der Weltgemeinschaft zu sein. Gemeint ist damit eine gewisse Be-
scheidenheit, nicht im Sinne eines Minderwertigkeitskomplexes sondern ge-
rade als Zuversicht, auch im Fragmentarischen des begrenzten eigenen Tuns
und Denkens trotzdem zukunftsweisend am Ganzen mitwirken zu kénnen —
ohne die gnostische Uberheblichkeit, mit der Selbstermiichtigung der Masse
der Menschen iiberlegen zu sein, sodass gerade die geistige Arbeit zur Hybris
und menschliche Kultur wieder zum Kult vor einem méglichen Gotzen Intel-
lekt zu werden droht. Natiirlich kann man dieser Auswahl fehlender Themen
in der Tradition gnostischer Denkhorizonte vorwerfen, das sei subjektive
Willkiir in der Kritik einer jahrtausendealten Religionsphilosophie.

Aber gerade diese drei Themen,

-die Okonomie der Natur, angesichts eines moglichen gewaltvollen Endes
des Lebens auf der Erde durch den Menschen,

-die Gestaltungskraft der Utopie, angesichts eines proklamierten «Endes
der Geschichte»? durch die Globalisierung des kapitalistischen Prinzips, und

-die Partizipation als Zukunftsaufgabe der Menschheit, angesichts der zu-
nehmenden Bedrohung demokratischer Ordnungen und Entwicklungen

scheinen tiber das, was Jacob Taubes uns aus seiner Zeit des Umbruchs zu
sagen hatte, doch wesentlich hinauszuweisen.

I8 Sigurd Bergmann, Geist der Natur befreit — Die trinitarische Kosmologie Georgs
von Nazianz im Horizont einer 6kologischen Theologie der Befreiung Mainz 1995. Schliis-
selwort ist das «apophatische Prinzip der Gottes- und Naturerkenntnis» s.S. 381.

19 Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Versuch einer Ethik fiir die technologische
Zivilisation (suhrkamp taschenbuch 1085) Frankfurt am Main 1984.

20'vgl. Martin Meyer, Ende der Geschichte?, Miinchen 1993.



362 Holger Samson

Die kopernikanische Wende, die er erlebt oder nachvollzogen und die sein
Denken besonders geprégt hat, war in der Zeit von Zarathustra bis zum Ro6-
merbrief-Kommentar von Karl Barth — eine Wende, die etwa Franz Marc mit
«eigenwilligen, feurigen Zeichen einer neuen Zeit» umschrieben hat.?!

Fiir unsere Zeit bleibt die Frage von Max Weber, die Taubes in dem Arti-
kel iiber «das stihlerne Gehiduse und der Exodus daraus» (K 173ff) zitiert,
«ob am Ende dieser ungeheuren Entwicklung ganz neue Propheten stehen
oder aber mechanisierte Versteinerungen» (175). Die grossen — und auch die
kleinen Propheten zu entdecken, das bleibt die Herausforderung auch in un-
serer «Wendezeit».”> Dabei scheinen sich die Abstinde zwischen den Wen-
dezeiten immer mehr zu verkiirzen.

Durch die Schule Jacob Taubes zu gehen kann vielleicht bewirken, die
Zeichen der Zeit schirfer und eindeutiger zu erkennen, nicht zuletzt dadurch,
dass man sich mit seinen Feinden zusammensetzt!

Die Begegnung mit der Gnosis im Wandel der Zeiten kann uns davor be-
wahren, das Geheimnis der Welt begreifen und erfassen zu wollen.

Nach dem gnostischen Evangelium Veritatis?® kann die Wahrheit nicht
besessen werden. «Ich vermag sie nicht zu ergreifen, sondern nur von ihr er-
griffen werden».

Holger Samson, Ammersbek

Abkiirzungen

A: Abendldndische Theologie (Stuttgart 1963/Miinchen 1991)

K: Vom Kult zur Kultur — Gesammelte Aufsidtze zur Rel igions-und Gei-
stesgeschichte (Miinchen 1996)

P: Die Politische Theologie des Paulus (Miinchen 1995)

GF: Ad Carl Schmitt — Gegenstrebige Fiigung (Berlin 1987)

21 Franz Marc, Schriften. Hrsg. von Klaus Lankheit, Koln 1978, 35 (MP 231).

22 vgl. dazu Fritjof Capra / David Steindl -Rast: Wendezeit im Christentum (dtv 30371)
Miinchen 1994.

o Versuchung durch Erkenntnis. Die gnostischen Evangelien, bei Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1987, 112f. zitiert nach P. Sloterdijk/T.H. Macho, Weltrevolution der Seele, Ein
Lese- und Arbeitsbuch der Gnosis — Ziirich 1993, 515.



Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung 363

Weitere Literaturhinweise:

Spiegel und Gleichnis — Festschrift fiir Jacob Taubes Konigshausen + Neu-
mann 1983.

An der jiidisch-orthodoxen Bar Ilan Fakultdt in Ramat Gan bei Tel Aviv
gibt es ein Jacob Taubes — Zentrum fiir religiose Anthropologie — eine Miner-
va-Stiftung der Max Planck — Gesellschaft. Ndhere Informationen tiber ent-
sprechende Veroffentlichungen bei Prof. Agus in Heidelberg.

Im Juli 1997 fand in Villigst, 10 Jahre nach Jacob Taubes Tod, ein Fach-
symposion statt zu seinem Gedenken unter dem Motto Abendlindische
Eschatologie.

Die zahlreichen Redemanuskripte sollen Ende 2000 im Fink-Verlag,
Miinchen als Buch erscheinen.



	Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung : Gedanken zu Jacob Taubes (1923-1987)

