
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 4

Artikel: Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung : Gedanken zu
Jacob Taubes (1923-1987)

Autor: Samson, Holger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung:

Gedanken zu Jacob Taubes (1923 - 1987)

Wer kennt ihn schon? Selbst unter Theologen ist sein Name wenig
bekannt. Ich selber habe Jacob Taubes erst durch einen Literaturhinweis in der
Frankfurter Rundschau entdeckt.1

1. Jacob Taubes, ein streitbarer Grenzgänger

In Taubes begegnet man einer aussergewöhnlichen Gestalt. Er war ein
leidenschaftlicher Denker, fast immer in der Auseinandersetzung, in
Streitgesprächen, in Streitschriften, in unzähligen (noch unveröffenlichten) Briefen.
Ähnlich wie Sokrates hat er in seinem bewegten Intellektuellen-Leben kein
einziges Buch geschrieben - abgesehen von seiner Doktorarbeit, - und die
war schon Programm:

Abendländische Eschatologie. Schon da sucht der junge Jacob Taubes
angesichts der Proklamation vom Tode Gottes als Konsequenz der abendländischen

Entwicklung nach Perspektiven des Überweltlichen. In seiner .Gottlo¬
sigkeit' folgte er den Spuren Nietzsches, auf der Suche nach dem .Messiani-
schen' trat er in die Spuren Gershom Scholems.

So lebte er immer in «extremen Spannungen» (A/Notiz); ja es scheint, als
ob die Grenze zwischen Gottesleugnung und Erlösungshoffnung mitten
durch ihn hindurchging.

Er schritt von einer Gelegenheit der Grenzziehung und Grenzüberschreitung

und der wissenschaftlichen Attacke zur nächsten. Solche geistigen
Auseinandersetzungen faszinierten ihn schon bei Nietzsche, bei Freud, bei Walter
Benjamin, bei Menschen - wie er sich einmal ausdrückte - «mit Karl-Barth-
scher Härte» (P 105).

Kein Wunder, dass er mit der Harmonie in der idealistischen «Goethe-Religion»

nichts anfangen konnte (ebd.).

'
Ludger Heidbrink, Berührung der Extreme (Frankfurter Rundschau vom 27.3.96).

Übrigens muss sich Taubes während seiner Schweizer Rabbiner - Ausbildung häufig in
Basel aufgehalten haben, um Vorlesungen bei Karl Barth zu hören. Davon zeugt seine
leidenschaftliche Auseinandersetzung mit der dialektischen Theologie, besonders in dem
Aufsatz «Theodizee und Theologie» (K 212 ff.). Auch Hans Urs von Balthasar hat auf ihn
bis ins Alter u.a. mit seiner «theologischen Aesthetik» (P 55) und der «Apokalypse der
deutschen Seele» (P 115) einen nachhaltigen Einfluss ausgeübt. Taubes muss ihn in Basel
oft gehört haben. Leider fehlen dazu bisher biographische Nachweise.



Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung 355

Das schriftliche Vermächtnis von Taubes besteht neben seiner bereits
erwähnten Dissertation in einer erst 1996 veröffentlichten Sammlung von
früheren Aufsätzen unter dem Titel Vom Kult zur Kultur.

Die Herausgeber, Aleida und Jan Assmann u.a. lassen in der sehr
aufschlussreichen Einleitung zu diesem Buch etwas von der «unerschöpflich
inspirierenden» Persönlichkeit Jacob Taubes erkennen (K 7). Dabei vermisst
man bei der Lektüre seiner von der lebendigen Rede geprägten Schriften
nicht selten eine gewisse Übersichtlichkeit und Systematik.

Man könnte das, was Taubes einmal über Nietzsche gesagt hat, auf i
übertragen: «Man stolpert von einer Perspektive in die andere, und es gehört eine
ungeheure Geistesanstrengung dazu, einen roten Faden festzuhalten» (P
107).

Aber seine Orientierung an der Grenze macht sein Denken gerade so
kreativ, egal ob er als «Pauliner» über jüdische Themen spricht oder als
«Gottloser» über messianische Erwartung (K 8).

Im Folgenden soll zunächst versucht werden, den Grenzgänger Jacob
Taubes in zwei charakteristischen Positionen zu beschreiben, als paulinischer
Jude und als frühbarthianischer Gnostiker.

2. Ein paulinischer Rabbiner

Taubes war «Nachkomme einer Jahrhunderte umspannenden Generationsreihe

von Rabbinern», (A/Notiz). Selbst in Zürich zum Rabbiner ordiniert
wirkte er dann als freier Religionsphilosoph.

Sein Vermächtnis als Jude ist die Politische Theologie des Paulus. Das sind
Tonband-Nachschriften von Vorlesungen, die der bereits vom Tode gezeichnete,

schwerkranke Taubes auf Einladung der Forschungsstätte der Evangelischen

Studiengemeinschaft (FEST) in Heidelberg unter dem Motto der
«Galgenfrist» (Apokalyptische Zeiterfahrung einst und jetzt) gehalten hat (P
5).

Dieser viertägige Kurs über den Römerbrief, den Taubes frei aus dem
Gedächtnis hielt, sollte den Zuhörern vermitteln, was er «als Jude mit Paulus zu
schaffen habe» (P 12), mit diesem Paulus, der für ihn als Religionswissenschaftler

am tiefsten «die Wertsetzungen des Abendlandes» bestimmt habe
(P 109). Ja, für Taubes hatte überhaupt das «Christentum (erst) seinen

Ursprung... in Paulus» (P 57) und nicht in Jesus!
Es ist nicht zufällig, dass Jacob Taubes gerade in der Auseinandersetzung

mit einem politisch-weltanschaulichen Antipoden, ja einem Feinde, zu den
wesentlichen Klärungen über die Botschaft des Römerbriefes kam. Es handelt

sich um den berühmt-berüchtigten Staatsrechtler Carl Schmitt, der noch
1936 eine Schrift über «die deutsche Rechtswissenschaft im Kampf gegen den

jüdischen Geist» veröffentlicht hatte (GF 8).



356 Holger Samson

Aber es scheint so, als ob diese Auseinandersetzung mit Carl Schmitt erst
richtig Taubes sein Judentum überhaupt bewusst gemacht hat - so wie unter
ganz anderen Umständen bei dem ungläubigen Jean Améry, der einmal
behauptet hat, «erst seit Hitler sei er Jude».2

Und ausgerechnet mit diesem (ehemaligen?) Nationalsozialisten setzt sich
der Jude Jacob Taubes zusammen, um «Römer 9-11 zu buchstabieren» (P72),
der inzwischen 50jährige Taubes mit dem fast 90jährigen Carl Schmitt. Und
Taubes sagt dazu: «Wir wussten, dass wir Gegner auf Tod und Leben sind,
aber wir haben uns glänzend verstanden!»(P 96)

Es war schliesslich der Grenzgänger Taubes, der dem alten Carl Schmitt
klarmachte, was es bedeutet, wenn (Paulus sagt, dass die Juden - nicht Feinde
der Christen sondern - Feinde Gottes seien. Feinde nach göttlichem Heilsplan,

bis zu der Zeit, da «ganz Israel» entsprechend seiner Erwählung - um
der Väter willen! - gerettet werden soll Rom 11. 26 - 28).

Weil die Kirche diese Erwählung Israels vergessen habe, darum habe sie
sich dem Antisemitismus bis zur Hemmungslosigkeit ausgeliefert. Und darauf

soll der Katholik Carl Schmitt geantwortet haben: «Das habe ich nicht ge-
wusst!» (P 72). Und danach: «Taubes, bevor sie sterben, müssen sie das einigen

erzählen» (P 11 und 138).
Diese Szene gehört zu dem Bewegendsten, was Taubes in seinen letzten

Vorlesungen erzählt hat, eine jüdisch-christliche Auseinandersetzung von
besonderer politischer und theologischer Bedeutung.

In der Tat ist für Taubes der Römerbrief auch ein politisches Zeugnis, eine
indirekte Kampfschrift «zur Zerstörung des römischen Imperiums» (P 100).
Diese Auslegung ist vor allem deshalb von besonderer Brisanz, weil die Kirche

ja später gerade mit diesem Imperium ihren Frieden gemacht hat, um
dann - im Gegensatz zum Volk der Juden - selber zu einem römischen Imperium

zu werden. Das war die entscheidende Botschaft des Juden Jacob Taubes

an die christlichen Zuhörer seiner Römerbrief-Vorlesung.
Und dann kommt das andere Ärgernis, dass der Paulus eigentlich ein

Apostel «von den Juden zu den Völkern» gewesen sei (P 68), und dass das

Christentum für den Juden nichts anderes als eine jüdisch-messianische Sekte
sei - vergleichbar mit dem Sabbatianismus des 17. Jahrhunderts (P 18).3

In beiden ,Sekten' erkennt Taubes die gleiche Paradoxie: So wie der
jugendliche Prophet Nathan von Gaza den Sabbatai Zwi zum Messias der
Juden erklärt - allerdings eine Karikatur der Messiasgestalt - genauso hat Paulus

den Jesus von Nazareth als Christus proklamiert (K 95; P 21).

2 Jean Améry. Der Grenzgänger. Göttingen 1992, 86.
3 Gershom Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, suhrkamp

taschenbuch Wissenschaft 330, Frankfurt am Main 1993. vgl. besonders Kapitel 8:

Sabbatianismus und mystische Häresie, auf das sich Taubes mehrmals bezieht.



Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung 357

Diese beiden messianischen Bewegungen sind innerhalb des Judentums
für Taubes von höchster geschichtlicher Bedeutung, eine grosse Weitung des

jüdischen Glaubens, aber sie bleiben «innerjüdische Krisenerscheinungen»
(K 18).

Und wenn Taubes sagt, dass er den «Ketzer» Paulus in das Judentum
«heimholen» will, weil er ihn «jüdischer empfindet als jeden Reformrabbiner»

(P 22), so fragt sich, ob er nicht überhaupt das Christentum heimholen
will in das Volk Gottes, also in Umkehrung dessen, was in Rom 11 geschrieben

steht.
Dieses Konzept jüdischer Theologie kann hier nicht weiter erörtert werden,

aber sie sollte zumindest auch einmal im Zusammenhang mit der Frage
nach der Möglichkeit oder Unmöglichkeit einer christlichen Theologie nach
Auschwitz gebracht werden.

3. Ein frühharthianischer Gnostiker

In dem grossen Spannungsbogen zwischen Gottlosigkeit und messianischer

Erwartung ist für Taubes die uralte Gnosis gegenwärtig, jene Gnosis,
die zwar «am Rande des Judentums»4 entstanden sein soll, die aber den
Schöpfer, ja den Judengott dämonisierte und verhöhnte - und zugleich den
Erlöser mit der Seele suchte.

Jacob Taubes spricht nicht vom Erlöser. Im Zentrum seines Denkens steht
die Frage nach dem «Messianischen» (P 179f). Damit sucht er zugleich nach
dem Sinn der Welt, der - nach einem Zitat von Wittgenstein - ausserhalb
ihrer selbst liegen muss (K 179). Taubes leidet an der Moderne als einem
«immanenten Kosmos» (P 117). Er «legt Feuer an die stets in ihrer Immanenz
erstarrenden Gehäuse dieser Welt» (K 13).

Man sagt ja, dass wir den Menschen an seinen Wiederholungen erkennen.
Das sind bei Taubes u.a. die Hinweise auf die «kopernikanische Wende» in
der Neuzeit (K 69 u.ö.). Das bedeutet für ihn das sich abzeichnende Ende der
Ära der christlichen Kirche (K 92). Hier steht er ganz im Bann des Zarathu-
stra, der den «Tod des christ -liehen Gottes» verkündete (K 232; 376f).

Aber auf dem Höhepunkt der Krise der Neuzeit nach dem Ende des
ersten Weltkrieges erlebt Taubes nun rückblickend eine neue Wende, die sich

plötzlich durch das Erscheinen des Römerbrief-Kommentars von Karl Barth
vom Jahr 1919 aufgetan hatte.

Der Gnostiker Taubes erlebt dieses Werk wie ein Hereinleuchten des
«Messianischen» (P 180) in der zu Ende gehenden Ära der christlichen Welt;
er spürte hier eine «Laientheologie» ausserhalb der christlichen Kirche
(P 105).

4 Kurl Rudolph, Die Gnosis, UTB 1577, Göttingen 1990, 296



358 Holger Samson

Jürgen Moltmann hat ja auch einmal^ vom Römerbrief-Kommentar als

einem «theologischen Vulkanausbruch» geschrieben, in dem» mehr Feuer
steckte, als sich in den letzten 50 Jahren an Lavagestein in der theologischen
und kirchlichen Landschaft abgelagert» habe.

Die Dialektik Taubes geht von der Negation aus, in der der Geist erst seine

Kraft entfalten kann (K 31). Und darin fühlt er sich vom jungen Barth
bestätigt. Hier erlebt er mitten «in der Krise der säkularen Welt die Unverzichtbarkeit

der Transzendenz» (P f 70), die Paradoxie, dass der «Äon des Todes»
auf den «Äon des Lebens» weist (K 218). Diese Logik der Paradoxie wird bei
Taubes zur «messianischen Logik» (P 152f) als eine zentrale inhaltliche
Aussage. Nur in dieser Paradoxie glaubt Taubes Transzendenz erfassen zu können.

Aber als dann Karl Barth nicht bei der Paradoxie der «messianischen
Logik» stehen blieb sondern den Messias selbst zum Mittelpunkt - überdies
einer kirchlichen Dogmatik machte, da bekam die Bindung an die dialektische
Theologie für Jacob Taubes einen Bruch. «Das Göttliche, das sich in die Welt
senkt» (K 242f), das war für ihn in der späteren Theologie Barths ebenso wie
bei Tillich lediglich ein immanentes Prinzip.

fn der immer wiederkehrenden Auseinandersetzung mit Karl Barth stösst
Taubes auch auf die Bedeutung der Musik Mozarts für die Barth'sche Theologie.

Dass wir nach Barth in dieser Musik hören, was wir am Ende unserer Tage
sehen werden: die Fuge der Koordination, die wieder zusammengefügte Welt

- das passte nicht in das Weltbild eines Gnostikers! Mozarts Musik als
Zeichen für die «grosse Theodizee» der Welt (K 224f) - das war für Taubes
Monismus, ein Rückfall in die Immanenz. Und die Versöhnung der Welt - das

war nicht sein Thema. Hier berief er sich sogar als Jude auf Nietzsche, dass

Hoffnung auf Versöhnung eine Illusion sei, denn Schuld könne nicht
überwunden, sondern nur anerkannt werden (K 376f).

Johanneisches Denken, womit er den späteren Barth charakterisierte, war
ihm fremd. Er stritt mit dem «Schwert des Geistes» (Eph 6,17), das war ja
auch ein altes Paulus-Symbol!

In seinem Protest gegen eine Welt, die von Schicksal und Gesetz bestimmt
sei, blieb er im wahrsten Sinne gerade auch in seiner politischen Zielrichtung
ein Gnostiker (K 139): «Das Geschäft des Geistes ist Kritik, nicht Komplicenschaft

mit den Verhältnissen» (K 37).
In seiner Entschiedenheit, die Paradoxie Israels immer wieder zu benennen,

das Beharren auf der messianischen Erwartung trotz der fortwährenden
Verwerfungen Gottes, darin blieb er der inneren Dialektik der Barth'sehen

5
Jürgen Moltmann, Warnung vor einem gefährlichen Glück, Frankfurter Allgemeine

Zeitung vom 9.2.1977



Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung 359

Theologie verbunden, jener Paradoxic, die ja auch mitten durch christliche
Existenz hindurchgeht.

4.Die Dogmatik des Mythos.6

In Taubes Werk und Leben ist eine alles umgreifende Systematik nur
schwer zu erkennen. Darauf wurde oben schon hingewiesen (S. 355). Die
Antithese und nicht die Synthese prägte seine Gedankengänge und seine
Kommunikationen. Mit einer geistigen Autorität setzte er sich mit seinen Gegnern
auseinander, die an die «Intellektuellenaristokratie» denken lässt, mit der
Max Weber einmal die Gnostiker bezeichnet hat.7

Der Umgang mit seinen zahlreichen fachlichen (und persönlichen) Gegnern

zeigte eine geistige «Selbstermächtigung»,,s die ihre Legitimation nur in
sich selber finden kann, ein «herrschaftliches Wissen», das «von den Einwänden

der Mehrheit nicht erreichbar» zu sein scheint.9 Andrerseits suchte Taubes

«nach den Resourcen des Anderen», nach «Luft von anderem
Planeten»,10 oder - um einen der bedeutendsten Gnostiker, Marcion zu zitieren: er
suchte nach einer «Heimat, die hier noch niemals war» (K 178).

Aber entsprechend dem jüdischen Bilderverbot ist es in der Gnosis nicht
nur verboten sondern sogar unmöglich, das Wesen dieser Heimat, das Eigentliche

oder eben «das Andere» (das ganz Andere!) auch nur auszusprechen.11
So stehen scheinbar die Selbstermächtigung des erkennenden Geistes und

seine Suche inmitten der verblendeten Welt nach dem Unerfüllten, Transzendenten,

Messianischen unvermittelbar gegenüber.
Aber genau da bietet sich die Systematik des «dogmatischen Mythos der

Gnosis» als das Verbindende an, indem der überweltliche Gott «im pneu-
ma, im Selbst des Menschen, sein Korrelat gewinnt» (K 113). Das Erlösungs-

6 Dieser letzte Abschnitt gründet wesentlich auf der Arbeit von Michael Pauen über
den Gnostizismus in Aesthetik und Philosophie der Moderne - Dithyrambiker des Untergangs,

Berlin 1994. Dieses Buch ist eine wesentliche Anregung, das Werk von Taubes in
einem grösseren Zusammenhang der Moderne und des geistigen Umbruchs um den 1.

Wellkrieg herum zu erkennen und die wesentlichen Denkfiguren der Gnosis im Werk von
Taubes wiederzuenldecken. Aus der Fülle der Zitate von Schopenhauer bis Adorno sind
hier einige Textstellen angegeben, die mir für unseren Zusammenhang besonders
charakteristisch erschienen. Die Literaturhinweise beziehen sich in der Regel auf die Arbeit von
Michael Pauen unter der Abkürzung MP. Dieser Abschnitt ersetzt natürlich keine Rezension

des Pauenschen Buches; ich möchte damit aber doch auf diese äusserst anregende
und klar strukturierte Arbeit neugierig machen.

7 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 1925, 309 (MP 402).
8 über Ernst Bloch, Geist der Utopie bei Michael Pauen (MP 245).
9 über Martin Heidegger, Beiträge zur Philosophie, Frankfurt/M 1989, 396 (MP 323).
"'nach Herbert Marcuse, Der eindimensionale Mensch (K 10 - Einleitung von Aleida

und Jan Assmann).
11 Basilides in: Hippolyt, Refutatio VII 20,2 (MP 384).



360 Holger Samson

drama wird «auf das Innere des Menschen, auf Seele, Geist, pneuma
reduziert» (K 112). So hat der suchende, sich selbstermächtigende Geist des
(erkennenden) Menschen teil am Erlösungsprozess.

Die zentrale Botschaft der (nur mythologisch illustrierten) gnostischen
Dogmatik ist der «Gotteseinzug in die Einzelseele». Damit zieht Taubes auch
Verbindungslinien zur jüdischen Mystik, da sich Mythos und Offenbarung «in
der Seele des Menschen» begegnen (K 106).13 So wird die rebellische Gnosis
mit ihrer Polemik gegen den Schöpfergott (ebd.) - und somit auch gegen den
persönlichen Gott - für den Rebellen Taubes zu einem Integrationsmuster, in
dem «transzendentale Obdachlosigkeit»14 und die Erhöhung des Menschen
zu einem überweltlichen Gott - ein zentrales Symbol gnostischer
Selbstermächtigung - miteinander gedacht und verbunden werden können.15

Es scheint, als ob in dem Taubes'schen Rebellentum sogar ein Aufblitzen
des überweltlichen Geistes erkannt werden möchte, womit der unbequeme
Zeitgenosse durch alle Kontroversen hindurch über sich hinausweist, eben
auf jenes Andere', das er immer neu aus sich heraus zu erkennen sucht - und
zwar mit einer solchen Autorität, dass diese Selbstermächtigung ihn gegen
Einspruch fast zu immunisieren scheint. Auch das ist gnostische Tradition!

Es liegt mir fern und wäre vermessen, etwa im Stil oder gar in der Nachfolge

der alten Kirchenväter nun auch gegen diese Gestalt der Gnosis
vorzugehen, um christliche Substanz oder Tradition zu verteidigen. Die Systematik
des gnostischen Mythos ist von Taubes so klar und eindeutig dargestellt, dass
sie einfach ein Orientierungsfeld bietet mit der Chance, daran eigene,
alternative Denkfiguren zu messen oder neu zu entwickeln. Das ist auch das grosse

Verdienst von Michael Pauen in seinem Buch über den Gnostizismus der
Moderne.16

Hinweisen möchte ich aber noch auf gewisse Themen, die in den Denkfiguren

von Taubes kaum vorkommen, was dann jeweils auch gnostischem
Denkhorizont entspricht.

Das ist einmal die (Mutter) Erde17 und die Einbeziehung des Menschen in
die Ökonomie der Natur und den ihn umgebenden Kosmos. Schon der junge
Taubes wies in seiner ,Abendländischen Eschatologie' darauf hin, dass alle
«aramäischen Nationen», also nicht nur die Juden, nicht «in der Erde Wurzel
schlagen konnten, sondern versuchen mussten, im Geist Anker zu werfen» A
24).

12 ein zentraler Aufsatz in dem Band Vorn Kult zur Kultur, 99ff. vgl. dazu auch 3401)'.:

Zur Konjunktur des Polytheismus.
Gershom Scholem. Die jüdische Mystik, a.a.O: 9 (zitiert in K 106).

14 Georg Lukâcs, Die Theorie des Romans, Darmstadt - Neuwied 1976, 32 (MP 205).
15 Hans Jonas, Gnosis und spätantiker Geist, Teil I, Göttingen 1964, 383 (MP 249f).
16

s.o. Literaturnachweis 6.
17

vgl. Matthew Fox, Vision vom kosmischen Christus, Aufbruch ins dritte Jahrtausend

- Stuttgart 1991, 26ff — mit besonderem Hinweis auf die Religionen der Naturvölker.



Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung 361

Aber das gilt wohl auch für den Rabbiner Taubes des 20. Jahrhunderts,
der, wie viele Denker der ,kopernikanischen Wende' (s.o. S. 357) der endenden

Ära der christlichen Kirche, dem Dämonisierungsvorbehalt der Welt
erliegt.

Eine ökologische Theologie, wie sie jetzt zum Beispiel von Sigurd
Bergmann auf der Basis der Kosmologie des Gregor von Nazianz aus dem 4.

Jahrhundert begonnen wurde, könnte in der Gedankenwelt von Taubes keinen
Raum haben.18 Ein zweiter Themenkreis, der weder bei Taubes noch in der
Tradition der Gnosis im Blickpunkt liegt, das ist die Utopie als Gestaltungskraft

in der Welt.
Allerdings weist wiederum der junge Taubes schon darauf hin, dass «das

apokalyptische Prinzip in sich eine gestaltzerstörende und eine gestaltende
Macht vereint» (A 10), aber der gnostische Pessimismus angesichts einer
verblendeten Welt und Gesellschaft bleibt auch für Taubes die dominierende
Weltsicht, die ein allgemeingültiges ,Prinzip Verantwortung' als unmöglich
erscheinen lässt.19

Ein dritter Themenkreis scheint mir die Dimension der Partizipation am
Ganzen der Weltgemeinschaft zu sein. Gemeint ist damit eine gewisse
Bescheidenheit, nicht im Sinne eines Minderwertigkeitskomplexes sondern
gerade als Zuversicht, auch im Fragmentarischen des begrenzten eigenen Tuns
und Denkens trotzdem zukunftsweisend am Ganzen mitwirken zu können -
ohne die gnostische Überheblichkeit, mit der Selbstermächtigung der Masse
der Menschen überlegen zu sein, sodass gerade die geistige Arbeit zur Elybris
und menschliche Kultur wieder zum Kult vor einem möglichen Götzen Intellekt

zu werden droht. Natürlich kann man dieser Auswahl fehlender Themen
in der Tradition gnostischer Denkhorizonte vorwerfen, das sei subjektive
Willkür in der Kritik einer jahrtausendealten Religionsphilosophie.

Aber gerade diese drei Themen,
-die Ökonomie der Natur, angesichts eines möglichen gewaltvollen Endes

des Lebens auf der Erde durch den Menschen,
-die Gestaltungskraft der Utopie, angesichts eines proklamierten «Endes

der Geschichte»20 durch die Globalisierung des kapitalistischen Prinzips, und
-die Partizipation als Zukunftsaufgabe der Menschheit, angesichts der

zunehmenden Bedrohung demokratischer Ordnungen und Entwicklungen
scheinen über das, was Jacob Taubes uns aus seiner Zeit des Umbruchs zu

sagen hatte, doch wesentlich hinauszuweisen.

IS Sigurd Bergmann, Geist der Natur befreit - Die trinitarische Kosmologie Georgs
von Nazianz im Horizont einer ökologischen Theologie der Befreiung Mainz 1995.
Schlüsselwort ist das «apophatische Prinzip der Gottes- und Naturerkenntnis» s.S. 381.

19 Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Versuch einer Ethik für die technologische
Zivilisation (suhrkamp taschenbuch 1085) Frankfurt am Main 1984.

20 Vgl. Martin Meyer, Ende der Geschichte?, München 1993.



362 Holger Samson

Die kopernikanische Wende, die er erlebt oder nachvollzogen und die sein
Denken besonders geprägt hat, war in der Zeit von Zarathustra bis zum
Römerbrief-Kommentar von Karl Barth - eine Wende, die etwa Franz Marc mit
«eigenwilligen, feurigen Zeichen einer neuen Zeit» umschrieben hat.21

Für unsere Zeit bleibt die Frage von Max Weber, die Taubes in dem Artikel

über «das stählerne Gehäuse und der Exodus daraus» (K 173ff) zitiert,
«ob am Ende dieser ungeheuren Entwicklung ganz neue Propheten stehen
oder aber mechanisierte Versteinerungen» (175). Die grossen - und auch die
kleinen Propheten zu entdecken, das bleibt die Herausforderung auch in un-

99
serer «Wendezeit». Dabei scheinen sich die Abstände zwischen den
Wendezeiten immer mehr zu verkürzen.

Durch die Schule Jacob Taubes zu gehen kann vielleicht bewirken, die
Zeichen der Zeit schärfer und eindeutiger zu erkennen, nicht zuletzt dadurch,
dass man sich mit seinen Feinden zusammensetzt!

Die Begegnung mit der Gnosis im Wandel der Zeiten kann uns davor
bewahren, das Geheimnis der Welt begreifen und erfassen zu wollen.

99Nach dem gnostischen Evangelium Veritatis kann die Wahrheit nicht
besessen werden. «Ich vermag sie nicht zu ergreifen, sondern nur von ihr
ergriffen werden».

Holger Samson, Ammersbek

Abkürzungen

A: Abendländische Theologie (Stuttgart 1%3/München 1991)
K: Vom Kult zur Kultur - Gesammelte Aufsätze zur Rel igions-und

Geistesgeschichte (München 1996)
P: Die Politische Theologie des Paulus (München 1995)
GF: Ad Carl Schmitt - Gegenstrebige Fügung (Berlin 1987)

21 Franz Marc, Schriften. Hrsg. von Klaus Lankheit, Köln 1978, 35 (MP 231).
22

vgl. dazu Fritjof Capra / David Steindl -Rast: Wendezeit im Christentum (dtv 30371)
München 1994.

23 Versuchung durch Erkenntnis. Die gnostischen Evangelien, bei Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1987, 112f. zitiert nach P. Sloterdijk/T.H. Macho, Weltrevolution der Seele, Ein
Lese- und Arbeitsbuch der Gnosis - Zürich 1993, 515.



Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung 363

Weitere Literaturhinweise:

Spiegel und Gleichnis - Festschrift für Jacob Taubes Königshausen +
Neumann 1983.

An der jüdisch-orthodoxen Bar Ilan Fakultät in Ramat Gan bei Tel Aviv
gibt es ein Jacob Taubes - Zentrum für religiöse Anthropologie - eine
Minerva-Stiftung der Max Planck - Gesellschaft. Nähere Informationen über
entsprechende Veröffentlichungen bei Prof. Agus in Heidelberg.

Im Juli 1997 fand in Villigst, 10 Jahre nach Jacob Taubes Tod, ein
Fachsymposion statt zu seinem Gedenken unter dem Motto Abendländische
Eschatologie.

Die zahlreichen Redemanuskripte sollen Ende 2000 im Fink-Verlag,
München als Buch erscheinen.


	Zwischen Gottlosigkeit und messianischer Erwartung : Gedanken zu Jacob Taubes (1923-1987)

