
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 4

Artikel: Rudolf Kittel (1853-1929)

Autor: Smend, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rudolf Kittel (1853-1929)*
Dem Andenken an

Siegfried Herrmann
gewidmet

Am 20. Oktober 1999 sind siebzig Jahre vergangen, seit Rudolf Kittel
starb. Sein Name steht nicht mehr auf dem Rücken der Biblia Hebraica. aber
er ist im Bewusstsein geblieben als der eines markanten, zeitweise tonangebenden

Repräsentanten der alttestamentlichen Wissenschaft. In deren grosser

Leipziger Tradition nimmt er den Platz zwischen Franz Delitzsch und
Albrecht Alt ein. Beide waren sehr verschieden voneinander, und er war von
beiden sehr verschieden. Sein Einfluss dürfte sowohl dem des Vorgängers als
auch dem des Nachfolgers vergleichbar gewesen sein. Einer von denen, die
die Leipziger Tradition draussen fortsetzten, Martin Noth, erzählte gern, es

sei für ihn ein grosser Augenblick gewesen, als er zu Beginn seines ersten
Studiensemesters am Schwarzen Brett der Leipziger Universität Kittels
eigenhändige Unterschrift entdeckte, und man mag es symbolisch nehmen, dass er
an Kittels letztem Seminar teilgenommen hat.

Unter den Genannten hatte Kittel mit Alt gemeinsam, dass er kein Sachse,
sondern durch und durch ein Süddeutscher war. Der Vater, ein Lehrer,
stammte aus dem westlichen, die Mutter aus dem östlichen, dem
reichsstädtisch-bayrischen Schwaben, er selbst wurde, am 28. März 1853, dazwischen
geboren, in Eningen unter der Achalm, dem Berg, dessen Lage vor der Alb
Albrecht Alt mit der des Tabor vor Galiläa zu vergleichen pflegte. Beide
Eltern starben früh — «ich war arm und eine Waise», umschreibt er seine
äussere und wohl auch innere Situation als Tübinger Student1. Vermutlich hat
ihn das für sein ganzes Leben mitgeprägt. Er war offenkundig kein einfacher
Mann, selbständig, selbstbewusst, empfindlich. Konkurrenten und Rezensenten

vergass er nichts. Man darf ihm dabei ein starkes Gerechtigkeitsempfinden
zugute halten. Er war nicht nur gegen andere hart, sondern auch gegen

sich selbst. Sein Fleiss kannte keine Grenzen. Am Sarg der Gattin eines
Kollegen sagte er: «Das Leben einer Gelehrtenfrau heischt Opfer, die andere
Stände oft genug übersehen, wenn sie den unseren beneiden. So viel er
beneidenswertes hat — an der Seite eines arbeitsfreudigen und arbeitsrüstigen,
Nacht und Tag dem Arbeitstisch gehörenden Gelehrten nicht verdrossen zu

*Gastvorlesung gehalten am 15. 5. 1998 vor der Theologischen Fakultät Leipzig.

' In seiner Selbstdarstellung: Rudolf Kittel, in: Die Religionswissenschaft der Gegenwart

in Selbstdarstellungen, hg. v. E. Stange, I (1925) 113-144, hier 116. Im Folgenden wird
die Selbstdarstellung durchgängig benutzt, mit Einzelnachweis aber in der Regel nur bei
wörtlichen Zitaten.



Rudolf Kitte! (1853-1929) 327

werden und innerlich zu vereinsamen, ist eine Kunst, die gelernt sein will.»2
Wenn ihm selber «vor etwas graute, so wars: vor der Zeit, in der er einmal
nicht mehr hätte arbeiten können», so charakterisierte ihn einer seiner Söh-

3
ne

Er durchlief die übliche Ausbildung der württembergischen Theologen.
Im Maulbronner Seminar legte er den Grundstein für seine spätere Karriere
als Alttestamentier, indem er bei einem Lehrer, mit dem er wegen Bevorzugung

von Mitschülern auf Kriegsfuss stand, die beste Zensur im Hebräischen

errang. Der Professor, den er als Tübinger Student und Stiftsinsasse (1871-75)
am meisten hörte4, war der Alttestamentier Ludwig Diestel. Ihn nannte er
zeitlebens seinen Lehrer, und noch 1925 schrieb er den bemerkenswerten
Satz, bei ihm habe er «das Alte Testament zum erstenmal so sehen gelernt,
wie wir es heute noch sehen». Wie wir es heute noch sehen: Wellhausens
kritische Hauptwerke, in den auf Kittels Studium folgenden Jahren erschienen,
hatten also sein bei Diestel gewonnenes Bild vom Alten Testament nicht
entscheidend verändert, und noch weniger hatten das in der Folgezeit die
Entdeckungen der Archäologie getan; diese waren für ihn vielmehr geradezu ein
Gegengift gegen Wellhausens revolutionäre Anschauungen gewesen. Gleichwohl,

fährt der Rückblick von 1925 fort5, war es nicht Diestel, der dem
Studenten die Wissenschaft nahebrachte, sondern Karl Weizsäcker, der Nachfolger

des grossen F.C. Baur. In einer nur von zweien besuchten Übung führte
er ihn, der bis dahin wie so mancher Stiftler vor und nach ihm mit «philosophischen

Floskeln und Systemen» gelebt hatte, «in feiner, geistvoller und
scharfsinniger Art ohne Regeln und Theorien durch die Themen, die er stellte,

und die Winke, die er gab, in eine [ihm] ganz neue Welt ein, die Welt
historischen Denkens».

In dieser Welt sollte sich Rudolf Kittel lebenslang bewegen. Aber er blieb
dabei mehr als mancher andere, auch und gerade unter den Alttestamentlern,
ein Theologe. Das war Johann Tobias Beck zu verdanken, bei dem er in
Tübingen neutestamentliche Vorlesungen hörte, dazu Ethik und «Pastorallehre».

Schon sein Vater war ein Anhänger Becks gewesen, und die Mutter hatte
ihn, als er zu studieren begann, diesem originalsten und wirkungsmächtigsten
unter den lebenden Tübinger Theologen vorgestellt. Der Student trat dem
Professor nicht eigentlich nahe, übernahm auch nicht seine speziellen Lehren;
aber er fand bei ihm seinen «Zug zum Irrationalen» befriedigt, neben dem
allerdings als der stärkere ein «starker und bohrender Drang zum Intellekt»

2 R. Kittel, Ein Abschiedswort, gesprochen am Sarge der Frau Emilie Bücher, geb. Mit-
termaier (1909, in Leipzig als Manuskript gedruckt), 11.

3 Bei J. Hempel, Rudolf Kittel t, ZDMG 84 (1930) 78-93, hier 78.
4 Verzeichnis der von ihm besuchten Vorlesungen int Archiv des Tübinger Stifts; für

seine Mitteilung danke ich dem Ephorus Prof. E. Jüngel.
5 Selbstdarstellung 114.



328 RudolfSmend

stand. «Wissenschaft und Frömmigkeit waren mir nie Gegensätze»: das führte

er auf das Nebeneinander von Beck und Weizsäcker in seinem Studium
zurück6.

1874 schrieb die Tübinger evangelisch-theologische Fakultät eine
Preisaufgabe aus, die Diestel so formuliert hatte: «Es soll untersucht werden, welche

Folgerungen für die pentateuchische Frage, namentlich in Betreff des
Alters und des Inhalts der sogenannten Grundschrift, sich aus der Vergleichung
sowohl der Ezechielischen Gesetzgebung Kap. 40ff., als auch der die
Volksgeschichte behandelnden Psalmen mit dem Inhalte des Pentateuches
ergeben.»7 Die Aufgabe betraf die Kardinalfrage der alttestamentlichen Wissenschaft

jener Zeit. Seit einigen Jahren lag K.H. Grafs Spätdatierung jener
«Grundschrift», künftig Priesterschrift genannt, auf dem Tisch, und die Geister

begannen sich an ihr zu scheiden. Es war kein schlechter Gedanke von
Diestel, die Frage sozusagen von aussen, von Ezechiel und den «Geschichtspsalmen»

her behandeln zu lassen. Das geschah gleichzeitig, mutatis mutandis

und mit umgekehrtem Resultat, auch anderwärts: 1875, als die Tübinger
Preisarbeit abzuliefern war, erschien Bernhard Duhms «Theologie der
Propheten», die Grafs Hypothese voll bestätigte. Der Tübinger Bearbeiter konnte

Duhms Buch damals kaum schon kennen, noch weniger natürlich die dann
1876-78 erschienenen Arbeiten J. Wellhausens zur Kritik des Hexateuchs.

Dass Rudolf Kittel dieser Bearbeiter wurde und damit in die alttestament-
liche Wissenschaft eintrat, ging auf den Stiftsinspektor Paul Buder zurück,
der ihn in Erinnerung an die Maulbronner Hebräischzensur dazu ermunterte.
Die Arbeit ist nicht erhalten; wir haben über sie nur Kittels eigenen Bericht,
wonach ihr Ergebnis war, «dass Graf zwar richtig die Priesterschrift hinter B
und C [J und E], aber sie zu Unrecht ihren Hauptbestandteilen nach in die
nachexilische Zeit verlegt habe»8. Dem anonym einzureichenden Manuskript
gab Kittel einen Satz von Franz Delitzsch als Motto bei: «Es gibt eine Macht
der Thatsachen, unter welche die Wissenschaft auch wider ihre Neigung sich

zu beugen hat.» Wollte er damit der Partei Grafs angesichts der von ihm
beigebrachten Argumente den Rückzug nahelegen oder umgekehrt den
Umstand, dass er immerhin ein kleines Stück nachgegeben hatte, als einen Akt
entsagender Wahrheitsliebe stilisieren? So oder so erweisen die Arbeit und
das Motto die konservative Grundhaltung, der Kittel zeitlebens treu geblieben

ist. Die Fakultät, also Diestel, erkannte auf «bündige Klarheit» und
«eindringenden Scharfsinn» und damit Preiswürdigkeit.

1879 verhalf die Arbeit ihrem Autor unverhofft auch noch zum Titel eines
Doktors der Philosophie. Er war nach einigen Jahren des Kirchendienstes im

6 Selbstdarstellung 115.
7 Zit. nach: Bekanntmachung der Ergebnisse der akademischen Preisbewerbung vom

Jahre 1874 bis 1875, Tübingen 1875.
8

Selbstdarstellung 117.



Rudolf Kittel (1853-1929) 329

Frühjahr 1879 als Repetent an das Tübinger Stift zurückgekehrt und hatte
dort eine Lehrveranstaltung über Kant angekündigt. Dafür aber schien dem

Ephorus Buder die Legitimierung durch eine philosophische Promotion
angebracht, und er schlug gleich vor, die Preisschrift von 1874/75 so, wie sie war,
als Dissertation zu verwenden. Trotz Kittels Einwand, inzwischen sei doch
Wellhausen erschienen, spielte — Diestel war gerade gestorben, sein Nachfolger

Kautzsch noch nicht berufen — der Orientalist Albert Socin sofort mit,
und nach wenigen Tagen, am 24. Juli 1879, fand das Rigorosum statt, in dem
Socin arabische Grammatik und der Philosoph Edmund Pfleiderer neuere
Philosophiegeschichte prüfte. Das Resultat lautete «bene» — mehr gab die
vier Jahre alte und nicht als solche geschriebene Dissertation nicht her.

Sie auf den neuesten Stand zu bringen, empfand der frischgebackene Dr.
phil. als seine nächste Pflicht. Für das Wintersemester 1879/80 kündigte er
nichts Philosophisches an, sondern eine «Übung zu Geschichte und Stand der
Kritik des Pentateuch (ein- bis zweistündig)», und im Zusammenhang damit
entstand dann der in mehreren Teilen publizierte Aufsatz «Die neueste Wendung

der pentateuchischen Frage. Versuch einer Kritik von Wellhausens
Geschichte Israels»9. Der Untertitel trifft zu: von der ersten bis zur letzten Seite
sehen wir Kittel mit Wellhausen beschäftigt, und zwar mit dem ersten Band
der «Geschichte Israels» von 1878. Wellhausen hatte dort die nachexilische
Abfassung des «Priestercodex», wie Kittel ohne weiteres anerkennt, «mit
dem eindringenden Scharfsinn des kühnen Kritikers, mit der rücksichtslosen
Consequenz des reinen Historikers und mit der blendenden Darstellung eines
Feuilletonisten» verfochten. Kittel gesteht auch zu, dass, wenn Wellhausen
recht hat, «die alttestamentliche Religionsgeschichte auf den Kopf zu stellen»
ist, oder richtiger: «dann stand sie früher auf dem Kopfe und ist erst von unten
an neu zu bauen» Um Wellhausen zu widerlegen und also einen solchen
Neubau überflüssig zu machen, greift Kittel drei Kapitel aus der «Geschichte
des Cultus» heraus, die den ersten Teil jenes Bandes ausmacht, nämlich die

Kapitel über den Ort des Gottesdienstes, die Opfer und die Priester und
Leviten. Wellhausen hatte jeweils im Deuteronomium die grosse Zäsur zur älteren

Zeit gesehen und darauf zunächst Ezechiel und dann die Priesterschrift
folgen lassen. Kittel präsentiert und zerpflückt Wellhausens Argumente mit
Akribie und Scharfsinn und macht sich für seine Gegenposition die Einsicht
Wellhausens zunutze, dass die Priesterschrift ein «Conglomérat» ist, «gleichsam

die Arbeit einer ganzen Schule»", nur dass er selbst diese Schule schon
in vorexilischer Zeit verwurzelt sein lässt. So bekommt er die Möglichkeit,
priesterschriftliche Texte oder Textteile, die klar nachdeuteronomisch sind,
nicht über die Datierung der ganzen Priesterschrift entscheiden zu lassen.

9 ThSW 2 (1881) 29-62.147-169; 3 (1882) 278-314.
10 2(1881)31.
'1 Wellhausen, Geschichte Israels I, 8.



330 Rudolf Smend

Das erfordert öfters eine ziemlich subtile Literarkritik. So nimmt Kittel aus
den Opferbestimmungen Lev 17,2-9 im Anschluss an Vorlesungen seines
Lehrers Diestel, übrigens auch an Wellhausen12, die Nennungen der Stiftshütte

und des Lagers heraus und erklärt das Verbleibende als Anweisung,
nicht beliebig, sondern an einem der noch in grosser Zahl bestehenden
Jahweheiligtümer zu schlachten bzw. zu opfern. Diese Heiligtümer wurden später

vom Deuteronomium abgeschafft, allerdings mit dem Zugeständnis, dass

entfernt Wohnende profan schlachten dürfen. Dieses Zugeständnis macht die
jetzige Forderung von Lev 17,2-9 rückgängig, indem sie die Opferung alles
Geschlachteten am zentralen Heiligtum befiehlt. Der priesterschriftliche
Text ist also teils vor-, teils nachdeuteronomisch, Priesterschrift und Deuteronomium

stehen nicht im Verhältnis eines klaren Nacheinanders, sondern
repräsentieren zwei Parteien, eine priesterliche und eine prophetische, die zwar
«Einen Weg» gingen, aber sich doch unterwegs durchaus «zankten»13.

Entsprechend gibt es in der Priesterschrift eine ältere Schicht, die die Trennung
von Priestern und Leviten noch nicht kennt (vgl. Num 17,16-28), während
eine jüngere die Unterordnung der Leviten wenn schon nicht feststellt, so
doch fordert (vgl. Num 16,8-11); wieder steht das Deuteronomium (vgl. 18,1-

6) in der Mitte. Ans Ende rückt Ezechiel (Kap. 44), der die Trennung bereits
vorauszusetzen scheint, so wie er auch in der Opfergesetzgebung nicht vor,
sondern nach der Priesterschrift zu stehen kommt. In formelhafter Vereinfachung:

an die Stelle von Wellhausens Reihenfolge D-Ez-P setzt Kittel P-D-P-
Ez.

Als der Pentateuch-Aufsatz im Druck erschien, war sein Verfasser schon

von Tübingen nach Stuttgart übergesiedelt, um, mit dem Titel eines Professors,

in den oberen Klassen des neugegründeten Karlsgymnasiums Religion
und Hebräisch zu unterrichten. Wie ernst er diese Aufgabe nahm, zeigt ein
Buch, das aus seiner Vorbereitung auf die Religionsstunden hervorging:
«Sittliche Fragen. Ethisches und Apologetisches über Freiheit, Gewissen und
Sittengesetz» (1885). Noch heute liest man diese Einführung in die Grundlagen

der Ethik mit Gewinn, so sehr die Zeit über vieles hinweggegangen ist.

Kittel streitet für die Willensfreiheit gegen den Determinismus, für das
Gewissen als Stimme Gottes und gegen die Möglichkeit einer religionslosen Moral.

Der grosse Gegner ist Kant, den er bei Wilhelm Herrmann falsch
interpretiert findet. Kittel schickte das Manuskript an die Haagsche Genootschap
tot verdediging van de Christelijke godsdienst, um damit deren jährlich
ausgeschriebenen Preis zu gewinnen. Das misslang, weil die Arbeit dem gestellten

Thema nicht ganz entsprach und ihre Position zu dem gerade in Holland
virulenten Problem des Determinismus die Erwartungen der Genootschap

12 Die Composition des Hexateuchs III (JDTh 22,1877, 407-479) 425.
13 ThSW 2 (1881) 38.



Rudolf Kittel (1853-1929) 331

nicht erfüllte. Immerhin beeindruckte einen alttestamentlichen Gönner, den
Kittel in jenen Jahren gewann, August Dillmann in Berlin, dieser Abstecher
in die Philosophie so sehr, dass er Kittel weiter auf ethischem und dogmatischem

Gebiet tätig sehen wollte und ihm schon einen entsprechenden Lehrstuhl

in Heidelberg zudachte; aber damit stiess er nicht auf Gegenliebe.
Dillmann, wie Kittel ein Schwabe, besass einigen Einfluss im Berliner

Kultusministerium und hatte schon Wellhausen, seinem jüngeren Mitschüler bei
Heinrich Ewald, den Weg nach Greifswald und dann Bernhard Stade den
nach Giessen geebnet. Kittel empfahl sich ihm durch eine Besprechung seines
Kommentars zu Exodus und Leviticus, in der er sich in den wesentlichen
Punkten gegen Wellhausen auf seine Seite stellte14. Seine Briefe an
Dillmann15 bezeugen eine Gesinnungsgemeinschaft, die sich über den Tod hinaus

bewährte, indem Kittel das «Handbuch der alttestamentlichen Theologie»

aus Dillmanns Nachlass herausbrachte (1895) und seinen Jesajakom-
mentar neu bearbeitete (61898). Auf eigenen Füssen stehend, hat er
allerdings die Gegenmeinung zu Wellhausen ungleich produktiver und
wirkungsvoller vertreten als Dillmann.

Es ist für ihn bezeichnend, wie sein erstes grösseres Werk zustande kam.
Bis dahin mit vagen Plänen einer Geschichte des israelitischen Priestertums
beschäftigt16, stiess er, wohl 1884, im Lehrerzimmer seines Gymnasiums auf
einen Prospekt des Verlags Perthes in Gotha über eine Reihe von «Handbüchern

der Alten Geschichte» und stellte fest, dass für die Geschichte der
«Hebräer» noch kein Bearbeiter angegeben war. Flugs setzte er sich hin, schrieb
an Perthes und erhielt die auch für ihn selbst gewiss überraschend positive
Antwort, er solle, da ja noch unbekannt, zunächst einmal eine Probe, etwa die
Geschichte des Mose, ausarbeiten. Perthes hatte sich, bevor er antwortete, an
den Alttestamentier Eduard Riehm in Halle gewandt, dem ähnlich wie
Dillmann Kittels Stellung zu Wellhausen gefiel und der dann Kittel zuredete, den
Plan auszuführen17. Man denkt unwillkürlich daran, wie Theodor Mommsen
ziemlich genau im gleichen Alter an seine Römische Geschichte kam: die

Verleger Reimer und Hirzel hörten einen Vortrag von ihm, suchten ihn
anschliessend mit der Frage auf, ob er sie schreiben wolle, und er sagte ja. Aber
Mommsen war längst kein so unbeschriebenes Blatt mehr wie Kittel, hatte
andererseits «an nichts weniger als an Geschichtsschreibung» gedacht18, und
die Initiative lag nicht bei ihm. Beide «Geschichten» begannen nach wenigen
Jahren zu erscheinen, beide hatten dann ihrerseits eine lange Geschichte, bei-

14 Literarisches Centralblalt für Deutschland 1881, Sp. 169-171.
15 In der Handschriftenabteilung der Staatsbibliothek Preussischcr Kulturbesitz Berlin.

16 An Dillmann 17.12.1882.
17 Kittel an Dillmann 17.3.1885.
18

Vgl. L. Wickert, Theodor Mommsen III (1969) 399.655.



332 Rudolf Smend

de blieben streng genommen Torsi. Eine von ihnen wurde grosse Geschichtsschreibung,

ja Weltliteratur, die andere, die Kittelschc also, immerhin ein
Standardwerk, das jahrzehntelang seinen Dienst getan hat und nie völlig
ersetzt worden ist.

Kittel schrieb 1885 die gewünschte Probe in Gestalt der Patriarchengeschichte.

Sie gefiel, und so konnte er sich an das Übrige machen. 1887 war er
mit dem ersten Band fertig, er erschien 1888 mit dem Titel «Geschichte der
Hebräer. I. Halbband: Quellenkunde und Geschichte der Zeit bis zum Tode
Josuas». Die Einteilung in Quellenkunde und Geschichte folgt dem Vorbild
Wellhausens, dessen erster Band 1878 mit dem Satz begann: «Das vorliegende

Buch unterscheidet sich von seinesgleichen dadurch, dass die Kritik der
Quellen darin einen ebenso breiten Raum einnimmt als die Darstellung der
Geschichte.» Kittel liefert eingangs eine Gesamtkritik des Hexateuchs und
stellt im weiteren jeweils der «Geschichte» die «Quellenkunde» voran —
allerdings in einer Weise, die den von Wellhausen herkommenden Leser
schmerzlich enttäuscht. Das durchgängige Bemühen, Wellhausens Positionen
zu erschüttern, gibt dem Ganzen einen defensiv-apologetischen Grundzug
und hat nichts von der Kraft und dem Glanz, die bei Wellhausen nicht erst die

Darstellung der Geschichte, sondern schon die im ersten Band, den späteren
«Prolegomena», zusammengefasste Kritik der Quellen zu einer noch heute
hinreissenden Lektüre machen. Immerhin: seit 1888/92 gab es eine Alternative

zu Wellhausens «Geschichte» und einen Gelehrten, der sich berufen fühlte,

anstelle der abtretenden Grössen Delitzsch und Dillmann das konservative

Lager anzuführen. «Wellhausen», so stellte Kittel sich und der Nachwelt
die Situation einigermassen dramatisch dar19, «hatte in den seit 1878 verflossenen

zehn Jahren schon in so grossem Umfang die Zustimmung beinahe
aller für wissenschaftlich gelten wollender Fachgenossen, besonders der jüngeren,

erworben, dass mein Buch vielen als ein bedenkliches Wagestück
erschien. Ich selbst war mir bewusst, dass ich ein Schwimmen gegen den Strom
unternahm und damit den Verlust meiner wissenschaftlichen Reputation in
Aussicht zu nehmen hatte.»

Die andere Seite — auf der es schwerlich ein Schulhaupt gab, sicher nicht
den an dergleichen uninteressierten Wellhausen, allenfalls den freilich
ausserhalb Giessens hochschulpolitisch kaum erfolgreichen Stade — war in Kittels

Augen ständig damit beschäftigt, durch eine rigorose Parteipolitik im
Rezensionswesen und bei Berufungen Andersdenkenden das Wasser abzugraben,

und so wurde er seinerseits schon früh auf beiden Gebieten aktiv. Als er
das erste Exemplar des ersten Bandes der «Geschichte der Hebräer» in Händen

hatte, fuhr er damit nach Tübingen, um Emil Kautzsch, den Nachfolger
Diestels, zu bitten, er möge ihn «durch Übernahme der Anzeige in der Theol.

19 Geschichte des Volkes Israel II6'7 (1925) VII.



Rudolf Kittel (1853-1929) 333

Lit. Zeitg. [...] vor dem Schicksal bewahren, das kurz zuvor Schürer [der
Gründer und damalige Herausgeber der ThLZ] Dillmanns Kommentar zu
NuDtJos dort durch Stade hatte bereiten lassen»20. Noch bevor er mit dieser
Bitte herausgekommen war, stiess Kautzsch beim Blättern auf eine Passage
über die Priesterschrift, zu der er nur bemerken konnte: «Das tut mir recht
leid; hier sind wir doch seit Wellhausen weiter.» Daraufhin war Kittel an der
Rezension nicht mehr interessiert. Er wandte sich auf Kautzschs Rat an

Kamphausen in Bonn, mit gleichem Ergebnis. «Nun wird wohl», klagte er
Dillmann, «nichts mehr übrig bleiben. Ich werde mich Schürer auf Gnade und
Ungnade ergeben müssen; doch werde ich dabei wenigstens brieflich an sein

Anstandsgefühl appellieren mit der Bemerkung: ich glaube annehmen zu
dürfen, dass in diesem Falle nicht St. als Hauptkonkurrent und prinzipieller
Gegner meiner Auffassung zum Recensenten bestellt werde, sondern etwa
Baethgen oder Nowack. Geschieht es doch, so will ich mich mit Würde in das

Unvermeidliche schicken.»
Es überrascht bei einem so sehr in Kontroversen denkenden und dabei

seiner Sache scheinbar so sicheren Mann wie Kittel, mit welcher
Selbstverständlichkeit er antichambriert, um nicht den vielleicht schärfsten, gewiss
aber kompetentesten Rezensenten zu erhalten — von Stade, einem Kittel
nicht unähnlichen Mann, war 1887 der erste Band einer an Wellhausen
orientierten, aber keineswegs unselbständigen Geschichte des Volkes Israel
erschienen. Schürer liess sich, offenbar auch durch Kautzsch, erweichen und
vertraute die Rezension zwar nicht Baethgen oder Nowack, aber doch auch
nicht Stade an, sondern «liess» durch den Reuss-Schüler L. Horst, wie Kittel
sich ausdrückte, «die Abtötung in etwas menschlicherer Form vollziehen»21.

Einem unbefangenen Leser der Rezension muss der Begriff «Abtötung» als

weit übertrieben erscheinen. Horst stellt einige naheliegende Fragen zu Deu-
teronomium und Priesterschrift und zur von Kittel angenommenen Historizität

der Patriarchen, findet das Ganze in seiner Kombination aus Quellenkritik
und Geschichtsdarstellung kein Kunstwerk und keine Geschichte der

Hebräer, schliesst aber mit dem Urteil: Kittel «geht mit so grosser Bedachtsamkeit

und Gründlichkeit zu Werk und veranschaulicht, zustimmend oder
widersprechend, den heutigen Stand der Forschung so trefflich, dass man ihm
alle Anerkennung zollt und aus seiner gewissenhaften Arbeit, auch wo man
nicht überzeugt wird, grossen Nutzen zieht»22. Eine weitere, in Kritik und
Anerkennung ähnlich gemischte Rezension nannte Kittel gar eine «hämische

Abschlachtung» — sie stammte von Eberhard Nestle, seinem «bisher besten

20 Vgl. ThLZ 12(1887) 193-200 — übrigens eine bei aller Kritik sehr respektvolle
Besprechung.

21 Das Vorstehende nach Geschichte II6'7, VII und Kittels Brief an Dillmann vom
5.1.1888.

22 ThLZ 13 (1888)541.



334 Rudolf Smend

Freund»23, der er natürlich fortan nicht mehr war. Als der zweite Band der
«Geschichte» nach anderthalb Jahren noch nicht in der Theologischen
Literaturzeitung angezeigt war, erwog der erboste Kittel, an die Redaktion zu
schreiben, «dass ich jetzt verzichte»24.

In Berufungsangelegenheiten bescheinigte sich Kittel selbst den «Grundsatz»,

sich «immer passiv zu halten»23, aber schon als es 1888 in Tübingen um
die Nachfolge des nach Halle abgewanderten Kautzsch ging, blieb er
offenkundig nicht ganz untätig, wobei er auf die Unterstützung durch das
Konsistorium gegenüber einem von der Fakultät vorgeschlagenen Wellhausianer
spekulierte und auf der anderen Seite bedauerte, dass der ihm wohlgesonnene

Minister einem Fakultätsvorschlag wohl nicht gern zuwiderhandeln
würde26. Noch bevor die Tübinger Angelegenheit entschieden war, kam er
andernorts zum Zuge, nämlich in Breslau, also in Preussen. Dillmann hatte den
ersten Band der «Geschichte», zweifellos mit einer Empfehlung, dem
entscheidenden Mann im Berliner Kultusministerium, dem Geheimrat Althoff,
zugehen lassen, und auf dessen Veranlassung fuhr der Berliner Neutesta-
mentler Bernhard Weiss, der auch Oberkonsistorialrat und Vortragender Rat
im Ministerium war, nach Stuttgart und hörte sich Kittels Schulunterricht an.
Das geschah im April 1888, zum Wintersemester 1888/89 war Kittel in
Breslau27. Es blieb ihm bewusst, dass er Dillmann diese seine erste Professur
verdankte. Die Einflussnahme für Wellhausen und Stade hat Dillmann später
bereut; Kittel enttäuschte ihn nicht. Übrigens wurde diesem nach seiner
Zusage in Breslau der Tübinger Lehrstuhl doch noch angeboten. Er konnte aber
nicht mehr zurück und bekam zugetragen, dass die Tübinger Fakultät ihm
daraufhin die bei Erstberufenen übliche Ehrenpromotion vorenthielt — was
er später der Öffentlichkeit zu unterbreiten für angebracht hielt2'3.

Das Breslauer Jahrzehnt, bis 1898, war mit Arbeit überfüllt. Ohne die
übliche Vorbereitungszeit des Privatdozenten in die Professur gelangt, hatte
Kittel sogleich das ganze Fach zu vertreten, und das bedeutete in jedem
Semesterzwei Hauptvorlesungen, zu denen ein Publikum oder Seminar und die
übrigen Geschäfte kamen. Um zu demonstrieren, dass er ein Theologe und
zwar ein kirchlicher Theologe war und dass «das Alte Testament auf Grund
unserer heutigen Erkenntnis von ihm in noch vollkommenerer Weise, als es

bisher geschehen ist, für die Gemeinde fruchtbar gemacht werden kann», be-

23 Literarisches Centraiblatt für Deutschland 1888, 1733f.; vgl. Kittel an Dillmann
1.1.1889.

24 An Dillmann 31.12.1893.
23 Brief an R. Seeberg 23.3.1897 (Bundesarchiv Koblenz, Nachlass 1052 Seeberg, Bd.

72).
26 An Dillmann 5.1.1888, vgl. weiter die Briefe vom 6. und 22.3.1888.
27 Vgl. seine Briefe an Dillmann vom 24.4.1888 und 1.1.1889.
28 Geschichte des Volkes Israel II67, VI f. VII f.



Rudolf Kittel (1853-1929) 335

stieg er nicht nur das Katheder, sondern auch die Kanzel; eine von ihm allein
bestrittene Predigtreihe im Universitätsgottesdienst veröffentlichte er unter
dem Titel «Aus dem Leben des Propheten Jesaja» (1894)29. Und nicht zu
vergessen: mehrere Semester sass er auch unter einem Katheder, nämlich bei
Friedrich Delitzsch, dem Assyriologen. den er einen «Lehrer von Gottes
Gnaden» nannte, dem er aber nach seinen masslosen Angriffen auf das Alte
Testament im «Babel-Bibel-Streit» (1902/03) und vollends in der «Grossen
Täuschung» (1920) wohl oder übel die Freundschaft kündigen musste

Das erste Buch der Breslauer Jahre war der zweite Halbband der
Geschichte der Hebräer (1892). Wie im ersten Halbband geht auch hier der
Darstellung des Geschichtsverlaufs — zunächst Richterzeit, Saul, David und Sa-

lomo, dann die weitere Königszeit —jeweils eine «Quellenkunde» voran. Sie
kann sich aber kürzer fassen als im ersten Halbband, weil die Probleme hier
nicht so kompliziert sind wie beim Hexateuch. Bekanntlich fehlen sie aber
auch hier keineswegs. Damals wurde die Diskussion vor allem durch die von
Cornill und Budde vertretene, später von anderen weiter ausgebaute These
bestimmt, in den Büchern Richter, Samuel und Könige setzten sich die älte-

"3 i

ren Hexateuchquellen fort. Kittel" wischt diese These nicht einfach vom
Tisch, gesteht vielmehr allerlei Anklänge und Analogien zu, rechnet aber
seinerseits viel stärker mit einer Reihe redaktionell aneinandergefügter Erzählungen

und Sammlungen, vertritt also, in der Terminologie der Hexateuchkri-
tik, keine Urkunden-, sondern eine Fragmentenhypothese32. Er hat damit der
späteren Forschung, in deren Zentrum eine Ergänzungs- und Bearbeitungshypothese

steht (Noths «deuteronomistisches Geschichtswerk»), wichtige
Vorarbeit geleistet.

Seine Gründlichkeit verlangte aber bei den Geschichtsbüchern nach
mehr. Zur Vorbereitung des zweiten Halbbandes der Geschichte der Hebräer
übersetzte er auf eigenen Wunsch in Kautzschs «Heiliger Schrift des Alten
Testaments» die Bücher Richter, Samuel und Ruth (1892); in der erläuterten
Fassung der späteren Auflagen (41924, ohne Ruth) ist Kittels Übersetzung
noch heute ein guter Leitfaden für eine erste wissenschaftliche Lektüre dieser
Bücher. Aber man kann verstehen, dass sie, zumal in ihrer ersten Gestalt,
dem Autor zu kurz war, und so bot er, kaum war der zweite Halbband der
«Geschichte» fertig, einem namhaften Verleger einen vollständigen
Kommentar zu den alttestamentlichen Geschichtsbüchern an. Zustande kamen
davon in Nowacks «Göttinger Handkommentar» die umfangreichen
Erklärungen der Königs- und der Chronikbücher. Sie erschienen 1900 und 1902,

29 Dort VI das obige Zitat.
30 Selbstdarstellung 125f.
31

Vgl. auch seinen Aufsatz «Die pentateuchischen Urkunden in den Büchern Richter
und Samuel» (ThStKr 65, 1892, 44-71).

32 Vgl. O. Eissfeldt, Einleitung in das Alte Testament 3( 1964) 326.



336 Rudolf Smend

nach einem für Kittels Verhältnisse ungewöhnlich langen Zeitraum. Aber er
war in der Zwischenzeit keineswegs untätig gewesen, hatte vielmehr unter
manchem anderen in Paul Haupts «Regenbogenbibel» die Chronik bearbeitet

(1895) und im «Kurzgefassten exegetischen Handbuch» den Jesaja (1898).
An letzterem hatte er die geringste Freude, nicht nur weil er Dillmann
überarbeiten und vielfach korrigieren musste, sondern auch weil ihm die aphoristische

Anlage des «Handbuchs» — er zitierte dazu das jesajanische «Hier ein
wenig, da ein wenig» — nicht zusagte; sein Bestreben war es, den Lesern,
namentlich den studentischen, «ein zusammenhängendes Bild der Gedanken
des Verfassers und der wichtigsten zu ihrem Verständnis nötigen historischen
Begebenheiten oder theologischen Vorstellungen zu geben, wenn nötig in
besonderen Abhandlungen oder Exkursen»33. Auf allseitiger Information und

Erörterung beruht der Erfolg der Kitteischen Kommentare kaum weniger als

darauf, dass sie die Extreme meiden, also weder bei der ungeprüften Tradition

verharren, noch durch kritische Radikalismen beunruhigen. Wie die
Kommentare von Delitzsch und Dillmann waren sie nicht nur für Gesinnungsgenossen

brauchbar und sind das geblieben.

Der Kommentar zu den Königsbüchern erschien, obschon grösstenteils in
Breslau fertiggestellt, erst in Kittels Leipziger Zeit. Breslau war von vornherein

kaum als Endstation gedacht gewesen. Kittels spätere öffentliche Bemerkung,

Althoff habe den preussischen Fakultäten das Rückgrat gebrochen34,
lässt vermuten, dass er sich nicht nur in Breslau, sondern überhaupt in Preus-

sen nicht wohlfühlte. 1897 sehen wir ihn, immerhin soeben zum Rektor
aufgestiegen, unbeschadet seines Grundsatzes, sich «bei derartigen Angelegenheiten

immer passiv zu halten», einen Fühler nach Erlangen ausstrecken, wo
der alttestamentliche Lehrstuhl vakant war; er schrieb ungefragt einen Brief
an den ihm in konservativer Grundgesinnung verbundenen damaligen Erlanger,

bald Berliner Systematiker Reinhold Seeberg, in dem er ihm seine
sämtlichen Familienbeziehungen nach Bayern darlegte, um sich dadurch der Re-

gierung in München akzeptabler zu machen Als aus diesem Projekt nichts
wurde, bot Leipzig, von wo Frants Buhl, Franz Delitzschs unmittelbarer
Nachfolger, nach achtjähriger Gastrolle 1898 in das heimatliche Kopenhagen
zurückkehrte, einen mehr als gleichwertigen Ersatz.

Hier kam er in eine prominente und einigermassen geschlossene Fakultät.
Deren Haupt und Senior Luthardt lernte ihn gleich beim Antrittsbesuch auf
bezeichnende Weise kennen. Es ging wieder einmal um eine Rezension. In
Luthardts Theologischem Literaturblatt war gerade Kittels Jesajakommentar
«in einer stark gehässigen Weise» behandelt worden, und Kittel vermutete in

33 Selbsldarstellung 129.
34 Geschichte II7. IX Anm.
35 23.3. (und noch einmal 7.4.) 1897 (s. Anm. 25)



RudolfKittel (1853-1929) 337

dem anonymen Rezensenten scharfsinnig einen anderen Anwärter auf den

Leipziger Lehrstuhl. Luthardt bestätigte diese Vermutung und bot Kittel an.
ihm «durch selbständige Bekanntgabe des Namens Genugtuung zu verschaffen»,

was Kittel mit dankender Ablehnung quittierte36.
Doch viel mehr als seine Empfindlichkeiten bekam Leipzig alsbald seine

Stärken zu spüren. Gleich zu Semesterbeginn im November 1898 stellte er
seine Grundüberzeugungen und seine Arbeitsrichtung in zwei Ansprachen
vor, die er in einem Heft «Zur Theologie des Alten Testaments» vereinte37.

Die eine, betitelt «Das Alte Testament und die Theologie», bildete den
Anfang der Vorlesung über Alttestamentliche Theologie und kündigte freie
historische Forschung an, aber in der «Gebundenheit im Evangelium von
Christo»38, die andere bestimmte den Gottesknecht bei Deuterojesaja als eine
historische Gestalt der Exilszeit, die die babylonische oder persische Obrigkeit
als Messias der Juden hingerichtet habe, vielleicht Serubbabel oder Jojachin
— ein Gedanke, den Kittel später weiter ausgebaut und dem er noch 1927 im
Schlussband der «Geschichte des Volkes Israel» eine grosse Tragweite gegeben

hat39.

Noch im ersten Leipziger Semester wurde er auch in einer anderen Richtung

aktiv. Er fand in seinem Fach einen reinen Vorlesungsbetrieb vor; die
Studenten waren, wie er sich ausdrückte, nur Hörer, nicht aber Mitarbeiter.
Er freute sich über «Fleiss und innere Teilnahme», vermisste aber «in hohem
Grade das Vermögen und selbst Verlangen eigener wissenschaftlicher Bethä-
tigung». Um diesen Zustand zu ändern, gelte es, «Interesse an dem Betrieb
wissenschaftlicher Arbeit — nicht bloss, wie jetzt, an den Resultaten — zu
wecken»; das müsse «— ganz abgesehen von dem gelehrten Nachwuchs —
das Ziel bei der Heranbildung einer evangelischen Geistlichkeit, die diesen
Namen verdient, sein». In solcher Absicht beantragte Kittel am 7. Dezember
1898 die Einrichtung eines alttestamentlichen Seminars40. Er stand mit
diesem Schritt nicht allein. Allenthalben wurden in jenen Jahren Seminare für
die geisteswissenschaftlichen Disziplinen eingerichtet. Ihre unmittelbaren
Vorläufer waren studentische Arbeitskreise, von Professoren gegründet und
geleitet, wo Texte gelesen, Themen besprochen und Abhandlungen geschrieben

wurden, mit denen man Preise gewinnen konnte. In Leipzig gab es schon
seit längerem zwei beliebte und erfolgreiche neutestamentliche Seminare,
aber noch kein alttestamentliches; weder Kittels Vorgänger Buhl noch sein

36 Selbstdarstellung 129f., vgl. ThLBI 19 (1898) 241-243. Der Rezensent «missbilligt»
die Art, wie Kittel «mit Dillmann's geistigem Eigenthum umgegangen ist» (243).

37 Erschienen 1899.
38 A.a.O. 11.
39 II 1/1,248.
40 Akten, das Alttestamentliche Seminar bei der Universität Leipzig betr., Staatsarchiv

Dresden, Min. f. Volksbildung Nr. 10193/8, Bl. 3.



338 RudolfSmend

Fachkollege, der Extraordinarius Hermann Guthe, scheinen in dieser Richtung

interessiert gewesen zu sein. Kittel erbat zum 1. Oktober 1899 einen
Raum mit Arbeitsplätzen für etwa 25 Studierende, dazu eine Anfangssumme
von 3500 Mark und weiter jährlich 600 Mark zur Anschaffung von Literatur.
Das Ministerium bewilligte so, dass schon im Sommersemester 1899, also früher

als beantragt, gemeinsam mit dem Romanischen und dem Englischen
Seminar das gerade freigewordene dritte Stockwerk eines Hauses in der
Universitätsstrasse bezogen werden konnte.

Die Arbeit regelte eine am 8. Mai von Kittel nach Dresden abgesandte, am 10. Mai dort
eingetroffene und am 12. Mai — wiederum: welcher Galopp des damaligen Amtsschimmels!

— genehmigte Ordnung, deren Wortlaut (in seiner ministeriellen Fassung)41 hier
mitgeteilt sei:

§ 1.

Das Alt-Testamentliche Seminar setzt sich die Aufgabe einzelne Studierende in die
wissenschaftliche Methode der Forschung am Alten Testament einzuführen und sie zu
selbständigem Arbeiten auf diesem Gebiete anzuleiten.

§2.
Zu diesem Zweck werden wöchentliche Übungen abgehalten und wird den Mitgliedern

Gelegenheit zum Arbeiten gegeben. Die Mitglieder, über deren Zahl der Direktor
entscheidet, sind zu regelmässigem Besuch der Übungen verpflichtet.

§3.
Mit dem Seminar ist eine Bibliothek verbunden, welche den Zweck hat, die für die Alt-

Testamentliche Wissenschaft unentbehrlichen Werke den Mitgliedern zugänglich zu
machen. Die Benützung derselben wie des Seminararbeitsraumes ist den Mitgliedern auch
ausserhalb der Sitzungen für ihre mit den Seminararbeiten zusammenhängenden Studien

gestattet.

§4.

Es werden in der Regel nur Studierende aufgenommen, die schon 3 Semester Theologie
studiert haben. Aus ihrer Zahl wählt der Direktor einen Senior, der ihn in der äusseren
Geschäftsführung zu unterstützen und die Bibliothek unter seiner Aufsicht zu verwalten hat.

§5.

Wer gleichzeitig Mitglied mehrerer anderer Seminarien oder zur Arbeit verpflichtender
Übungen ist, kann für das betreffende Semester nicht Mitglied des Alt-Testamentlichen
Seminars werden.

Es wäre lohnend, aber zu weitläufig, aus der zeitweise glanzvollen
Geschichte dieses Seminars zu berichten. An ihrem Anfang geschah etwas, was
die Arbeit aller Seminare und beschämenderweise überdurchschnittlich der
theologischen begleitet, nämlich ein Bücherdiebstahl, der Neuanschaffungen
im Wert von über 400 Mark (damaligen Wertes!) betraf; Kittel, beim Ministe-

41 Ebd. Bl. 19.



RudolfKitte! (1853-1929) 339

rium fast immer erfolgreich, bekam die hohe Summe postwendend ersetzt. Er
konnte bei Gelegenheit der schriftlichen Diebstahlsmeldung42 auch berichten,

dass das Seminar sich «steigender Benützung» erfreue und er, um nicht
über die Zahl von 25 Mitgliedern hinauszugehen, «eine zweite Abteilung in
Gestalt eines Proseminars» eröffnet habe, das fast 40 Studenten umfasse, für
die er «einen eigenen Abend in jeder Woche eingerichtet» habe. Die
Mitgliederzahlen steigerten sich in den nächsten Jahren schnell. Der weitere Ausbau
galt zunächst vor allem dem Proseminar, und zwar darum, weil Quantität und
Qualität des Hebräischunterrichts in den Gymnasien immer mehr abnahmen.
Es musste also regelmässig hebräischer Anfangsunterricht erteilt und die
Sprache in den exegetischen Übungen des Proseminars eingeübt werden.
Weil Kittel das nicht alles selber machen konnte, beantragte42 und erhielt er
einen Assistenten, zunächst in Gestalt eines nebenamtlich beschäftigten Pfarrers,

später als Inhaber einer vollen Stelle, die jahrzehntelang in der Fakultät
die einzige blieb und als «die Kitteische Stelle» mit besonderer Sorgfalt
besetzt wurde. Ihr erster Inhaber war seit 1920 Friedrich Baumgärtel, ihm folgte
1922 Gottfried Quell. Kittel liess sich von beiden und nicht nur von ihnen
neben ihren Seminarverpflichtungen auch bei seinen eigenen Vorhaben, voran
der Biblia Hebraica, kräftig zuarbeiten und regte sie zweifellos auch seinerseits

mannigfach an. So überragend die Rolle war, die er und dann sein nicht

ganz so vielseitiger, dafür aber um so originalerer Nachfolger Albrecht Alt
spielten, so wenig wird man doch sagen dürfen, dass die alttestamentliche
Wissenschaft zu ihren Zeiten in Leipzig nur von grossen Solisten betrieben
wurde; beide suchten das Ensemble, beide waren ebenso Lehrer wie
Forscher, zogen einen Kreis fähiger Schüler heran und hatten nicht nur literarisch,

sondern auch, ja zuerst durch ihren mündlichen Vortrag eine kaum zu
überschätzende Wirkung. Sein unmittelbares Ziel hat Kittel im Herbst 1903

bei Gelegenheit des ersten Antrags auf eine Assistentenstelle schlicht so
umschrieben: «Bei der hohen Bedeutung, welche die Alttestamentlichen Studien
— wie gerade das letzte Jahr gezeigt hat [eine Anspielung auf den Babel-Bi-
bel-Streit] — für die Theologie besitzen, glaube ich alles tun zu sollen, dieselben

auch in Leipzig auf ihrer Höhe zu erhalten.»44

Für die erste Leipziger Zeit hatte sich Kittel eine Neubearbeitung seiner
Geschichte der Hebräer vorgenommen. Aber der Verlag gab seinem Drängen

nicht nach, weil die erste Auflage «noch längst nicht erschöpft» war45. So

sann Kittel auf anderes, und es fand sich. 1902 fiel ihm als designiertem Dekan
der Theologischen Fakultät nach Leipziger Herkommen die Aufgabe zu, mit

42 Ebd. Bl. 25.
43 Ebd. Bl. 27/28.
44 Ebd. Bl. 28.
45 Selbsldarstellung 131.



340 RudolfSmend

einem «Reformationsprogramm» zur Feier des Rektoratswechsels einzuladen.

Er nutzte die Gelegenheit, um auf nicht weniger als 86 Seiten «Über die
Notwendigkeit und Möglichkeit einer Neuausgabe der hebräischen Bibel» zu
handeln, für diesmal noch gemäss dem Untertitel in Gestalt von «Studien und
Erwägungen», aber doch schon so, dass die «neue Ausgabe» mit «Notwendigkeit»

am Horizont erscheinen musste und dass kaum ein anderer als eben Kittel

für ihre Realisierung in Betracht kam.
Die damals benutzten hebräischen Bibeln boten den masoretischen Text

im Anschluss an die Drucke seit dem 16. Jahrhundert mit allerlei Verbesserungen.

die sich aus deren Vergleich und aus einem überwiegend wenig
wertvollen Handschriftenmaterial ergaben, aber keinen zureichenden Apparat,
schon gar keinen, der nennenswert über den masoretischen Text hinaus- oder
richtiger: hinter ihn zurückführte. Dies letztere ist aber eine unerlässliche
Aufgabe, weil es, wie Kittel ausführlich darlegt, schon in vormasoretischer
Zeit eine grosse Zahl von Fehlerquellen gegeben hat, deren Folgen im
masoretischen Text autoritativ fixiert sind. Den Versuch einer partiellen Herstellung

des noch nicht fehlerhaften Textes, womöglich des auf den jeweils ersten
Autor zurückgehenden «Urtextes» — des «Autographon», wie Kittel sagt —
unternimmt jeder ernstzunehmende wissenschaftliche Kommentar, die klügste

einzelne Vorarbeit zu einer Gesamtausgabe in diesem Sinn hatte 1871

Wellhausen mit seinem «Text der Bücher Samuelis» geliefert, die am weitesten

gediehene Durchführung war und ist die Hauptsche «Regenbogenbibel»,
zu der Kittel die Chronik beigesteuert hatte. Dort zeigte und zeigt sich
allerdings auch die Problematik dieses Versuchs, die, sehr abgekürzt gesagt, in der
Gefahr der Vermengung von Text- und Literarkritik liegt. Die Texte sind zu

ganz verschiedenen Zeiten und meist in komplizierten Ergänzungs- und
Sammlungsprozessen entstanden — wieweit kann und soll da die Textkritik
jeweils zum Anfang vorstossen? Mindestens könnte das nur in einem ziemlich
ungleichmässigen und zudem leicht in Willkür ausartenden Verfahren
geschehen. So bestimmt Kittel die Aufgabe dahin, einen zwar grossenteils im
Verhältnis zum «Urtext» jüngeren, dafür aber «einheitlichen» Text zu
rekonstruieren, nämlich denjenigen, der den beiden uns vorliegenden grossen
Überlieferungen, der hebräischen und der griechischen, zugrundeliegt, also
den hebräischen Text des 4. Jahrhunderts v. Chr., bevor die Septuaginta
entstand. Der Apparat hätte abweichende Lesarten des masoretischen Textes,
der Handschriften und der Übersetzungen nachzuweisen, aber auch — mit
Vorsicht auszuwählende — Konjekturen.

Eine grosse Schwierigkeit bei der Durchführung dieses Programms ergab
sich aus der überragenden Bedeutung des masoretischen Textes. Zwar konnte

sich Kittel nach dem Gesagten nicht auf Theodor Nöldekes Forderung
einlassen, eine Ausgabe des hebräischen Alten Testaments solle «nie über den
masorethischen Text hinausgehen»46. Aber er musste zugestehen, «dass die
Richtung, in welcher wir uns beim Suchen nach dem besten erreichbaren Bi-



Rudolf Kittel (1853-1929)

beitexte zu bewegen haben, keine andere sein kann, als diejenige, in welcher
der Massoretentext liegt. Ihn haben wir in seine Anfänge zurückzuverfol-
gen.»47 Konnte dann aber, von anderen Gründen ganz abgesehen, auf seine

vollständige Wiedergabe verzichtet werden? Musste die Ausgabe also nicht
in zwei Spalten nebeneinander den hypothetisch rekonstruierten hebräischen
Text des 4. Jahrhunderts und den masoretischen enthalten? Dies aber verbot
sich aus Kostengründen. So entschied sich Kittel notgedrungen dafür, auf den
rekonstruierten Text überhaupt zu verzichten und lediglich den masoretischen

Text abzudrucken und ihm einen Apparat beizugeben, der nur das

wirklich Wichtige enthielt, das, was, wie er in den Prolegomena der Ausgabe
sagte, «vel hoc vel illo modo insigne vel gravius est». Für die Bearbeitung der
einzelnen biblischen Bücher gewann er G. Beer (Sprüche, Hiob), F. Buhl
(Psalmen. Esther), G. Dalman (Hohes Lied), S. R. Driver (Deuteronomium,
Josua), M. Lohr (Daniel, Esra-Nehemia), W. Nowack (Zwölf Propheten), J.

W. Rothstein (Jeremia, Ezechiel) und V. Ryssel (Exodus-Numeri). Den nicht
kleinen Rest übernahm er selbst, dazu die Vereinheitlichung der Beiträge, die
dadurch in bewunderungswürdiger Weise zu einem Ganzen wurden. Die beiden

Bände erschienen zuerst 1905/06 und wurden mehrfach in verbesserter
Form nachgedruckt, bis 1929-37 die dritte, nach Kittels Tod von Alt und
Eissfeldt redigierte Auflage an ihre Stelle trat, die den masoretischen Text in
dessen ältester erreichbarer Gestalt, der des Codex Leningradensis, bot und
den (vermehrten) Apparat nach wichtigen und weniger wichtigen Varianten
gliederte. Auch die Bearbeiter der einzelnen biblischen Bücher hatten fast
durchweg gewechselt — ausser dass Kittel auch hier noch am Ende seines
Lebens wiederum das meiste tat. Natürlich ist immer wieder bedauert worden,
dass er sein ursprüngliches Vorhaben, die Ausgabe des kritisch rekonstruierten

Textes, weder in der einen noch in der anderen Form verwirklicht hatte;
ein Rezensent aus der Umgebung Wellhausens zitierte sogar Jes 14,12: «Wie
bist du vom Himmel gefallen, du schöner Morgenstern.»48 Aber wie die Dinge

lagen und liegen, konnte und kann, wie inzwischen auch das viel
anspruchsvollere Unternehmen der Hebrew University Bible zeigt, auf absehbare

Zeit kaum etwas grundsätzlich anderes gemacht werden als das, was Kittel

gemacht hat. Sein stolzer Satz bleibt bestehen: «Die Handausgabe wird
vervollkommnet, auch von Zeit zu Zeit erneuert werden können, zu entbehren

wird sie nicht sein, solange das Lesen des Grundtextes einen Bestandteil
des Bibelstudiums bildet.»49 Nebenbei, was die Vervollkommnung angeht: es

gibt Leute, darunter sehr gelehrte, die die Biblia Hebraica am liebsten in ei-

46 Besprechung von Wellhausen. Der Text der Bücher Samuelis, ZWTh 16 (1873) 117-

122, 118.
47 Über die Notwendigkeit 46.
48 F. Giesebrecht, ThLZ 31 (1913) 371.
49 Selbstdarstellung 134.



342 Rudolf Smend

ner ihrer ersten Ausgaben und am wenigsten gern, obwohl sie da ästhetisch
am anspruchsvollsten ist, in der letzten, der (oder den) «Stuttgartensia»,
benutzen.

Für den erstaunlich schnellen Abschluss der Arbeit belohnte sich Kittel
1907 mit einer Reise in den Orient. Sie erfüllte ihm einen alten Wunsch. Er
interessierte sich schon lange für das, was die Archäologie zum Verständnis
der Bibel beitrug, hatte sich mit den Amarnatafeln beschäftigt und in den
Babel-Bibel-Streit eingegriffen Die babylonischen Ausgrabungen und die biblische

Urgeschichte, 1903; Der Babel-Bibel-Streit und die Offenbarungsfrage,
ebenfalls 1903) und war nun immer mehr auf unmittelbare Anschauung aus.
Endlich in Palästina unterwegs, scheint er keine Minute ungenutzt gelassen
zu haben. Zurückgekehrt legte erder Universität als Reformationsprogramm
für 1907 eine Abhandlung über den Schlangenstein im Kidrontal bei Jerusalem

vor, die er dann (Vorwort Ende Oktober 1907, erschienen 1908) mit drei
weiteren Stücken ähnlichen Inhalts zu einem Band von «Studien zur hebräischen

Archäologie und Religionsgeschichte» vereinigte — dem ersten Heft
der «Beiträge zur Wissenschaft vom Alten Testament», die später in die von
Kittels Nachfolger Albrecht Alt und seinem Sohn Gerhard Kittel herausgegebenen

«Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament»
übergingen und die als Gegenstück zu den liberalen «Forschungen zur Religion
und Literatur des Alten und Neuen Testaments» unter Gunkel und Bousset.
später Bultmann konzipiert gewesen sein dürften. Das ziemlich stattliche
erste «Heft» widmete Kittel seiner Frau, der «allezeit verständnisvollen feinsinnigen

Genossin meiner Arbeit», die ihm in Palästina «durch ihre vielseitigen
Interessen und reichen Sprachkenntnisse eine besonders wertvolle Begleiterin

war»S().

Aber der Ertrag der Reise ging weit über Spezialitäten hinaus. Kittel hat
sie geradezu einen «Wendepunkt» in seiner Auffassung vom Alten Testament

genannt. «So vieles mir hinsichtlich der Notwendigkeit einer Neuorientierung

der alttestamentlichen Studien am Alten Orient und des neuen
Aufrisses der Geschichte Israels schon seit Jahren aufgegangen war: das A.T.
selbst hatte ich doch immer noch in erster Linie als literarisches Denkmal, als

Buch ins Auge gefasst. Im Anblick des Landes selbst und seiner von der Vorzeit

zeugenden Stätten, in der Versenkung in das Leben im Land und in der
Wüste, die auch jetzt noch das Wort vom immovable Orient wahr machten,
fiel es mir wie Schuppen von den Augen, dass es im Grunde doch nicht das

Buch ist, das wir im A.T. vor uns haben und zu verstehen suchen, sondern ein
reiches, bewegtes, aber überall durchaus lebendiges Leben — geschichtliches,
kulturgeschichtliches, religiöses Leben.» Und noch einmal: «statt des Buches

50 Selbstdarstellung 137.



RudolfKittel (1853-1929)

und der Bücher das Leben, statt der 'Quellen' die Persönlichkeiten, statt der
religiösen Vorstellungen die Frömmigkeit selbst» — das stand ihm fortan fest,
das betonte er bei jeder Gelegenheit

Nach der Rückkehr aus dem Orient stellte sich unverhofft die Notwendigkeit
einer Neuauflage der Geschichte der Flebräer heraus. Der Zeitpunkt hätte

nicht passender sein können. Kittel machte sich gleich ans Werk, 1909

erschien, «völlig neubearbeitet», der zweite Band, 1912, «fast vollständig
neubearbeitet», der erste. Der Umfang war verdoppelt, der Titel lautete
nunmehr «Geschichte des Volkes Israel», aus den «Halbbänden» waren «Bände
geworden», was die Aussicht auf einen dritten, mit dem Exil einsetzenden
Band eröffnete. Völlig neu war ein zweihundertseitiger Anfangsteil über
Palästina in der «Urzeit» (5'6: «Ur- und Frühzeit»), eine sehr lehrreiche
Zusammenfassung des damaligen Wissensstandes. Die «fast» oder ganz vollständige
Neubearbeitung des Weiteren bestand äusserlich vor allem in der minuziösen
Darbietung und Diskussion des vielen, was an Quellenmaterial und
Forschungsmeinungen hinzugekommen war. Man vermisst nichts und niemanden,

befindet sich namentlich in den Anmerkungen immer auf dem allerneue-
sten Stand, und sei es durch die jeweiligen Nachträge, denen im ersten Band

sogar noch «Nachträge II» hinterhergeschickt wurden und die später auch
einmal als separates Heft erschienen (I4,1921). Albrecht Alt pflegte, wenn er
in seiner eigenen Vorlesung über die Geschichte des Volkes Israel auf Kittels
Werk zu sprechen kam, dringende Zweifel zu äussern, ob wohl irgend jemand
dessen Text ganz gelesen habe, aber er pries die Anmerkungen als Keller, in
die man immer wieder hinabsteigen könne, um etwas Gutes heraufzuholen.
Die Bände wurden durch die vielen Erweiterungen so ungefüge — und auch
unwirtschaftlich —, dass in den letzten Auflagen (I56 1923, II67 1925) die
«Einleitung in den Hexateuch» — immer noch die beste Zusammenfassung
des damaligen Forschungsstands52 — und weiteres an «Quellenkunde»
fortfallen musste. Kittel tröstete sich damit, dass manches davon, «was ehedem
lebhaften Widerspruch erregt hatte», inzwischen «nahezu Gemeingut geworden»

war53.

Als einen nun immer mehr anerkannten Pionier des wissenschaftlichen
Fortschritts empfand sich Kittel nicht nur im Blick auf seinen Umgang mit
den biblischen Quellen. Das grosse Verdienst, das er sich durch die Einbeziehung

des vorisraelitischen Palästina und des übrigen alten Vorderen Orients
erworben hat, liegt ja auch am Tage. Um es mit Martin Noth54 zu sagen: «Man
wird zwar heute nicht mehr mit Kittel die Geschichte Israels mit einer
Darstellung der ganzen Ur- und Frühzeit Palästinas eröffnen (gegen II6 S. XI), da

51
Selbsldarstellung 136f.

52 I2, 237-335.
53 Geschichte II6'7, VI.
54 Geschichte Israels 2(1954) 53.



344 Rudolf Smend

eine Geschichte Palästinas heutzutage schon eine Aufgabe für sich und etwas
anderes ist als eine Geschichte Israels und die Kulturgeschichte Palästinas nur
im grösseren Zusammenhang wenigstens mit der Syriens behandelt werden
kann; aber das Einbeziehen Israels in das grosse Ganze seiner Umwelt, das

Kittel als Aufgabe klar erkannt hat, bleibt für jede Darstellung der Geschichte

Israels fortan eine sachliche Notwendigkeit.» Es schmälert Kittels
Verdienst kaum, wenn man festhält, dass auch hier die Widerlegung Wellhausens
ein Hauptziel gewesen ist. In diese Richtung ging es, wenn er die Tragweite
der Entdeckung der Amarnatafeln «ungeheuer» nannte und dazu die
Erläuterung gab: «Statt dass, wie man annahm, hinter Saul oder Mose das Dunkel
einer geschichtslosen Urzeit zusammenschlug, zeigte sich mit einemmal, dass

hinter deren Zeit eine grosse an Ereignissen und Kulturerrungenschaften reiche

Periode deutlich vor uns ins Licht der Geschichte eintrat. Und statt einer
schriftlosen Vergangenheit tauchte ein reiches Schrifttum in Kanaan vor uns
auf und strafte mit einem Schlage aufs schnödeste die Theorien von der
Unmöglichkeit eines frühisraelitischen Schrifttums allesamt Lügen. Die
Folgerungen waren leicht zu ziehen. Literarisch war damit ein gutes Teil der Graf-
Wellhausenschen Hypothese durch die Tatsachen selbst in Frage gestellt: der
Gang der Dinge selbst hatte deren Gegnern einen mächtigen Bundesgenossen

zugeführt. Historisch aber war erst recht der zwingende Beweis erbracht,
dass dem bisherigen Gebäude der israelitischen Geschichte das Fundament
und den Baumeistern die Massstäbe gefehlt hatten. Man durfte von jetzt an
die Geschichte Israels nur noch als Geschichte Kanaans mit dem Beginn in
der frühsten vorisraelitischen Vorzeit schreiben. Nur so konnte man das Werden

und die spätere Gestalt des Volkstums verstehen.»^
So viel daran richtig war und sich schon in Kittels «Geschichte» als fruchtbar

erwies — widerlegte es Wellhausens Analyse des Pentateuchs und sein

Urteil über dessen historische Aussagekraft? Heute denken in dieser Sache

auch und gerade Gelehrte, die hinsichtlich der Einbeziehung Kanaans
grundsätzlich Kittel Recht geben würden, noch viel kritischer als Wellhausen. Kittel
dagegen sehen wir in der zweiten Auflage seiner «Geschichte» eher noch
bestärkt in der Grundhaltung, die der grosse Abraham Kuenen bei Gelegenheit
der ersten Auflage so gekennzeichnet hatte: «Augenscheinlich will er verteidigen

und retten, was irgend eine Handhabe dafür bietet f...].»56 Man lese

etwa, wie er 1888 der Historizität der phantastischen Geschichte von Abrahams
Sieg über die Könige «immer noch die grösste Wahrscheinlichkeit» gibt und
1912 unter dem Druck der Gegenargumente in einer vorsichtigen Rückzugsbewegung

dort immerhin noch «vielfach die allgemeinen Verhältnisse der
Zeit richtig wiedergegeben» findet und es für eine «Tatsache» erklärt, «dass
hier Abraham in alter, nicht zu beanstandender Überlieferung als greifbare,

55 Geschichte II6-7, IX f.
66 A. Kuenen, Gesammelte Abhandlungen zur biblischen Wissenschaft (1894) 444.



Rudolf Kittel (1853-1929) 345

dem Leben entnommene Persönlichkeit vor uns zu stehen scheint»57. Kittels
Schüler beobachteten bei ihrem Lehrer eine «gewissenhafte Scheu, ja nicht
Stücke des Überlieferungsbestandes verloren gehen zu lassen»58. Es hatte
auch eine apologetische Seite, wenn er gegen ein überzogenes Entwicklungsdenken

die Gleichzeitigkeit verschiedener Stufen der Religion betonte und
sich dagegen wandte, «die niedere Volksreligion kurzweg für die Religion
Israels auszugeben»59. Einer in seinen Augen übertriebenen Neigung zu
Spätdatierungen begegnete er gern mit dem allgemeinen Argument, es sei eine

«Verirrung», die «nachexilische Restaurationsepoche für die Zeit der eigentlichen

Fruchtbarkeit des israelitischen Geistes anzusehen»60 — ein Vorwurf,
von dem sich Wellhausen nur sehr in Grenzen getroffen zu sehen brauchte.

Aber es wäre ungerecht, wollte man Kittel nur aufgrund solcher
Allgemeinheiten beurteilen. So wichtig sie ihm waren und auch seine
exegetischhistorischen Entscheidungen beeinflussten, er vernachlässigte doch keineswegs

die sachliche Einzelargumentation, umging Unbequemes nicht, war
durchaus revisionsbereit und viel zu klug, um zugunsten konservativer Lösungen

mit dem Kopf durch die Wand zu gehen. Ich habe eben nur unvollständig
zitiert, was Kuenen, der ein noch gerechterer, weil gelassenerer Mann war als

Kittel, über diesen gesagt hat. Sein Satz hat die zweite Hälfte: «[...] aber wenn
er sich klar geworden ist, dass er von der Überlieferung abweichen muss,
entzieht er sich dieser Pflicht nicht.»

Es war zu keiner Zeit Kittels Art, sich Pflichten zu entziehen. Trotzdem
versuchte er das begreiflicherweise zunächst, als er 1912 in der Strafsache
gegen den Antisemiten Theodor Fritsch wegen «Gotteslästerung und
Beschimpfung einer Religionsgesellschaft» ein Gutachten liefern sollte. Er mus-
ste es dann doch tun und veröffentlichte später das Gutachten, als der
«Centrai-Verein Deutscher Staatsbürger jüdischen Glaubens» es kennenlernen
wollte62. Es lief darauf hinaus, Fritsch sei nicht zu verurteilen, weil er in seiner
Schrift «Mein Beweismaterial gegen Jahwe» in Wirklichkeit nicht den Gott
des heutigen Judentums beschimpfte, was übrigens auch eine Beschimpfung
des christlichen Glaubens wäre, sondern eine «niedere, mehr volksmässige»
Gottesanschauung innerhalb des Alten Testaments, der dort eine «höhere,
vorwiegend in den Kreisen der Profeten vertretene» gegenüberstehe65. Er sei

zu einem geschichtlichen Verständnis nicht imstande, ebensowenig wie auf

57 Geschichte I1 161, 2 433, 436
38 Hempel a.a.O. 86.
59 Geschichte II2 (1909) VIII.
60 Selbstdarstellung 122.
61 S. Anm. 56.
62 Judenfeindschaft oder Gotteslästerung? Ein gerichtliches Gutachten (1914).
63 65, vgl. 66,71.



346 Rudolf Smend

der anderen Seite die jüdischen Gutachter in jenem Verfahren und wie auch
die protestantische Orthodoxie64. Damit stellt Kittel keineswegs in Abrede,
dass für den jüdischen und christlichen Glauben «jener Gott [des altisraelitischen

Volksglaubens] und unser Gott einer und derselben Entwicklungsreihe
angehöre und darum auch ein und derselbe Gott genannt werden könne»; es

handle sich um zwei «verschiedene Entwicklungs- und Erkenntnisstufen
derselben Gottheit oder des allgemeinen israelitisch-christlichen Gottesbewusst-
seins»65. Aus seiner intellektuellen und moralischen Verachtung des
Angeklagten macht Kittel keinen Hehl; er hielt ihn aber wohl für harmloser, als er
war66. Grossen Wert legt er darauf, dass er seinerseits mit seiner geschichtlichen

Betrachtungsweise Israel nicht herabwürdigen will: «Niemand kann
über seine wirklichen Verdienste um die Geschichte höher denken als ich.»
Im besonderen bezieht ersieh dabei auf die Propheten: «Sie knüpfen an Mose
an und führen seine Gottesidee fort. Ihnen ist Jahwe der einzige Gott der
Welt und ein streng sittliches Wesen. Zwar ist auch bei ihnen der sittliche
Monotheismus nicht immer mit voller und allseitiger Folgerichtigkeit durchgeführt.

Trotzdem aber muss gesagt werden, dass in ihnen Israel der Menschheit
ein Erbe übermittelt hat, das zum Höchsten und Besten gehört, was je eine
Nation der Welt geschenkt hat. Das Judentum hat bis zum heutigen Tag allen
Grund, auf diese unvergleichliche Errungenschaft seiner erleuchteten Geister

stolz zu sein, und es ist töricht, ihm diesen Ruhm schmälern zu wollen.»
Zu den Pflichten der Wissenschaft gehörte für Kittel, dass sie sich auch

ausserhalb ihrer engen akademischen Grenzen mitzuteilen hat. Als ihn 1909

das sächsische Kultusministerium fragte, ob er «geneigt sei, in einem Kursus
von sechs Vorträgen [sich ] darüber auszusprechen, was wirklich als gesicherte
Ergebnisse der alttestamentlichen Wissenschaft anzusehen sei», gratulierte er
dem Ministerium zu diesem Vorhaben, hielt die Vorträge und publizierte sie

unter dem Titel «Die Alttestamentliche Wissenschaft in ihren wichtigsten
Ergebnissen mit Berücksichtigung des Religionsunterrichts» (1910). Das Buch,
in mehreren Auflagen weit verbreitet, ist noch heute lesbar und lesenswert —
und sei es als Ermunterung an uns Fachleute, vor derlei nicht zurückzuschrek-
ken. Hierher gehören auch die Vorlesungen über «Die Religion des Volkes
Israel». 1920 in Uppsala gehalten und 1921 publiziert, und gehört endlich, mit
höherem literarischen Anspruch, der auch äusserlich schöne stattliche Band
«Gestalten und Gedanken in Israel. Geschichten eines Volkes in Charakterbildern»

(1925, 21932). Darin wird, mit dem Vorwort zu reden, «im Unterschied

von den bisherigen Darstellungen, die Entwicklung Israels rein vom

64 62, vgl. 57f.
65 68.
66 Vgl. 51,73ff.
67 36f. Detailliert zu Kittels Verhältnis zum Judentum: U. Kusche, Die unterlegene

Religion, SKI 12 (1991) 118-136.



Rudolf Kittel (1853-1929) 347

Persönlichen aus zu verstehen gesucht, so dass das Buch als eine Art Zeichnung

israelitisch-jüdischer 'Charakterköpfe' gelten kann. Sie ist getragen von
dem Gedanken, dass bei aller Würdigung der demokratischen Ideen doch die
Weltgeschichte als eine schlechthin aristokratische Erscheinung zu würdigen
ist. Im Grunde machen sie die Heroen, die führenden Geister. Wo es die Masse

zu tun scheint, da meint sie es vielleicht, weil sie nicht erwägt, dass sie unter
der Diktatur — der physischen oder geistigen — weniger Einzelner steht. Die
folgenden Blätter sollen, wie ich hoffe, zeigen, dass von dieser Beobachtung
aus manche neue Lichter auf die Entwicklung und das innere Leben des

merkwürdigsten aller Kulturvölker der Erde fallen.» Ausserdem möchte Kittel

«an der Hand eines bedeutsamen Stückes Geschichte einen Wahn
zerstreuen helfen, dessen unheilvolle Wirkungen auf das Denken und Handeln
vieler, besonders unter den Moralisten, Politikern und Staatsmännern aller
Länder, er in einem langen Leben beobachtet zu haben glaubt: den Wahn, als

hätten Politik und Wirtschaft, weil eignen Gesetzen unterworfen, mit der
allgemeinen menschlichen Moral nichts zu tun.»

Das ist 1925 geschrieben, nach einem Jahrzehnt, das in Sachen Politik und
Moral einigen Anschauungsunterricht geliefert hatte und in dem auch Kittel
in härtere Pflichten genommen worden war als die des Gutachters und des

Verfassers von Büchern für weitere Kreise. 1914, das Jahr des Kriegsausbruchs,

brachte für ihn den Abschluss seines einstweilen letzten grösseren
Werkes, des ihm besonders am Herzen hegenden Psalmenkommentars in der
Sellinschen Reihe, und, tief in sein Leben einschneidend, den Tod seiner
Frau. Er lebte danach «vollkommen zurückgezogen»6S und konzentrierte sich
auf die Vorarbeiten zum dritten Band der Geschichte des Volkes Israel. Aber
dann forderte anderes sein Recht. Für 1917/18 wurde dem 64jährigen das

Rektorat der Universität übertragen, das ganz im Zeichen des Krieges und
seines herannahenden unglücklichen Endes stand. Viel war für verwundet
heimgekehrte Studenten zu tun, auch für Studentinnen, von denen viele in
Munitionsfabriken arbeiteten. Kittel richtete einen Mittags- und Abendtisch
am Naschmarkt ein und gewann dafür Leipziger Mäzene, unter ihnen Max
Klinger. Dazu kam ein Heim für Kriegsbeschädigte und überhaupt eine
Neuorganisation des studentischen Wohnungswesens. Im Sommer 1918 hielt eine
Gruppe von Professoren in der Ukraine unter Beteiligung des Rektors
Vorlesungen für sächsische Soldaten; die Bahnen, in denen sie von Kiew nach
Charkow fuhren, waren «ständig das Ziel des Angriffs starker, auf Kiew
losstrebender bolschewistischer Banden»69. Kittel gab das Amt des Rektors am
Reformationstag 1918, wenig mehr als eine Woche vor dem Ende des
deutschen Kaiserreichs, an seinen Nachfolger, den Mathematiker Otto Holder, im

68 R. Kittel, Die Universität Leipzig im Jahr der Revolution 1918/19(1930) 1.
69 Rektoratswechsel an der Universität Leipzig am 31. Oktober 1918, 4, vgl. 14f.l6f.



348 Rudolf Smend

Bewusstsein weiter, «dass das kommende Jahr ein Schicksalsjahr für die Leipziger

Universität werden» könne70.

Das Rektorat Holder stand unter keinem guten Stern. Seit dem 8. November

herrschte ein Arbeiter- und Soldatenrat, der eine unabhängige Republik
Leipzig anstrebte, wodurch er sich immerhin zur sozialistischen Regierung in
Dresden in einen Gegensatz begab, der für die Universität Leipzig in prekärer

Lage von grossem Nutzen war. Der Konflikt zwischen Arbeiter- und
Soldatenrat und Universität entzündete sich, wie es in solchen Fällen oft
geschieht, an einem Symbol, nämlich einer roten Fahne, die der Rat an den
öffentlichen Gebäuden aufziehen liess, was infolge eines Ungeschicks des Rektors

auch auf dem Dach der Universität geschah. Dagegen erhob sich mit dem
Motto «Die Wissenschaft untersteht nicht der Partei! Rot ist aber Parteifarbe!»

die Studentenschaft, die Fahne wurde heruntergeholt, aber wieder
aufgezogen, es gab Versammlungen, Krawalle und Verhaftungen und schliesslich

einen Kompromiss, der der Universität wenigstens die rote Fahne ersparte.
Diesen Kompromiss erreichte am 3. Dezember im Ministerium nicht der

Rektor, sondern der statt seiner amtierende Prorektor, also Kittel. Holder
war der Situation nicht gewachsen gewesen und hatte am 30. November
zurücktreten müssen. Kittel bemühte sich um andere Kandidaten, wurde aber
am 9. Dezember zum zweiten Mal zum Rektor gewählt. Er besass das
Vertrauen nicht nur der Professoren, sondern auch der Studenten, nicht zuletzt
der linksgerichteten, wozu die sozialen Massnahmen in seinem ersten
Rektoratsjahr beigetragen hatten. Ausschlaggebend dürfte die Entschiedenheit
gewesen sein, mit der er die Universität politisch neutral hielt. Die radikale
«Leipziger Volkszeitung» schrieb: «Professor Kittel will, dass die Universität
nur der Wissenschaft diene. Wir teilen diesen Standpunkt.»71

Die folgenden Monate verliefen dramatisch. Höhepunkt war am 8. März
1919 der — nicht erstmalige — Versuch Bewaffneter, in die Universität
einzudringen, wo eine grosse Versammlung der Studentenschaft sich von Kittel
nur mit Mühe davon abhalten liess, auf der Strasse einen Demonstrationszug
zu veranstalten, der wahrscheinlich zu einem Blutbad geführt hätte. Die
Studenten hinter sich, trat Kittel nach draussen und blickte auf drei oder vier
entsicherte Gewehre, die auf seine Brust und seinen Hals gerichtet waren. Ihre
Träger erklärten, hier gingen gefährliche Dinge vor, eine Untersuchung auf
Waffen und Flugblätter müsse stattfinden. Kittel lehnte das ab, richtete sich
hoch auf, sah «die Kerle» nacheinander scharf an und forderte sie «mit
scheinbarer Seelenruhe» auf: «So schiessen Sie doch.» — «Ja, wir schiessen.»

— «Tun Sie es doch, wenn Sie können.» — «Warum sollen wir nicht
können?» — «Weil Sie das nicht fertig bringen.» Und dann drückte er den Ge-

70 Ebd. 19. Das Folgende nach R. Kittel, Die Universität im Jahr der Revolution
(1930).

71 Die Universität (s. vorige Anm.) 69.



Rudolf Kittel (1853-1929) 349

wehrlauf «des Frechsten» in die Höhe, «so dass er senkrecht gegen den Himmel

starrte», worauf der Mann «vollkommen verblüfft und verwirrt» niederkniete

und das Gewehr entsicherte. Kittel konnte nun seine «bisher so
zuversichtlichen Gegner [...] wie ein Trüpplein williger Schafe die Treppe
hinunterschieben bis ans Aussentor, wo massenhaft angesammelter Mob
stand.»72 Man erzählt sich den Vorgang in Leipzig noch heute, nachdem so
vieles Vergleichbare dazwischengetreten ist.

Am 11. Mai machte die Reichsregierung im Einvernehmen mit der
sächsischen Regierung dem Spuk des Arbeiter- und Soldatenrates ein Ende; das

gerade begonnene Sommersemester konnte ohne Störungen dieser Art
stattfinden. In ihm beendete auch eine Kommission des Senats ihre Arbeit, die
seit dem Dezember unter Kittels Vorsitz getagt hatte und an der ihm offenbar
besonders gelegen war. Sie galt der Universitätsreform, ihr gehörten Vertreter

der Ordinarien und der Nichtordinarien an. hinzugezogen wurden Vertreter

der Studentenschaft sowie der Assistenten und Beamten «in Fällen, wo
deren Angelegenheiten zur Beratung standen»; schliesslich ein Vertreter des

Ministeriums, «um den Standpunkt der Regierung zur Geltung zu bringen»73.

Traktanden, auf die es Kittel besonders ankam, waren: die Einführung einer
Altersgrenze für Professoren, die Vertretung der Nichtordinarien in Senat
und Fakultäten, die Möglichkeit eines Erlöschens der venia legendi nicht
bewährter Privatdozenten nach fünf Jahren. Der am letzten Tag von Kittels
Rektorat, dem 30. Oktober 1919, der Regierung als «Werk der Verständigung
unter den verschiedenen Gruppen innerhalb der Universität und mit den
Schwesteranstalten» vorgelegte Entwurf wurde allerdings nur in einzelnen
Punkten verwirklicht74.

Was die Universitätsangehörigen in jenem Sommersemester 1919 wohl
am meisten bewegt hat, machte Kittel zum Gegenstand von drei sehr ernsten
akademischen Reden, die er überschrieb: «Wider den Mordfrieden» (nach
der Übergabe der Friedensbedingungen in Versailles), «Von der Legio sacra»
(bei der Feier der Universität zum Gedächtnis ihrer Gefallenen und zur Be-
grüssung der Heimgekehrten), «Die weinende Germania» (bei der
Trauerkundgebung der Universität aus Anlass des Friedensschlusses)75. Einige Jahre

später sprach er noch einmal bei einer akademischen Trauerfeier, nämlich
nach der Ermordung des Aussenministers Walther Rathenau Ende Juni 1922.

Die Rede76 ist der entschiedene Aufruf eines alten Monarchisten, sich loyal
auf den Boden der neuen Republik zu stellen und den politisch Andersden-

72 Ebd. 96-98.
73 Ebd. 128f.
74 Ebd. 130f.
75 Gesammelt erschienen: R. Kittel, Leipziger Akademische Reden zum Kriegsende

(1919).
76 Akademische Nachrichten 6. Juli 1922, 28f.



350 RudolfSmend

kenden zu achten, eine scharfe Absage gegen die Gewalt von rechts, gegen
antisemitische Hetze und gegen die Verunglimpfungen des sozialdemokratischen

Reichspräsidenten Friedrich Ebert. Angesichts dieses Dokuments ist
mir unvorstellbar, dass Kittel nach 1933 die Irrwege seines jüngeren Sohnes,
des Neutestamentiers Gerhard Kittel, und seines ihm ähnlichsten eigenen
Schülers, Johannes Hempel, auch nur von ferne gebilligt hätte. Es blieb ihm
erspart, diese Zeit zu erleben.

Aber auch die gefürchtete Zeit, «in der er einmal nicht mehr hätte arbeiten

können», kam nicht. Er blieb tätig bis tief in sein letztes Lebensjahr. Nach
der Rektoratszeit hatte er zunächst die ersten beiden Bände der Geschichte
des Volkes Israel in ihre letzte Gestalt gebracht und dann die Studien zum
Judentum der persischen und hellenistischen Periode wieder aufgenommen, die
zum dritten Band führen sollten77. Wie tief er dabei auch in den Hellenismus
vordrang, zeigt die Abhandlung über «Die hellenistische Mysterienreligion
und das Alte Testament» (1924) mit ihrer These, dass in die alexandrinischen
Mysterienkulte viel mehr Jüdisches als Iranisches eingegangen sei. Das opus
magnum, als das man den dritten Band mit seinen 762 Seiten wohl bezeichnen
kann — er erschien 1927 und 1929 in zwei Hälften —, umfasste dann «nur»
die persische Zeit, diese aber in einer gegenüber den beiden Vorgängerbänden

noch gesteigerten Breite der Darstellung auch der ausserisraelitischen
Verhältnisse und der Geistesgeschichte; der Lesbarkeit kommt eine drastische

Reduktion des Anmerkungsapparats zugute. Als Beispiel für die
Grundtendenz sei die Darstellung des Esra angeführt, den Wilhelm Bousset neben
Nehemia «undeutlich und schemenhaft» und womöglich «nur eine spätere
der Gestalt des Nehemia nachgezeichnete Figur specifisch gesetzlicher
Tendenz» genannt hatte78. Kittel findet ihn «nichts weniger als undeutlich und
schemenhaft»79, malt sein Bild mit kräftigen Farben und freut sich der
Übereinstimmung mit dem jungen H. H. Schaeder80. Noch mehr freute er sich,
dass er seinem «lieben Amtsnachfolger Professor Alt» für vielfache Mitwir-

o 1

kung an diesem seinen letzten Werk danken konnte
Aber die Freude über seine Nachfolge war nicht ungetrübt. Im gleichen

Jahr, in dem Alt seine Stelle antrat, 1924, war auch die andere alttestamentli-
che Professur zu besetzen, und auf ihr hätte Kittel gern Johannes Hempel
gesehen. Dieser Wunsch ging nicht in Erfüllung. Am 29. April meldeten die

Leipziger Neuesten Nachrichten82, die fragliche Professur solle, «wie man

77 Gewichtiges Anfangsdokument das Leipziger Reformationsprogramm 1918 «Zur
Frage der Entstehung des Judentums».

Die Religion des Judentums im späthellenistischen Zeitalter '(1903) 139.
79 Geschichte 111,585.
80 Vgl. das Vorwort zu II 1/3.
81 Ebd.



Rudolf Kittel (1853-1929) 351

hört, mit einem Vertreter der konservativen Richtung besetzt werden, obwohl
bereits die andere Professur für das gleiche Fach ein Vertreter der gleichen
Richtung» innehabe. Das aber würde «einem jahrzehntelangen Brauch
widersprechen, wonach bisher wenigstens einer der beiden Leipziger Professoren

für alttestamentliche Theologie der kritischen Richtung angehört hat, und
einen weiteren Schritt in der Richtung bedeuten, die moderne Theologie mit
ihrer fruchtbaren und fördernden Arbeit aus unserer Landesuniversität ganz
auszuschalten.» Die Zeitung sprach die Erwartung aus, «dass das

Volksbildungsministerium im Interesse der Wissenschaft wie der Kirche diesen
Versuchen entgegentreten und die Gleichberechtigung der theologischen
Richtungen an unserer Landesuniversität wahren» werde. Erbost verwahrte sich
Kittel in der übernächsten Nummer83 gegen den Verdacht, er und Alt seien
nicht kritisch, und dagegen, dass er einer kirchenpolitischen Partei zugerechnet

werde; die Stellen seien nicht nach dem Parteibuch, sondern nach der
Befähigung zu besetzen. Einige Monate später, als die Entscheidung gefallen
und der neue Mann am Ort war, rief Kittel den «Tod der freien Wissenschaft»
aus und wetterte unter Flinweis auf seine Verdienste gegen das Ministerium,
das es bei jener Besetzung «nicht nur nicht nötig» fand, seinen «Rat zu hören,
sondern augenscheinlich für dringend geboten, ihn bewusst zu umgehen»; so
sehe «der Dank vom Hause Habsburg» aus84.

Der Berufene, Emil Balla, ähnelte seinem Nebenmann Alt 1924 darin,
dass er ein guter Lehrer war, aber noch nicht viel publiziert hatte — Kittel
liess damals drucken, er habe den «für ein Leipziger Ordinariat zu fordernden
Leistungsnachweis» nicht erbracht87 —; der überragende Rang Alts stellte
sich einem weiteren Kreis erst später heraus. Balla war ganz und gar ein Schüler

Hermann Gunkels. Zu diesem empfand Kittel an sich eine grössere Nähe
als zu Wellhausen. 1912 schrieb er über Gunkels Auffassung vom Pentateuch:
«In der zeitlichen Ansetzung der Quellen in der Hauptsache sich an Wellhausen

haltend, berührt er sich doch mit manchem von dessen Gegnern darin,
dass er über das Alter der hier niedergelegten Stoffe vielfach gesünderen
Ansichten huldigt als die Mehrheit der Schüler Wellhausens, von der er sich
ausserdem durch Zurückstellen der rein literarischen zugunsten der ästhetischen
und religionsgeschichtlichen Betrachtung der Stoffe sowie die stärkere
Würdigung der Schriftstellerpersönlichkeiten vorteilhaft abhebt.»86 In Kittels
Psalmenkommentar von 1914 bemerkt man auf Schritt und Tritt die Anregung

durch Gunkels «Ausgewählte Psalmen», und das Vorwort erkennt das
auch ausdrücklich an. Als Kittel 1921 auf dem Ersten Deutschen Orientali-

82 Nr. 119, S. 10.
83

1 21.1.5.1924, S. 6.
84 Geschichte II6'7, VII1.
85 Ebd.
86 Geschichte II2, 254.



352 Rudolf Smend

stentag in Leipzig programmatisch «Die Zukunft der Alttestamentlichen
Wissenschaft» beschrieb87, stellte er drei Richtungen heraus: die nach
Wellhausen benannte historisch-kritische, genauer literarkritische, die
«ästhetisch-folkloristische» und schliesslich die von ihm selbst repräsentierte Richtung,

«die sich bemüht, das Wertvolle am Erbe der älteren in Synagoge und
Kirche überlieferten Auffassung zu erhalten und zu vertiefen»88. Der Literar-
kritik bescheinigte Kittel, drei Jahre nach dem Tode Wellhausens, ihr «Zeitalter»

sei «verflossen». Nun ging es also um die beiden anderen Richtungen,
und da sagte Kittel der zweiten voraus, sie werde «mit der dritten immer mehr
gemeinsame Ziele gewinnen, ohne dass wohl je die grundsätzlichen
Unterschiede der Betrachtungsweisen ganz verschwinden» würden89.

Das sah wie eine ausgestreckte Hand aus, und Gunkel, der Wortführer der
zweiten «Richtung», machte zunächst Anstalten, sie zu ergreifen. Aber seine
Erwiderung90 mündete bald in eine Klage darüber, wie sehr Kittel die
Religionsgeschichtliche Schule missverstanden habe, und in die Forderung, dass die
anderen Richtungen «die neue Stellung zu uns mit der Tat beweisen» sollten.
Als Erklärung, «für das AT. gebe es heute keine verschiedenen Richtungen
mehr»91, lässt sich Gunkels Äusserung nur mit grosser Mühe lesen92.

Vielmehr bestanden sowohl Gunkel als auch Kittel durchaus auf den «grundsätzlichen

Unterschieden der Betrachtungsweisen». Was Gunkel betrifft, so wus-
sten er und seine Schüler sich weiter als «Liberale» von Kittel und dessen
Schülern als «Positiven» geschieden und blieben bei dem Verdacht, die
Gegenseite finde an der Gattungsgeschichte vor allem darum Gefallen, weil sich
mit ihrer Hilfe viele Spätdatierungen der Literarkritik überspielen oder
rückgängig machen liessen. Und natürlich stand Gunkel Kittel darin nicht nach,
die eigene Richtung durch die ministerielle Personalpolitik übervorteilt zu
sehen. Die Berufung Bailas nach Leipzig — Kittel und Alt zeigten ihm dort
jahrelang die kalte Schulter — dürfte das Verhältnis noch mehr abgekühlt
haben. Ein Zeugnis dafür ist die in Kittels Todesjahr erschienene Neuauflage
seines Psalmenkommentars, in der er aus dem alten Vorwort das Lob für
Gunkel strich und ein Nachwort hinzufügte, das dem inzwischen erschienenen

Gunkelschen Kommentar theologische Dürftigkeit vorwirft und ihm
auch sonst am Zeuge flickt93. Kaum war Kittel begraben, erschien eine ziem-

87 ZAW 39 (1921) 84-99.
88 90. Dass nach Kittel die Arbeit dieser Richtung «im Stil Hengstenbergs» geschähe

H.-J. Kraus, Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten Testaments,
1982, 394), ist ganz abwegig.

89 91.
90 Die Richtungen der alttestamentlichen Forschung, ChW 36 (1922) 64-67.
91 Kittel, Geschichte II7, VIII Anm.
92 Etwas anders die zweite Äusserung, auf die Kittel offenbar anspielt: O. Eissfeldt,

OLZ 25 (1922)411-414.
93 Die Psalmen 56(1929) 464-466.



Rudolf Kittel (1853-1929) 353

lieh kritische Besprechung des Buches aus der Feder des Gunkelschülers
Walter Baumgartner94, über die Johannes Hempel sogleich urteilte, diesen

«Angriff auf einen Toten zur Apologie seines Lehrers» hätte Baumgartner
«besser unterdrückt»95, worauf Baumgartner trocken erwiderte, die Besprechung,

noch zu Lebzeiten Kittels geschrieben und abgeschickt, sei weder als

Angriff noch als Apologie gemeint, und wenn das besprochene Buch weiterlaufe,

müsse das die Besprechung auch dürfen96.

Nach dem Tod Kittels (20. Oktober 1929) und des seit langem kranken
Gunkel (11. März 1932) hatte in Deutschland auch die alttestamentliche
Wissenschaft bald andere Sorgen. Sie rissen neue Gräben auf und liessen alte, die
trotz allem «doch recht schmal geworden» waren97, fast verschwinden. In
Leipzig wirkte Albrecht Alt nach Ballas Weggang (1930) in grosser Eintracht
mit dem Gunkelschüler Joachim Begrich. Seine eigenen Schüler, wie schon er
selbst, bedienten sich auf selbstverständlichste Weise der Gunkelschen
Formgeschichte, standen aber als Theologen eher auf Seiten Kittels. Seither hat
sich herausgestellt, dass das Zeitalter der Literarkritik nicht ganz so verflossen

gewesen ist, wie Kittel meinte. Manche gewichtige Frage aus diesem
Bereich steht noch oder wieder oder ganz neu auf der Tagesordnung und findet
Antworten, die sich von der Tradition noch weiter entfernen als diejenigen
Wellhausens. Es ist gut, wenn sich auf der Seite derer, die demgegenüber «das
Wertvolle am Erbe der älteren in Synagoge und Kirche überlieferten Auffassung»

zur Geltung bringen wollen, immer wieder Gelehrte befinden, denen
Rudolf Kittels oft beschworener «gesunder Konservativismus»98, seine
Stoffbeherrschung und sein Streben nach Gerechtigkeit Vorbild sind.

Rudolf Smend, Göttingen

94 OLZ 33 (1930) 292-295.
95 ZAW 48 (1930)221'.
96 ZAW 48(1930) 320f.
97 Gunkel, ChW 36, 65.
98 Vgl. z.B. J. W. Rothstein in der Besprechung der Geschichte des Volkes Israel II2,

DLZ 32 (1911) 2154-2158, hier 2155, oder W. Staerk in der Besprechung des Psalmenkommentars,

ThLZ 40 1915) 76-79, hier 78.


	Rudolf Kittel (1853-1929)

