
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 4

Artikel: Praedestinatio in praedicatione : ein unerledigtes Kapitel der Theologie-
und Geistesgeschichte

Autor: Buske, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PRAEDESTINATIO IN PRAEDICATIONE

Ein unerledigtes Kapitel der Theologie- und Geistesgeschichte

Theologische Probleme sind immer zugleich nicht nur Teilfragen aus der
Erkenntnis- oder Wissenschaftstheorie, sondern Ausdruck für die, und inwieweit

wahrgenommen, erkenntniskritischen Möglichkeiten überhaupt.
Doch kaum wird heute mehr beachtet, dass mit der Proklamation des

biblischen Gottesglaubens eine geistesgeschichtliche Herausforderung verbunden

war, die über jede persönliche (oder seelsorgerliche) Heilsgewissheit hinaus

den universal verbindlichen Anspruch einer - wie man es aber heute
kaum mehr auszusprechen wagt - «Absolutheit des Christentums» begründete1.

Denken war und ist eben stets mit der Gesamtheit menschlicher Existenz
von dem in allem so unleugbar und nur zu offensichtlich begrenzten Dasein
oder auch dem philosophisch allgemeineren Sein (wie es etwa in der neueren
Ontologie auch phänomenologisch bislang erörtert worden ist) umschlossen2.

An wievielen Stellen - und insbesondere in den Auseinandersetzungen
mit den «Schwärmern» und den philosophischen «fanatici» hatte deshalb
Luther immer wieder darauf insistiert, dass der Geist nie und nimmer von der
menschlichen Person je abgehoben werden könnte, und also Vernunft und
alles intelligible Wahrnehmen und Urteilen genauso «fleischliche» seien wie
unsere gesamte Leiblichkeit schlechthin. «Freischwebende Intelligenz»,
«Weltgeist», logische Stringenz, «lumen naturale» - und wie im einzelnen
darüber gesprochen werden sollte - mussten stets an der «Antinomie teleologischer

Urteilskraft» (zer)scheitern2. Schon jede fachspezifische Wissenschaftsmethodik

stand unter solchem einschränkenden Verdikt und liess oft genug
in eine - wenn auch zumeist erst nachträglich und zu spät erfahrene - Leere
des Experimentierens laufen. Jedenfalls würde keine so nur unvollständige
oder methodisch begrenzte Erkenntnis und der Versuch ihrer Bewährung zu
einem Selbst-Werden oder gar einer, wie auch immer zu bezeichnenden Erlösung

(oder Befreiung) führen.
Die christliche Theologie war von Anbeginn ihres Entstehens deshalb

dazu herausgefordert, einer Verwechslung von Geist und Heiligem Geist Gottes

entgegenzuwirken. Jede Form von Gnosis (von den Alexandrinern
angefangen) musste sich diese Form der Läuterung gefallen lassen. Und nur eben
auf diesem Hintergrund - was wiederum nur zu leicht übersehen würde -
wurde auch bei der Gestaltung der altkirchlichen Konzilsentscheidungen zur
Christologie und Trinitätslehre gerungen, aber damit - in der argumentativen
Auseinandersetzung - zugleich weltgeschichtlich neu der Person-Begriff
gefunden4, gleichsam als eine unbeabsichtigte Entdeckung und Frucht des
den ganzen Menschen umschliessenden Predigtinhaltes vom Christus Gottes.



304 Thomas Baske

Das Evangelium veränderte damit auch jede nur mögliche Erkenntnisstruktur

und liess Menschen sich nicht mehr mit der Partikularität des nur
einfach kognitiven und empirisch experimentellen begnügen, wie es auch von
Luther als darin wohl erstem Theologen besonders prononciert jedweden
philosophischen Entwürfen vorgehalten wurde5. In der theologischen Aussage

verdichtet hiess das: ohne die Personhaftigkeit Gottes - kein Selbstverständnis

und Wissen von dem individuellen eigenen Ich. Gott also nicht als
ein undefinierbares, alles umgreifendes und verschlingendes Urprinzip. wie
es jede Gottheit Gottes beinhalten musste («//mächtig, «//wissend usw.), dem
Menschen fortan entgegentrat und ihn somit im Unendlichen sich verlieren
liess oder, was dasselbe wäre, ins Nichts hinausstiess, sondern in der
geschichtlich (historischen) Konkretheit seiner Person in Jesus Christus den
Menschen mit seinem eigenen Erkennen auf die Unablösbarkeit der erstrebten

Wahrheit von seinem ganzen Leben und Ich verpflichtete. Der hier
anredende «Ich bin der Herr, dein Gott...» (im ersten Gebot)6 verlangte a priori
eine Entsprechung aus der biblisch nicht weiter zu begründenden
Gottebenbildlichkeit. Der Mensch sollte eben nicht nur bedingt cooperator dei werden
oder sein, sondern Teilhaber am actus purus dei selber; Aspekte, wie sie seit
der mit Karl Holls Luther-Aufsätzen initiierten Wiederentdeckung Luthers
immer wieder vorgetragen worden waren, aber inzwischen kaum noch beachtet

werden7.

Doch mit dem theologischen Ansinnen der Wittenberger Reformation
wurde zugleich ein - wie man es nennen könnte - mehrdimensionales Denken

gefordert, das später, zwar auch nur unvolkommen und philosophisch
eingeschränkt mit den Aprioritäten von Raum und Zeit in der transzendentalen

Apperzeption Kants umschrieben und mittlerweile wie selbstverständlich
besonders bei den Naturwissenschaften (der Astrophysik) benutzt werden
sollte, aber gleichzeitig - und ohne es selber richtig zu erahnen - von ihrem
erkenntnistheoretischen Ursprung weitgehend isoliert worden war8 Die
erkenntnistheoretische Urgründigkeit in der Gleichheit des Schaffens und
Handelns Gottes war nur zu bald wieder verschüttet, wenn nicht die Bedingungs-
losigkeit des Menschen in der Personhaftigkeit vor Gottes eigenem Ich
aufrechterhalten würde; der Mensch allein und ausschliesslich, und nur um Gottes

Willen, auch Ziel von Gottes Schöpfung gewesen war und ist; Gott um
seiner selbst willen den Menschen und die Welt für ihn erschaffen musste.
«Gott ist ein Abgrund ewiger Liebe», «die Himmel und Erde erfüllt»9.

Nicht ein an sich sondern ich selbst stand somit fortan in Rede, wie es
Luthers kühne Wendung, nämlich von der Schöpfertat Gottes zu dem
Eingeständnis und Bekenntnis verdeutlichte: Ich glaube, dass auch mich Gott
geschaffen hat samt allen Kreaturen... aber damit auch Göttliches und Menschliches,

Zeit, Vergänglichkeit im Gegenüber zur Ewigkeit Gottes so miteinander

verwoben waren, dass sie nicht mehr als Widerspannung, sonden nur noch
als Raum des nie versiegenden und schöpferischen Lebens, aber damit auch



PRAEDEST1NA TIO IN PRAED1CA TIONE 305

als Voraussetzung für ein stets neues und offenes Urteil entdeckt werden
konnten; und erkenntnistheoretisch, wie es in der theologischen Kontroverse
zum reformatorischen Abendmahlsverständnis erneut aufbrach, wenn für die
einen das Sakrament in seinen Elementen. Brot und Wein, nur Zeichen, Symbol

- doch für die lutherische Seite die reale, personhafte und leibliche
Gegenwart Gottes sein sollte, mit der Begrifflichkeit einer communicatio idio-
matum definiert worden war10. Der Mensch, zum ewigen Leben nicht weniger

erschaffen worden zu sein, erkennen durfte, als es in der philosophischtheologischen

Prämisse von einer praescientia dei ausgesagt werden konnte,
aber eben gerade mitnichten auch das darin bis zuletzt offene Urteil Gottes,
und nicht einfach seiner Schöpfung oder seinen Geschöpfen gegenüber,
sondern nun erst recht, nicht im Verhältnis Gottes zu seinen Menschenkindern zu
antizipieren war.

Gottes Schöpfungs- und Heilswille war daher auch nie verschieden; nur er
allein war der Massstab eines solchen menschlichen Lebens, das über das
irdische Sein hinausdauern sollte, und Menschen in dieser ihrer Läuterung als

zugleich nicht nur Sterbliche damit auch Werke und die Gottesgemeinschaft
im Glauben an Gottes Barmherzigkeit mit jener Berufung eben darauf vor
Gott dann zu unterscheiden lernten; eine Verwechslung Gottes mit auch nur
einer seiner Taten oder einem Werk überhaupt liess jedenfalls den Menschen
aus der Gerechtmachung Gottes herausfallen, oder in der noch kürzeren
Formulierung: «Was nicht aus dem Glauben kommt, ist Sünde» (Rom 14,23),
nämlich nicht allein Angriff sondern auch tödliche Kränkung Gottes, die im
Widerspiel des Geschehens den Menschen dann selbst verurteilte und ihn um
sein Leben brachte. Mit oder ohne Gott blieb so nur noch die Vergänglichkeit,

das Nichts und der Tod. Doch nur in der Anrede Gottes begann ein
Mensch davon zu wissen. Und keine Erkenntnistheorie vermochte von sich

aus, diesen Gott zu entdecken oder gar, wie er uns gesonnen sei und uns zu
seinesgleichen haben wollte; und nur dieses Verhältnis durch das nicht näher
existentiell zu ergründende, sondern nur faktisch zu lebendeGlauben schliesslich

theologisch mit fiducia (also mehr als nur in einer fides qua oder quae hätte

ausgedrückt werde können) umschrieben und verkündigt werden sollte.
«Den Glauben» als Inbegriff der Personinnewerdung des Menschen vor

dem personhaften (und persönlichen), eben «meinem Gott» (Ps 22,2 u.a.),
also einer nicht in ihrer Unendlichkeit alles verschlingenden Gottheit, «kann
keine menschliche Klugheit begreifen und muss alleine» von Gott, «dem
Heiligen Geist gelehrt werden» Der Glaube war aber damit eben nicht nur
schlechthin «Antwort und Bekenntnis auf das erste Gebot»; Ich bin der Herr,
dein Gott...12 sondern nach der viel prägnanteren Schärfe etwa in den Gala-
tervorlesungen Luthers; die «gewisse Zuversicht», die «Christum ergreift»,
«der für mich dahingegeben wurde»; und von uns nichts «anderes verlangt»
würde als dieser Glaube, «dass meine Sünde und mein Tod verdammt und
abgetan worden ist in der Sünde und dem Tod Christi», nämlich in der Stellver-



306 Thomas Baske

tretung und dem Personentausch Gottes mit den Menschen13, und der
Mensch damit in das Schaffen und Handeln Gottes mit der gleichen göttlichen

Ursprünglichkeit für sein Tun und Lassen, aber auch somit Denken und
Erkennen als stets «neue Kreatur» hineingenommen und verantwortlich
gemacht worden war (cf.II Kor 5,17).

Stets galt die gleichwertige Analogie von Schöpfung, Heiligung und
Erlösung; denn «wenn Gott den Glauben in einem Menschen schafft, so ist das ja
ein genauso grosses Werk, als wenn er Himmel und Erden noch einmal schaffte»14.

Und nur in diesem einen Einzigen wollte und musste Gott Gott in seiner

Gottheit selber bleiben oder die Seinen wären verloren: «Alle anderen
Werke wirkt Gott mit uns und durch uns, (doch) den Glauben allein wirkt er
in uns und ohne uns»15. Der Glaube, auch als Ausdruck der Personwerdung
in der Gleichheit zu Gott, war und ist so auch nie und nimmer «unser Werk,
mit dem wir (schon) Gott (je) etwas tun und geben» könnten, «sondern wir
nehmen von ihm allein aus seiner Gnade und Barmherzigkeit» - und das

wollte auch Gott anerkannt haben.
Denn Gott könnte «keine grössere Ehre widerfahren, denn durch den

Glauben» eines Menschen, der «ihn (Gott) für einen (und seinen, des
Menschen) Heiland hält»17; aber wiederum auch: «Ohne den Glauben verliert
Gott in uns (nicht an ihm selber) seine Ehre, Weisheit, Gerechtigkeit, Wahrheit,

Barmherzigkeit etc. Kurz es wird Gott nichts gelassen, wo der Glaube
nicht ist», aber der Mensch damit genauso dann nichts18. Oder wie es sich

Zwingli in der Abendmahlsauseinandersetzung 1525 sagen lassen musste:
Nur «das geschenkte Gut des Glaubens macht eine beständig neue Person,
und nur eine solche Person vollbringt neue Werke, nicht umgekehrt...»19.
Denn nur «wo Christus durch den Glauben wohnt, da macht er denselben
Menschen sich ähnlich...»20. Denn «der Glaube muss in allen unseren Werken
und Geschäften vorhergehen, auch in den allergeringsten: wir essen oder
schlafen, richten häusliche und bürgerliche Geschäfte aus»21.

Die Unsichtbarkeit des Glaubens stand damit um Unendliches höher, als

es auch nur jede phänomenologische Beschreibung von Welt, Wert und Werken

je ausdrücken konnte, ja für immer ohne jede Vermittlung bleiben musste.

«Sondre (auch darum) Glaube und Werk so weit voneinander wie Himmel
und Erde, dass (nur) der Glaube allein in Herzen und Gewissen bliebe, die
Werke aber (lediglich) gezogen werden auf den Leib»22. Denn ohne den
Glauben, die Gemeinsamkeit mit Gott, «vermagst du (eben auch) nicht ein

(einzig) gutes Werk zu tun» und mochte es noch so gut auch im sozialen und
gesellschaftspolitischen Kontext erscheinen23.

Nur der Glaube liesse «das Herz herumschwingen» und befreite aus der
Inhaerenz aller äusserlichen Ablaufgesetzlichkeiten und ihrer gegenseitigen
Behinderung und Zerstörung - also aus Ohnmacht, Gleichgültigkeit, Beengung,

Angst oder «Schrecken und Anfechtung zu Christo und seinem Evan-
gelio»24.



PRAEDESTINATIO IN PRAEDICATIONE 307

Glauben war darum der «einzig wahre Gottesdienst» und das einzige,
wonach Gott auch alleine nur noch zu urteilen vermochte, oder die
Gottebenbildlichkeit galt nichts. Denn nur das «sollte das allervornehmste, edelste
Werk eines Menschen sein, dass er seinem lieben Christo trauen und ihm
glaube; (und) wer ein anderes lehrte, der lügt»25. «Mit keinem anderen Werk
mag man (auch darum) Gott erlangen oder verlieren, denn alleine mit Glauben

oder Unglauben, mit Vertrauen oder Zweifeln»26. Oder wie es Luther in
der Freiheit eines Christenmenschen erklärte: «Niemand machte die Person

gut, denn allein der Glaube», aber auch umgekehrt: «Die Person wird (darum
auch) nicht durch Gebot und Werke, sondern (allein) durch Gottes Wort, das

ist, durch seine Verheissung der Gnade und den Glauben fromm und selig»27.

Denn «hast du den Glauben in einem jeglichen Werk, so hast du auch zugleich
die Gerechtigkeit» (die in Ewigkeit vor Gott und für dein Leben gilt) dann
auch «ohne diese» vielleicht auch noch so gut und trefflich erscheinenden
«Werke, weil der Glaube (immer) notwendigerweise (noch) vor dem Werk
sein muss» und diese bei Gott alleine qualifizierte28. Damit war aber jede
ethische Verschränkung endgültig durchbrochen und eine immer erneute
Prüfung der Werke und der Gerechtigkeit schon jetzt möglich und gefordert;
doch damit sich auch jede Wissensmethodologie dieser Katharsis zu
unterwerfen hatte.

Verantwortlichkeit und die überhaupt erst damit gegebene Befähigung
zurKritik waren aber darum auch fortan nur noch durch eine so freie Person
möglich, der die Lauterkeit ihrer Tat nicht mehr erlassen wurde. Der Glaube
forderte es. Nichts «taugten die Werke, so heilig und gut sie sein mögen, wenn
nicht zuvor die Person (vor Gott) rechtschaffen (nämlich im Vertrauen zu ihm
und damit auch durch ihn) gemacht» worden wäre29, aber gerade nun damit
auch nur noch die lediglich vor Gott dann unbestritten guten Werke geschehen

sollten und erst recht als menschliche Aufgabe geboten waren; und hierin
ein Mensch vor Gott dann nicht mehr rasten, noch ruhen dürfte. Denn jedes
Werk sollte fortan «gut und gerecht» sein, «durch die Person», die dann auch

nur noch «gut und fromm» sein konnte, und andere Werke auch nicht mehr
geschehen sollten30. «Obwohl der Glaube genug ist zur Seligkeit und ich
durch den Glauben das Himmelreich erlange, müssen dennoch die guten
Werke hernach folgen oder der Glaube ist nicht rechtschaffen»31.

Nichts durfte hier deshalb auch unklar und verwaschen bleiben; denn wo
«Glaube und Gottes Wort» berührt und in Frage gestellt würden, «gilt nicht
mehr lieben und geduldig sein, sondern eitel zürnen, eifern und schelten
wider die Feinde»32, also eine eindeutige Entschiedenheit. «Lauter und bloss»
hatte mithin der Glaube «allein am Wort» Gottes zu hängen Nicht ein
Glaube an und für sich, eben nicht als eine unbestimmte, nicht näher aussagbare

Existenzweise, war daher gleichsam das Werk aller Werke sondern «das
beste Werk auf Erden ist und war darum auch allein das «Predigt hören»34

und was daraus als «Glaube im Glauben» (Rom 1,17) nach dem Willen Got-



308 Thomas Baske

tes, ubi et quando (CA V), nämlich als Tat des Heiligen Geistes am
Menschen, aber auch mit der uns (oder den Auserwählten) in gleicher Weise und
Verantwortung mithin aufgetragenen Predigt folgte.

«Wer (also) da will gute Werke tun, der muss nicht an den Werken anheben,

sondern bei der Person», nämlich mit der Predigt Gottes35. «Den Namen
des Herrn vor der Welt verkündigen» war stets «das höchste und schwierigste
Werk», denn es afßzierte auch die Gottesfeindschaft auf den Prediger bis hin
zum Wahrheitszeugnis (dem Martyrium)36. Der Gottlose blieb hier unbelehrbar

und musste aufbegehren: «Aller Menschen Werke sind böse und mangelhaft,

jedoch sind die Werke der Gerechten nach der Zurechnung Gottes gut,
aber die Werke der Gottlosen (für immer) böse etc...»37; gleichwohl konnten
sie aber «durch gute Werke anderen nützen, sich selbst aber auf keine Wei-
se»3x. Und dennoch dagegen die unauflösliche Unerbittlichkeit stand: Gottlose

können apriori keine guten Werke tun, selbst wenn diese «an und für sich
nicht böse» wären; sie werden aber gleichwohl als solche «verdammt», weil
die hier ohne Gemeinschaft mit Gott handelnden, also die jeweiligen «Personen

(nur) böse» sein konnten39, und darum diese «unsinnige» Welt im Vorbild

der Sintflut nur noch vernichtet werden konnte, aber Gottes Wort nie40.

Das philosophische Axiom einer creatio ex nihilo war aber damit auch seiner

argumentativen Unverbindlichkeit entzogen. Gott schaffte «alles aus dem
Nichts»41, und nur quia est Deus; sein Wort genügte dazu allein; und dieses
beschränkte sich nicht nur auf ein kosmisches Geschehen, sondern auf den

ganzen Menschen über alle Zeiten hinaus; Gott, Schöpfer und quid Deus no-
biscum agat gehörten unauflöslich zusammen42. Jeder dogmatisch-philosophische

Topos De Deo erübrigte sich damit in jedweder Dringlichkeit von
selbst. Denn Gott schaffte nicht nur mit seinem Wort fort und fort, bis zur
Vollendung mit den Seinen und bis an das Ende aller Tage, sondern heute -
und wann immer das wäre - genauso vollmächtig mit und durch das
Menschen anvertraute und befohlene Wort Gottes in der Predigt den Glauben
und die daraus folgende Gerechtsprechung (die Rechtfertigung allein aus
dem Glauben oder Vergebung der Sünden und Hoffnung auf das von Gott
verheissene ewige Leben von Anfang an); also nicht nur: Gott hat uns
gemacht und nicht wir uns selber (Ps 100,3), oder: vocat quae non sunt, ut sint
(Rom 4,17), sondern: Bei dir ist die Vergebung, dass man dich fürchte... und:
dass «du, Gott, Gott bleibest»4"1. Denn «wo nicht Vergebung ist, da ist (auch)
kein Gott», da haben sich Menschen mit dem Angriff auf «Gottes Ehre» selber

zur Verlorenheit und zur atheistischen Hybris der Gottlosigkeit verurteilt.
Das sola fide galt darum nicht nur um der Menschen willen sondern mehr
noch, um ihm, «Gott die Ehre zu geben» und seiner noch so verborgenen und
unentdeckten Verheissung zu glauben, auch wo eben «nichts mehr zu hoffen»
ist (Rom 4,18ff.). Es war der Erweis der Herrlichkeit Gottes, wo
philosophisch-theologisch nur noch vom Nichts geredet werden konnte.



PRAEDESTINATIO IN PRAEDICATIONE 309

* * *

Auffällig daher ist, wie die lutherischen Bekenntnisschriften (resp.die
Konkordienformel) eine starre überlieferte Begrifflichkeit zu sprengen und
schliesslich die Prädestination unter einer tropologisch verstandenen
Providentia dei zu subsumieren versuchten. Jedes numinose «Kreaturgefühl» (Rudolf

Otto) oder ein Fatalismus verschiedenster Schattierungen hatte aber darin

keinen Platz. So konnte auch die Unterscheidung zwischen «praescientia»
und «praedestinatio» gar nicht durchgehalten werden. «Denn die Vorsehung
Gottes ist nichts anderes, denn dass Gott alle Dinge weiss, ehe sie
geschehen»...und diese Vorsehung (praescientia nicht Providentia) «gehet über die
Frommen und Bösen (zugleich), aber ohne (selbst) Ursache des Bösen zu
sein... (oder) dass man unrecht tue... noch ist es die Ursache ihres Verderbens,
daran sie selbst schuldig seien, sondern sie ordnet allein dasselbige und stekket

ihm ein Ziel, wie lang es währen und (doch das) alles - unangesehen, dass

es an ihm selbst böse ist - seinen Auserwählten (electis) zum Heil dienen
solle»44. Und «solches ist nicht in dem heimlichen Rat Gottes zu erforschen,
sondern in dem Wort zu suchen, da die praedestinatio auch offenbart worden
ist»4-\ aber auch die biblischen Verweise dabei kaum als dicta probantia
sondern eher als gravissima dienten. Denn von der «ewigen Wahl Gottes vel
praedestinatio» sollte zwar gelten, dass sie nur allein den «Kindern Gottes»
«zum ewigen Leben» diente, und die bereits noch «ehe der Welt Grund gelegt
war...» (Eph 1 dazu «erwählt und verordnet» waren, gleichwohl aber selbst
hier dennoch ebenso «böser und verkehrter Wille» von «Mensch» und «Teufel»

im Spiel sein könnte, wie geschrieben steht (Hos 13,9; Ps 5,5): «Israel, du

bringst dich ins Unglück, aber dein Heil steht allein bei mir». Und: «Du bist
nicht ein Gott, dem gottloses Wesen gefällt». Hier also die inhaltliche Aussage,

ob nun als praescientia oder praedestinatio, längst ununterscheidbar
aufgesplittert worden war46.

Ein die reformierte Vorstellung prägendes decretum absolutum war aber
damit unvereinbar. Immer wieder war es nur zu schwierig, ja fast unmöglich,
dass das dictum von einer logisch (oder rational) zu Ende gedeuteten
Prädestination kaum noch vermittelbar war, wenn sie theozentrisch geschlossen
bleiben sollte. Die formale Richtigkeit half nicht mehr weiter, dass es Gott «in
seinem Erbarmen» absolut freistünde, sich auch darin «zu zeigen und zu
offenbaren», dass er «den einen erwählte» und einen anderen eben nicht, und
das auch noch ohne jegliches warum Und Kant sich darauf zu der Bemerkung

veranlasst sah: «Die Lehre von der Prädestination setze eine unsittliche
Ordnung der Natur voraus»48. Ein total entethisierter und damit nicht mehr
freier Wille (wie in der Kontroverse zwischen Erasmus und Luther) führte
eben zum endgültigen Verlust der Gottesgemeinschaft. «Wir disputieren (so
auch) nicht, was wir unter Gottes Wirken können, sondern was wir können,
nämlich ob - als bereits aus dem Nichts Geschaffene - wir etwas tun oder un-



310 Thomas Baske

ternehmen können (bloss auf Grund jener allgemeinen Allwirksamkeit), dass

wir zu einer neuen Kreatur... bereitet würden... Wir antworten (dagegen): Wie
der Mensch, wenn er geschaffen wird, dass er ein Mensch sei, nichts
unternimmt, wodurch er ein Geschöpf werde, und dann erschaffen, nichts tut oder
unternimmt, dass er Kreatur bliebe, sondern beides geschieht durch den Willen

der allmächtigen Kraft und Güte Gottes, der uns ohne uns schafft und
erhält, so wirkt er doch wiederum in uns nicht ohne uns, als die er uns dazu
erschaffen und erhalten hat, dass er in uns wirkte und wir mit ihm zusammen
wirkten, sei es, dass das geschehe ausserhalb seines Reiches in der allgemeinen

Allwirksamkeit, sei es innerhalb des Reiches durch die einzigartige Kraft
seines Geistes»49.

Auch die Frage nach der Theodizee überhob sich damit von selbst und war
bereits in der Art des Gottesverhältnisses beantwortet. Denn Gott gibt eben
nicht nur «zeitliche Güter», sondern noch darüber hinaus «sein liebes Wort,
ja sich selber»; das eine aber nicht ohne das andere. Wer darum den Christus
Gottes zurückwies, missachtete zugleich den Schöpfer und seine Vorsehung,
und konnte damit nur noch ein Räuber der irdischen Gaben Gottes sein. Gottes

ewiges Gericht bezog sich damit auch nicht einfach auf die «verschmähte
und beleidigte Güte Gottes», sondern auf die, wie auch immer intellektuelle
und moralisch, «vermiedene» und «weggetrotzte» Gabe Gottes50. Doch wenn
schon «über» den Glaubenden in allen Widerfahrnissen des Lebens (und der
Anfechtung) Gott «halten» müsste, wie musste es dann mit denen stehen, die
ihn nicht kennen oder zu ihm kommen wollten... doch die Erwählten Gottes
sollten nicht «auf Grund des menschlichen Unvermögens verzagen» oder an
der Grübelei zerscheitern. wie es mit der Vorsehung derer bestellt wäre, die
Gott nicht kennen oder ablehnen (wollten)51.

So blieb der Hiatus: Gott gibt zwar auch den Gottlosen die Fülle der Güter,

aber nicht «sich selbst», «seinen eingeborenen Sohn», den sie auch gar
«nicht begehrten», aber dessen «Miterben» die Glaubenden dennoch werden
sollten; selbst die Gottlosen vermochten zu «Wundermännern» und nicht nur
innerhalb einer biblischen und christlichen Geschichte werden52; aber nur das
«Gott-haben» entschied hier alles. Doch ein Nicht bedeutete dann zugleich
«einen Mangel, der den Menschen ärmer als den armen Lazarus im Gleichnis
machte...» Nur «der christliche Glaube kennt (daher) auch in der Welt göttlicher

Providenz einen Mangel an Reichtum», aber die Gottlosigkeit dagegen
nur noch den Versuch, «die Gabe vom Geber losreissen zu wollen»53. Und
dieses nicht nur intellektuelle Vakuum füllten dann jene «seltsamen gefährlichen

und schädlichen Gedanken» von der «Sicherheit» der Erwählung und
der daraus folgenden «Unbussfertigkeit» oder gar Gleichgültigkeit, aber auch
von «Kleinmut und Verzweiflung», dass Gott seine Auserwählten zur Seligkeit

ersehen habe, noch ehe der Welt Grund gelegt war (Eph 1,4; Jes 14,27;
Rom 9,11.19); denn wenn «ich zur Seligkeit ersehen bin, so kann mir daran
nicht schaden, ob ich gleich ohne Busse allerlei Sünde und Schande treibe...»



PRAEDESTINATIO IN PRAEDICATIONE 311

oder nur einfach zur Erkenntnis eines Defätismus käme, dass «alles umsonst»

gewesen sei54. Aber auch gerade darum es immer wieder von neuem den
Erwählten gesagt werden musste, dass «alle Schrift von Gott eingegeben» nicht
zur Sicherheit und Unbussferigkeit, sondern «zur Strafe, Züchtigung und
Besserung» dienen sollte (II Tim 3,16, also niemand in Verzweiflung getrieben

werden durfte, sondern «dass wir durch Geduld und Trost der Schrift
Hoffnung haben» (Rom 15,4). «Derwegen, wann man von der ewigen Wahl
oder von der Prädestination und Vorsehung der Kinder Gottes zum ewigen
Leben recht und mit Furcht gedenken und reden will, soll man sich gewöhnen,

dass man nicht von der blossen, heimlichen, verborgenen und uner-
forschlichen Vorsehung spekuliere, sondern wie der Rat, Fürsatz und Verordnung

Gottes in Christo Jesu, der das rechte wahre Buch des Lebens ist, durch
das Wort uns offenbart wird, nämlich dass die ganze Lehre von dem Fürsatz,
Rat, Willen und Verordnung Gottes, belangend unsere Erlösung, Beruf,
Gerecht- und Seligmachung, zusammengefasst werde, wie Paulus diesen Artikel
also handelt (Rom 8,28: ...dass denen, die Gott lieben, alle Dinge zum besten
dienen, denen, die nach dem Vorsatz berufen sind; Eph 1,4.11 u.a.);wie auch
Christus in der Parabel Mt 22... (Das Himmelreich ist gleich einem König, der
seinem Sohn Hochzeit machte, und die Gäste warens nicht wert; aber unter
denen von der Strasse, die dann stattdessen gerufen worden waren, doch noch
jemand gefunden ward, der kein hochzeitlich Kleid anhatte und dafür in die
Finsternis hinausgeworfen wurde)»55.

So eindeutig immer wieder betont wurde, dass die Auserwählten selig
würden, also «deren Namen geschrieben stehen im Buch des Lebens» (Phil
4,3; Apk 20,15), so offen und widerspruchsvoll blieb aber deren persönliche
Heilsaneignung oder gar -gewissheit. Denn wer durfte schon das «Geheimnis
des göttlichen Willens», wie es «Christus herfürgebracht» hatte, auf sich selber

applizieren - nur «dass es gepredigt würde (Eph 1,9.10; II Tim 1,9-11),
nämlich «die Gnade, die uns vor der Zeit der Welt» gegeben worden war56,

aber erst jetzt und nur dadurch virulent wurde, dass «Gott (gleichwohl) nicht
ohne Mittel» Menschen berufen wollte, «sondern (allein) durch das Wort, das

er denn befohlen hat, zu predigen Busse und Vergebung der Sünden. Dergleichen

bezeugte auch St.Paulus, da er schrieb: Wir sind Botschafter an Christi
Statt, und Gott vermahnt durch uns: Lasset euch versöhnen mit Gott (II Kor
5,20)»; und es dabei gleichgültig war, ob es zur ersten, zweiten, dritten... oder
gar elften Stunde geschah (Mt 20,1-16. Und nur noch so «unsere ewige Wahl
zur Seligkeit nützlich betrachtet» werden konnte, wenn wir «allewege steif
und fest darüber» hielten, «dass wie die Predigt der Busse also auch die Ver-
heissung des Evangelii universalis, das ist, über alle Menschen gehe»57, aber
wiederum nur die Seinen «seine Stimme» hörten (Joh 10,27; Eph 1,11.13;
Rom 8,25; Mt 5,6)58.

Nur der «existentielle Sprung» (wie Kierkegaard formulierte) ermöglichte
die Schlussfolgerung: «Gottes Geist gibt den Auserwählten Zeugnis, dass sie



312 Thomas Baske

Kinder Gottes seien» (Rom 8,16-26), und es ihnen dennoch nicht erlassen
wurde zuleich: Ringet danach, dass auch ihr eingehet durch die enge Pforte
(Lk 13,23.24)S9. Unerkennbar blieb das stets überraschende Urteil Gottes (so
plötzlich und unerwartet wie ein Dieb in der Nacht (Mt 24,42; Lk 12,39), und
diese Verschiedenheit unter Menschen gleichwohl durch nichts zu erklären
war: zwei werden zusammen sein (Mt 24,40f.); oder zwei in derselben Nacht
auf einem Bette liegen; der eine wird angenommen, der andere verlassen werden

(Lk 17,34). Niemand wäre hier schon jemals fähig gewesen, sich auch in
seinem eigenen Leben dazwischen hindurchzufinden, und so jedermann in
die heilsame Unruhe, zur Läuterung der eigenen Gewissheit zum Glauben
immer von neuem gestossen würde. Denn die securitas eines Menschen kann
Gott nicht leiden. Es war das befreiende lutherische simul, jene «Widerspannung»

(wiederum ein Begriff von Kierkegaard), worin der Mensch sich nicht
zerrissen, sondern immer schon jetzt über diese Welt in Ewigkeit hinausgeführt

wiederfinden sollte, eben nicht mehr in einem Nacheinander, sondern
nur noch das Zugleich des ewigen Augenblicks Gottes - das zählte: gerecht
im Glauben und in der Selbsterkenntnis vor Gott doch nur Sünder. Es war das

simul, das jede Diastase von Zeit und Raum hinter sich liess: als die sterbenden,

und siehe, wir leben (II Kor 6,9); aber auch: Ich (Gott/Christus) war tot,
und siehe, ich bin lebendig von Ewigkeit zu Ewigkeit... (Apk 1,18) ...und
damit noch viel existentieller: Menschen mitten in dieser Tat Gottes als Zeugen
gestellt werden; womit aber dann auch jede noch so persönliche Frage nach
der Heilsgewissheit unter dem totalen Anspruch sich von selber erübrigte,
aber damit auch alle sittlichen Massstäbe als viel zu selbstverständlich hinter
sich lassen musste (Lk 17,10), und so Menschen auch von allen überlieferten
Strukturen als vergleichbare Nachweisung und Rechtfertigung löste; nur die
eigene, allein vor Gott noch bestehende Tat, Entscheidung, Erkenntnisbemühung...

im Glauben, das war gefordert und bereits und zugleich möglich, noch
ehe wir uns dessen im «providentiellen Willen» Gottes versehen konnten:
«...da wir noch Feinde waren» (Rom 5,10), hatte Gott uns schon durch das
nicht weniger begreifliche Widerspiel in dem «Tod seines Sohnes» mit sich
selber versöhnt60.

* * *

Auffällig ist ferner, dass die theologische Zuspitzung, wie sie mit der
reformatorischen iustificatio impii vorgegeben war, nur zögernd oder gar nicht
erstrebt wurde. Dass die Frommen und Erwählten zugleich die Gottlosen gewesen

sein sollten und nicht im Gegenüber die anderen, wurde kaum durchgehalten.

Und doch war es diese Einsamkeit vor Gott, die den Menschen allein
zu jedweder reinen Erkenntnis befähigte und die über die Logik auch nur
irgendeines Widerspruchs innerhalb der göttlichen Verheissung hinauswies:
Dass also viele berufen seien, aber nur wenige auserwählt (Mt 20,16), das



PRA EDESTINATIO IN PRAEDICATIONE 313

«kommt nicht daher, dass es mit Gottes Berufung, so durchs Wort geschieht,
die Meinung haben sollte, als spreche Gott: äusserlich durchs Wort berufe ich
euch alle... zu meinem Reich, aber im Herzen mein ichs nicht... Doch hoc
enim esset Deo contradictorias voluntates affingere» was aber mit der ewigen

Wahrheit Gottes unvereinbar wäre. «Dadurch nun auch der nötige, köstliche

Grund gänzlich ungewiss und zunichte gemacht (würde); da wir (doch
hingegen) lediglich erinnert und ermahnt werden, dass wir allein durch Gottes

Wort, dadurch er mit uns handelt und uns beruft, lernen und schliessen
sollen, was sein Wille gegen uns sei...» Weshalb «auch Christus die Verheissung
des Evangeliums nicht allein lässt insgeheim vortragen, sondern (auch) durch
die Sakramente», mit denen er gleichsam als «Siegel der Verheissung» sie
«einem jeden Gläubigen insonderheit bestätigt und damit auch «Privatabsolution»

(n.CA XI) unverzichtbar bliebe61.

Gleichwohl war und ist die «Verachtung des Wortes» Gottes und der
«verkehrte Wille» unter Menschen nur zu offenkundig, und solche Gottvergessenheit

des wahren, den Menschen anvertrauten Wortes Gottes von Adam an
menschliche Schuld62; aber selbst in «solcher Not» uns Gott dann dennoch
«beistehen» und unversehens aus «Kreuz und Anfechtung» auch des menschlichen

Tuns untereinander durch «Geduld, Trost und Hoffnung» «einen
solchen Ausgang schaffen wolle», «dass er uns selig sein möge», und wir, die
Auserwählten, dadurch «dem Ebenbild des Sohnes» gleich geworden wären
(Rm 8,28 ff.); und nur gegen eine solche Kirche oder Gemeinde Gottes
entgegen allem noch so «grossen Ansehen» einer nur irdisch gesonnenen und
damit «falschen Kirche» selbst die «Pforten der Hölle» nichts mehr auszurichten

z "5

vermochten und dazu die «Vermahnung und Warnung» nicht oft genug
ausgesprochen werden konnte: «Sie verachten Gottes Rat wider sich selber»
(Lk 7,30; 8,8.18; 14,24; Mt 20,16; 22,14). - Doch wer gehörte dann danach auf
welche Seite

Eine praedestinatio mit ungewiss offenem Urteil Gottes - gleichsam eine
contradictio in adiecto - war also undenkbar. Es musste also auch darum «mit
sonderlichem Fleiss Unterschied gehalten werden, was in Gottes Wort hiervon

ausdrücklich offenbart (worden) ist oder nicht...» Denn Gott hatte «von
diesem Geheimnis», « so hiervon in Christo offenbart worden war», « noch
viel verschwiegen und verborgen und allein seiner Weisheit und Erkenntnis
vorbehalten...». Die Zahl der Erwählten und Verworfenen (und vor allen Zeiten

zuvor ersehen) bliebe das Geheimnis Gottes selber; gewiss und sicher war
somit allein nur das Wort und das darauf zu setzende Vertrauen Gott gegenüber,

dass er, Gott, mit uns seine Gottheit ganz teilen wollte64.
So war und sollte zwar stets unbestritten sein: «Jetzt (mit Christus und seiner

Predigt) geht das Gericht über die Welt» (Joh 12,31); aber auch: «Wer
mein Wort hört und glaubt dem, der mich gesandt hat, der hat das ewige
Leben und kommt nicht in das Gericht, sondern er ist vom Tode zum Leben
hindurch gedrungen» (Joh 5,24).



314 Thomas Baske

Welcher Gottlose sollte aber darum nun in Wahrheit gestraft oder nicht
vielmehrgerechtfertigt werden? - Oder gar noch auswegloser: wie könnte
schon die Annahme eines Verwerfungsurteiles Gottes (einer resignatio ad

interna) mit dem darin auch angezeigten Bleiben in Gott vor Gott selber durch
den Glauben ad absurdum geführt werden, wenn geschichtlich vor unseren
Augen etwas ganz anderes geschah; denn schier undurchdringlich war, wenn
«Gott sein Wort an einem Ort gibt» aber «an einem anderen hinwegnimmt»;
oder einer «verstockt und mit verkehrtem Sinn verblendet» würde, aber
dennoch ein anderer «in gleicher Schuld (nun) wiederum bekehrt».

Aber hier wagten dann auch die lutherischen Bekenntnisschriften aus
dem sola fide und der iustificatio impii nicht mehr den letzten Schritt und be-
liessen es mit den auch biblisch nächstliegenden Erläuterungen. Es seien
«wohlverdiente Strafen der Sünden, wenn Gott in einem Land oder Volk die
Verachtung seines Wortes also straft, dass es auch über die Nachkommen
gehet... dadurch Gott den Seinen in etlichen Landen und Personen seinen Ernst
zeige, was wir alle wohl verdient hätten... weil wir uns (nämlich) gegen Gottes
Wort übel verhalten und den Heiligen Geist oft schwerlich betrüben, auf dass

wir in Gottes Furcht leben und Gottes Güte ohn und wider unser Verdienst
an und bei uns. denen er sein Wort gibt und lässt... erkennen und preisen»65).
Es genügte aber darum mitnichten, dass «welcher Mensch (so auch) selig werden

will, der soll sich nicht mit dem Gedanken bemühen oder plagen... ob er
auch zum ewigen Leben erwählt und verordnet sei... sondern (nur) Christum
hören...»66. Denn «wer zu mir kommt, den werde ich nicht hinausstossen»
(Joh 6,37).

Die hier immer wieder dann auch herangezogene Beispielhaftigkeit des

von Gott verstockten Pharaos war jedenfalls mit den nur bislang angegebenen

biblischen Bezügen keineswegs angemessen kerygmatisch vorgetragen;
nach Paulus: «Schau an die Güte und den Ernst Gottes...» (Römll,22ff.);
oder: «...dass ich an dir meine Macht erzeige, auf dass mein Name verkündigt
würde in allen Landen» (Rom 9,17; Ex 9,16)67. Denn wie hätten die damaligen

Boten Gottes auch schon dieses wirklich getan, oder hatte nicht gerade
ihre Säumigkeit so einen anderen in Gottlosigkeit ertrinken lassen, die aber
nun den jedenfalls zum Predigen Erwählten als Schuld oder gar als Sünde
wider den Geist Gottes (Mt 12,31 u.a.) anhaftete? «Denn auch Pharao... ist nicht
darum zugrunde gegangen, weil Gott ihm die Seligkeit nicht gegönnt haben
sollte... Denn Gott will nicht, dass jemand verloren werde, hat auch keinen
Gefallen am Tode des Sünders, sondern will, dass er sich bekehre und lebe

(II Petr 3,9; Ez 33,1l)»68. «Dass aber Gott Pharaonis Herz verhärtete, weil
nämlich Pharao immer fort und fort sündigte... hatte Gott die Hand von ihm
abgezogen und ist also das Herz verhärtet und verstockt (worden) und hat
Gott sein Gericht an ihm erzeigt... und also ihn in seinem heimlichen Rat zur
ewigen Verdammnis verordnet, dass er nicht sollte können oder mögen selig
werden».



PRAEDESTINATIO IN PRAEDICATIONE 315

Doch hier noch etwas ganz anderes und viel entscheidenderes vergessen,
dass nämlich Pharao eine menschlich höchst unvollkommene und vielleicht
nur fordernde Predigt zuteil geworden war, und so die Boten offenkundig hier
sündigten wie schon Adam im Paradies das Evangelium seinem Weibe nur
unzureichend erklärte und sie mit ihm zugeich fallen musste69. So aber auch
hier: Mose (und Aaron) gegenüber Pharao; er konnte sich mit Fug und Recht

verteidigen und entschuldigen: «Ich weiss nichts von deinem Gott» (Ex 5,2

ff.); denn mit der Antwort verrieten die Boten sich selbst und Gott; nur einen
«Gott der Hebräer» verkündigten sie; doch den universalen Anspruch Gottes:

Ich werde sein... (Ex 3,14), verschwiegen sie. Die Schuldigen waren hier
also die Prediger geworden; und der so um das Wort betrogene - und ohne zu
wissen, wie ihm geschah - in dem dann scheinbar äusseren Untergang und der
Vernichtung dennoch um der zu erweisenden Herrlichkeit Gottes, auf die er,
Gott, nie und nimmer verzichtete, entgegen aller Menschlichkeit seiner Boten
gleichwohl zum Erwählten werden sollte, jedenfalls Gottes Werkzeug zur
klareren Erkenntnis des Heilsratschlusses Gottes allein in seinem Wort und
durch die da hineingezogenen, vor Gott verantwortlichen Menschenkinder
und Botschafter an Gottes Statt (II Kor 5,20)70. Der theologische Schluss war
viel zu voreilig: «Und weil ihm Gott sein Wort predigen und seinen Willen
verkündigen Hess, aber Pharao sich mutwillig stracks wider alle Vermahnung
und Warnung auflehnte, hat Gott die Hand von ihm abgezogen...»71.

Hier war bereits die kühne und befreiende Entdeckung Luthers vergessen:

Auch mit den Seinen handelt Gott in den nicht dialektisch auflösbaren
Wirklichkeiten, nämlich sub contraria specie; und so auch Luthers gewaltige
Sätze: «Die Gnade scheint äusserlich, als sei es eitel Zorn, so tief liegt sie

verborgen... Allein das Wort leuchtet uns wie in einem finstern Ort... Also muss
Gottes Treue und Wahrheit auch immerdar zuvor eine grosse Lüge werden,
ehe sie Wahrheit wird. Denn vor der Welt heisst sie eine Ketzerei. So dünkt
uns auch selbst immerdar, Gott wolle uns lassen und sein Wort nicht halten
und fähet an, in unserem Herzen ein Lügner zu werden. Und summa: Gott
kann nicht Gott sein, er muss zuvor ein Teufel werden, und wir können nicht
in den Himmel kommen, wir müssen zuvor in die Hölle fahren...»72. Doch
durch welches Geschehen war aber dann das Erwähltsein noch je zu erweisen

gewesen; offenbar und doch noch verborgen: das Heil Gottes, ja Gott selber.
«Das alles hatte (aber) Luther nicht postuliert oder konstruiert», sondern

als «Hörer und Schüler» der Heiligen Schrift entdeckt, wie etwa an so einer
Stelle, dem Gebet der Hanna (I Sam 2,6f.): Dominus mortificat et vivilicat, de-
ducit ad inferos et reducit... und ähnlich so auch im Magnificat (Lk 2,51ff.).
Denn damit begründete Luther seine Sätze: Natura Dei est, prius destruere et
annihibare, quiequid in nobis est, antequam nos donet. Et enim consilio suo
piissimo facit nos capaces donorum suorum. Oder: Deum delectat ex tenebris
lucem, ex nihilo facere... sic creavit omnia, sic iuvat desertos, iustificat pecca-

-7-7

tores, vivilicat mortuos, salvat damnatos



316 Thomas Baske

Welche praedestinati waren es damit also, die «der Geist Christi nicht
allein trösten miisste, sondern auch durch das Amt des Gesetzes die Welt um
ihrer Sünde willen strafen (Joh 16,8) und also im Neuen Testament (dann)
tun, wie der Prophet sagt (Jes 28,21): opus alienum, ut faciat opus proprium,
das ist, er muss ein fremdes Amt verrichten, welches ist strafen, bis er zu
seinem eigenen Werk kommt, das ist trösten und von der Gnade predigen...»74.

Oder was konnte danach eine praedestinatio gemina überhaupt noch
bedeuten? - «Allerdings gibt es eine besondere supralapsarisch klingende Stelle»:

«Jakob habe ich geliebt, Esau habe ich gehasst und zwar quam mundus
fieret (cf.Rom 9,13)». Oder wie dazu Rudolf Hermann weiter schrieb: «Das
ist eine harte Blockstelle angesichts des lutherischen Bekenntnisses, das eine
Prädestination nur zum Guten kennt...» also praedestinatio ad bonum, aber
nur praescientia ad malum; für die nicht zum Guten Prädestinierten mithin
nur der Ausdruck praevisio gelte75; aber hier schon Gleiches bereits von dem
von Gott so verschieden angenommenen Opfer Kains und Abels hätte gesagt
werden können (Gen 4,4ff.)76. Gottes Heilshandeln als lebendig bewegendes
Verhältnis Gott gegenüber auch durch das contra rationem, contra experien-
tiam oder sogar contra conscientiam zu erfahren, war deshalb die schwerste
Prüfung, Läuterung oder auch Anfechtung des Glaubens, aber zugleich auch
die sicherste Teilhaberschaft an der auch durch keine Erkenntnismethodologie

- auch im theologischen Denken - verstellten Wahrheit Gottes in der
lediglich nur noch menschlichen Existenz; oder wie in dem an Einfachheit
kaum noch zu überbietenden Bilde: Das Christuskind ist Herr und Schöpfer
der Welt (der praeexistente Christus); und der Gekreuzigte bezwingt die Hölle

und den Tod; und lebte gleichwohl von Ewigkeit zu Ewigkeit.
Nur das sie hodie, das zählte auch darum allein; und nur das pure et recte

docetur entschied hier alles. Denn schon das durch Menschen zu verkündigende

Wort Gottes sollte gleichfalls «schärfer denn kein zweischneidig
Schwert» sein (Hebr 4,12); denn nur diese eine Sünde brachte die Verdammnis

über die Welt, wenn Menschen sich nicht in der Einheit mit dem Handeln
Gottes (nämlich in Wort und Glauben) wiederfinden wollten (Rom 5,16).
Niemand hatte aber darin auch nur das Geringste schon je einem anderen
voraus; denn Gott hatte alle unter den Unglauben beschlossen, auf dass er
sich aller erbarme (Rom 11,32), und sie durch die Predigt von Christo zur
Erkenntnis der Wahrheit kämen 1 Tim 2,4). Denn «wo Gott mit uns redete, der
Mensch sei gleich, wer er wolle, und ob Gott im Zorn oder in Gnaden mit ihm
redete, derselbe ist gewisslich unsterblich... wir nämlich (mit der Predigt) solche

Kreaturen sind, mit denen Gott in Ewigkeit und unsterblicher Weise
reden wolle»77. Die Stunde des jüngsten Gerichts war darum schon immer die
Begegnung mit dem Wort Gottes, weshalb sich eine historische Prolongierung

von selber verbot78. Nie konnte daher das Letzte vom Ersten Gottes
noch je verschieden sein, nämlich Prädestination und Offenbarung in der
Predigt. Doch ein verschmähtes Heil, es verwandelte sich in das ausweglose Ge-



PRAEDESTINATIO IN PRAEDICATIONE 317

rieht; denn je grösser das Heilsangebot Gottes war (mit und in ihm selber: er
entäusserte sich selbst... Phil 2,7). desto schneidender der Richterspruch.
Denn «mein Wort soll nicht wieder leer zu mir zurückkommen, sondern tun,
wozu ichs sende, spricht der Herr» (Jes 55,11).

* * *

Doch auch bei einer Rückschau auf die Dogmengeschichtsschreibung,
mit der auch die Problematik einer Prädestinationslehre angemessen hätte
dargestellt werden können, erwies es sich sehr schnell, dass weder die Marginalien

von Sünde, Gnade, freiem Willen oder Synergismus ausreichten und
viel zu partiell gefasst worden waren, als dass die von dorther gezeichneten
historischen Stationen: Augustin, Pelagianismus und Gottschalk zuverlässige
Grundlagen hätten bilden können. Und um dieser definitorischen Unsicherheit

zu entgehen, liess man schliesslich den Prädestinationsbegriff seit dem
Ende des achtzehnten Jahrhunderts gänzlich - auch theologisch - fallen;
stattdessen versuchte man sich mit den «naturwissenschaftlichen» Erkenntnissen
der Moderne zu rechtfertigen, der nun erst recht und gleichsam auch bewie-
senermassen jede «notwendige Vorherbestimmung» fremd geworden war. Ein
sich selbst vollendender Schicksalsbegriff blieb allenfalls übrig79. Das Theo-
logisieren hatte sich im Gegensatz zu seiner kerygmatischen Prämisse in par-
tialisierter Methodik nun selber verfangen. Erst Karl Barth versuchte hier
wieder von neuem zu beginnen. «In der Prädestination handelt es sich zuerst
und eigentlich um die ewige Erwählung des Sohnes Gottes zum Haupt seiner
Gemeinde und aller Geschöpfe»; schon die «Existenz der Geschöpfe» sei
damit «Ausführung dieses Dekrets» und die Auflösung eines nur «blinden
fatums»80. Aber auch Barth gelangte nur zu einem «komprehensiven Erwähltsein»

oder auch einer «doppelten Prädestination», und damit «Gottes
Gnadenwahl» sehr wohl «nun mehr logisch (wiederum) Verwerfung im Sinne
einer universal-ontologischen Verneinung der Nicht-Erwählung einschliessen»
musste81. Bengt Hägglund gebrauchte dafür ähnlich (bei der Charakterisierung

der entsprechenden Darstellung aus den lutherischen Bekenntnisschriften)

den Terminus einer «gebrochenen Prädestinationslehre», oder Haug den
einer Asymmetrie82.

Doch sobald aus einer «Lebensfrage» eine «Schultheorie» wurde, und
damit die Predigt zu einem Theologumenon denaturierte, musste es auch

zwangsläufig zu einer Isolierung des Geistes kommen und schliesslich selber
die gottesdienstliche Verkündigung in Frage stellen. Ein, aber keineswegs
produktives Missverständnis reihte sich mithin an das andere und endete so
oft genug nur noch auch in innerkirchlichen (und theologischen) Machtkämpfen.

Den «modernus praedestinatus» (Gottschalk) liess der Erzbischof Hink-
mar jedenfalls lebenslang in Haft nehmen83. Hatte aber gerade er doch,
Gottschalk, und sogar für «die schroffere Form (der Prädestinationslehre), sich



318 Thomas Baske

nicht nur auf gelegentliche Äusserungen Augustins selbst, so wie die des Ful-
gentius, sondern ebenso mit vollem Recht auch auf die Autorität wie die des

Isidors von Sevilla berufen» können. Doch «das alles hätte wohl (letztlich)
schwerlich den nachhaltigen Sturm hervorgerufen, wenn nicht Gottschalk im
Zusammenhang mit seinem (eigenen) Lebensschicksal auch die Prädestinationslehre

in einer bisher unerhörten Weise für die Freiheit seines inneren
Menschen von der Kirche ausgenutzt hätte». Denn nur so dürften «doch
(wohl auch) die selbstgewissen Gebetsaussagen... zu deuten sein, in welchen
Gottschalk» jenseits von «Widerspruch und Gefahren» «seine persönliche
Heilsgewissheit» bezeugte*4. Doch damit endlich der Hauptvorwurf gefunden

schien, dass ein solcher homo de novis contra ecclesiam praesumptioni-
bus die kirchlichen Gnadenmittel zu vacua et inania luditria herabsetzte, aber
so die allmächtige Gnadenwirkung Gottes nur wiederum - und wie es
Gottschalks Widersachern nie bewusst wurde - vor der göttlichen Gnade im
gepredigten Verheissungswort rangieren sollte.

Doch der wachsenden Verwirrung «vieldeutiger Formel» liess sich eben
nicht dadurch begegnen, dass das eigentliche Ziel des seit Augustin als
Prädestinationslehre umschriebenen theologischen Anliegens allein zum «Ausdruck

der persönlich erfahrenen Macht der Gnade» wurde und nötigenfalls
auch gegen eine kerygmatisch verstellte Kirchlichkeit «die individuelle
Heilsgewissheit» sicherte8". Der hier buchstäblich lösende Begriff fand sich eben
erst in der reformatorisch (lutherischen) Theologie, dass nämlich die nicht
bloss «mögliche sondern die (bereits) realisierte Gottesgemeinschaft» «schon
in dem ersten adiutorium gratiae beschlossen» gewesen war. Erst in der
Gottesgemeinschaft erfuhr der Mensch seine zur Verantwortung vor Gott
herausgerufene Existenz, aber auch den Ernst seiner eigenen Tat in der Rechtfertigung

und Ohnmacht, in Gnade und Vertrauen, kurz: in Gericht und Schöpfung

Gottes oder gerade somit in der Überwindung Gottes durch den Glauben:

ich lasse dich nicht, du segnest mich denn (Gen 32,27). Luther hatte sich
diese theologische Zentrierung nie durch Neben -Gedanken rauben lassen,
wie etwa Zwingli mit der möglichen «Seligkeit auch einzelner Heiden (oder
der auch ungetauft sterbenden Kinder); aber sich auch nie aus der «Diskrepanz

von geoffenbartem und verborgenem Willen Gottes» zu der Starre von
«konzentrischen Kreisen einer vocatio universalis und specialis» verführen
lassen86.

Oder wie es zusammenfassend Pannenberg formulierte: «Daher können
derartige Aussagen nicht ohne logische Fehler... zum Ausgangspunkt
schlussfolgernder Systematik gemacht werden. Wo das dennoch versucht
würde, entsteht im Problemkreis der Prädestination die Antinomie zwischen
theologischem Determinismus und Synergismus. Dieser Antinomie ist die
theologische Tradition, namentlich in der Nachfolge Augustins, verfallen,
weil man hier die Prädestination vom ewigen Willen Gottes her... gleichsam
vor den Entscheidungen seines geschichtlichen Handelns» «gedacht» und



PRAEDESTINATIO IN PRAEDICATIONE 319

«konkretisiert» hatte87. Oder wie es auch aus neutestamentlicher Sicht
angemahnt werden konnte: «Prädestination» war stets der «Ausdruck doxologi-
scher und soteriologischer Gewissheit des Glaubens»; sie verlöre aber «in der
Verwendung als dogmatischer Topos» wie von selbst ihren «Sinn»88.

Doch im konfessionellen Kontext hatte man sich über die Jahrhunderte
gewöhnt, nicht-, oder scheinbar nicht-augustinische Positionen mit dem
Terminus des Pelagianismus (auch uneingedenk der Frage: war Pelagius
überhaupt selber ein Pelagianer) abwertend zu bezeichnen, wie auch in den
lutherischen Bekenntnisschriften: «Wir verwerfen auch den pelagianischen Irrtum,
da vorgegeben wird, dass die Natur des Menschen auch nach dem Fall unverderbt

und sonderlich in geistlichen Sachen ganz gut und rein in ihren natura-
libus, das ist, in ihren natürlichen Kräften geblieben sei»; oder: «...welche
lehren, dass der Mensch aus eigenen Kräften den Anfang seiner Bekehrung
mache, aber er es ohne die Gnade des Heiligen Geistes (doch) nicht vollbringen

89
möge»

Regelmässig wurde jedoch dabei übersehen, dass sich der «freie Wille» bei
Pelagius «lediglich auf das Gebiet der Ethik» (wie bei Luther auch in De servo

arbitrio) bezog, aber damit auch «keine reale Bedeutung für das Verhältnis
zu Gott» haben konnte. Hier war deshalb in der Geschichtsschreibung eine
erhebliche «Korrektur» erforderlich. «Die Wissenschaft hatte (nur) allzu oft
ihr Urteil über den Haeresiarchen Pelagius aus der Polemik des Augustin
entnommen und dadurch ein verzerrtes Bild erhalten»90.

Gott allein sei «gut und weise» und «nur das sei im Menschen» «ante
actionem», «was Gott geschaffen» habe. Und nicht «auf Grund (irgendwelcher)
früheren Verdienste (non meritis prioris vitae), sondern «allein aus Glauben»
wurde der Mensch von Gott gerecht gemacht, ohne dabei die Spontnietät des
Glaubens» selber zu schmälern; denn «Gottes Barmherzigkeit verdiente ein
Mensch nie anders, als auch Paulus zu seinem Apostelamt berufen worden
war». Nie hatte aber Pelagius die Frage gestellt - und darin war er angreifbar
geworden - wie (oder wodurch nämlich) der Glauben entstünde; jedenfalls
der hier unerlässliche Hinweis auf das zu predigende Wort Gottes fehlte. Er
begnügte sich mit dem Verstehen vom Ende her oder dem Ziel (finis): Christus.

Die Predigt war nur indirekt Teil theologischer Bemühungen. Dieser
Übergang wurde nicht näher bestimmt. Denn «wer nicht recht an Christus
glaubte, kann auch nicht recht an die Propheten glauben...»91.

Und Loofs verstieg sich sogar zu der Behauptung: «Das sola fide (iustifi-
cari oder accipere remissionem oder salvari) hat vorLuther keinen so energi-

no
sehen Vertreter gehabt als Pelagius » ; und wieweit ferner dabei ein
gesamtkirchlicher Zusammenhang auch noch zu beachten blieb, und wie bereits
Harnack darauf verwiesen hatte, dass «dem Morgenland (jedenfalls) der
Gedanke» fremd war, dass (wie hingegen im Abendland seit Tertullian üblich)
«der sündig gewordene erste Mensch die Sünde durch Fortpflanzung auf seine

Nachkommen vererbt habe», konnte in solcher verkürzten theologischen



320 Thomas Baske

Wiedergabe ohnehin ausseracht gelassen werden93. - Oder wie konnte es

schliesslich überhaupt dazukommen, dass die Bewertung einer gleichen
theologischen Anschauung den «Bischof von Hippo» zum Heiligen werden liess,
aber «der Mönch von Orbais (dafür) verketzert» wurde.94

Aber noch weit weniger Einsichtigkeit war dem Begriff des Semi-Pelagia-
nismus abzugewinnen. Mochte er zwar auch erst im sechzehnten Jahrhundert
von dominikanisch-thomistischen Gegnern der Jesuiten (nämlich im Rahmen
des Monilistischen Streites) gepägt worden sein, sollte sich die Bezeichnung
aber vor allem auf den tausend Jahre älteren Standpunkt der «Massilienser»
beziehen; also auf Anschauungen des Johannes Cassianus, Hilarius von Arles
oder Vincenz von Lerinum... wie überhaupt die prädestinatianischen Gedanken

Augustins «der Mehrzahl der gallischen Bischöfe (damals) als Ketzerei
erscheinen» mussten95.

Aber auch die Konkordienformel benutzte den Ausdruck des Semipela-
gianismus in gleichem peiorativen Sinne96. Doch die erstrebte theologische
Zentralaussage, nämlich einer praedestinatio in praedicatione war auch mit
dieser begrifflichen Konstruktion niemandem näher zu bringen gewesen,
wenn inhaltlich dann doch die «Semipelagianer» genauso auch als «Semi-Au-
gustiner» hätten bezeichnet werden können.

Nur die volle Wiedergewinnung des reformatorischen movens und
Ursprungs, aber auch mit der damit dann notwendig gegebenen Unterscheidung
von Geistlichem und Geistigem würde auch theologie- und geistesgeschichtlich

von der Aporie voreiliger Begrifflichkeit befreien; doch damit uns auch
befähigen, das uns vor allem Anfang geschenkte Sein und Selbst von und
durch Gott so stets aufs Neue als Lebensgrundlage und Urteilungsmassstab
über alle Vergänglichkeit und Partialität hinaus nun selber zu erkennen, zu
erfahren und zu ergreifen; oder in der apostolischen Paränese: «Schaffet, dass

ihr selig werdet mit Furcht und Zittern; denn Gott ists, der in euch beides
wirkt, das Wollen und das Vollbringen nach seinem Wohlgefallen» (Phil
2,12b. 13).

Anmerkungen

1 Umfassend zuerst von Ernst Troeltsch geschichtsphilosophisch und theologiegeschichtlich

dargestellt; mit einer Abhandlung Geschichte als Überwindung des Historismus
(MS Diss.Berlin 1960) habe ich diese Problematik aufgegriffen und mit weiteren Aufsätzen
in der Neuen Zeitschrift für Syst. Theologie und Religionsphilosophie ergänzt: Die Dialektik

der Geschichte 1963 H.2/3 235ff.; Kirche und Gesellschaft 1965 H.l 62 f(.\Tyge Rothe,
Anfänge protestanatischer Geschichtsphilosophie 1966 H.2 201 ff.; aber auch der Ertrag der
anti-hegelschen, skandinavischen Persönlichkeitsphilosophie sollte nicht vergessen wer-



PRA EDESTINA TIO IN PRAED1CA TIONE 321

den; einen ersten Überblick habe ich zu geben versucht: Societas Christiana, Archiv für
Geschichte der Philosophie 1968 H.3 262 ff.

2 Dazu verweise ich auf meine Arbeit Soziologie als Geschichte, Die Gesellschaft und
das phänomenologische Problem der Erkenntniskritik, Neustadt/Aisch 1971; und ferner auf
die entsprechenden Kapitel über E.Husserl in -.Conditio hominis, Der Mensch zwischen
Wahrheit und Methode, Zur Hermeneutik einer vergleichenden Theologie- und Geistesgeschichte,

Neustadt/Aisch 1983.

Hier sei vor allem auf das Schrifttum von Max Horkheimer verwiesen; aus dem
Hochschulbereich sind aber heute längst alle Vorlesungsangebote verschwunden, die die
Erkenntniskritik, Wissenssoziologie oder damit verbunden die Theoretische Soziologie zum
Inhalt hätten - warum In «Student» hatte ich auf dieses universitäre Defizit bereits vor
vielen Jahren hingewiesen: Warum unterbleibt die Disputation? Die Universität braucht die
öffentliche Kontroverse Nr.31.32 1972; und Soziologie und Hochschule, Die Strategie der
marxistischen Systemüberwinder Nr.41 1973/74.

4 Unter dem Titel Heiliger Geist und Weisheit Gottes, Versuch einer theologiegeschichtlichen

Deutung, Neustadt/Aisch 1991 habe ich die ecclesiologischen Zusammenhänge
darzustellen versucht; ferner zur Idee der Person finden sich grundsätzliche Hinweise in: Die
via moderna, Geschichte zwischen Sein und Werden, Theologische Zeitschrift - Basel 1994

H.2 108 ff.
5 Entsprechende Einlassungen finden sich dazu auch in Luthers Genesisvorlesungen;

entscheidende Texte sind von mir wiedergegeben im Kapitel: Die geschichtliche Imagination

des Wortes aus: Conditio hominis op.cit. 61-23o.
6 Man beachte, dass erst der lutherischen Katechismus den Dekalog an die erste Stelle

setzte und zu einem kerygmatischen Grundsatz erhob; dazu auch ferner. Albecht Peters,
Kommentar zu Luthers Katechismus, Die Zehn Gebote. Bd.I, Göttingen 1990.

7 Einen Lutherforschungsbericht habe ich im Anschluss an Erwin Metzke, Lutherforschung

und deutsche Philosophiegeschichte, Blätter für deutsche Philosophie, Berlin
1934.35 355 ff. zusammengestellt: Luther sub specie philosophiae, Neustadt/Aisch 1971;
neben Karl Holl sei aus der Standardliteratur erwähnt: Emanuel Hirsch. Initium theologiae
Lutheri (1918), Carl Stange, Studien zu Luthers Theologie (1928): Rudolf Hermann,
Luthers These: Gerecht und Sünder zugleich(1930); Erich Seeberg, Grundzüge der Theologie
Luthers (1940), resp. Luthers Theologie (1929/37); Paul Althaus, Die Theologie Luthers
1962) - eine exzellente Kurzfassung in seiner Gastvorlesung 1960 in Marburg: Die Bedeutung

der Theologie Luthers für die theologische Arbeit, Lutherjahrbuch 1961 13-29.
x Besonders auffällig erscheint es für Nichtfachleute p.e.in dem Versuch einer

Relativitätstheorie
y Luther WA 36 424.426.
10 Für Zwingli war der «erhöhte» Christus im Abendmahl und die damit verbundene

Frage nach der Ubiquität undenkbar, cf. auch: Edmund Schlink, Theologie der lutherischen

Bekenntnisschriften, Berlin 1954 158 ff.
' ' So Luther im Grossen Katechismus zum III.Artikel (Walch 10 101).
12 Luther ibid. zum I. Artikel (Walch 1091).
13

Bezogen auf Gal 3,24 u. 2,2o: Ich lebe, doch nun nicht ich, sondern Christus lebt in
mir. (Walch 9 217, 240,459).

14 Luther in einer Predigt zu I.Petr 1,5 (Walch 9 972).
15 Luther, Wider die Papisten... (Walch 19 59).
16 Luher in seinen Genesisvorlesungen zu Gen 15,6: Abraham glaubte dem Herrn, und

das rechnete er ihm zur Gerechtigkeit. (Walch 1 946); cf. auch Anmerkung 5).



322 Thomas Baske

17 Luther in einer Predigt zum XXI.Stg.n.Tr. - Jh 4,47 ff.: Herr, komm herab, ehe denn
mein Kind stirbt... (Walch 13 2489).

18 Luther zu Gal 3,6: Gleichwie Abraham geglaubt hat... (Walch 9 301); die alttesta-
mentliche Stelle Js 7,9: Glaubt ihr nicht... wäre noch bedrängender.

19 Luther 1525 (Walch 22 454).
20 Luther in einer Predigt zu I Joh 2,15.16: Wer aber Gottes Wille tut, der bleibt in

Ewigkeit (Walch 9 1421).
21 Luther in den Genesisvorlesungen zu Gn 24,15.16: Der gelreue Knecht Abrahams

ist auch gottesfürchlig... (Walch 1 1706); cf. auch Anmerlung5).
22 Luther 1524 in einer Predigt zu 1 Tim 1,3 ff.: ...dass sie nichts anderes lehrten...

(Walch 9 861). - Hier sei aber auch auf Max Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik (1913/1968) verwiesen; Gedanken, die bisher kaum genügend beachtet

wurden und ohne den Hintergrund reformatorischer Aussagen auch kaum angemessen
entschlüsselt werden dürften: die Person als «materialer» Mittelpunkt...

23 Luther in eine Predigt zu Joh 6,64.65: Denn es sind etliche unter euch, die nicht
glauben... (Walch 7 2401).

24 So Luther in der Himmelfahrtspredigt 1533 (Walch 13 2032).
25 So Luther in der Kirchenpostille zu Dreikönige (Walch 12 1123).
26 Luther, Von guten Werken 1520 (Walch 10 13 17).
27 Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen 1520 (Walch 19 1004.5).
28 Aus Luthers Anmerkungen zum NT 1530 (Walch 9 1863).
29 Luther (Walch 7 1671).
3oi Luther in den Genesisvorlesungen zu Gen 1,4.5 (über das Opfer von Kain und Abel;

das eine sah Gott gnädig an, aber das andere nicht - warum?); cf. Anmerkung 5)
31 Luther in einer Predigt 1538 (Walch 7 1990).
32 Luther in einer Auslegung der vier Trostpsalmen 1526 (Walch 5 38):
33 Luther in der Kirchenpostille zu Jh 4,47 ff. (Walch 11 1766); cf. Anmerkung 17).
34 Luther, Ti 47 (Walch 22 509).
35 Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen 1520 (Walch 19 1004).
36 Luther in der Auslegung von Ps 51,17 (Herr, tue meine Lippen auf...) 1532 (Walch

5 597). Einzelheiten habe ich in einer Studie: Der Heilsratschluss Gottes nach Luthers ope-
rationes in psalmos, Neustadt/Aisch 1987 dargestellt; auch wie schnell Kirche in der Welt
zur Welt werden kann... «Das Wort Gottes predigen ist nichts anderes als die Wut der ganzen

Hölle und des Satans, danach alle Heiligen der Welt und alle Macht der Welt auf sich

laden» (Luthers Auslegung zu Js 40,6.7 / Walch 6 480). Oder: «...um der Welt zu helfen,
kriegen wir nichts zu Lohn als die höchste Verachtung. Undank, Hass, Neid und erzböse
Tücke» (Predigt zu Lk 21,25 ff. a. II.Advent / Walch 7 1491). Oder: «Die Welt will Christum
nicht sehen und hören, und ist allen todfeind, die ihn sagen wollen» (Auslegung von Jh

15,18 1537/38): So euch die Welt hasst, so wisset, dass sie mich vor euch gehasst haben... /
Walch 8 570).

37 Luther, Fünf Disputationsthesen über Rom 3,281535 (Walch 19 14-59).
38 Luther, Auslegung von Ps 5.12 1525 (Walch 4 453).
39 Luther zu Js 66,1 1527-30 (Walch 6 836).
4°) Luther, Auslegung von Ps 117 (Alle Völker preisen Gott) (Walch 5 1140).
41 Luther WA 40 III 90 10.
42 Cf. P.Althaus, Der Schöpfungsgedanke bei Luther (Sitzungsbericht der Bayerischen

Akademie der Wissenschaften, Phil.Hist. Klasse 1959 H.7); oder: David Löfgren, Die
Theologie der Schöpfung bei Luther, Göttingen 1960.

43 So Luther in der Auslegung von Ps 100,4, WA 39 I 48 22.



PRAEDESTINA TIO IN PRAEDICA TIONE 323

44 BSLK (Bekenntnisschriften der Evgl.Luth.Kirche, Göttingen 19733) 817 Epitome
XI 2-4; entsprechend in Solida Declaratio XI 4 (1064.1065): praescientia vel praevisio...

43) BSLK 817, Ep.XI 6; zur Parallelstelle SD wird dazu auf die entsprechenden
Bibelstellen «Die fürnehmsten Sprüche...» aus dem Handbüchlein (Enchiridion) von Martin
Chemnitz verwiesen; dazu ferner Ernst Volk, Der andere Martin, H.l der Kirchlichen
Erneuerung Berlin; einzeln in: Zeitschrift für lutherische Theologie und Kirche H.3 u. 4 /86

u.H.l 87.
46 BSLK 1065.1066 SD XI 5,7.
47Calvin, Inst. Lib.III 23 10.11.
4<s Kant, Vorlesung über die philosophische Religionslehre (vor 1785),ed.K.H.L. Pohlitz

(1817,183o2 ND 1982) 218; auch J.H.L.Wegschneider, Inst, theol. christ, dogmatica
1817.18332 §147f.) n. Th. Mahlmann in: Hist.Wörterbuch der Philosophie, Basel 1989, Bd.

VII Col. 1172-78; ferner H.L. Martensen in seiner christl.Dogmatik (dän.1849) 1856, ND
1870 341: Prädestination gleich Fatalismus

49 Luther WA 18 753 38 ff. n. R. Hermann, Luthers Theologie, Ges. u. nachgel. Werke,
ed.H.Beintker, Bd. 1. Göttingen 1962 168.

50> Luther WA Ti Nr. 905; cf.WA TI 2 Nr.1840; n.R.Hermann, Ges. Studien zur Theologie

Luthers und der Reformation, Göttingen 1960.
51 Cf. Luther WA TI 6 Nr. 6536; R.Hermann 181 ibid.
32 Luther WA Ti 1 Nr.443; WA Ti 2 Nr.2223; n.R.Hermann 184 ibid.; bes. auch Auslegung

von Ps 101 (1534) WA 51 2o7 ff u.241 ff.
53 R. Hermann op.cit. 182.
54 BSLK 1066.1067 SD V 10.
55 BSLK 1068 SD V 13 ff.
56 BSLK 1070.1071 DS XI 25.26.
57 BSLK 1070 SD XI 28 - und hierzu wurden folgende Textstellen angegeben: Mt

11,28; Mk 16,15; Lk 24,27; 24,47; Joh 1,29; 3,16; 6, 39.40; 6,51; Rom 3,22; 10,12 ; 11,32; I Joh
2,2; 1,17; II Petr 3,9; dazu auch die Aufsatzstudie des Verfassers: Gottes Wort, Die Predigt
des Evangeliums als Gericht und Gnade in einem. Zu den theologischen Grundentscheidungen

in den evgl.luth.Bekenntnsischriften, ThZ 52 (1996) 326ff.
58 BSLK 1072 SD XI 30.
59 BSLK 1073 SD XI 33; und zur inhaltlichen Auflösung des Widerspruchs: «Also

spricht Lutherus: Folge du der Epistel zu den Römern in ihrer Ordnung und bekümmere
dich zuvor mit Christo und seinem Evangelio, dass du deine Sünde und seine Gnade
erkennst, danach mit der Sünde streitest, wie Paulus vom ersten bis zum achten Kapitel lehrt,
danach, wenn du im achten Kapitel in Anfechtung unter Kreuz und Leiden kommen wirst,
das wird dich lehren im neunten und zehnten Kapitel die Vorsehung, wie tröstlich sie sei

etc. (EA LXIII 135)».
6o' Auch für Luther erübrigte sich die Frage nach dem «gnädigen Gott», der ihm

scheinbar nur als der «zürnende» begegnen könnte, in dem Augenblick, als er sich auf die
Seite Gottes, und dessen Prediger sein zu müssen, gezogen sah; cf. auch Anmerkung 5).

61 BSLK 1073.1074 SD XI 34-37; ferner sei hier auch an die agendarische Beichtvermahnung

erinnert: ...dass Menschen in wissentlichen Sünden und ohne festen Vorsatz, sich
zu bessern, nur zusehen sollten, nicht durch Heuchelei sich selber den Zorn Gottes und sein
Gericht über ihre Seelen herbeizuführen.

62 BSLK 1076 SD XI 41.
63 BSLK 1078 SD XI 48-5o.
64 BSLK 1079 SD XI 54.55.
65BSKL 1080 SD XI 57-59.



324 Thomas Baske

66BSLK 1083 SD XI 68.76.
67 Es ist wenig hilfreich, wenn Rune Söderlund, Ex praevisa fide. Hannover 1983 (25)

schrieb: «Zwischen Luther und der Konkordienformel bestehen deutliche Unterschiede
bei der Deutung mehrerer Bibelstellen, die im Zusammenhang mit der Prädestinationslehre

aktuell sind. Das gilt zunächst für die Aussage über die Verstockung Pharaos in Ex 4,21
und Rm 9.17.18. Die Erklärung, die die Konkordienformel für diese Stelle gibt, läuft darauf
hinaus, dass die Verstockung Pharaos eine Strafe für seine früheren Sünden gewesen sei.

Luther verweist dagegen auf Gottes Allwirksamkeit. WA 18 702ff. BSLK 10087.1088 (SD
XI 84-86)»; übersehen wurde dabei: dass ich.Gott, meine Herrlichkeit an dir erweise...

68 BSLK 1087.1088 SD XI 84.
69 So Luther in seinen Genesisvorlesungen z.St.: wieweit hier ohnehin rabbinische

Traditionen von Luther aufgegriffen wurden und auf welchem Wege, habe ich bisher nicht
feststellen können.

7(1 Oft genug bleibt unbeachtet, mit welcher typologischen Absicht auch diese biblische
Geschichte in das Taufgebet Luthers aufgenommen worden war: «Täglich sterben» und
«auferstehen» «ein neuer Mensch» (Kl.K.IV 4). - Hier sei auch an ähnliche Aussagen Au-
gustins erinnert, dass das grösste Wunder in dieser Welt darin bestünde, das es gleichwohl
gegen alle Menschlichkeit (auch und gerade der Christen) dennoch eine Kirche gibt...

71 BSLK 1088 SD XI 85.86.
72 Luther WA 31 I 249 16 ff.; n.P.AIthaus, Die Bedeutung der Theologie Luthers; cf

Anmerkung 7).
73 Luther WA 56 375 18; 18 633 9 ff.; 40 II 154 15; n. P. Althaus ibid.
74 BSLK 955 SD V 11.
73 Rudolf Hermann. Luthers Theologie, wie Anmerkung 49) 166.
7(1 Dazu Luther in seinen Genesisvorlesungen z.St.
77 Luther WA 43 481 - in den Genesisvorlesungen, cf. Anmerkung 5).
78 Auch eine vermeintlich enttäuschte Parusieerwartung der frühesten Christenheit

dürfte eher als historistische Verschreibung und Interpolation anzusehen sein, denn dass

hier die theologische Aussage eines unwandelbaren Gottes Wortes schon wirklich erfassl
worden wäre.

79 N.Th.Mahlmann. Prädestination, in: Hist.Wörterbuch der Philosophie, cf. Anmerkung

48). Bd.VII 1176.
80 K.Barth, KD III/3 (195o)3.
81 Th. Mahlmann, op.cit. verweist zu den Einzelheiten bes. auf: H.Härle, Sein und Gnade

1975 256f.; 3o3f.;ferner: Kirchliche Dogmatik II/2 (1942 25; 111/(1948) 177; III/3 (1950);
II/2 176.191. 217; IV/2 (1955) 33f.

82 R. Söderlund, cf. Anmerkung 67; H.R.Haug, The predestination controversy in the
Lutheran Church in North America, Philadelphia - Pennsylvania 1967.

83 N. E.F. Müller. Prädestination II. RE3 594.595: Hinkmar, De praed. 21 MSL 125 182.
84 N. E.F. Müller op.cit. MSL 121 365: tuique tantum modo securus, tuaeque solum

modo gratiae certus.
85 E.F.Müller, op.cit. 598 - Man denke nur an Hinkmars «raffinierte Formel»: Deus

elegit ex massa perditionis secundum praescientiam suam. quos per gratiam praedestinavit
ad vitam... ceteros autem quos iustitiae iudicio in massa perditionis reliquit. perituros, prae-
scivit, sed nun ut périrent praedestinavit. 595 ibid.

86 So Calvin n.E.F.Müller, op.cit. 598.599.601.
87 W.Pannenberg, Prädestination/ Dogmengeschichtlich, in RGG3 Bd.V 488.
88 So Erich Dinkier, Prädestination, Im NT. in RGG3 Bd.V 483.
89 BSLK 773.778 Epitome l/II lo.



PRA EDESTINA TIC) IN PRA EDICA TIONE 325

90 N.E.Dinkier: RCA (Realenzyklopädie der Classischen Altertumswissenschaft) XIX
1 237.239; in: Torgny Bohlin, Die Theologie des Pelagius und ihre Genesis, Uppsala/Wies-
baden 1957 6.21.22.

91
Torgny Bohlin. op.cit. 27.38.39.40.u.a.

92 Fr.Loofs, Pelagius, in RE3 753: per solam fidem iustificat deus impium converten-
dum (Rom 4,5 p.663 B); proposuit gratis per solam fidem peccata remittere (ib.C.).

93 N. Fr.Loofs, op.cit. 755: Harnack DG II 137; wie unsicher auch die zeitgenössische
Haltung war, dazu: O.Wermeling, Rom und Pelagius, Die theologischen Positionen der
römischen Bischöfe im Pelagianischen Streit in den Jahren 411.432. Stuttgart 1975.

94 A. Freystedt, Gottschalk - der Mönch, in: RE3 Bd.VII 41.
93 Fr. Loofs, op.cit. 198.
96 BSLK 778 Epitome II 10.

Thomas Baske, Berlin


	Praedestinatio in praedicatione : ein unerledigtes Kapitel der Theologie- und Geistesgeschichte

