Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 4

Artikel: I Joh und der judisch-christliche Trennungsprozess
Autor: Erlemann, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878009

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 55 1999 Heft 4

I Joh und der jiidisch-christliche Trennungsprozess

I. Fragestellung

Zur Frage der in I Joh vorausgesetzten Gemeindesituation gibt es derzeit
zwei gegenldufige Ansichten: Zum einen die eines innergemeindlichen Schis-
mas, ausgelost durch christologische Lehrdifferenzen. Zum anderen die der
Martyriums- und Apostasieproblematik. Beide Ansichten konnen interferie-
ren. Den divergierenden Ansichten entspricht ein unterschiedlicher methodi-
scher Ausgangspunkt. Die Hiresiethese griindet sich auf die Aussagen des
Briefcorpus I Joh 1,1 —5,13. Die Apostasiethese geht vom Briefschluss 5,14-
21 aus, wobei besonderes Gewicht auf der Auslegung des Schlussverses (Te-
Kvia, pvrhacete €avta ano v eldwiov) liegt. Vermittlungsversuche wie die
von Ekkehard Stegemann' sind zugleich Versuche, die literarische Integritit
von [ Joh, und das heisst den inneren Zusammenhang zwischen dem
Schlussvers und dem Rest des Schreibens, nachzuweisen.

Ein Konsens tiber die Einordung des Schreibens in die friihchristliche
Theologiegeschichte oder auch nur in die Geschichte des johanneischen
Schrifttums ist nicht in Sicht. Gerade die Verhiltnisbestimmung zwischen 1
Joh und den Abschiedsreden des JohEv (Joh 13-17) fillt kontrovers aus.
Doch soll diese Frage im folgenden weitgehend ausgespart werden. Stattdes-
sen soll I Joh auf seine Stellung im jiidisch-christlichen Trennungsprozess hin
untersucht werden.? Die Frage der Situation in I Joh, die sich damit zwangs-
laufig stellt, soll briefintern geklért werden.*

! Ekkehard Stegemann, «Kindlein, hiitet euch vor den Gétterbildern!» Erwiigungen
zum Schluss des 1. Johannesbriefes, ThZ 41 (1985) 284-294.

2 Anders hilt Klaus Wengst (Der Erste, Zweite und Dritte Brief des Johannes (OTK
NT 16), Giitersloh 1978, 21), unter Berufung auf Rudolf Bultmann (Die kirchliche Redak-
tion des ersten Johannesbriefes, ders., Exegetica, Tiibingen 1967, 381-393) 5.14-21 fiir ei-
nen sekundiren Zuwachs.

3 Die damit implizierte exegetische Vorentscheidung wird im weiteren Verlauf zu be-
griinden sein.



286 Kurt Erlemann

2. Situation und Gegnerschaft

Konstitutiv fiir die Bestimmung der Gemeindesituation ist die Klirung
der Gegnerfrage bzw. der Frage, was denn der Kern des in I Joh diskutierten
Streites ist. Die Suche nach Irrlehrern in I Joh ist nicht zufillig der Passepar-
tout der I Joh-Exegese.5 Diese Frage fiihrt allerdings, wie zu zeigen sein wird,
tiber zur grundsitzlichen Frage des Verhiltnisses zwischen Christen und Ju-
den(christen). Leitend sind dabei gruppensoziologische Erwidgungen, auf die
ich noch zu sprechen kommen werde (vgl. Exkurs auf S. 292-295). Die hiermit
einher gehende Kritik an géingigen Schablonen bewirkt eine differenzierte
Sicht des christologischen Konflikts in I Joh. Die These, auf die die vorliegen-
de Untersuchung hinauslduft, lautet: I Joh ist Zeugnis fiir das Stadium im
christlich-jiidischen Trennungsprozess, in welchem zwischen zwei rivalisie-
renden Gruppen iiber die theologische Bewertung Jesu von Nazareth gestrit-
ten und als Antwort (erstmals) ein verbindliches und abgrenzendes christolo-
gisches Credo formuliert wird.”

2.1 Zur Hiresiethese

Die Vertreter der Hiresiethese weisen iibereinstimmend darauf hin, dass
die Gegner ausweislich I Joh 2,18f. aus den Reihen der Gemeindeglieder
stammen. Ubereinstimmung herrscht auch dariiber, dass es sich um einen in-
nerchristlichen Konflikt um die Christologie handelt. Unklar bleibt freilich
die genaue Bestimmung der Gegner.” Die Losungsvorschlige reichen von
Gnosis und Doketismus iiber jiidische Einfliisse bis hin zu ultrajohanneischen
bzw. libertinistischen Kreisen, die, dhnlich den angenommenen Enthusiasten
des Ersten Korintherbriefes, glauben, den Zustand volliger Siindlosigkeit
schon erreicht zu haben. Freilich wird gerade in jiingerer Zeit kritisch ange-
merkt, dass die Annahme fester Fronten und ausgereifter weltanschaulicher
Systeme ein fragwiirdiges Postulat ist. Zu rechnen ist eher mit fliessenden,
noch nicht genau unterscheidbaren Positionen.®

Seit den Kirchenvitern wird I Joh als Waffe gegen die Gnosis eingesetzt.
Fiir eine gnostische Gegnerschaft konnte die schroffe Ablehnung des Kon-

9

4 Methodisch zu vermeiden ist ein «mirror reading». So sind die Ausfiihrungen in 1.8-
10 oder die generellen Aussagen iiber den koopog in 2,15f. nicht automatisch als Anspie-
lung auf das Verhalten der Gegner zu lesen. Dasselbe gilt fiir 3,15-17.

3 Stegemann. Kindlein 287.

% Methodisch ist der Vorstellung einer cinheitlichen Gegnerschaft vor der Annahme
mehrerer «Fronten» der Vorzug zu geben. Mit Alois Wurm, Die Irrlehrer im Ersten Johan-
nesbrief, Freiburg/Br. 1903, 18 u.6. sowie Hans-Josef Klauck. Der Erste Johannesbrief
(EKK XXIII/1). Neukirchen 1991, 35 (Gegenposition werden genannt ebd. Anm.88).

7 Ubereinstimmend Stegemann, Kindlein 286: Rudolf Schnackenburg. Die Johannes-
briefe (HThK XI11/3) 71984; Klaus Wengst (OTK).

% Klauck 41f.



I Joh und der jiidisch-christliche Trennungsprozess 287

takts mit dem xoopog sprechen (I Joh 2,15-17). Allerdings ldsst I Joh keine
konsequente Negativbewertung der Welt erkennen, nach 2If. ist Christus
Fiirsprecher fiir den gesamten kooupoc. Auch die gnostische Differenzierung
zwischen Schopfergott und wahrem Gott lisst sich nicht nachweisen. '’

Breiteste Zustimmung erhielt in der Vergangenheit die Identifizierung der
Gegner mit Doketisten wie Kerinth: Kern des Streites sei die Inkarnation
Jesu Christi, was sich in der Credoformel 4,2f. (nav nvedua 0 oporoyel Incodv
Xprotov €v copkl EANAVOOTO €K T0V B0V £0TLY, KOl AV TVEDUO O U1 OLOAOYET
v Incodv £k 100 Beod 0VK £otv) niederschlage.!! Hand in Hand mit dieser
Auffassung geht die Spédtdatierung von I Joh. Das Schreiben sei in einer Si-
tuation verfasst, die deutlich spiiter als die im JohEv vorausgesetzte sei. Nach
der grundsitzlichen Auseinandersetzung mit dem Judentum im Evangelium
sei nun der Konflikt mit Irrlehrern in den Vordergrund geriickt.'> Das er-
kennbar starke apokalyptische Denken wird als Zusatzargument in die Waag-
schale geworfen.13 — In der Tat lésst sich der Vers als Betonung des Inkarna-
tionsgedankens verstehen («Jesus Christus ist ins Fleisch gekommen!»).
Doch, wie schon ebenso lang betont wird, ist es grammatikalisch ebenso mog-
lich, Xpiotov als Attributivum zu verstehen und auf €inivBota zu beziehen
(«Jesus der ins Fleisch gekommene Gesalbte»). Der Akzent liegt bei dieser
Moglichkeit auf der messianischen Identitdt Jesu, was auf jidische Gegner-
schaft wie beim JohEv schliessen liesse.'*

Die Klarung der Frage ergibt sich aus I Joh 2.22f.: Hier werden die Gegner als solche be-
zeichnet, die die Identitit Jesu als des Christus und damit den Vater selbst leugnen. Wichtig

? U.a. Irenius, adv. haer. I und Tertullian, haer II1. — In jiingster Zeit verteidigte die
Gnosisthese Klaus Wengst (Héresie und Orthodoxie im Spiegel des ersten Johannesbrie-
fes, Giitersloh 1976, 37). Wengst sicht in der (vermeintlichen) Trennung zwischen Jesus ei-
nerseits und Christus  bzw. Gottessohn andererseits  die  gnostisch-dualistische
Entgegensetzung von Gott und Welt angedeutet. Selbst wenn I Joh 4 2f. in diesem Sinne zu
deuten wiire, wire dies aber cine unzulingliche Begriindung der Gnosisthese.

10" Mit Klauck 37. - Vel. auch die Ausfithrung dazu von Klaus Berger, Theologiege-
schichte des Urchristentums, Tiibingen 21995, 263ff.

I Gnosis und Doketismus sind nicht identisch. aber hiufig miteinander verbunden,
vgl. Rowan Williams, Art. Jesus Christus II, TRE XVI (1987),726-745: 727 — Kerinth lehrte
den Mythos vom Abstieg einer himmlischen Kraft auf Jesus bei der Taufe und die Riick-
kehr dieser Kraft vor der Kreuzigung (Williams ebd.). — Vertreter der Doketismusthese
sind: Klaus Wengst (OTK 25f). Walter Schmithals, Johannesevangelium und Johannesbrie-
fe. Forschungsgeschichte und Analyse (BZNW 64), Berlin/New York 1992, 278, und Udo
Schnelle, Einleitung in das Neue Testament, Gottingen 1996, 500.

12 Strecker, Die Johannesbriefe (KEK 14). Gottingen 1989: Datierung ca. 125p; Martin
Hengel, Die johanneische Frage (WUNT 67), Tibingen 1993, 220: Datierung nach 100p;
Klauck 49: Datierung um 100/110p.

13 Giinter Klein, Das wahre Licht scheint schon. ZThK 68 (1971). 263-319. - Gerade
das Argument der «Reapokalyptisierung» ist unsicher, vgl. dazu meine Studie zu «Naher-
wartung und Parusieverzogerung im Neuen Testament. Ein Beitrag zur Frage religioser
Zeiterfahrung» (TANZ 17). Tiibingen 1995, bes. 184{f. und 398(T.



288 Kurt Erlemann

ist, dass der Autor hier auf einen gemeinsamen Nenner mit den Gegnern rekurriert, ndm-
lich auf den Glauben an Gott. Auch die Gegner sehen sich in der Gemeinschaft des Vaters
(1.6; 2,6). Die wird ihnen vom Autor freilich abgesprochen: Nur wer den Sohn anerkennt
und Bruderliebe iibt, befindet sich in der Gemeinschaft mit Gott und hat das Leben (2.23;
3.14.16; 3,24, 4,15; 5,1.12). Wer es nicht tut, gehort zum xocpog und hat keine Gotteser-
kenntnis (3,1.12f.; 4,6.12; cf. 5,20). Gott selber ist Kronzeuge des Sohnes, wer ithm nicht
glaubt, macht ihn zum Liigner (5,9-11). Diese Beobachtung gibt m.E. den Ausschlag dafiir,
in I Joh einen innerjiidischen Konflikt um die Messianitit Jesu von Nazareth zu sehen, so
wie er auch im JohEv erkennbar ist (vgl. Joh 5.23). Das Bekenntnis zum Gottessohn und
Messias wird zum status confessionis erhoben (4,2f.15; 5,1.5; vgl. 5,20); Christsein geht hin-
fort nicht mehr ohne diese klare christologische Position. !

Wer in den Gegnern «Ultrajohanneer»16 bzw. libertinistische Enthusia-
sten sieht, interpretiert I Joh 1,8-10 im Sinne der Zuriickweisung einer gegne-
rischen Position.!” Doch ist dieses Verstindnis einseitig und irrefithrend. Zu
beachten ist, dass der Autor ab 1,8ff. im Wir-Stil ein gesamtgemeindliches
Problem aufgreift. Es geht um die alle gleichermassen betreffende Feststel-
lung, dass es keine Siindlosigkeit gibt. Daher sind in diesem Textabschnitt
nicht a priori die impliziten Gegner angesprochen, sondern alle Gemeinde-
glieder, die die beschriebene Fehleinschitzung teilen. Dafiir, dass es gerade
nicht die Gegner sind, die fir sich Stindlosigkeit reklamieren, spricht ihr ab-
weichendes Credo. Denn eine «christliche» Position, die auf der einen Seite
Jesu Messianitit bestreitet und auf der anderen fiir sich Siindlosigkeit be-
hauptet, ist schwer nachvollziechbar. Eher schon die umgekehrte, wonach sich
die Behauptung von Jesu Messianitdt mit der Feststellung weitergehenden
Siindigseins nicht vertrdagt. Denn nach verbreiteter Auffassung ist es eine
Hauptfunktion des Messias, die Siinde zu iiberwinden und dauerhafte Ge-
rechtigkeit zu schaffen (vgl. Rom 3,21-4.2; 8,3; im friihjiidischen Bereich PsSal

4 Fiir diese Moglichkeit sprechen sich aus u.a. Johann Salomo Semler (Paraphrasis in
Primam loannis Epistolam, Riga 1792), Alois Wurm (op.cit.), Konrad Weiss (Die ‘Gnosis”
im Hintergrund und im Spiegel der Johannesbriefe, K.W.Troger (Hg.), Gnosis und Neues
Testament. Studien aus Religionswissenschaft und Theologie, Berlin 1973, 341-356), Ekke-
hard Stegemann (Kindlein 294), Hartwig Thyen, Art. Johannesbriefe, TRE XVII (1988),
186-200: 190-195; Klaus Berger, Art. Gnosis [ (TRE XIII (1984), 519-535: 525), ders., Theo-
logiegeschichte 237 (I Joh im Rahmen einer «Krise des Judenchristentums») sowie Michael
Wolter, Die anonymen Schriften des Neuen Testaments. Anniherungsversuch an ein lite-
rarisches Phinomen, ZNW 79 (1988), 1-16: 8f.

15 Klauck 36 sieht das Problem bei dieser Lissung in der unzureichenden Einbindung
des moralisch-ethischen Konfliktpotentials. Statt dessen siecht Klauck in I Joh die Reakti-
vierung von Klischees, die im JohEv eine antijiidische Zuspitzung tragen. — Zu fragen ist,
ob nicht die Ubertretung des Liebesgebotes eng mit der Christologie der Gegner zusam-
menhdngt. Dazu vgl. 2.3.2.

16 Der Begriff ist eine Priigung von Philipp Vielhauer (Geschichte der urchristlichen
Literatur, Berlin/New York 1975).

17 Bernhard Weiss, Die drei Briefe des Apostels Johannes (KEK 14), Gottingen 61899;
W.Liitgert, Amt und Geist im Kampf. Studien zur Geschichte des Urchristentums 1911, 7-
49,



1 Joh und der jiidisch-christliche Trennungsprozess 289

17,21 und TgJes 53.4'%). Der neue Bund bedeutet inhaltlich dauerhafte Ver-
gebung der Stinden (ROm 11,26f.; Hebr 7,22-28; 10,15-18). Dafiir, dass sich am
Problem des Siindigseins die christologische Skepsis der Gegner entziindet,
spricht auch die Ausfiihrlichkeit, mit der der Autor die Thematik aufgreift.
Die Richtigkeit der Uberlegungen vorausgesetzt lisst sich zugespitzt formu-
lieren: Nicht die Gegner leiden unter «Realititsverlust», eher schon die im
Brief direkt Angesprochenen. Wenn iiberhaupt von «Enthusiasten» zu spre-
chen wiire, dann wiren sie in den Reihen der Gemeinde selbst zu suchen. Der
Widerspruch zwischen deren Selbsteinschdtzung und der niichternen Wirk-
lichkeit ist es, an der die Gegner Anstoss nehmen und fiir sich die Konse-
quenz ziehen: Jesus kann nicht der Messias sein (weiter dazu unter 2.3.2).

2.2 Zur Apostasiethese

Gegen die gingige These, wonach wir es in [ Joh mit dem Problem eines
innergemeindlichen Schismas zu tun haben, haben Exegeten wie Ekkehard
Stegemann und Klaus Wengst19 eine Gegenthese entwickelt. Ausgehend von
[ Joh 5,(14-)21 sehen sie in I Joh eine Reaktion auf das Problem des Abfalls
vom Glauben, provoziert durch staatliche Zwangsmassnahmen gegen Chri-
sten. Grundsitzlich ist zu fragen, welchen Stellenwert der genannte Schluss-
abschnitt im Gesamtcorpus des Gesamtbriefes hat, wie der Terminus
«eldwho» in I Joh 5,21 zu verstehen ist und ob die Sichtweisen Hiresie und
Apostasie gegebenenfalls sich ausschliessende Alternativen sind oder nicht.

Nach Stegemann spricht der gesamte Schlussabschnitt 5,14-21 fiir Chri-
stenprozesse vor romischen Gerichten als situativem Hintergrund des Schrei-
bens.”? eidwia seien die Gotterstatuen, vor denen das Bekenntnis zu spre-
chen oder zu widerrufen war.?! Gestiitzt werde die These durch die erkenn-
bare Distanznahme der Gegner von der Gemeinde (Nichtbeachtung des Lie-
besgebotes, Bruderhass 2,9; 3,15; 4,20, Hass der Welt 3,13, kein Einsatz des
Lebens fiireinander 3,16).%> So kommt Stegemann zum Ergebnis, die «Geg-
ner» seien nicht Hiretiker, sondern Ex-Christen, die, um staatlicher Verfol-
gung zu entgehen, Christus offentlich verleugneten. Anlass zur Verleugnung

18 TgJes 53.4: «Dann wird er bitten fiir unsere Siinden, und unsere Freveltaten werden
um seinetwillen vergeben werden.» PsSal 17.27: «Und er wird nicht erlauben, dass Unge-
rechtigkeit ferner in ithrer Mitte wohnt, und kein Mensch, der mit Bosem bekannt ist, wird
mit ihnen zusammen wohnen, denn er wird sie kennen, dass sie alle Sohne ihres Gottes
sind.» — Texte bei Berger, Theologiegeschichte 264.

19" Stegemann, Kindlein; Wengst, Hiresie 225. Weiterhin Rudolf Schnackenburg, Die
Briefe des Johannes (ZBK 17), 1982; M.J.Edwards, Martyrdom and the First Epistle of
John, NT 31 (1989), 164-171; Wolter, op.cit.9.

! Unter Verweis auf Martyriumstermini wie vikdo, vikn, uoptupéw u.a. — Die ur-
spriingliche Zugehdarigkeit der Verse 14-21 zum Gesamtschreiben begriindet Stegemann —
gegen Wengst — liberzeugend formkritisch: Der Schlussabschnitt rekapituliert das Gesamt-
anliegen des Schreibens.



290 Kurt Erlemann

seinen staatliche Repressalien und ein Gerichtsverfahren, das den Juden ge-
geniiber bereits wihrend des Jidischen Krieges Anwendung gefunden ha-
be.”> — Dass sich Hiresie- und Apostasiethese erginzen kénnen, belegt
M.J.Edwards: Doketisten, die die Inkarnation leugneten, sei die Auffassung
eigen, dass, wer nicht ins Fleisch gekommen sei, auch das Fleisch nicht erlosen
konne. Daraus ergebe sich die Verweigerung des Martyriums folgerichtig.24
Es wird zu zeigen sein, dass sich ein innerer Zusammenhang zwischen 5,21
und der gegnerischen Position in ganz anderer Weise nahelegt.

Die These staatlich forcierter Apostasie steht und féllt mit der Frage, was
oder wen der Autor mit «koécpog» meint: Meint er die (heidnische) Welt mit
ihren staatlichen Verfolgungsorganen oder meint er allgemeiner alle Kriifte,
die der Gemeinde feindlich gegeniiberstehen? Fiir Letzteres spricht, dass
auch das JohEv koopoc in diesem weiten Sinne verwendet: Der «Hass der
Welt» (Joh 15,18ff.) konkretisiert sich im Ausschluss aus der Synagoge und in
der Verfolgung der Gemeinde durch Juden (16,1-3). Koopog und ta 1o ste-
hen, was die Ablehnung des Logos angeht, im Prolog parallel zueinander (Joh
1,10f.). Der Paraklet hat die Aufgabe, den xoopog, d.h. die noch nicht Bekehr-
ten, zu iiberzeugen (Joh 16,8). Dem kosmischen Dualismus des [ Joh entspre-
chend sind alle gegnerischen Krifte zur Sphire des xoouog bzw. oxotia zu
rechnen. Hass der Welt und Bruderhass sind letztlich nicht zu unterscheiden.
Die Anspielungen auf Verfolgung weisen nicht per se auf Massnahmen des
Staates oder der heidnischen Mitbevolkerung, sondern lassen sich genauso
auf Massnahmen der ablehnenden jidischen Majoritét beziehen. Ob aber die
Romer, die Juden oder beide zusammen Ausloser dieser « Apostasie» waren,
ist bislang ungeklirt. >

21" Zu den verschiedenen Interpretationsmoglichkeiten vgl. J.N.Suggit, I John 5:21: Te-
Kvio, purdgete €ovta amo v e1dwimv, JThS 36 (1985), 386-390. Die wichtigsten sind: Tote
Heidengotter (Stegemann, Kindlein); «negative counterparts to Jesus Christ» (Julian Hills,
«Little Children, Keep Yourselves from Idols»: 1 John 5:21 Reconsidered, CBQ 51 (1989),
285-310: 310); «unreal phantoms» (Suggit, op.cit. 390), «falsche Gottesvorstellung»
(Charles H.Dodd, The First Epistle of John and the Fourth Gospel (BJRL 21), 1937, 129-
156); «Stinde» (W.Nauck, Die Tradition und der Charakter des ersten Johannesbriefes. Zu-
gleich ein Beitrag zur Taufe im Urchristentum und in der Alten Kirche (WUNT 3) Tiibin-
gen 1957).

2 Die Gegner werden als Leute geschildert, die die nach Ansicht des Autors wesentli-
chen Grundlagen des gemeinschaftlichen Lebens verlassen haben. Neben dem abweichen-
den Credo (s.u.) gilt Fehlverhalten als gleichwertiges Indiz fiir Irrlehre. Offen ist, ob die
Rede von «Bruderhass» und «Anstoss geben» (oxdvdatov, 2,10) mehr impliziert als ledig-
lich ethische Differenzen. Nicht auszuschliessen ist, dass dhnlich wie Mk 13parr auf einen
forensischen Hintergrund angespielt ist: Konkrete Verweigerung der Solidaritit vor weltli-
chen oder religitsen Instanzen, gegenseitige Denunziation bis hin zur Billigung des Marty-
riums der anderen. — Zum Versuch einer Kldarung vgl. den nidchsten Abschnitt.

3 Stegemann, Kindlein 288, ausweislich Josephus, Bell 7.46ff.

>4 M.J.Edwards, op.cit. — Zum Zusammenhang von Inkarnation und Erlosungsvorstel-
lung vgl. auch Berger, Theologiegeschichte 264.



[ Joh und der jiidisch-christliche Trennungsprozess 291

2.3 Gegenthese: Konflikt im gemeinsamen jiidisch-judenchristlichen Raum

Im Folgenden geht es darum zu zeigen, dass die Alternative Héresie (in-
nergemeindlicher Konflikt) versus Apostasie (aussengesteuerter Konflikt)
nicht tragfihig ist. Statt dessen ist — im Gefolge gruppensoziologischer Beob-
achtungen — zum einen davon auszugehen, dass Konflikte innerhalb der Ge-
meinde und Druck von aussen in Wechselwirkung stehen. Zum anderen ist
die Rede von «Hiresie» oder «Apostasie» anachronistisch, da die Grenzen
zwischen Judentum und Judenchristentum zur Abfassungszeit des Briefes
m.E. noch fliessend waren.

2.3.1 Die Nichterwdhnung von Juden

Sind Gegner wie Adressaten des [ Joh im jiidisch-judenchristlichen Lager
zu suchen, stellt sich die Frage, weshalb «die Juden» nirgends erwihnt wer-
den, mit aller Schirfe. Zumal das JohEy, das sich ebenfalls mit jiidisch-juden-
christlichen Gegnern auseinandersetzt, mit der Bezeichnung «ot Touvdaior»
nicht spart. Das Problem ist ldngst erkannt, die Mehrzahl der Exegeten sieht
hierin ein Indiz fiir die Spétdatierung des Schreibens: Der Konflikt mit dem
Judentum, im JohEv noch aktuell, sei in I Joh bereits tiberwunden und gehore
der Vergangenheit an. Nach der Phase der grundsitzlichen Bestimmung des
status confessionis befinden wir uns nun in der Phase innerkirchlicher Strei-
tigkeiten.26 Die Gegenthese lautet: Die Nichterwihnung von Juden ist Indiz
fiir die noch nicht bewusst vollzogene Abgrenzung der johanneischen Ge-
meinde von der Synagoge. Zwischen Juden und Judenchristen ist vor der Ab-
fassung des Briefes noch nicht klar zu unterscheiden, die Grenze ist fliessend.
Der Konflikt ist zugleich innerchristlich und innerjiidisch, der christologische
Streit ist ein Ringen um die Bewertung der Person Jesu von Nazareth im ge-
meinsamen jiidisch-judenchristlichen Lager.

Die Vorstellung eines einheitlichen «Judenchristentums»2’ entbehrt der historischen
Grundlage. In ihrer Studie «The Phenomenon of Early Jewish-Christianity: Reality or

Scholarly Invention?» fasst Joan E.Tayl()r28 die Einwidnde zusammen. So sei nicht mit

% Die Aussage, die Gegner finden beim koopog Gehor, die Gemeinde hingegen nicht
(1 Joh 4,5f.), kann sich gleichermassen auf die Akzeptanz seitens der Romer und der nicht-
christlichen Juden beziehen.

26 Statistisch gesehen, fehlt der Terminus in Eph, Phil, I Thess, Past, Phlm, 1/ 11 Petr,
Jud, Hebr, I-111 Joh, Jak. In den synoptischen Evangelien ist er selten und nirgends im po-
lemischen Sinn. Lediglich das JohEv, Act, Apk und Paulus verwenden den Terminus pejo-
rativ. Die zeitliche Strenung der Schriften lidsst keinen Schluss auf sich ablésende Phasen
zu.

7 In einer demniichst erscheinenden Dissertation (Titel: Judenchristentum. Begriffs-
geschichtliche Untersuchung einer exegetischen Konstruktion) zeigt Hella Lemke auf, dass
der Begriff seit Ende des 18. Jh. bei deutschen Exegeten gebriduchlich war. Lemke bespricht
ausfiihrlich die dogmatischen und geistesgeschichtlichen Konnotationen des Begriffs.

28 VigChr 44 (1990), 313-334.



292 Kurt Erlemann

«dem» Judenchristentum zu rechnen, sondern mit einer Pluralitidt von Gruppen, die zum
Teil sogar heidnischer Provenienz sein konnten (S.325). Zudem seien die Abgrenzungskri-
terien fragwiirdig: «The Jewish-Christians of the first century would not have considered
themselves to be combining two religions, for they never accepted that Christianity was
anything but the proper flowering Judaism» (Zitat S.395). — Aus der Erkenntnis heraus,
dass die Fronten zwischen Judentum und «Judenchristentum» lange Zeit fliessend sind und
mit einer Pluralitit von Gruppierungen in diesem Spektrum zu rechnen ist, vermeidet
Francois Vougazg den Begriff oder setzt ihn in Anfiihrungszeichen.?"

Der Schreiber selbst vollzieht mit seinen Aussagen zum Credo und zur
Unterscheidung von Geist der Wahrheit und Geist des Irrtums einen wesent-
lichen Schritt in Richtung Trennung. Der ganze Brief liest sich wie eine Suche
nach Kriterien fir Wahrheit, und die Leistung des Autors besteht darin, den
status confessionis zu definieren und damit die Trennlinie zwischen Juden
und Judenchristen zu markieren. Die Kriterien sind: Die Anerkennung Jesu
als Gottessohn und inkarnierten Christus, sowie die Kongruenz von Credo
und Verhalten den Mitglaubenden gegeniiber. Von nun an gehéren nach An-
sicht des Autors nur noch diejenigen zur «christlichen» Gemeinschaft, die das
in 4,2f. formulierte Credo nachsprechen und die Praxis der geforderten Bru-
derliebe iiben. Gleichwohl ist das keine Preisgabe des eigenen jiidischen Er-
bes: Die Anerkennung des Sohnes ist gerade die Voraussetzung fiir den wah-
ren Glauben an den Vater und das heisst an den Gott Israels.’! M.E. haben
wir mit [ Joh ein Dokument in Hdnden, in dem der Trennungsprozess zwi-
schen Juden und Judenchristen an einen entscheidenden Punkt gekommen
ist. Dafiir sprechen — neben den genannten exegetischen Beobachtungen —
Erkenntnisse von (Religions-)Soziologen besonders aus dem anglo-amerika-
nischen Raum, die das Problem von Konflikten innerhalb gesellschaftlicher
Gruppen bzw. um das Problem der Neubildung bestimmter Gruppen und de-
ren Abweichung (deviance) vom «mainstream»-2 betreffen.

Exkurs: Gruppensoziologische Beobachtungen

Die aus gruppensoziologischer Sicht zu stellende grundsitzliche Frage
lautet: Ab wann verstanden sich Judenchristen selbst nicht mehr als Juden?
Die Briider Stegemann gehen in ihrer Studie zur Sozialgeschichte des Urchri-
stentums™ dieser Frage nach und klidren sie unter Rekurs auf Arbeiten von
Howard S.Becker, Jack T.Sanders, Bruce J.Malina und anderen.’* Diese so-

29 Geschichte des frithen Christentums (UTB 1733), Tiibingen/Basel 1994.
30 Lemke (op.cit.) plidiert dafiir, den Kollektivsingular méglichst zu vermeiden.
' Mit Wurm 42 u.6.
32 In diesem Falle das nichtchristliche Judentum.
33 Ekkehard W. Stegemann/Wolfgang Stegemann, Urchristliche Sozialgeschichte. Die
Anfinge im Judentum und die Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart u.a.
1995, bes. 138ff.



1 Joh und der jiidisch-christliche Trennungsprozess 293

ziologischen Studien lassen fiir den jiidisch-christlichen Trennungsprozess

folgende Erkenntnisse zu: Erstens, die Trennung von «mainstream» und der

Gruppe der Abweichler (deviants) stellt sich als Prozess dar, nicht als einma-

liger Akt des Ausschlusses oder Selbstausschlusses.® Zweitens, abweichen-

des Verhalten einer bestimmten Gruppe, wie etwa der johanneischen Chri-
sten, fiihrt unter bestimmten Umstidnden — etwa Identitédtskrise oder politi-
sche Krise des jidischen Volkes — zu Sanktionen seitens der dominanten

Gruppe oder einiger ihrer Vertreter («moral entrepreneurs»,*® etwa Pharisi-

er, Hohepriester oder rabbinische Fiihrungsschicht).>” Drittens, die Sanktio-

nen haben wiederum Riickwirkungen auf das Selbstverstindnis der deviants

—entweder versuchen sie, sich dem «mainstream» anzugleichen oder die eige-

ne Position nach aussen zu rechtfertigen bzw. nach innen zu konsolidieren.’®

Am Ende der Entwicklung, die sich mit einer Spirale oder einer «Karriere»>’

vergleichen lasst, steht — im Falle der Unvereinbarkeit der Positionen — die

formelle Trennung. Es ist demnach davon auszugehen, dass christliche Ge-
meinden, besonders solche mit einem judenchristlichen Anteil, noch geraume

Zeit ein jiidisches Selbstverstiandnis gepflegt haben, auch dann noch, als sie

seitens der jiidischen Mehrheit vor Ort als deviante, hiretische Gruppe ange-

sehen und behandelt wurden.*
Auf I Joh angewandt heisst das:

1. Die Gemeinde des I Joh definierte sich vor Abfassung des Schreibens
moglicherweise selbst noch nicht als eigenstdndige Gruppe jenseits der
Synagoge. Dafiir spricht die Beobachtung, dass in I Joh die Bezeichnung
«ot Tovdaiow» fehlt, es sei denn, der Autor verzichtet aus diplomatischen
Griinden auf verbale Abgrenzung. Der Verzicht auf die Etikettierung der
Gegner als «Juden» konnte dazu dienen, deren mogliche Solidarisierung

3 Howard S.Becker, Outsiders. Studies in the Sociology of Deviance, New York/Lon-
don 1973; Jack T.Sanders, Schismatics, Sectarians, Dissidents, Deviants. The First Hundred
Years of Jewish-Christian Relations, London 1993: Bruce J.Malina, Conflict in Luke-Acts:
Labelling and Deviance Theory, Jerome H.Neyrey (Hg.), The Social World of Luke-Acts,
Peabody 1991, 911f.

3 Sanders 124 (frithes Christentum in Differenz zu zur Sezession neigenden Sekten).

36 Begriff bei Becker 147ff.

- Vel. Becker 12ff. — Sanders 135ff. geht einheitlich von der politisch-religiosen Krise
des jiidischen Volkes im 1.Jh. als Ausloser fiir die Ausgrenzung von Christen aus. Die ge-
nannten Krisenpunkte stechen aber m.E. nicht in einem nachweisbaren direkten Kausalzu-
sammenhang mit Massnahmen gegen Christen.

3 Angleichung ans Judentum vermutet Sanders (op.cit. 234) tendenziell fiir Judenchri-
sten der Diaspora. Ansonsten sei die Ausbildung eines eigenen Selbstbewusstseins die Re-
gel g§andcrs 143, vgl. Becker 38ff.).

39 Becker 24ff.

40" Sanders 79; Stegemann, Sozialgeschichte 200f.. und Vouga. Geschichte des friihen
Christentums, Tiibingen 1995, 176, betonen dies ausdriicklich fiir die Trigergruppe des Jo-
hEv.



294 Kurt Erlemann

mit nichtchristlichen Juden zu vermeiden; doch spriche dies ebenfalls
nicht fiir ein ausgeprégtes «christliches» Selbstbewusstsein des Autors.

2. Der I Joh vorausliegende Konflikt ldsst sich somit weder als rein «inner-
christlicher» noch als rein «innerjiidischer» Konflikt kennzeichnen. Was
die Bewertung des Juden Jesus von Nazareth angeht, ist sachgemisser von
einem Konflikt zwischen zwei divergierenden Ansichten innerhalb des
pluralen jidischen Spektrums zu sprechen. Die christologische Ideologi-
sierung, die Definierung von Orthodoxie und Orthopraxie in I Joh*! fiihrt
zur gegenseitigen Polarisierung und damit zur Intensivierung des Kon-
flikts.

3. Die Etikettierung der Gegner in I Joh 2,22 als «Antichristusse» oder
«Pseudopropheten» ist ihrerseits Reaktion auf einen Geltungsanspruch
der Gegner, was die theologische Bewertung Jesu von Nazareth angeht.
Die Gegner distanzieren sich nach I Joh 2,19 von der Gruppe und versu-
chen nach 2,26f., die restlichen Gruppenmitglieder zu beeinflussen. Der
Autor stiarkt seiner Adressatenschaft den Riicken, indem er in zweifacher
Hinsicht den Spiess umdreht: Erstens, er integriert die Tatsache des Siin-
digseins in die Christologie. Zweitens, er stigmatisiert die gegnerische Po-
sition, indem er sie als «Geist des Irrtums» dem «Geist der Wahrheit» ge-
geniiberstellt.*> Es ist nicht zuletzt der Wahrheitsanspruch der Gegner,
der die Diskussion um den christologischen status confessionis forciert.

4. Der mnnergemeindliche Konflikt wurde moglicherweise durch dusseren
Druck - etwa durch Polemik oder Sanktionen seitens des jiidischen
«mainstream» — gefordert. Die Polarisierung in eine weiterhin deviante
Gruppe und eine sich dem «mainstream» wieder anndhernde Gruppe ent-
spricht den vorgetragenen gruppensoziologischen Erkenntnissen.

5. Was fir das Verhiltnis von Christen und Juden vor Abschluss des Tren-
nungsprozesses gilt, gilt entsprechend fiir die beiden in I Joh opponieren-
den Gruppen: Die Gegner sehen nicht per se sich selbst, sondern die
Gruppe, gegen die sie opponieren, als «Hiretiker» oder «Apostaten» an.
Die Gegner verstehen ihre Position als notwendige Korrektur eines ihrer
Ansicht nach falschen «messianischen» Verstdndnisses Jesu von Naza-
reth.*? Die Massivitiit ihres Auftretens ist aus der emphatisch vorgetrage-
nen Gegenposition des Autors zu erschliessen. Die Heftigkeit der verba-

41 Sanders 127.

2 4 Reversing the claim» gehort zur Gegenwehr gegen den Anspruch der gegnerischen
Scite (Sanders 125, Anm.235, unter Rekurs auf Meredith B. McGuire, Religion: The Social
Context, Belmont 1981, 165). — Ahnlich wird auch den Fiihrern des Volkes in Joh 8 und Mt
23 Inkompetenz bescheinigt.

4 Verbunden moglicherweise mit einer Kritik an einer zu weltoffenen Haltung der
Trigergruppe, vgl. 2.3.3. — Ahnlich auch Klauck 33.



[ Joh und der jiidisch-christliche Trennungsprozess 295

len Auseinandersetzung entspricht der geistigen Nihe beider Gruppen zu-

einander.**

Die vorgetragenen Uberlegungen setzen voraus, dass die Bewertung der
Person Jesu von Nazareth im Judentum selbst noch unabgeschlossen war. Es
bleibt die Frage, wie sich nach dem jeweiligen Selbstverstindnis der Kontra-
henten der Konflikt darstellt. Die einfache Auskunft: Apostasie oder Hiresie
scheint nach den bisherigen Beobachtungen zu kurz gegriffen.

2.3.2 Polarisierung zwischen devianter und mainstream-konformer Gruppe

Objektiv lédsst sich erst einmal feststellen, dass I Joh zu einer Polarisierung
zwischen beiden Gruppen beitrigt. Der Grundtenor des Schreibens ist in der
Festschreibung der Wahrheitskriterien zu sehen. Die Gegner sind aus der
Sicht des Autors in den priaconversionalen Zustand zuriickgefallen. «Sie sind
von der Welt; darum reden sie, wie die Welt redet, und die Welt hort sie.» (1
Joh 4.,5f.; vgl. Joh 8,43). Die Gegner unterscheiden sich in der Wahrneh-
mungsperspektive des Autors nicht von der Position des umgebenden «main-
stream». Hierin liegt der Wahrheitsgehalt der Apostasiethese, wobei Aposta-
sie hier ein Zuriickfallen ins nichtjesuanische bzw. -messianische Judentum
meint. Die Selbsteinschidtzung der Gegner ist indes erheblich schwerer zu be-
stimmen. In ihren Augen diirfte die Distanzierung von der Gemeinde (2,19)
eine notwendige Korrektur in der messianischen Einschitzung Jesu darstel-
len. Die Behauptung, Jesus sei der Messias gewesen, lisst sich fiir sie nicht
mehr halten. Moglicherweise reagieren sie damit positiv auf Polemik von Je-
susgegnern, die sich auf das erkennbare, unverédnderte Siindigsein von «Chri-
sten» stiitzt. Damit ndhern sich die Gegner ihrer eigenen praconversionalen,
«mainstream»-konformen Position an.

Nicht auszuschliessen ist bei alledem, dass die Gegner in ihrer Korrektur keine vollstdn-
dige Leugnung der Bedeutung Jesu sehen. Dafiir konnte die vom Autor geforderte «Un-
terscheidung der Geister» sprechen. Ist hierin ein Indiz fiir den pneumatischen Anspruch
der Gegner zu sehen? Sicher zu entscheiden ist dies nicht, der Hinweis auf den «Geist des
[rrtums» und die «falschen Propheten» (4,11f.) ldsst sich genauso gut als beabsichtigte, apo-

4 Gemiss dem konflikttheoretischen Grundsatz: Je grosser die Gemeinsamkeiten, de-
sto grosser das Konfliktpotential (vgl. Sanders 125-127 unter Verweis auf John G. Gager
und William Scott Green). — Eine eigene Vorstellung entwickelt John G.Gager, Jews Chri-
stians and the Dangerous Ones in Between, in: Shlomo Biderman/Ben-Ami Scharfstein
(Hgg.), Interpretation in Religion, London u.a. 1992, 249-257: Die starke Reaktion sei auf
die Zwischenstellung der Gegner zwischen christlichem und jiidischem Lager zuriickzufiih-
ren. Wihrend die Fronten zum nichtchristlichen Judentum hin klar seien, habe man «Ju-
denchristen» beiderseits als Bedrohung empfunden. Die harte Reaktion des | Joh sei als
Aufforderung zu klarer Entscheidung zu verstehen. — Richtig gesehen ist m.E., dass den
Gegnern eine Zwischenstellung zukommt. Nicht aber, dass diese Zwischenstellung exklu-
siv als «judenchristlich» zu bezeichnen sei — auch die Trigergruppe des I Joh verortet sich
innerhalb des gemeinsamen jiidisch-judenchristlichen Lagers. Besser ist von konservative-
ren und liberaleren Judenchristen zu sprechen.



296 Kurt Erlemann

kalyptisch eingeférbte Stigmatisierung der Gegner durch den Autor verstehen. So ldsst sich
auch nicht mit Bestimmtheit sagen, ob die Gegner ihre bisherige Hochschitzung Jesu vollig
aufgegeben haben oder sich auf eine Art «Minimalchristologie» zuriickgezogen haben, die
Jesus unterhalb der Schwelle von «Messianitit» Bedeutung beimisst.* In jedem Falle di-
stanzieren sie sich von einer aus ihrer Sicht devianten, «hiretischen» Position, die sich we-
der mit der Wirklichkeit noch mit der gemeinsamen jidischen Tradition vereinbaren lésst.
Mit dieser Position zeigen sich die Gegner in der Frage des Siindigseins von Christen «rea-
listischer» als der verbliebene Teil der Gemeinde.

Der Autor gibt den Gegnern insofern Recht, als er das Siindigsein der
Christen ausdriicklich konzediert (I Joh 1,8-10). Doch zieht er daraus eine an-
dere Konsequenz: Er fiihrt die bisherige Christologie weiter und ergidnzt sie
um einen entscheidenden Aspekt: Die siindenvergebende und -liberwinden-
de Wirksamkeit des Messias Jesus bleibt nicht auf seine irdische Tatigkeit und
auf ein paar zufillig «Geheilte» begrenzt, sondern sie wird ausgedehnt: Er
vergibt auch jetzt noch die Siinden (1.9), und zwar als Paraklet im himmli-
schen Thronsaal (2,1; vgl. Rom 8,34; Hebr 8,1ff.).46 In dieser Funktion vollen-
det Christus weltweit das angefangene Werk (2,2). Er legt, zusammen mit den
Gldubigen selbst, Fiirsprache fiir die Stinder vor Gottes Thron ein. Sofern die
Siinde nicht geleugnet wird und nicht Stinde zum Tode 1st (5,16f.),47 1st sie
kein Anlass zu ernster Beunruhigung. Der Passus entschrinkt damit die rein
immanente Sicht der Gegner, transzendiert die Bedeutung Jesu und integriert
damit den «Stein des Anstosses»: Das Siindigen geht zwar weiter, das spricht
aber nicht gegen die (recht verstandene) Messianitit Jesu. Das Credo von

45 Zu denken wiire an die irdischen Pridikationen, die Jesus im JohEv von jiidischen
Sympathisanten zugesprochen werden (Joh 1,38; 3.2: pafpi; 4,19: npognmg; vel. PEg 2 frg.1
und 2: d18aokare. (Ausfiihrlicher zu PEg 2 vgl. Kurt Erlemann, Papyrus Egerton 2: ‘'missing
link” zwischen synoptischer und johanneischer Tradition, NTS 42 (1996), 12-34). — Es fillt
auf, dass in den aufgefiihrten Texten des JohEv unterschiedliche Bewertungen Jesu einan-
der gegeniibergestellt werden, wobei mit dem Erzihlgefille die Wertigkeit der Pradikatio-
nen ansteigt. Dieses Vorgehen hat argumentative Funktion: Die Gesprichspartner Jesu
und mit ihnen die Leser des Evangeliums werden von unanstossigen, aus Sicht des Autors
aber nicht akzeptablen, hin zu schwerer verdaulichen, aber entscheidenden Aussagen iiber
Jesus gefiihrt. Das spricht dafiir, dass die Sozialstruktur der johanneischen Gemeinde zum
umgebenden Judentum hin durchldssig ist. Sympathisanten am Rande wird in missionari-
scher Absicht ihre nicht zureichende «Minimalchristologie» vor Augen gehalten, sie sollen
zur Akzeptanz der entscheidenden Glaubensaussagen gebracht werden. Ahnliches gilt fiir
die Glieder der johanneischen Gemeinde selbst, vgl. Joh 6,60-71: Die Brotrede Jesu wird
als Zumutung empfunden, einige der Jiinger wenden sich ab. — Das in I Joh verhandelte
Problem lasst sich ebenfalls in dieses Raster einfiigen: Gegeniiber der «Minimalchristolo-
gie» der Gegner wird die Messianitit und Gottessohnschaft Jesu argumentativ verteidigt.

46 Es ist kein Zufall, dass gerade in den Texten, in denen die Uberwindung der Siinden
als zentrale Aufgabe Christi angesehen wird, auch seine Funktion als himmlischer Anwalt
betont wird.

47 Die «Siinde zum Tode» ist die Aufkiindigung der Solidaritit mit der Gemeinschaft
in Lehre und Verhalten gegen die vom Geist gewirkte Erkenntnis der Wahrheit (vgl. Mt
12.31f.parr; Hebr 6.4-6).



I Joh und der jiidisch-christliche Trennungsprozess 297

42f. ist die logische Konsequenz dieses Gedankenganges.*® Von hier aus
muss die Position der Gegner aus Sicht des Autors als unzulidnglich, wenn
nicht apostatisch bewertet werden. Der entscheidende Punkt ist (weiterhin)
die Anerkennung Jesu als des verheissenen und erwarteten Messias in seiner
Heilsbedeutung.

Es ist kein Zufall, dass der Autor den «Geist der Wahrheit» nicht nur im Credo, sondern
auch im rechten Sozialverhalten erkennt: Es entspricht der Position der Gegner, dass sie
das Liebesgebot als unmessianische Neuerung nicht fiir bindend halten und sich frei fithlen,
der Gemeinde die Solidaritit aufzukiindigen. Dagegen rechtfertigt der Autor des Briefes
das Liebesgebot zum cinen damit, dass es eigentlich mit dem Gebot identisch ist, welches
den Gegnern «an ‘¢pync», und das heisst, schon vor ihrer Zuwendung zu Jesus, als Summe
der Torah, bekannt war (2.7, vgl. Rom 13,9f.).%’ Zum anderen ist das Liebesgebot aus der
Sicht derer, die Jesus als Messias und Gottessohn anerkennen, allerdings auch ein «neues»
Gebot, gerechtfertigt durch die Tatsache einer grundsétzlich neuen kosmischen Situation
(2.81).

2.3.3 Warnung vor £idwia (I Joh 5,21)

Die Nagelprobe auf die vorgeschlagene These ist die Frage, ob und wie
sich der Schlussvers des Schreibens in das Gesamtbild integrieren ldsst. Bis-
lang wurde der Vers entweder als Fremdkorper, der mit dem Inhalt des
Schreibens wenig zu tun hat, oder als Schliissel zum Versténdnis des Gesamt-
schreibens angesehen.su Geht man indes von gruppensoziologischen Uberle-
gungen aus, erdffnet sich eine dritte Moglichkeit: Es entspricht der Auseinan-
dersetzung mit konservativen Gegnern, dass der Autor am Schluss seines
Schreibens eindringlich davor warnt, aus der Fehleinschitzung in den eigenen
Reihen heraus, siindlos zu sein, fatale ethische Konsequenzen zu ziehen. Fiir
diese Deutung spricht auch die Vehemenz, mit der der Autor in 2,15-17 die
Distanz zum kdopog einfordert. Die Warnung ist solchen entgegengehalten,
die, um es vorsichtig auszudriicken, keine Berlihrungsdngste zum k6opog ha-
ben. Damit hat der Autor nicht automatisch die Gegner im Visier, im Gegen-
teil: Gerade die Selbsteinschidtzung der Siindlosigkeit in den eigenen Reihen
ist es, die — vergleichbar den «Starken» in Korinth — eine weltoffene, liberale
Haltung begiinstigt. Mit der Warnung vor €16wAa in 5,21 warnt der Autor vor
den Symbolen eben dieses koopoc. An welche Symbole konkret zu denken ist,
lasst sich nur vermuten: Vorstellbar wiren heidnische Gebriuche wie die An-

4 Der Zusalz «&v capxi» an dieser Stelle ist nicht zwingend eine antidoketische Spitze,
sondern hiingt eng mit der siindeniiberwindenden Funktion des Messias zusammen: Da die
Siinde ihren Sitz im Fleisch hat, ist sic auch nur «im Fleisch» zu iiberwinden (vgl. Rom 8,3;
Hebr 4,15). Darauf zielt auch das in I Joh 5,6.8 genannte Blut als Zeuge: der Messias hat
sein Fleisch zum Heil dahingegeben (vgl. Joh 6,51).

49 Auf die Torahbindung der Gegner rekurriert 3.4-10: Wer siindigt. und das heisst hier
konkret: Wer sich ausserhalb der Gemeinschaft stellt, den trifft der Vorwurf der avouia
(34).

0 Zu den Interpretationsmoglichkeiten des Begriffs vgl. Anm. 21.



298 Kurt Erlemann

betung von Gotterstatuen oder das Essen von Gotzenopferfleisch (e1dwho-
"Buto, Act 1529: I Kor 8: Apk 2,14; vgl. Rém 14).°! Im Blick auf die Gegner
liest sich dieser Ruf zur Réson als letztes, apologetisches Signal: An Jesus als
Messias zu glauben heisst mitnichten, das eigene Siindigsein zu ignorieren
und%en Boden der gemeinsamen jiidischen Glaubensgemeinschaft zu verlas-
sen.’ :

3. Historische Einordnung

3.1 Vergleich mit dem JohEv

Das Problem der historischen Verhiltnisbestimmung zwischen Brief und
Evangelium ist ein eigenes Thema, das hier nicht in extenso behandelt wer-
den kann. Die Frage, welchem Schriftstiick die historische Prioritit zukom-
me, ist nach wie vor offen. Das hingt zum einen mit dem ambivalenten
sprachlichen Befund zusammen - literarische Abhingigkeiten lassen sich
nicht nachweisen —*, zum anderen sind die angebotenen Losungsvorschlige
von theologiegeschichtlichen Pramissen tiberlagert. Im Laufe der Zeit haben
sich drei Losungsmodelle herauskristallisiert:

1. Ausgehend von der Hiresiethese zu I Joh wird von vielen Exegeten bis
heute die historische Prioritiit des Evangeliums vor dem Brief behauptet.™
Anders Ekkehard Stegemann, der in beiden Schriften dieselbe Auseinander-
setzung mit dem zeitgenossischen Judentum erkennt und eine theologische

‘fl So auch Klauck 343, der diese Losung jedoch mit der Gnostikerthese koppelt.

A Vel. dazu die Auseinandersetzungen des Paulus mit der konservativen Jakobusfrak-
tion in Gal: Auch hier geht es um einen Konflikt mit ciner Gruppe, die zwar «judenchrist-
lich» zu nennen ist, sich sclbst aber mit der jiidischen Glaubensgemeinschaft zumindest
teilweise identifiziert und deren Interessen gegen eine Offnung zum Heidentum hin vertei-
digt (Sanders 231f.: Vouga, Geschichte 40). Die Messianitit der ansonsten cher auf Aus-
gleich bedachten paulinischen Argumentation in Sachen Gesetz entspricht der Massivitét
der jerusalemer Gegenposition. Dazu ausfiihrlich Kurt Erlemann, Alt und Neu bei Paulus
und im Hebriderbrief. Frithchristliche Standortbestimmung im Vergleich, ThZ 54 (1998),
345-367.

33 Mit Strecker 26. Strecker pladiert fir die Prioritdt von [II/IIT Joh vor 1 Joh und
JohEv. — Weiter Berger, Theologiegeschichte 243 und 246.

% Hans Conzelmann, «Was von Anfang an war», Theologic als Schriftauslegung. Auf-
sitze zum Neuen Testament (BEvTh 65), Miinchen 1974, 207-214: 214 (1 Joh als «johannei-
scher Pastoralbricf»), Eduard Schweizer, Der Kirchenbegriff im Evangelium und in den
Briefen des Johannes, ders., Neotestamentica. Deutsche und englische Aufsédtze 1951-
1963, Ziirich 1963, 254-271; Giinter Klein, op.cit.; Rudolf Schnackenburg, op.cit.; Klaus
Wengst (OTK): ders.. Hiresie 14 Anm.9; Francois Vouga, Die Johannesbriefe (HNT 15/
IIT), Tibingen 1990, 19. — Auch Wolter, der I Joh nicht antihiiretisch versteht, sieht die hi-
storische Prioritit beim Evangelium. I Joh sei an eine Gemeinde gerichtet, «in der sich auf-
grund der sozialen und rechtlichen Folgen des Synagogenausschlusses zentrifugale Krifte
bemerkbar machen» (op.cit. 9).



[ Joh und der jiidisch-christliche Trennungsprozess 299

Entwicklung von der einen zur anderen Schrift in Abrede stellt.>> Das Evan-
gelium sei vielmehr als Kommentar zum Brief konzipiert. Stegemann steht
damit dem zweiten Losungsmodell nahe:

2. Die historische Prioritdt des Briefes vor dem Evangelium. Diese Mei-
nung ist vergleichsweise jiinger, als Argumente dienen die Beobachtungen,
dass der Brief dltere Traditionen biete und eine ausgeprigtere Naherwartung
als das Evangelium aufweise.’® Die akute Auseinandersetzung des Briefes
werde im Evangelium vorausgesetzt und theologisch verarbeitet.”’

3. Die mehr oder weniger parallele Entwicklung von Brief und Evangeli-
um in einem Mehrstufenmodell, wie Martin Hengel und Hans-Josef Klauck
vorgeschlagen haben.”® Dahinter steht die Unterscheidung zwischen Grund-
schrift und redaktioneller Uberarbeitung des Evangeliums: Der Verfasser des
I Joh habe zwar die Grundschrift des JohEv gekannt, nicht aber dessen End-
fassung.

Position 2. hat aufgrund der gruppensoziologischen Uberlegungen die
grosste Wahrscheinlichkeit fir sich. Die generalisierende Bezeichnung «ot
Tovdaiow» spricht fiir ein Selbstverstiandnis der Triagergruppe des JohEv in
(teilweiser) Differenz zum vor Ort dominanten Judentum.: 4 Dagegen spricht
das Fehlen des Begriffs in I Joh nicht als argumentum e silentio fiir eine spa-
tere Situation, in der die Auseinandersetzung mit dem Judentum iiberwun-
den ist. Der Rekurs auf den gemeinsamen Gottesglauben und die Konver-
genz der Formulierungen mit dem Evangelium gerade an diesem Punkt las-
sen den umgekehrten Schluss zu.80

Als stiitzende Argumente fiir die historische Prioritidt des Briefes sind zu
nennen: Erstens, das JohEv spiegelt die Erfahrung des — zumindest punktuell
vorgenommenen Ausschlusses aus der Synagoge («anocuvdywyoc» Joh 9,22;
12,42; 16,2) der sich nach wie vor «iidisch» verstehenden Gruppe wider.
Zweitens, das Evangelium zeigt insgesamt einen héheren Grad an «Christo-

'?5 Vel. Anm. 1 und § 2.2.

3 Strecker, Schnelle sowie Berger (Theologiegeschichte 669). — Stegemann (Kindlein
294) kommt zum umgekehrten Schluss wie Hans Conzelmann: Das JohEv sei der auf die
Ebene Jesu projizierte, narrative Kommentar zu [ Joh.

37 Schnelle 521.

3 Klauck 46f. (Affinititen zwischen I Joh und dem «sekundiren» Kap. Joh 21): Hengel
202 und 220 (eine «Schulkrise als Ausloser fiir [ Joh»).

3 Sanders (op.cit. 40) weist auf den common sense in dieser Frage hin und sicht in der
Bezeichnung das «desire for the enemy to be unified», und mithin eine Vorstufe der Ver-
cinheitlichung des Christentums. (op.cit. 128) — Doch ist das Verhiltnis zum Judentum
noch keineswegs im negativen Sinne geklirt, sondern ambivalent, wie Joh 4,22 auf der ei-
nen und 8,44 auf der anderen Seite zeigen. Das Verhiltnis ist von Verbitterung und Unver-
stindnis angesichts der Nichtakzeptanz und Verfolgung durch die dominante jiidische
Gru}ape gepriagt.

0 «Den Sohn hassen/lieben/bekennen/leugnen» etc. heisst «den Vater hassen/licben/
bekennen/leugnen»: Joh 5,23; 12.45; 14,7, 15,23: 1 Joh 2,23 4,3: 5,10.



300 Kurt Erlemann

logisierung» als der Brief. Das zeigt sich besonders beim Verhiltnis von Ge-
meinde und xoopoc: Der Brief erhebt die Forderung nach strikter Abgren-
zung («habt nicht die Welt lieb noch was in der Welt ist», 2,15). Es ist Sache
des einzelnen Glaubenden, das Bose zu iiberwinden (2,13f.), die Versohnung
der Welt ist «Chefsache» (2,2). Anders im Evangelium: Nach Joh 12,31 und
16,33 ist die Welt durch Christus bereits iiberwunden, der Fiirst der Welt ist
gerichtet. Nach dieser grundsitzlichen Entscheidung wird die Welt Aufga-
bengebiet der Jiinger: Sie bekommen uneingeschrinkte Vollmacht, Siinden
zu vergeben. Das deckt sich mit der missionarischen Grundausrichtung des
Evangeliums. Die Tendenz zunehmender Christologisierung hat die grossere
historische Wahrscheinlichkeit fiir sich als die umgekehrte Tendenz.%' Drittes
Indiz fiir das hohe Alter des I Joh ist das erwihnte Fehlen einer autoritativen
Lehrinstanz vor Abfassung des Schreibens.

3.2 Ergebnis und Ausblick: I Joh und der jiidisch-christliche
Trennungsprozess

1. I Joh stellt ein Stadium in einem ldngeren Trennungsprozess dar, der in
folgenden Stufen abgelaufen sein konnte:

a) es bildet sich eine innersynagogale Gruppe von jiidischen Jesusanhén-
gern mit einer auf der Vorstellung des Siinde iiberwindenden und dau-
erhafte Gerechtigkeit schaffenden Messias Jesus fussenden Christolo-
gie.

b) die Hochschitzung Jesu von Nazareth fiihrt zu Empfindlichkeiten des
ortlichen «mainstream», es kommt zu ersten Konflikten zwischen Je-
susgruppe und Synagoge. Die Feststellung postconversionaler Siinde
wie iberhaupt das Problem der Unsichtbarkeit der neuen Heilswirk-
lichlézeit stellen eine ideale Angriffsflache fiir nichtchristliche Polemik
dar.

¢) Innerhalb der Gruppe kommt ein christologischer Klidrungsprozess in
Gang. Die Gegner des I Joh gehen den Weg der Angleichung mit der
Synagoge und distanzieren sich von der Gruppe (2,19), die restlichen
Gruppenangehorigen sind verunsichert (Situation vor Abfassung des I
Joh).

d) Der Autor schreibt [ Joh zur Stirkung der deviants. Er nimmt die Kritik
der Gegner auf und korrigiert das Selbstverstdndnis der verbliebenen
Gemeindeglieder. Die Gruppenzugehorigkeit wird klar definiert.

1 Zum Problem der gering ausgebildeten Christologie vgl. Berger, Theologiegeschich-
te 239f.
92 Zum Problem der Unsichtbarkeit des Neuen vel. Erlemann, Der Geist als
«appaPov» (11 Kor 5.5) im Kontext der paulinischen Theologie (ZNW 83 (1992), 5.202-223)

sowie ders., Alt und Neu bei Paulus und im Hebréerbrief (vgl. Anm. 52).



[ Joh und der jiidisch-christliche Trennungsprozess 301

e) Die weitere Entwicklung innerhalb der johanneischen Gruppe bringt
deren Ausgrenzung aus der Synagoge (vgl. Joh 16,1f.) und die Ausbil-
dung eines Selbstbewusstseins in Differenz zum dominanten Judentum.

Der in I Joh verhandelte Konflikt ist demnach als «vorschismatischer

Konflikt», d.h. als Konflikt im noch gemeinsamen jiidisch-judenchristli-

chen Bereich anzusehen. Dem entsprechen die Nichterwidhnung des Ter-

minus «ot Tovdaior» und der Rekurs auf den gemeinsamen Glauben an
den Gott Israels. Die Schirfe des Konflikts ergibt sich aus dem Ringen um
den Kern der Christologie. Nicht eine innerchristliche Hiresie ist Auslo-
ser des Schreibens, auch nicht der Abfall ins Heidentum, sondern der
moglicherweise von aussen geforderte Prozess der Angleichung an bzw.

Abgrenzung von der umgebenden dominanten Gruppe. Aus der Perspek-

tive des Autors ist damit ein Riickfall in den pridconversionalen Zustand

gegeben, aus der Perspektive der Gegner zumindest eine notwendige Kor-
rektur in der theologischen Einschitzung Jesu.

Die genannte Korrektur bezieht sich auf die Fehleinschitzung eigener

Siindlosigkeit und ihrer ethischen Folgeerscheinungen (Offnung der

Gruppe hin zum xoopog, Mission? Essen von Goétzenopferfleisch?). Dage-

gen wird apologetisch die Gemeinde aufgefordert, sich vom xdéopog und

den €1dmwAa als deren Symbolen fernzuhalten.

Der in I Joh verhandelte Konflikt wird seitens des Autors als pneumati-

scher Streit interpretiert (2,26f.; 4,1-3). Er weist den Gegnern die Position

des apokalyptischen «Geistes des Antichrists» bzw. «Geistes des Irrtums»
zu und fordert zur Unterscheidung der Geister auf. Als Kriterien fiir einen
legitimen pneumatischen Anspruch benennt er die Ubereinstimmung mit
dem in 4.2f. formulierten Credo und die Praktizierung des von Jesus in

Ubereinstimmung mit der Torah geforderten Liebesgebots. Zusitzlich

weist er zur Stiitzung seines charismatischen Fiithrungsanspruchs auf seine

Augenzeugenschaft hin (1,1;4,14.16). I Joh ist somit Zeugnis einer aus der

Situation heraus sich entwickelnden «Lehrinstanz».

Im Vergleich mit dem JohEv stellt I Joh eine édltere Stufe im Trennungs-

prozess dar. Eine exakte Datierung beider Schriften ist indes schwierig, da

der Trennungsprozess geographisch und je nach sozialer Situation unter-
schiedlich schnell verlaufen ist.>® Dennoch lisst sich der Eindruck nicht
unterdriicken, dass I Joh auch im Vergleich zu anderen neutestamentli-

3 Vgl. Vouga, Geschichte 166f., und Bernd Wander, Trennungsprozesse zwischen frii-

hem Christentum und Judentum im 1.Jh. n. Chr. Daticrbare Abfolgen zwischen der Hin-
richtung Jesu und der Zerstérung des Jerusalemer Tempels (TANZ 16), Tiibingen 1994,
276. — Ausserdem ldsst die mehrheitlich vertretene Datierung des JohEv nach 70p Fragen
offen: So lédsst sich der Hinweis auf Synagogenausschluss nicht automatisch mit der in den
achtziger Jahren entwickelten birkat ha-minnim in Verbindung bringen (Sanders 45, Vou-
ga. Geschichte 169). Auch wire die Nichterwihnung des Falles Jerusalems im JohEv zu-
mindest auffillig, sollte das Evangelium nach 70p entstanden sein.



302 Kurt Erlemann

chen Schreiben, die sich mit «Judaizers» auseinandersetzen, ein relativ
friihes Stadium reprisentiert.%*

6. Neu zu durchdenken ist die Vorstellung von «Bekehrung»: Heisst Bekeh-
rung in jedem Falle «Austritt» aus der Synagoge bzw. «Eintritt» in eine als
nichtjiidisch wahrgenommene Gruppe? Oder handelt es sich in diesem
frithen Stadium nicht eher um eine «Bekehrung» zu einer devianten Form
des Judentums, vergleichbar der immer schon innerjiidisch betrachteten
Busstaufe Johannes des Tiufers?®

7. Das Ergebnis hat Auswirkungen auf die Gegnerfrage in anderen neutesta-
mentlichen Schriften: Was auf den ersten Blick oft wie antijiidische Pole-
mik aussieht, ist — das jiidische Selbstverstindnis frither «christlicher» Ge-
meinden vorausgesetzt — eher Polemik gegen konservative Kreise im eige-
nen Lager.% Diese sind nicht einfach als «Judenchristen» zu betiteln, der
Terminus erscheint angesichts einer differenzierteren historischen Sicht
unzulédnglich und ist zu spezifizieren.

Kurt Erlemann, Schwelm

%4 Die Polemik gegen Juden in I Thess 2,14 spricht aus dem genannten Grund nicht per
se fiir die historische Prioritit dieses Briefes gegeniiber I Joh.

63 Mit Vouga, Geschichte 40 («Wegen Jesus haben sie sich eigentlich zu einer neuen
Form des Judentums ‘bekehrt’. Die Gemeinden, zu denen sie gehoren, bleiben dem Tem-
pelkult verbunden [Mt 5.231.]...»).

% Fiir Hebr habe ich dies im vormals zitierten Aufsatz zu Alt und Neu bei Paulus und
im Hebrierbrief (Anm.52) zu zeigen versucht. — Selbst Schriften, die den Terminus «die Ju-
den» verwenden, sind nicht per se «antijiidisch», wie das zumindest partielle jlidische
Selbstverstindnis etwa des Autors das JohEv zeigt.



	I Joh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess

