
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 4

Artikel: I Joh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess

Autor: Erlemann, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 55 1999 Heft 4

I Joh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess

1. Fragestellung

Zur Frage der in I Joh vorausgesetzten Gemeindesituation gibt es derzeit
zwei gegenläufige Ansichten: Zum einen die eines innergemeindlichen Schismas,

ausgelöst durch christologische Lehrdifferenzen. Zum anderen die der
Martyriums- und Apostasieproblematik. Beide Ansichten können interferieren.

Den divergierenden Ansichten entspricht ein unterschiedlicher methodischer

Ausgangspunkt. Die Häresiethese gründet sich auf die Aussagen des

Briefcorpus I Joh 1,1 - 5,13. Die Apostasiethese geht vom Briefschluss 5,14-
21 aus, wobei besonderes Gewicht auf der Auslegung des Schlussverses (Te-
Kvla, (jnjÀciçcTe éauxà aito xcôv eiôaAcov) liegt. Vermittlungsversuche wie die
von Ekkehard Stegemann1 sind zugleich Versuche, die literarische Integrität
von I Joh, und das heisst den inneren Zusammenhang zwischen dem
Schlussvers und dem Rest des Schreibens, nachzuweisen.2

Ein Konsens über die Einordung des Schreibens in die frühchristliche
Theologiegeschichte oder auch nur in die Geschichte des johanneischen
Schrifttums ist nicht in Sicht. Gerade die Verhältnisbestimmung zwischen I

Joh und den Abschiedsreden des JohEv (Joh 13-17) fällt kontrovers aus.
Doch soll diese Frage im folgenden weitgehend ausgespart werden. Stattdessen

soll I Joh auf seine Stellung im jüdisch-christlichen Trennungsprozess hin
untersucht werden.3 Die Frage der Situation in I Joh, die sich damit zwangsläufig

stellt, soll briefintern geklärt werden.4

1 Ekkehard Stegemann, «Kindlein, hütet euch vor den Götterbildern!» Erwägungen
zum Schluss des 1. Johannesbriefes, ThZ41 (1985)284-294.

2 Anders hält Klaus Wengst (Der Erste, Zweite und Dritte Brief des Johannes (ÖTK
NT 16), Gütersloh 1978, 21), unter Berufung auf Rudolf Bultmann (Die kirchliche Redaktion

des ersten Johannesbriefes, ders., Exegetica, Tübingen 1967, 381-393) 5,14-21 für
einen sekundären Zuwachs.

3 Die damit implizierte exegetische Vorentscheidung wird im weiteren Verlauf zu
begründen sein.



286 Kurt Erlemann

2. Situation und Gegnerschaft

Konstitutiv für die Bestimmung der Gemeindesituation ist die Klärung
der Gegnerfrage bzw. der Frage, was denn der Kern des in I Joh diskutierten
Streites ist. Die Suche nach Irrlehrern in I Joh ist nicht zufällig der Passepartout

der I Joh-Exegese.5 Diese Frage führt allerdings, wie zu zeigen sein wird,
über zur grundsätzlichen Frage des Verhältnisses zwischen Christen und Ju-
den(christen). Leitend sind dabei gruppensoziologische Erwägungen, auf die
ich noch zu sprechen kommen werde (vgl. Exkurs auf S. 292-295). Die hiermit
einher gehende Kritik an gängigen Schablonen bewirkt eine differenzierte
Sicht des christologischen Konflikts in I Joh. Die These, auf die die vorliegende

Untersuchung hinausläuft, lautet: I Joh ist Zeugnis für das Stadium im
christlich-jüdischen Trennungsprozess, in welchem zwischen zwei rivalisierenden

Gruppen über die theologische Bewertung Jesu von Nazareth gestritten

und als Antwort (erstmals) ein verbindliches und abgrenzendes christolo-
gisches Credo formuliert wird.6

2.1 Zur Häresiethese

Die Vertreter der Häresiethese weisen übereinstimmend daraufhin, dass

die Gegner ausweislich 1 Joh 2,18f. aus den Reihen der Gemeindeglieder
stammen. Übereinstimmung herrscht auch darüber, dass es sich um einen
innerchristlichen Konflikt um die Christologie handelt. Unklar bleibt freilich
die genaue Bestimmung der Gegner.7 Die Lösungsvorschläge reichen von
Gnosis und Doketismus über jüdische Einflüsse bis hin zu ultrajohanneischen
bzw. libertinistischen Kreisen, die, ähnlich den angenommenen Enthusiasten
des Ersten Korintherbriefes, glauben, den Zustand völliger Sündlosigkeit
schon erreicht zu haben. Freilich wird gerade in jüngerer Zeit kritisch
angemerkt, dass die Annahme fester Fronten und ausgereifter weltanschaulicher
Systeme ein fragwürdiges Postulat ist. Zu rechnen ist eher mit fliessenden,
noch nicht genau unterscheidbaren Positionen.8

Seit den Kirchenvätern wird I Joh als Waffe gegen die Gnosis eingesetzt.9
Für eine gnostische Gegnerschaft könnte die schroffe Ablehnung des Kon-

4 Methodisch zu vermeiden ist ein «mirror reading». So sind die Ausführungen in 1,8-
10 oder die generellen Aussagen über den KÔagoç in 2,15f. nicht automatisch als Anspielung

auf das Verhalten der Gegner zu lesen. Dasselbe gilt für 3,15-17.
8 Siegemann. Kindlein 287.
6 Methodisch ist der Vorstellung einer einheitlichen Gegnerschaft vor der Annahme

mehrerer «Fronten» der Vorzug zu geben. Mit Alois Wurm, Die Irrlehrer im Ersten
Johannesbrief. Freiburg/Br. 1903. 18 u.ö. sowie Hans-Josef Klauck, Der Erste Johannesbrief
(EKK XXIII/1), Neukirchen 1991, 35 (Gegenposition werden genannt ebd. Anm.88).

7 Übereinstimmend Stegemann, Kindlein 286; Rudolf Schnackenburg, Die Johannesbriefe

(HThK X111/3) 71984; Klaus Wengst (ÖTK).
8 Klauck 41 f.



I loh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess 287

takts mit dem KÔopoç sprechen (I Joh 2,15-17). Allerdings lässt I Joh keine
konsequente Negativbewertung der Welt erkennen, nach 2,lf. ist Christus
Fürsprecher für den gesamten KÔcpoç. Auch die gnostische Differenzierung
zwischen Schöpfergott und wahrem Gott lässt sich nicht nachweisen.10

Breiteste Zustimmung erhielt in der Vergangenheit die Identifizierung der
Gegner mit Doketisten wie Kerinth: Kern des Streites sei die Inkarnation
Jesu Christi, was sich in der Credoformel 4,2f. (nàv rcveùga ö opoT-oyet 'Iqooüv
Xpioiôv èv capKi èCr|7.ij00Ta èk toù 0eoû èoitv, Kai 7iàv rcveûpa ö pf| ôpcAoyet
xôv Iriooùv èk roi) 0eoô oùk ëotiv) niederschlage.11 Hand in Hand mit dieser
Auffassung geht die Spätdatierung von I Joh. Das Schreiben sei in einer
Situation verfasst, die deutlich später als die im JohEv vorausgesetzte sei. Nach
der grundsätzlichen Auseinandersetzung mit dem Judentum im Evangelium
sei nun der Konflikt mit Irrlehrern in den Vordergrund gerückt.12 Das
erkennbar starke apokalyptische Denken wird als Zusatzargument in die Waagschale

geworfen.12 - In der Tat lässt sich der Vers als Betonung des

Inkarnationsgedankens verstehen («Jesus Christus ist ins Fleisch gekommen!»).
Doch, wie schon ebenso lang betont wird, ist es grammatikalisch ebenso möglich,

Xpiotöv als Attributivum zu verstehen und auf È7,r|Àu00Ta zu beziehen
(«Jesus der ins Fleisch gekommene Gesalbte»), Der Akzent liegt bei dieser
Möglichkeit auf der messianischen Identität Jesu, was auf jüdische Gegnerschaft

wie beim JohEv schliessen liesse.14

Die Klärung der Frage ergibt sich aus I Joh 2,22f.: Hier werden die Gegner als solche
bezeichnet, die die Identität Jesu als des Christus und damit den Vater selbst leugnen. Wichtig

9 U.a. Irenaus, adv. haer. I und Tertullian, haer III. - In jüngster Zeit verteidigte die
Gnosisthese Klaus Wengst (Häresie und Orthodoxie im Spiegel des ersten Johannesbriefes,

Gütersloh 1976, 37). Wengst sieht in der (vermeintlichen) Trennung zwischen Jesus
einerseits und Christus bzw. Gottessohn andererseits die gnostisch-dualistische
Entgegensetzung von Gott und Welt angedeutet. Selbst wenn I Joh 4,2f. in diesem Sinne zu
deuten wäre, wäre dies aber eine unzulängliche Begründung der Gnosisthese.

10 Mit Klauck 37. - Vgl. auch die Ausführung dazu von Klaus Berger, Theologiegeschichte

des Urchristentums. Tübingen 21995, 263ff.
" Gnosis und Doketismus sind nicht identisch, aber häufig miteinander verbunden,

vgl. Rowan Williams, Art. Jesus Christus II, TRE XVI (1987), 726-745:727 - Kerinth lehrte
den Mythos vom Abstieg einer himmlischen Kraft auf Jesus bei der Taufe und die Rückkehr

dieser Kraft vor der Kreuzigung (Williams ebd.). - Vertreter der Doketismusthese
sind: Klaus Wengst (ÖTK 25f), Walter Schmithals, Johannesevangelium und Johannesbriefe.

Forschungsgeschichte und Analyse (BZNW 64), Berlin/New York 1992, 278, und Udo
Schnelle, Einleitung in das Neue Testament, Göttingen 1996, 500.

12 Strecker, Die Johannesbriefe (KEK 14), Göttingen 1989: Datierung ca. 125p; Martin
Hengel, Die johanneische Frage (WUNT 67), Tübingen 1993, 220: Datierung nach 100p;
Klauck 49: Datierung um 100/110p.

13 Günter Klein, Das wahre Licht scheint schon, ZThK 68 (1971), 263-319. - Gerade
das Argument der «Reapokalyptisierung» ist unsicher, vgl. dazu meine Studie zu
«Naherwartung und Parusieverzögerung im Neuen Testament. Ein Beilrag zur Frage religiöser
Zeiterfahrung» (TANZ 17), Tübingen 1995, bes. 184ff. und 3981'f.



288 Kurl Erlemann

ist, dass der Autor hier auf einen gemeinsamen Nenner mit den Gegnern rekurriert, nämlich

auf den Glauben an Gott. Auch die Gegner sehen sich in der Gemeinschaft des Vaters
(1,6; 2,6). Die wird ihnen vom Autor freilich abgesprochen: Nur wer den Sohn anerkennt
und Bruderliebe übt, befindet sich in der Gemeinschaft mit Gott und hat das Leben (2,23;
3,14.16; 3,24. 4,15; 5,1.12). Wer es nicht tut, gehört zum Koagoç und hat keine Gotteserkenntnis

(3,1.12f.; 4,6.12; cf. 5,20). Gott selber ist Kronzeuge des Sohnes, wer ihm nicht
glaubt, macht ihn zum Lügner (5,9-11). Diese Beobachtung gibt m.E. den Ausschlag dafür,
in I Joh einen innerjüdischen Konflikt um die Messianität Jesu von Nazareth zu sehen, so
wie er auch im JohEv erkennbar ist (vgl. Joh 5,23). Das Bekenntnis zum Gottessohn und
Messias wird zum status conl'essionis erhoben (4,21.15; 5,1.5; vgl. 5,20); Christsein geht hinfort

nicht mehr ohne diese klare christologische Position.'5
Wer in den Gegnern «Ultrajohanneer»16 bzw. libertinistische Enthusiasten

sieht, interpretiert 1 Joh 1,8-10 im Sinne der Zurückweisung einer
gegnerischen Position.17 Doch ist dieses Verständnis einseitig und irreführend. Zu
beachten ist, dass der Autor ab l,8ff. im Wir-Stil ein gesamtgemeindliches
Problem aufgreift. Es geht um die alle gleichermassen betreffende Feststellung,

dass es keine Sündlosigkeit gibt. Daher sind in diesem Textabschnitt
nicht a priori die impliziten Gegner angesprochen, sondern alle Gemeindeglieder,

die die beschriebene Fehleinschätzung teilen. Dafür, dass es gerade
nicht die Gegner sind, die für sich Sündlosigkeit reklamieren, spricht ihr
abweichendes Credo. Denn eine «christliche» Position, die auf der einen Seite
Jesu Messianität bestreitet und auf der anderen für sich Sündlosigkeit
behauptet, ist schwer nachvollziehbar. Eher schon die umgekehrte, wonach sich
die Behauptung von Jesu Messianität mit der Feststellung weitergehenden
Sündigseins nicht verträgt. Denn nach verbreiteter Auffassung ist es eine
Hauptfunktion des Messias, die Sünde zu überwinden und dauerhafte
Gerechtigkeit zu schaffen (vgl. Rom 3,21-4,2; 8,3; im frühjüdischen Bereich PsSal

14 Für diese Möglichkeit sprechen sich aus u.a. Johann Salomo Semler (Paraphrasis in
Primam loannis Epistolam. Riga 1792), Alois Wurm (op.cit.), Konrad Weiss (Die 'Gnosis'
im Hintergrund und im Spiegel der Johannesbriefe, K.W.Tröger (Hg.), Gnosis und Neues
Testament. Studien aus Religionswissenschaft und Theologie, Berlin 1973,341-356), Ekkehard

Stegemann (Kindlein 294), Hartwig Thyen, Art. Johannesbriefe, TRE XVI1 (1988),
186-200:190-195; Klaus Berger, Art. Gnosis I (TRE XIII (1984), 519-535:525), ders.,
Theologiegeschichte 237 (I Joh im Rahmen einer «Krise des Judenchristentums») sowie Michael
Woller, Die anonymen Schriften des Neuen Testaments. Annäherungsversuch an ein
literarisches Phänomen, ZNW 79 (1988), 1-16: 8f.

15 Klauck 36 sieht das Problem bei dieser Lösung in der unzureichenden Einbindung
des moralisch-ethischen Konfliktpotentials. Statt dessen sieht Klauck in I Joh die Reakti-
vierung von Klischees, die im JohEv eine antijüdische Zuspitzung tragen. - Zu fragen ist,
ob nicht die Übertretung des Liebesgebotes eng mit der Christologie der Gegner
zusammenhängt. Dazu vgl. 2.3.2.

16 Der Begriff ist eine Prägung von Philipp Vielhauer (Geschichte der urchristlichen
Literatur. Berlin/New York 1975).

17 Bernhard Weiss. Die drei Briefe des Apostels Johannes (KEK 14), Göttingen 61899;

W.Lütgert. Amt und Geist im Kampf. Studien zur Geschichte des Urchristentums 1911, 7-
49.



IJoh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess 289

17,21 und TgJes 53,418). Der neue Bund bedeutet inhaltlich dauerhafte
Vergebung der Sünden (Rom 1 l,26f.; Hebr 7,22-28; 10,15-18). Dafür, dass sich am
Problem des Sündigseins die christologische Skepsis der Gegner entzündet,
spricht auch die Ausführlichkeit, mit der der Autor die Thematik aufgreift.
Die Richtigkeit der Überlegungen vorausgesetzt lässt sich zugespitzt formulieren:

Nicht die Gegner leiden unter «Realitätsverlust», eher schon die im
Brief direkt Angesprochenen. Wenn überhaupt von «Enthusiasten» zu sprechen

wäre, dann wären sie in den Reihen der Gemeinde selbst zu suchen. Der
Widerspruch zwischen deren Selbsteinschätzung und der nüchternen
Wirklichkeit ist es, an der die Gegner Anstoss nehmen und für sich die Konsequenz

ziehen: Jesus kann nicht der Messias sein (weiter dazu unter 2.3.2).

2.2 Zur Apostasiethese

Gegen die gängige These, wonach wir es in I Joh mit dem Problem eines

innergemeindlichen Schismas zu tun haben, haben Exegeten wie Ekkehard
Stegemann und Klaus Wengst19 eine Gegenthese entwickelt. Ausgehend von
I Joh 5,(14-)21 sehen sie in 1 Joh eine Reaktion auf das Problem des Abfalls
vom Glauben, provoziert durch staatliche Zwangsmassnahmen gegen Christen.

Grundsätzlich ist zu fragen, welchen Stellenwert der genannte
Schlussabschnitt im Gesamtcorpus des Gesamtbriefes hat, wie der Terminus
«eïSûAa» in I Joh 5,21 zu verstehen ist und ob die Sichtweisen Häresie und
Apostasie gegebenenfalls sich ausschliessende Alternativen sind oder nicht.

Nach Stegemann spricht der gesamte Schlussabschnitt 5,14-21 für
Christenprozesse vor römischen Gerichten als situativem Hintergrund des
Schreibens.20 e'iôoAa seien die Götterstatuen, vor denen das Bekenntnis zu spre-

91chen oder zu widerrufen war. Gestützt werde die These durch die erkennbare

Distanznahme der Gegner von der Gemeinde (Nichtbeachtung des
Liebesgebotes, Bruderhass 2,9; 3,15; 4,20, Hass der Welt 3,13, kein Einsatz des

99Lebens füreinander 3,16). So kommt Stegemann zum Ergebnis, die «Gegner»

seien nicht Häretiker, sondern Ex-Christen, die, um staatlicher Verfolgung

zu entgehen, Christus öffentlich verleugneten. Anlass zur Verleugnung

18
TgJes 53,4: «Dann wird er bitten für unsere Sünden, und unsere Freveltaten werden

um seinetwillen vergeben werden.» PsSal 17,27: «Und er wird nicht erlauben, dass
Ungerechtigkeit ferner in ihrer Mitte wohnt, und kein Mensch, der mit Bösem bekannt ist, wird
mit ihnen zusammen wohnen, denn er wird sie kennen, dass sie alle Söhne ihres Gottes
sind.» - Texte bei Berger. Theologiegeschichte 264.

19
Stegemann, Kindlein; Wengst, Häresie 225. Weiterhin Rudolf Schnackenburg, Die

Briefe des Johannes (ZBK 17), 1982; M.J.Edwards, Martyrdom and the First Epistle of
John, NT 31 (1989), 164-171; Wolter, op.cit.9.

20 Unter Verweis auf Martyriumstermini wie viKàco, viicr|, gapxupeco u.a. - Die
ursprüngliche Zugehörigkeit der Verse 14-21 zum Gesamtschreiben begründet Stegemann -
gegen Wengst - überzeugend formkritisch: Der Schlussabschnitt rekapituliert das Gesamtanliegen

des Schreibens.



290 Kurt Erlemann

seinen staatliche Repressalien und ein Gerichtsverfahren, das den Juden
gegenüber bereits während des Jüdischen Krieges Anwendung gefunden
habe.^22 - Dass sich Häresie- und Apostasiethese ergänzen können, belegt
M.J.Edwards: Doketisten, die die Inkarnation leugneten, sei die Auffassung
eigen, dass, wer nicht ins Fleisch gekommen sei, auch das Fleisch nicht erlösen
könne. Daraus ergebe sich die Verweigerung des Martyriums folgerichtig.24
Es wird zu zeigen sein, dass sich ein innerer Zusammenhang zwischen 5,21
und der gegnerischen Position in ganz anderer Weise nahelegt.

Die These staatlich forcierter Apostasie steht und fällt mit der Frage, was
oder wen der Autor mit «KÔopoç» meint: Meint er die (heidnische) Welt mit
ihren staatlichen Verfolgungsorganen oder meint er allgemeiner alle Kräfte,
die der Gemeinde feindlich gegenüberstehen? Für Letzteres spricht, dass

auch das JohEv Koopoç in diesem weiten Sinne verwendet: Der «Hass der
Welt» (Joh 15,18ff.) konkretisiert sich im Ausschluss aus der Synagoge und in
der Verfolgung der Gemeinde durch Juden (16,1-3). Koapoç und xà löta
stehen, was die Ablehnung des Logos angeht, im Prolog parallel zueinander (Joh
1,1 Of.). Der Paraklet hat die Aufgabe, den KÔcpoç, d.h. die noch nicht Bekehrten,

zu überzeugen (Joh 16,8). Dem kosmischen Dualismus des I Joh entsprechend

sind alle gegnerischen Kräfte zur Sphäre des KÔcpoç bzw. cKotia zu
rechnen. Hass der Welt und Bruderhass sind letztlich nicht zu unterscheiden.
Die Anspielungen auf Verfolgung weisen nicht per se auf Massnahmen des

Staates oder der heidnischen Mitbevölkerung, sondern lassen sich genauso
auf Massnahmen der ablehnenden jüdischen Majorität beziehen. Ob aber die
Römer, die Juden oder beide zusammen Auslöser dieser «Apostasie» waren,
ist bislang ungeklärt.

21 Zu den verschiedenen Interpretationsmöglichkeiten vgl. J.N.Suggit, 1 John 5:21: Te-
Kvia, (|)uXdÇere èavià àitô xcâv eiôtoVov, JThS 36 (1985), 386-390. Die wichtigsten sind: Tote
Heidengötter (Stegemann, Kindlein); «negative counterparts to Jesus Christ» (Julian Hills,
«Little Children, Keep Yourselves from Idols»: 1 John 5:21 Reconsidered, CBQ 51 (1989),
285-310: 310); «unreal phantoms» (Suggit, op.cit. 390), «falsche Gottesvorstellung»
(Charles H.Dodd, The First Epistle of John and the Fourth Gospel (BJRL 21), 1937, 129-

156); «Sünde» (W.Nauck, Die Tradition und der Charakter des ersten Johannesbriefes.
Zugleich ein Beitrag zur Taufe im Urchristentum und in der Alten Kirche (WUNT 3) Tübingen

1957).
22 Die Gegner werden als Leute geschildert, die die nach Ansicht des Autors wesentlichen

Grundlagen des gemeinschaftlichen Lebens verlassen haben. Neben dem abweichenden

Credo (s.u.) gilt Fehl verhalten als gleichwertiges Indiz für Irrlehre. Offen ist, ob die
Rede von «Bruderhass» und «Anstoss geben» (aKotv8akov, 2,10) mehr impliziert als lediglich

ethische Differenzen. Nicht auszuschliessen ist, dass ähnlich wie Mk 13parr auf einen
forensischen Hintergrund angespielt ist: Konkrete Verweigerung der Solidarität vor weltlichen

oder religiösen Instanzen, gegenseitige Denunziation bis hin zur Billigung des Martyriums

der anderen. - Zum Versuch einer Klärung vgl. den nächsten Abschnitt.
22

Stegemann, Kindlein 288, ausweislich Josephus, Bell 7,46ff.
24 M.J.Edwards, op.cit. - Zum Zusammenhang von Inkarnation und Erlösungsvorstellung

vgl. auch Berger, Theologiegeschichte 264.



I Joh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess 291

2.3 Gegenthese: Konflikt im gemeinsamen jüdisch-judenchristlichen Raum

Im Folgenden geht es darum zu zeigen, dass die Alternative Häresie
(innergemeindlicher Konflikt) versus Apostasie (aussengesteuerter Konflikt)
nicht tragfähig ist. Statt dessen ist - im Gefolge gruppensoziologischer
Beobachtungen - zum einen davon auszugehen, dass Konflikte innerhalb der
Gemeinde und Druck von aussen in Wechselwirkung stehen. Zum anderen ist
die Rede von «Häresie» oder «Apostasie» anachronistisch, da die Grenzen
zwischen Judentum und Judenchristentum zur Abfassungszeit des Briefes
m.E. noch fliessend waren.

2.3.1 Die Nichterwähnung von Juden

Sind Gegner wie Adressaten des I Joh im jüdisch-judenchristlichen Lager
zu suchen, stellt sich die Frage, weshalb «die Juden» nirgends erwähnt werden,

mit aller Schärfe. Zumal das JohEv, das sich ebenfalls mit jüdisch-juden-
christlichen Gegnern auseinandersetzt, mit der Bezeichnung «oi 'louSmoi»
nicht spart. Das Problem ist längst erkannt, die Mehrzahl der Exegeten sieht
hierin ein Indiz für die Spätdatierung des Schreibens: Der Konflikt mit dem
Judentum, im JohEv noch aktuell, sei in I Joh bereits überwunden und gehöre
der Vergangenheit an. Nach der Phase der grundsätzlichen Bestimmung des

status confessionis befänden wir uns nun in der Phase innerkirchlicher
Streitigkeiten.26 Die Gegenthese lautet: Die Nichterwähnung von Juden ist Indiz
für die noch nicht bewusst vollzogene Abgrenzung der johanneischen
Gemeinde von der Synagoge. Zwischen Juden und Judenchristen ist vor der
Abfassung des Briefes noch nicht klar zu unterscheiden, die Grenze ist fliessend.
Der Konflikt ist zugleich innerchristlich und innerjüdisch, der christologische
Streit ist ein Ringen um die Bewertung der Person Jesu von Nazareth im
gemeinsamen jüdisch-judenchristlichen Lager.

Die Vorstellung eines einheitlichen «Judenchristentums»27 entbehrt der historischen
Grundlage. In ihrer Studie «The Phenomenon of Early Jewish-Christianity: Reality or
Scholarly Invention?» fasst Joan E.Taylor28 die Einwände zusammen. So sei nicht mit

25 Die Aussage, die Gegner fänden beim KÔogoç Gehör, die Gemeinde hingegen nicht
(I Joh 4,5f.), kann sich gleichermassen auf die Akzeptanz seitens der Römer und der
nichtchristlichen Juden beziehen.

26 Statistisch gesehen, fehlt der Terminus in Eph, Phil, II Thess, Past, Phlm, 1/ II Petr,
Jud, Hebr, I-III Joh, Jak. In den synoptischen Evangelien ist er selten und nirgends im
polemischen Sinn. Lediglich das JohEv, Act, Apk und Paulus verwenden den Terminus pejorativ.

Die zeitliche Streuung der Schriften lässt keinen Schluss auf sich ablösende Phasen

zu.
27 In einer demnächst erscheinenden Dissertation (Titel: Judenchristentum.

Begriffsgeschichtliche Untersuchung einer exegetischen Konstruktion) zeigt Hella Lemke auf, dass
der Begriff seit Ende des 18. Jh. bei deutschen Exegeten gebräuchlich war. Lemke bespricht
ausführlich die dogmatischen und geistesgeschichtlichen Konnotationen des Begriffs.

28 VigChr 44 (1990), 313-334.



292 Kurt Erlemann

«dem» Judenchristenlum zu rechnen, sondern mit einer Pluralität von Gruppen, die zum
Teil sogar heidnischer Provenienz sein konnten (S.325). Zudem seien die Abgrenzungskriterien

fragwürdig: «The Jewish-Christians of the first century would not have considered
themselves to be combining two religions, for they never accepted that Christianity was
anything but the proper flowering Judaism» (Zitat S.395). - Aus der Erkenntnis heraus,
dass die Fronten zwischen Judentum und «Judenchristentum» lange Zeit fliessend sind und
mit einer Pluralität von Gruppierungen in diesem Spektrum zu rechnen ist, vermeidet
François Vouga29 den Begriff oder setzt ihn in Anführungszeichen.30

Der Schreiber selbst vollzieht mit seinen Aussagen zum Credo und zur
Unterscheidung von Geist der Wahrheit und Geist des Irrtums einen wesentlichen

Schritt in Richtung Trennung. Der ganze Brief liest sich wie eine Suche
nach Kriterien für Wahrheit, und die Leistung des Autors besteht darin, den
status confessionis zu definieren und damit die Trennlinie zwischen Juden
und Judenchristen zu markieren. Die Kriterien sind: Die Anerkennung Jesu
als Gottessohn und inkarnierten Christus, sowie die Kongruenz von Credo
und Verhalten den Mitglaubenden gegenüber. Von nun an gehören nach
Ansicht des Autors nur noch diejenigen zur «christlichen» Gemeinschaft, die das
in 4,2f. formulierte Credo nachsprechen und die Praxis der geforderten
Bruderliebe üben. Gleichwohl ist das keine Preisgabe des eigenen jüdischen
Erbes: Die Anerkennung des Sohnes ist gerade die Voraussetzung für den wahren

Glauben an den Vater und das heisst an den Gott Israels.'1 M.E. haben
wir mit I Joh ein Dokument in Händen, in dem der Trennungsprozess
zwischen Juden und Judenchristen an einen entscheidenden Punkt gekommen
ist. Dafür sprechen - neben den genannten exegetischen Beobachtungen -
Erkenntnisse von (Religions-)Soziologen besonders aus dem anglo-amerika-
nischen Raum, die das Problem von Konflikten innerhalb gesellschaftlicher
Gruppen bzw. um das Problem der Neubildung bestimmter Gruppen und
deren Abweichung (deviance) vom «mainstream»32 betreffen.

Exkurs: Gruppensoziologische Beobachtungen

Die aus gruppensoziologischer Sicht zu stellende grundsätzliche Frage
lautet: Ab wann verstanden sich Judenchristen selbst nicht mehr als Juden?
Die Brüder Stegemann gehen in ihrer Studie zur Sozialgeschichte des Urchri-
stentums" dieser Frage nach und klären sie unter Rekurs auf Arbeiten von
Howard S.Becker, Jack T.Sanders, Bruce J.Malina und anderen.34 Diese so-

29 Geschichte des frühen Christentums (UTB 1733). Tübingen/Basel 1994.
30 Lemke (op.cit.) plädiert dafür, den Kollektivsingular möglichst zu vermeiden.
31 Mit Wurm 42 u.ö.
32 In diesem Falle das nichtchristliche Judentum.
33 Ekkehard W. Stegemann/Wolfgang Stegemann, Urchristliche Sozialgeschichte. Die

Anfänge im Judentum und die Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart u.a.
1995, bes. 138ff.



I Joh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess 293

ziologischen Studien lassen für den jüdisch-christlichen Trennungsprozess
folgende Erkenntnisse zu: Erstens, die Trennung von «mainstream» und der
Gruppe der Abweichler (deviants) stellt sich als Prozess dar, nicht als einmaliger

Akt des Ausschlusses oder Selbstausschlusses.33 Zweitens, abweichendes

Verhalten einer bestimmten Gruppe, wie etwa der johanneischen Christen,

führt unter bestimmten Umständen - etwa Identitätskrise oder politische

Krise des jüdischen Volkes - zu Sanktionen seitens der dominanten
Gruppe oder einiger ihrer Vertreter («moral entrepreneurs»,36 etwa Pharisäer,

Hohepriester oder rabbinische Führungsschicht).37 Drittens, die Sanktionen

haben wiederum Rückwirkungen auf das Selbstverständnis der deviants

- entweder versuchen sie, sich dem «mainstream» anzugleichen oder die eigene

Position nach aussen zu rechtfertigen bzw. nach innen zu konsolidieren.38

Am Ende der Entwicklung, die sich mit einer Spirale oder einer «Karriere»39

vergleichen lässt, steht - im Falle der Unvereinbarkeit der Positionen - die
formelle Trennung. Es ist demnach davon auszugehen, dass christliche
Gemeinden, besonders solche mit einem judenchristlichen Anteil, noch geraume
Zeit ein jüdisches Selbstverständnis gepflegt haben, auch dann noch, als sie

seitens der jüdischen Mehrheit vor Ort als deviante, häretische Gruppe
angesehen und behandelt wurden.40

Auf I Joh angewandt heisst das:
1. Die Gemeinde des 1 Joh definierte sich vor Abfassung des Schreibens

möglicherweise selbst noch nicht als eigenständige Gruppe jenseits der
Synagoge. Dafür spricht die Beobachtung, dass in 1 Joh die Bezeichnung
«oi Iouôatoi» fehlt, es sei denn, der Autor verzichtet aus diplomatischen
Gründen auf verbale Abgrenzung. Der Verzicht auf die Etikettierung der
Gegner als «Juden» könnte dazu dienen, deren mögliche Solidarisierung

34 Howard S.Becker, Outsiders. Studies in the Sociology of Deviance, New York/London

1973: Jack T.Sanders, Schismatics, Sectarians, Dissidents. Deviants. The First Hundred
Years of Jewish-Christian Relations. London 1993: Bruce J.Malina, Conflict in Luke-Acts:
Labelling and Deviance Theory, Jerome H.Neyrey (Hg.), The Social World of Luke-Acts,
Peabody 1991, 9Iff.

35 Sanders 124 (frühes Christentum in Differenz zu zur Sezession neigenden Sekten).
36 Begriff bei Becker 147ff.
37 Vgl. Becker 12ff. - Sanders 135ff. geht einheitlich von der politisch-religiösen Krise

des jüdischen Volkes im 1.Jh. als Auslöser für die Ausgrenzung von Christen aus. Die
genannten Krisenpunkte stehen aber m.E. nicht in einem nachweisbaren direkten
Kausalzusammenhang mit Massnahmen gegen Christen.

38 Angleichung ans Judentum vermutet Sanders (op.cit. 234) tendenziell für Judenchristen

der Diaspora. Ansonsten sei die Ausbildung eines eigenen Sclbstbewusstseins die Regel

(Sanders 143, vgl. Becker 38ff.).
Becker 241Ï.

4(1 Sanders 79; Stegemann, Sozialgeschichte 200f„ und Vouga, Geschichte des frühen
Christentums, Tübingen 1995. 176, betonen dies ausdrücklich für die Trägergruppe des Joli

Ev.



294 Kurt Erlemaun

mit nichtchristlichen Juden zu vermeiden; doch spräche dies ebenfalls
nicht für ein ausgeprägtes «christliches» Selbstbewusstsein des Autors.

2. Der I Joh vorausliegende Konflikt lässt sich somit weder als rein «inner¬
christlicher» noch als rein «innerjüdischer» Konflikt kennzeichnen. Was
die Bewertung des Juden Jesus von Nazareth angeht, ist sachgemässer von
einem Konflikt zwischen zwei divergierenden Ansichten innerhalb des

pluralen jüdischen Spektrums zu sprechen. Die christologische Ideologi-
sierung, die Definierung von Orthodoxie und Orthopraxie in 1 Joh41 führt
zur gegenseitigen Polarisierung und damit zur Intensivierung des
Konflikts.

3. Die Etikettierung der Gegner in I Joh 2,22 als «Antichristusse» oder
«Pseudopropheten» ist ihrerseits Reaktion auf einen Geltungsanspruch
der Gegner, was die theologische Bewertung Jesu von Nazareth angeht.
Die Gegner distanzieren sich nach I Joh 2,19 von der Gruppe und versuchen

nach 2,26f., die restlichen Gruppenmitglieder zu beeinflussen. Der
Autor stärkt seiner Adressatenschaft den Rücken, indem er in zweifacher
Hinsicht den Spiess umdreht: Erstens, er integriert die Tatsache des
Sündigseins in die Christologie. Zweitens, er stigmatisiert die gegnerische
Position, indem er sie als «Geist des Irrtums» dem «Geist der Wahrheit»
gegenüberstellt

42 Es ist nicht zuletzt der Wahrheitsanspruch der Gegner,
der die Diskussion um den christologischen status confessionis forciert.

4. Der innergemeindliche Konflikt wurde möglicherweise durch äusseren
Druck - etwa durch Polemik oder Sanktionen seitens des jüdischen
«mainstream» - gefördert. Die Polarisierung in eine weiterhin deviante
Gruppe und eine sich dem «mainstream» wieder annähernde Gruppe
entspricht den vorgetragenen gruppensoziologischen Erkenntnissen.

5. Was für das Verhältnis von Christen und Juden vor Abschluss des

Trennungsprozesses gilt, gilt entsprechend für die beiden in I Joh opponierenden

Gruppen: Die Gegner sehen nicht per se sich selbst, sondern die

Gruppe, gegen die sie opponieren, als «Häretiker» oder «Apostaten» an.
Die Gegner verstehen ihre Position als notwendige Korrektur eines ihrer
Ansicht nach falschen «messianischen» Verständnisses Jesu von
Nazareth.41 Die Massivität ihres Auftretens ist aus der emphatisch vorgetragenen

Gegenposition des Autors zu erschliessen. Die Heftigkeit der verba-

41 Sanders 127.
42 «Reversing the claim» gehört zur Gegenwehr gegen den Anspruch der gegnerischen

Seite (Sanders 125. Anm.235. unter Rekurs auf Meredith B. McGuire, Religion: The Social
Context, Belmont 1981,165). - Ähnlich wird auch den Führern des Volkes in Joh 8 und Mt
23 Inkompetenz bescheinigt.

42 Verbunden möglicherweise mit einer Kritik an einer zu weltoffenen Hallung der
Trägergruppe, vgl. 2.3.3. - Ähnlich auch Klauck 33.



I Joh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess 295

len Auseinandersetzung entspricht der geistigen Nähe beider Gruppen
zueinander.44

Die vorgetragenen Überlegungen setzen voraus, dass die Bewertung der
Person Jesu von Nazareth im Judentum selbst noch unabgeschlossen war. Es
bleibt die Frage, wie sich nach dem jeweiligen Selbstverständnis der Kontrahenten

der Konflikt darstellt. Die einfache Auskunft: Apostasie oder Häresie
scheint nach den bisherigen Beobachtungen zu kurz gegriffen.

2.3.2 Polarisierung zwischen devianter und mainstream-konformer Gruppe

Objektiv lässt sich erst einmal feststellen, dass I Joh zu einer Polarisierung
zwischen beiden Gruppen beiträgt. Der Grundtenor des Schreibens ist in der
Festschreibung der Wahrheitskriterien zu sehen. Die Gegner sind aus der
Sicht des Autors in den präconversionalen Zustand zurückgefallen. «Sie sind
von der Welt; darum reden sie, wie die Welt redet, und die Welt hört sie.» (1

Joh 4,5f.; vgl. Joh 8,43). Die Gegner unterscheiden sich in der
Wahrnehmungsperspektive des Autors nicht von der Position des umgebenden
«mainstream». Hierin liegt der Wahrheitsgehalt der Apostasiethese, wobei Apostasie

hier ein Zurückfallen ins nichtjesuanische bzw. -messianische Judentum
meint. Die Selbsteinschätzung der Gegner ist indes erheblich schwerer zu
bestimmen. In ihren Augen dürfte die Distanzierung von der Gemeinde (2,19)
eine notwendige Korrektur in der messianischen Einschätzung Jesu darstellen.

Die Behauptung, Jesus sei der Messias gewesen, lässt sich für sie nicht
mehr halten. Möglicherweise reagieren sie damit positiv auf Polemik von
Jesusgegnern, die sich auf das erkennbare, unveränderte Sündigsein von «Christen»

stützt. Damit nähern sich die Gegner ihrer eigenen präconversionalen,
«mainstream»-konformen Position an.

Nicht auszuschliessen ist bei alledem, dass die Gegner in ihrer Korrektur keine vollständige

Leugnung der Bedeutung Jesu sehen. Dafür könnte die vom Autor geforderte
«Unterscheidung der Geister» sprechen. Ist hierin ein Indiz für den pneumatischen Anspruch
der Gegner zu sehen? Sicher zu entscheiden ist dies nicht, der Hinweis auf den «Geist des
Irrtums» und die «falschen Propheten» (4,1 ff.) lässt sich genauso gut als beabsichtigte, apo-

44 Gemäss dem konflikttheoretischen Grundsatz: Je grösser die Gemeinsamkeiten, desto

grösser das Konfliktpotential (vgl. Sanders 125-127 unter Verweis auf John G. Gager
und William Scott Green). - Eine eigene Vorstellung entwickelt John G.Gager, Jews
Christians and the Dangerous Ones in Between, in: Shlomo Biderman/Ben-Ami Scharfstein
(Hgg.), Interpretation in Religion, London u.a. 1992, 249-257: Die starke Reaktion sei auf
die Zwischenstellung der Gegner zwischen christlichem und jüdischem Lager zurückzuführen.

Während die Fronten zum nichtchristlichen Judentum hin klar seien, habe man
«Judenchristen» beiderseits als Bedrohung empfunden. Die harte Reaktion des I Joh sei als

Aufforderung zu klarer Entscheidung zu verstehen. - Richtig gesehen ist m.E.. dass den
Gegnern eine Zwischenstellung zukommt. Nicht aber, dass diese Zwischenstellung exklusiv

als «judenchristlich» zu bezeichnen sei - auch die Trägergruppe des I Joh verortet sich
innerhalb des gemeinsamen jüdisch-judenchristlichen Lagers. Besser ist von konservativeren

und liberaleren Judenchristen zu sprechen.



296 Kurt Erlemann

kalyptisch eingefärbte Stigmatisierung der Gegner durch den Autor verstehen. So lässt sich
auch nicht mit Bestimmtheit sagen, ob die Gegner ihre bisherige Hochschätzung Jesu völlig
aufgegeben haben oder sich auf eine Art «Minimalchristologie» zurückgezogen haben, die
Jesus unterhalb der Schwelle von «Messianität» Bedeutung beimisst.4- In jedem Falle
distanzieren sie sich von einer aus ihrer Sicht devianten, «häretischen» Position, die sich weder

mit der Wirklichkeit noch mit der gemeinsamen jüdischen Tradition vereinbaren lässt.
Mit dieser Position zeigen sich die Gegner in der Frage des Sündigseins von Christen
«realistischer» als der verbliebene Teil der Gemeinde.

Der Autor gibt den Gegnern insofern Recht, als er das Sündigsein der
Christen ausdrücklich konzediert (I Joh 1,8-10). Doch zieht er daraus eine
andere Konsequenz: Er führt die bisherige Christologie weiter und ergänzt sie

um einen entscheidenden Aspekt: Die sündenvergebende und -überwindende
Wirksamkeit des Messias Jesus bleibt nicht auf seine irdische Tätigkeit und

auf ein paar zufällig «Geheilte» begrenzt, sondern sie wird ausgedehnt: Er
vergibt auch jetzt noch die Sünden (1.9), und zwar als Paraklet im himmlischen

Thronsaal (2,1; vgl. Rom 8,34; Hebr 8,Iff.).46 In dieser Funktion vollendet

Christus weltweit das angefangene Werk (2,2). Er legt, zusammen mit den

Gläubigen selbst, Fürsprache für die Sünder vor Gottes Thron ein. Sofern die
Sünde nicht geleugnet wird und nicht Sünde zum Tode ist (5,16f.),47 ist sie

kein Anlass zu ernster Beunruhigung. Der Passus entschränkt damit die rein
immanente Sicht der Gegner, transzendiert die Bedeutung Jesu und integriert
damit den «Stein des Anstosses»: Das Sündigen geht zwar weiter, das spricht
aber nicht gegen die (recht verstandene) Messianität Jesu. Das Credo von

45 Zu denken wäre an die irdischen Prädikationen, die Jesus im JohEv von jüdischen
Sympathisanten zugesprochen werden (Joh 1,38; 3,2: paßßl; 4,19:7ipo<j)f|Tr|Ç; vgl. PEg 2 frg.l
und 2: SiSaaKake. (Ausführlicher zu PEg 2 vgl. Kurt Erlemann, Papyrus Egerton 2: 'missing
link' zwischen synoptischer und johanneischer Tradition, NTS 42 (1996), 12-34). - Es fällt
auf, dass in den aufgeführten Texten des JohEv unterschiedliche Bewertungen Jesu einander

gegenübergestellt werden, wobei mit dem Erzählgefälle die Wertigkeit der Prädikationen

ansteigt. Dieses Vorgehen hat argumentative Funktion: Die Gesprächspartner Jesu
und mit ihnen die Leser des Evangeliums werden von unanstössigen, aus Sicht des Autors
aber nicht akzeptablen, hin zu schwerer verdaulichen, aber entscheidenden Aussagen über
Jesus geführt. Das spricht dafür, dass die Sozialstruktur der johanneischen Gemeinde zum
umgebenden Judentum hin durchlässig ist. Sympathisanten am Rande wird in missionarischer

Absicht ihre nicht zureichende «Minimalchristologie» vor Augen gehalten, sie sollen
zur Akzeptanz der entscheidenden Glaubensaussagen gebracht werden. Ähnliches gilt für
die Glieder der johanneischen Gemeinde selbst, vgl. Joh 6,60-71: Die Brotrede Jesu wird
als Zumutung empfunden, einige der Jünger wenden sich ab. - Das in I Joh verhandelte
Problem lässt sich ebenfalls in dieses Raster einfügen: Gegenüber der «Minimalchristologie»

der Gegner wird die Messianität und Gottessohnschaft Jesu argumentativ verteidigt.
46 Es ist kein Zufall, dass gerade in den Texten, in denen die Überwindung der Sünden

als zentrale Aufgabe Christi angesehen wird, auch seine Funktion als himmlischer Anwalt
betont wird.

47 Die «Sünde zum Tode» ist die Aufkündigung der Solidarität mit der Gemeinschaft
in Lehre und Verhalten gegen die vom Geist gewirkte Erkenntnis der Wahrheit (vgl. Mt
12,31f.parr; Hebr 6,4-6).



I Joh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess 297

4,2f. ist die logische Konsequenz dieses Gedankenganges.48 Von hier aus

muss die Position der Gegner aus Sicht des Autors als unzulänglich, wenn
nicht apostatisch bewertet werden. Der entscheidende Punkt ist (weiterhin)
die Anerkennung Jesu als des verheissenen und erwarteten Messias in seiner
Heilsbedeutung.

Es ist kein Zufall, dass der Autor den «Geist der Wahrheit» nicht nur im Credo, sondern
auch im rechten Sozialverhalten erkennt: Es entspricht der Position der Gegner, dass sie
das Liebesgebot als unmessianische Neuerung nicht für bindend halten und sich frei fühlen,
der Gemeinde die Solidarität aufzukündigen. Dagegen rechtfertigt der Autor des Briefes
das Liebesgebot zum einen damit, dass es eigentlich mit dem Gebot identisch ist, welches
den Gegnern «dü 'àpxfjÇ». und das heisst, schon vor ihrer Zuwendung zu Jesus, als Summe
der Torah, bekannt war (2,7, vgl. Rom 13,9f.).49 Zum anderen ist das Liebesgebot aus der
Sicht derer, die Jesus als Messias und Gottessohn anerkennen, allerdings auch ein «neues»
Gebot, gerechtfertigt durch die Tatsache einer grundsätzlich neuen kosmischen Situation
(2,8f.).

2.3.3 Warnung vor e'iSüAa (I Joh 5,21)

Die Nagelprobe auf die vorgeschlagene These ist die Frage, ob und wie
sich der Schlussvers des Schreibens in das Gesamtbild integrieren lässt.
Bislang wurde der Vers entweder als Fremdkörper, der mit dem Inhalt des
Schreibens wenig zu tun hat, oder als Schlüssel zum Verständnis des
Gesamtschreibens angesehen.^0 Geht man indes von gruppensoziologischen Überlegungen

aus, eröffnet sich eine dritte Möglichkeit: Es entspricht der
Auseinandersetzung mit konservativen Gegnern, dass der Autor am Schluss seines
Schreibens eindringlich davor warnt, aus der Fehleinschätzung in den eigenen
Reihen heraus, sündlos zu sein, fatale ethische Konsequenzen zu ziehen. Für
diese Deutung spricht auch die Vehemenz, mit der der Autor in 2,15-17 die
Distanz zum KÔopoç einfordert. Die Warnung ist solchen entgegengehalten,
die, um es vorsichtig auszudrücken, keine Berührungsängste zum Koagoç
haben. Damit hat der Autor nicht automatisch die Gegner im Visier, im Gegenteil:

Gerade die Selbsteinschälzung der Sündlosigkeit in den eigenen Reihen
ist es, die - vergleichbar den «Starken» in Korinth - eine weltoffene, liberale
Haltung begünstigt. Mit der Warnung vor e'tôciAa in 5,21 warnt der Autor vor
den Symbolen eben dieses KOGgoç. An welche Symbole konkret zu denken ist,
lässt sich nur vermuten: Vorstellbar wären heidnische Gebräuche wie die An-

48 Der Zusatz «èv oapici» an dieser Stelle ist nicht zwingend eine antidoketische Spitze,
sondern hängt eng mit der sündenüberwindenden Funktion des Messias zusammen: Da die
Sünde ihren Sitz im Fleisch hat, ist sie auch nur «im Fleisch» zu überwinden (vgl. Rom 8,3;
Hebr 4,15). Darauf zielt auch das in I Joh 5,6.8 genannte Blut als Zeuge: der Messias hat
sein Fleisch zum Heil dahingegeben (vgl. Joh 6,51).

49 Auf die Torahbindung der Gegner rekurriert 3,4-10: Wer sündigt, und das heisst hier
konkret: Wer sich ausserhalb der Gemeinschaft stellt, den trifft der Vorwurf der civogia
(3,4)

Zu den Interpretationsmöglichkeiten des Begriffs vgl. Anm. 21.



298 Kurt Erlemann

betung von Götterstatuen oder das Essen von Götzenopferfleisch (eiöoAo-
'0ma, Act 15,29; I Kor 8; Apk 2,14; vgl. Rom 14).51 Im Blick auf die Gegner
liest sich dieser Ruf zur Räson als letztes, apologetisches Signal: An Jesus als
Messias zu glauben heisst mitnichten, das eigene Sündigsein zu ignorieren
und den Boden der gemeinsamen jüdischen Glaubensgemeinschaft zu verlas-

52
sen.

3. Historische Einordnung

3.1 Vergleich mit dem JohEv

Das Problem der historischen Verhältnisbestimmung zwischen Brief und
Evangelium ist ein eigenes Thema, das hier nicht in extenso behandelt werden

kann. Die Frage, welchem Schriftstück die historische Priorität zukomme,

ist nach wie vor offen. Das hängt zum einen mit dem ambivalenten
sprachlichen Befund zusammen - literarische Abhängigkeiten lassen sich
nicht nachweisen -53, zum anderen sind die angebotenen Lösungsvorschläge
von theologiegeschichtlichen Prämissen überlagert. Im Laufe der Zeit haben
sich drei Lösungsmodelle herauskristallisiert:

1. Ausgehend von der Häresiethese zu I Joh wird von vielen Exegeten bis
heute die historische Priorität des Evangeliums vor dem Brief behauptet.54
Anders Ekkehard Stegemann, der in beiden Schriften dieselbe Auseinandersetzung

mit dem zeitgenössischen Judentum erkennt und eine theologische

51 So auch Klauck 343. der diese Lösung jedoch mit der Gnostikerthese koppelt.
52 Vgl. dazu die Auseinandersetzungen des Paulus mit der konservativen Jakobusfraktion

in Gal: Auch hier geht es um einen Konflikt mit einer Gruppe, die zwar «judenchristlich»

zu nennen ist, sich selbst aber mit der jüdischen Glaubensgemeinschaft zumindest
teilweise identifiziert und deren Interessen gegen eine Öffnung zum Heidentum hin verteidigt

(Sanders 2311'.; Vouga, Geschichte 40). Die Messianität der ansonsten eher auf
Ausgleich bedachten paulinischen Argumentation in Sachen Gesetz entspricht der Massivität
der jerusalemer Gegenposition. Dazu ausführlich Kurl Erlemann, Alt und Neu bei Paulus
und im Hebräerbrief. Frühchristliche Standortbestimmung im Vergleich, ThZ 54 (1998),
345-367.

53 Mit Strecker 26. Strecker plädiert für die Priorität von II/III Joh vor I Joh und
JohEv. - Weiter Berger, Theologiegeschichte 243 und 246.

54 Hans Conzelmann, «Was von Anfang an war», Theologie als Schriftauslegung.
Aufsätze zum Neuen Testament (BEvTh 65), München 1974,207-214: 214 (I Joh als «johannei-
scher Pastoralbrief»), Eduard Schweizer, Der Kirchenbegriff im Evangelium und in den
Briefen des Johannes, ders., Neotestamentica. Deutsche und englische Aufsätze 1951-
1963, Zürich 1963. 254-271; Günter Klein, op.cit.; Rudolf Schnackenburg, op.cit.: Klaus
Wengst (ÖTK); ders., Häresie 14 Anm.9; François Vouga, Die Johannesbriefe (HNT 15/

III), Tübingen 1990. 19. - Auch Wolter, der I Joh nicht antihäretisch versteht, sieht die
historische Priorität beim Evangelium. 1 Joh sei an eine Gemeinde gerichtet, «in der sich
aufgrund der sozialen und rechtlichen Folgen des Synagogenausschlusses zentrifugale Kräfte
bemerkbar machen» (op.cit. 9).



I Joh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess 299

Entwicklung von der einen zur anderen Schrift in Abrede stellt.55 Das
Evangelium sei vielmehr als Kommentar zum Brief konzipiert. Stegemann steht
damit dem zweiten Lösungsmodell nahe:

2. Die historische Priorität des Briefes vor dem Evangelium. Diese
Meinung ist vergleichsweise jünger, als Argumente dienen die Beobachtungen,
dass der Brief ältere Traditionen biete und eine ausgeprägtere Naherwartung
als das Evangelium aufweise.56 Die akute Auseinandersetzung des Briefes
werde im Evangelium vorausgesetzt und theologisch verarbeitet.57

3. Die mehr oder weniger parallele Entwicklung von Brief und Evangelium

in einem Mehrstufenmodell, wie Martin Hengel and Hans-Josef Klauck
vorgeschlagen haben.58 Dahinter steht die Unterscheidung zwischen Grundschrift

und redaktioneller Überarbeitung des Evangeliums: Der Verfasser des
I Joh habe zwar die Grundschrift des JohEv gekannt, nicht aber dessen
Endfassung.

Position 2. hat aufgrund der gruppensoziologischen Überlegungen die
grösste Wahrscheinlichkeit für sich. Die generalisierende Bezeichnung «oi
IouSaïoi» spricht für ein Selbstverständnis der Trägergruppe des JohEv in
(teilweiser) Differenz zum vor Ort dominanten Judentum. Dagegen spricht
das Fehlen des Begriffs in I Joh nicht als argumentum e silentio für eine spätere

Situation, in der die Auseinandersetzung mit dem Judentum überwunden

ist. Der Rekurs auf den gemeinsamen Gottesglauben und die Konvergenz

der Formulierungen mit dem Evangelium gerade an diesem Punkt lassen

den umgekehrten Schluss zu.60

Als stützende Argumente für die historische Priorität des Briefes sind zu
nennen: Erstens, das JohEv spiegelt die Erfahrung des - zumindest punktuell
vorgenommenen Ausschlusses aus der Synagoge («àTroauvàycDYOç» Joh 9,22;
12,42; 16,2) der sich nach wie vor «jüdisch» verstehenden Gruppe wider.
Zweitens, das Evangelium zeigt insgesamt einen höheren Grad an «Christo-

55 Vgl. Anm. 1 und § 2.2.
,IS Strecker, Schnelle sowie Berger (Theologiegeschichte 669). - Stegemann (Kindlein

294) kommt zum umgekehrten Schluss wie Hans Conzelmann: Das JohEv sei der auf die
Ebene Jesu projizierte, narrative Kommentar zu I Joh.

57 Schnelle 521.
sx Klauck 46f. (Affinitäten zwischen 1 Joh und dem «sekundären» Kap. Joh 21 ); Hengel

202 und 220 (eine «Schulkrise als Auslöser für I Joh»).
S9 Sanders (op.cit. 40) weist auf den common sense in dieser Frage hin und sieht in der

Bezeichnung das «desire for the enemy to be unified», und mithin eine Vorstufe der
Vereinheitlichung des Christentums, (op.cit. 128) - Doch ist das Verhältnis zum Judentum
noch keineswegs im negativen Sinne geklärt, sondern ambivalent, wie Joh 4,22 auf der
einen und 8,44 auf der anderen Seite zeigen. Das Verhältnis ist von Verbitterung und
Unverständnis angesichts der Nichtakzeptanz und Verfolgung durch die dominante jüdische
Gruppe geprägt.

«Den Sohn hassen/lieben/bekennen/leugnen» etc. heisst «den Vater hassen/lieben/
bekennen/leugnen»: Joh 5,23; 12,45; 14,7; 15,23; I Joh 2,23; 4,3; 5,10.



300 Kurl Erlemann

logisierung» als der Brief. Das zeigt sich besonders beim Verhältnis von
Gemeinde und KÔogoç Der Brief erhebt die Forderung nach strikter Abgrenzung

(«habt nicht die Welt lieb noch was in der Welt ist», 2,15). Es ist Sache
des einzelnen Glaubenden, das Böse zu überwinden (2,13f.), die Versöhnung
der Welt ist «Chefsache» (2,2). Anders im Evangelium: Nach Joh 12,31 und
16,33 ist die Welt durch Christus bereits überwunden, der Fürst der Welt ist
gerichtet. Nach dieser grundsätzlichen Entscheidung wird die Welt
Aufgabengebiet der Jünger: Sie bekommen uneingeschränkte Vollmacht, Sünden
zu vergeben. Das deckt sich mit der missionarischen Grundausrichtung des

Evangeliums. Die Tendenz zunehmender Christologisierung hat die grössere
historische Wahrscheinlichkeit für sich als die umgekehrte Tendenz.6 Drittes
Indiz für das hohe Alter des I Joh ist das erwähnte Fehlen einer autoritativen
Lehrinstanz vor Abfassung des Schreibens.

3.2 Ergebnis und Ausblick: I Joh und der jüdisch-christliche
Trennungsprozess

1. I Joh stellt ein Stadium in einem längeren Trennungsprozess dar, der in
folgenden Stufen abgelaufen sein könnte:
a) es bildet sich eine innersynagogale Gruppe von jüdischen Jesusanhängern

mit einer auf der Vorstellung des Sünde überwindenden und
dauerhafte Gerechtigkeit schaffenden Messias Jesus fussenden Christolo-
gie.

b) die Hochschätzung Jesu von Nazareth führt zu Empfindlichkeiten des
örtlichen «mainstream», es kommt zu ersten Konflikten zwischen
Jesusgruppe und Synagoge. Die Feststellung postconversionaler Sünde
wie überhaupt das Problem der Unsichtbarkeit der neuen Heilswirklichkeit

stellen eine ideale Angriffsfläche für nichtchristliche Polemik
dar.62

c) Innerhalb der Gruppe kommt ein christologischer Klärungsprozess in
Gang. Die Gegner des 1 Joh gehen den Weg der Angleichung mit der
Synagoge und distanzieren sich von der Gruppe (2,19). die restlichen
Gruppenangehörigen sind verunsichert (Situation vor Abfassung des I

Joh).
d) Der Autor schreibt I Joh zur Stärkung der deviants. Er nimmt die Kritik

der Gegner auf und korrigiert das Selbstverständnis der verbliebenen
Gemeindeglieder. Die Gruppenzugehörigkeit wird klar definiert.

Zum Problem der gering ausgebildeten Christologie vgl. Berger, Theologiegeschich-
te 239f.

6~ Zum Problem der Unsichtbarkeit des Neuen vgl. Erlemann. Der Geist als

«appaßwv» (II Kor 5,5) im Kontext der paulinischen Theologie (ZNW 83 (1992), S.202-223)
sowie ders., Alt und Neu bei Paulus und im Hebräerbrief (vgl. Anm. 52).



1 Joh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess 301

e) Die weitere Entwicklung innerhalb der johanneischen Gruppe bringt
deren Ausgrenzung aus der Synagoge (vgl. Joh 16,lf.) und die Ausbildung

eines Selbstbewusstseins in Differenz zum dominanten Judentum.
2. Der in I Joh verhandelte Konflikt ist demnach als «vorschismatischer

Konflikt», d.h. als Konflikt im noch gemeinsamen jüdisch-judenchristli-
chen Bereich anzusehen. Dem entsprechen die Nichterwähnung des
Terminus «oi IonSaioi» und der Rekurs auf den gemeinsamen Glauben an
den Gott Israels. Die Schärfe des Konflikts ergibt sich aus dem Ringen um
den Kern der Christologie. Nicht eine innerchristliche Häresie ist Auslöser

des Schreibens, auch nicht der Abfall ins Heidentum, sondern der
möglicherweise von aussen geförderte Prozess der Angleichung an bzw.

Abgrenzung von der umgebenden dominanten Gruppe. Aus der Perspektive

des Autors ist damit ein Rückfall in den präconversionalen Zustand
gegeben, aus der Perspektive der Gegner zumindest eine notwendige
Korrektur in der theologischen Einschätzung Jesu.

3. Die genannte Korrektur bezieht sich auf die Fehleinschätzung eigener
Sündlosigkeit und ihrer ethischen Folgeerscheinungen (Öffnung der
Gruppe hin zum KÔapoç, Mission? Essen von Götzenopferfleisch?). Dagegen

wird apologetisch die Gemeinde aufgefordert, sich vom KÔagoç und
den eïôûAci als deren Symbolen fernzuhalten.

4. Der in I Joh verhandelte Konflikt wird seitens des Autors als pneumatischer

Streit interpretiert (2,26f.; 4,1-3). Er weist den Gegnern die Position
des apokalyptischen «Geistes des Antichrists» bzw. «Geistes des Irrtums»
zu und fordert zur Unterscheidung der Geister auf. Als Kriterien für einen
legitimen pneumatischen Anspruch benennt er die Übereinstimmung mit
dem in 4,2f. formulierten Credo und die Praktizierung des von Jesus in
Übereinstimmung mit der Torah geforderten Liebesgebots. Zusätzlich
weist er zur Stützung seines charismatischen Führungsanspruchs auf seine

Augenzeugenschaft hin (1,1; 4,14.16). I Joh ist somit Zeugnis einer aus der
Situation heraus sich entwickelnden «Lehrinstanz».

5. Im Vergleich mit dem JohEv stellt I Joh eine ältere Stufe im Trennungsprozess

dar. Eine exakte Datierung beider Schriften ist indes schwierig, da
der Trennungsprozess geographisch und je nach sozialer Situation
unterschiedlich schnell verlaufen ist.63 Dennoch lässt sich der Eindruck nicht
unterdrücken, dass I Joh auch im Vergleich zu anderen neutestamentli-

63 Vgl. Vouga, Geschichte 166f., und Bernd Wander. Trennungsprozesse zwischen
frühem Christentum und Judentum im l.Jh. n. Chr. Datierbare Abfolgen zwischen der
Hinrichtung Jesu und der Zerstörung des Jerusalemer Tempels (TANZ 16), Tübingen 1994,
276. - Ausserdem lässt die mehrheitlich vertretene Datierung des JohEv nach 70p Fragen
offen: So lässt sich der Hinweis auf Synagogenausschluss nicht automatisch mit der in den
achtziger Jahren entwickelten birkat ha-minnim in Verbindung bringen (Sanders 45, Vouga,

Geschichte 169). Auch wäre die Nichterwähnung des Falles Jerusalems im JohEv
zumindest auffällig, sollte das Evangelium nach 70p entstanden sein.



302 Kurt Erlemann

chen Schreiben, die sich mit «Judaizers» auseinandersetzen, ein relativ
frühes Stadium repräsentiert.64

6. Neu zu durchdenken ist die Vorstellung von «Bekehrung»: Heisst Bekehrung

in jedem Falle «Austritt» aus der Synagoge bzw. «Eintritt» in eine als

nichtjüdisch wahrgenommene Gruppe? Oder handelt es sich in diesem
frühen Stadium nicht eher um eine «Bekehrung» zu einer devianten Form
des Judentums, vergleichbar der immer schon innerjüdisch betrachteten
Busstaufe Johannes des Täufers?

7. Das Ergebnis hat Auswirkungen auf die Gegnerfrage in anderen neutesta-
mentlichen Schriften: Was auf den ersten Blick oft wie antijüdische Polemik

aussieht, ist - das jüdische Selbstverständnis früher «christlicher»
Gemeinden vorausgesetzt - eher Polemik gegen konservative Kreise im eigenen

Lager.66 Diese sind nicht einfach als «Judenchristen» zu betiteln, der
Terminus erscheint angesichts einer differenzierteren historischen Sicht
unzulänglich und ist zu spezifizieren.

Kurt Erlemann, Schwelm

64 Die Polemik gegen Juden in 1 Thess 2,14 spricht aus dem genannten Grund nicht per
se für die historische Priorität dieses Briefes gegenüber I Joh.

Mit Vouga, Geschichte 40 («Wegen Jesus haben sie sich eigentlich zu einer neuen
Form des Judentums 'bekehrt'. Die Gemeinden, zu denen sie gehören, bleiben dem
Tempelkult verbunden [Mt 5,23f.]...»).

66 Für Hebr habe ich dies im vormals zitierten Aufsatz zu Alt und Neu bei Paulus und
im Hebräerbrief Anm.52) zu zeigen versucht. - Selbst Schriften, die den Terminus «die
Juden» verwenden, sind nicht per se «antijüdisch», wie das zumindest partielle jüdische
Selbstverständnis etwa des Autors das JohEv zeigt.


	I Joh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess

