Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Das Bild Gottes auf Erden : zu Dietrich Bonhoeffers Lehre von der
Gottebenbildlichkeit des Menschen

Autor: Axt-Piscalar, Christine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878008

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Bild Gottes auf Erden

Zu Dietrich Bonhoeffers Lehre von der Gottebenbildlichkeit
des Menschen

Die Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen gehort neben der
Aussage von dem Siindersein des Menschen zu den Grundaussagen der
christlichen Anthropologie. Durch beides ist der Mensch vor aller anderen
Kreatur ausgezeichnet. Von ihm und nur von ihm wird gesagt, dass er zum
Ebenbild Gottes bestimmt ist; und von ihm und nur von ihm wird gesagt, dass
er ein Siinder ist. Dieses beides wird von aller anderen Kreatur so nicht be-
hauptet. Es macht vielmehr die herausgehobene Stellung des Menschen in
der geschaffenen Welt aus. Insofern geht mit der christlichen Anthropologie
in der Tat ein gewisser und in der zeitgenossischen, insbesondere durch die
okologische Krise geprigten Diskussion vielfach beklagter Anthropozentris-
mus einher;' allerdings, so fiigen wir sogleich hinzu, ein durch die Bestim-
mung zur Gottebenbildlichkeit und die Feststellung des Siinderseins des
Menschen inhaltlich bestimmter Anthropozentrismus.

Wir gehen dieser inhaltlichen Bestimmung im folgenden nach, indem wir
Dietrich Bonhoeffers Ausfithrungen zur Gottebenbildlichkeit interpretieren.
Er hat sie vorgelegt nach vorauslaufenden in Berlin als Privatdozent gehalte-
nen Vorlesungen insbesondere in der 1933 erschienenen Abhandlung
«Schopfung und Fall», die sich dem Untertitel zufolge als eine theologische
Auslegung von Genesis 1-3 zu verstehen gibt. Bonhoeffers diesbeziigliche
Ausfiihrungen sollen indes nicht an den Massstiben heutiger oder auch da-
maliger exegetischer Erkenntnisse gemessen werden. Es seien vielmehr die
systematisch-theologischen Aussagen seiner Position im Blick auf die imago
Dei des Menschen herausgearbeitet.”

1. Freiheit als vom andern her ermdchtigter Vollzug von Beziehung

Die theologische Tradition hat auf die Frage nach dem inhaltlichen Ver-
stindnis der vom Menschen ausgesagten imago dei durchaus vielfiltige Ant-

I Besonders wirkkriftig hat Carl Amery den mit dem Auftrag zum dominium terrae
verbundenen Anthropozentrismus des Christentums kritisiert. Vgl. ders., Das Ende der
Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christentums, 1972. Zur Replik auf die derartige
Kritik von theologischer Seite vgl. G. Altner, Schépfung am Abgrund, 1974.

2 Im Folgenden wird zitiert nach: Dietrich Bonhoeffer Werke Bd. 3, hg. v. M. Riiter
und I. Todt, Miinchen 1989. Die im Text angegebenen Seitenangaben beziehen sich auf
diese Ausgabe.



Das Bild Gottes auf Erden 265

worten gegeben.3 Bonhoeffer erfasst die Grundbestimmung der Gotteben-
bildlichkeit ohne Umschweife in der Freiheit des Menschen. Diese ist es, die
den Menschen vor der anderen Kreatur auszeichnet. Indem Bonhoeffer die
Freiheit als die Grundbestimmung der Gottebenbildlichkeit behauptet,
nimmt er den zentralen Begriff der Neuzeit in ihrer Verstindigung tiber das
Wesen des Menschen auf und fiihrt ihn einer theologischen Konkretisierung
und darin einer Umbestimmung zu. Er tritt mit seinen Ausfiihrungen zur
Gottebenbildlichkeit als Freiheit in eine implizite Auseinandersetzung insbe-
sondere mit dem Freiheitsverstindnis der neuzeitlichen Philosophie ein.

Dabei macht Bonhoeffer in der Bestimmung der gottebenbildlichen Frei-
heit zum einen deutlich, dass der biblische Freiheitsbegriff keine dem Men-
schen von Natur aus substanzhaft eignende Qualitdt meint. Er betont zum an-
dern, dass die Freiheit, weil sie keine dem Menschen von Natur aus zukom-
mende Qualitét ist, kein ihm von sich aus zur Verfiigung stehendes und als
solches zu handhabendes Vermogen ist. Diese beiden Aspekte eines mogli-
chen Verstdndnisses von Freiheit werden entschieden abgelehnt. Weder hat
der Mensch die Freiheit im Sinne einer ontologischen Qualitit seiner Natur;
noch kann die Freiheit definiert werden als das Vermogen, einen Zustand von
selbst beginnen zu konnen. Diese Definition hat Kant in die neuzeitliche Ver-
standigung iiber den Freiheitsbegriff eingebracht und sie dadurch bleibend
geprigt. Der Mensch hat die Freiheit nicht im Sinne einer ihm eigenen Qua-
litdt, noch vollzieht sich die Freiheit als ein Vermogen, urspriinglich von sich
aus selbsttitig einen Zustand beginnen zu konnen. Bei Bonhoeffer heisst es
vielmehr dezidiert: «Kein Mensch ist frei «an sich», d. h. gleichsam im luftlee-
ren Raum, so wie er musikalisch, klug oder blind an sich ist. Freiheit ist keine
Qualitdt des Menschen, keine noch so tief irgendwie in ihm aufzudeckende
Fahigkeit, Anlage, Wesensart» (58).

Das substanzontologische Freiheitsverstindnis wird vielmehr entschieden
zuriickgewiesen und die Freiheit definiert als Vollzug,* und zwar konkreter
als Vollzug von Beziehung. Die Freiheit ist «kein Besitz, kein Vorhandenes,
Gegenstéindliches, auch keine Form fiir Vorhandenes, sondern ... eine Bezie-
hung ... und sonst nichts. Und zwar eine Beziehung zwischen zweien» (58).
Nun konnte mit dieser Bestimmung des Freiheitsvollzugs — Freiheit als Voll-
zug einer Beziehung — zwar die Bezogenheit des Freiheitsvollzugs auf ande-
res, die Freiheit aber wiederum als ein im Subjekt selbst griindendes und von
thm her auf anderes hin titiges Vermogen aufgefasst werden. Damit wire sie
in ihrem Wesen jedoch grundlegend missverstanden. Denn der Mensch hat
die Freiheit nicht als eine ihm eignende Qualitét, und sie ist kein von dem

3 Dazu vgl. etwa die Darstellung bei W. Pannenberg, Systematische Theologie, Bd. 2,
Gottingen 1991, 232-266 und die dort angegebene Literatur.

4 Darin nimmt Bonhoeffer durchaus einen Aspekt des neuzeitlichen philosophischen
Freiheitsbegriffs auf.



266 Christine Axt-Piscalar

Subjekt ausgehendes Vermogen, einen Zustand spontan beginnen zu kon-
nen. Deshalb gilt fiir das Verstédndnis der Freiheit als Vollzug von Beziehung,
dass der so verstandene eigentliche’ Freiheitsvollzug allererst in Vollzug ge-
bracht wird gerade nicht urspriinglich durch das Subjekt selbst, sondern von
einem Ausserhalb seiner selbst. Fiir Bonhoeffers Freiheitsbegriff als dem
Vollzug von Freiheit in Beziehung ist es darum konstitutiv, dass der Vollzug
von Freiheit in Beziehung durch den anderen allererst eréffnet, ermoglicht,
ermichtigt wird. «Freisein heisst, drei-sein-fiir-den-anderen»» (59).

Freiheit als Frei-sein-fiir-den-anderen ist jedoch nicht als ein urspriinglich
vom Subjekt ausgehender und von ihm her auf den anderen hin gerichteter
und darin den anderen immer auch irgendwie verobjektivierender Vollzug
von Selbsttitigkeit zu verstehen. Der instrumentellen Fehlleistung des auto-
nomen Freiheitsvollzug im verobjektivierenden Zugriff auf den anderen (und
das andere) wird vielmehr ein Frei-sein-fiir-den-anderen gegeniibergestellt,
welches Freisein vom anderen allererst ermiichtigt wird und welches, weil es
von der Ermiéchtigung durch den anderen herkommt, immer schon an den an-
deren als den anderen riickgebunden ist, von diesem in die Verantwortung fiir
ihn genommen ist. Es kommt ndmlich zu dem eigentlichen Freiheitsvollzug
des Menschen dadurch, «weil der andere mich an sich gebunden hat» (59).
Die eigentliche Freiheit des einzelnen ist eine durch den anderen allererst in
den Vollzug gebrachte, durch den anderen erdffnete Freiheit und ist durch
diese ihre Abkunft zugleich in die Verantwortung fiir den anderen genom-
men, indem solcherart fiir den Vollzug eigentlicher Freiheit gilt: «Nur in der
Beziehung auf den anderen hin bin ich frei» (59).

Damit erfasst Bonhoeffer die eigentliche Freiheit als ein Vollzugsgesche-
hen, das iiberhaupt nur statt hat als Beziehung zum anderen und zwar so, dass
es der andere ist, der den eigenen Freiheitsvollzug allererst eroffnet und den
einzelnen dadurch und darin zugleich an sich bindet. Das aber heisst: Die
Freiheit ist iberhaupt nur im Geschehensvollzug dieses vom anderen her er-
miéchtigten Zwischen zwischen zweien. Damit ist ein substanzieller ebenso
wie ein individualistischer, auf die Selbstméchtigkeit des je einzelnen bezoge-
ner Freiheitsbegriff zuriickgewiesen (vgl. 59). Die Freiheit wird vielmehr be-
stimmt als das «einfach Geschehende, sich Ereignende, durch den andern an
mir Geschehende» (59).6

3 Von dem eigentlichen ist der uneigentliche Freiheitsvollzug unter dem Vorzeichen
der Siinde des Menschen zu unterscheiden. Bonhoeffer entfaltet die Folgen uneigentli-
chen Freiheitsvollzugs als Manifestation der Siinde in negativer Entsprechung zu scinen
Aussagen iiber den gottebenbildlichen Freiheitsvollzug. Dies kann im folgenden nicht ein-
gehend erortert werden. Vgl. zu Bonhoeffer, aaO., bes. 103ff. und dazu: G. Class, der ver-
zweifelte Zugriff auf das Leben. D. Bonhoeffers Siindenverstiandnis in Schopfung und
Fall, Neukirchen 1994,



Das Bild Gottes auf Erden 267

2. Die dem Menschen notwendige Begrenzung durch die Andersheit
des anderen

In dem durch den anderen eroffneten Geschehensvollzug von Freiheit,
wodurch die Freiheit des einzelnen vom anderen her in die Verantwortung
genommen wird fiir den anderen, geht es immer auch und grundlegend um
die anerkennende Wahrung der Andersheit des anderen. In der anerkennen-
den Wahrung der Andersheit des anderen besteht die Riickbindung der eige-
nen Freiheit. Darum kommt die Freiheit als das Geschehen des vom andern
her erméchtigten Zwischen zwischen zweien im Verhiltnis zum personhaften
Gegeniiber zum Vollzug. Dieses Freiheitsgeschehen findet, weil es um die
Wahrung der Andersheit des anderen geht, im Verhiltnis zwischen Mann
und Frau seinen gesteigerten Ausdruck. Denn hier tritt im personhaften Ge-
geniiber die Andersheit des anderen gerade in und durch die geschlechtliche
Unterschiedenheit dem einzelnen gegeniiber: «Er schuf sie als Mann und
Frau.»’

Indem der andere dem einzelnen als der andere im personhaften Gegen-
iiber begegnet, kommt es — wie zum Vollzug von eigener Freiheit in der Riick-
bindung an den anderen — zugleich zum eigenen Selbststand des einzelnen.
Denn das Anderssein des anderen bedeutet fiir den einzelnen, so Bonhoeffer,
die fiir den einzelnen zu seinem Selbststand notwendige «Grenze»,® indem
zum Geschopfsein des Menschen notwendig seine Begrenztheit gehort. Diese
durch den anderen gesetzte Grenze wird iiberschritten nicht in der selbstbe-
ziiglichen Verwertung des anderen im, durch und fiir den eigenen Selbstvoll-
zug. Sie ist vielmehr eine Grenze, die iberschritten wird nur im Vollzug der
Anerkennung des anderen als des anderen, d.h. in der Liebe. «Die Erkenntnis
des anderen als des Geschopfes Gottes, als des anderen schlechthin, als des

% Die Parallelen in der sogenannten personalistischen Theologie und Philosophie, ins-
besondere bei Friedrich Gogarten und Martin Buber sind evident ebenso wie die Auf-
nahme und Weiterfithrung des Gedankens des vom anderen her ermichtigten
Selbstvollzugs des einzelnen bei Emanuel Levinas. Vgl. M. Buber, Ich und Du, 1923; dane-
ben den frithen Aufsatz von F. Gogarten, Das Problem einer theologischen Anthropolo-
gie, in: Zwischen den Zeiten 7, 1929, 493-511, und ders., Politische Ethik, 1932; sowie E.
Levinas, Ethik und Unendliches. Gespriche mit Philippo Nemo (1982, deutsch 1986).

7 Indem ich den Gedanken der anerkennenden Wahrung der Andersheit des anderen
als Grundmoment der «Riickbindung» gottebenbildlichen Freiheitsvollzugs betone und
entsprechend auf das Verhiltnis der Geschlechter appliziere, gehe ich iber Bonhoeffers
Aussagen, aber auch iber diejenigen K. Barths zur Sache hinaus (vgl. dazu KD III/1,
218ff.) Faktisch bildet dieser Gedanke aber eine Implikation der trinitarischen Gottes-
lehre, die Gott im Verhiltnis zum Geschopf als dem anderen in seiner Andersheit erfasst,
was durchaus auf der Linie Bonhoeffers und Barths liegt.

8 Vel. a.a.O. 88ff. und zum Gedanken der Notwendigkeit der von Gott her fiir Adam
abgesteckten Grenze, manifestiert im Baum des Lebens und dem Baum der Erkenntnis
des Guten und Bosen, vgl. bes. a.a.O. 75ff.



268 Christine Axt-Piscalar

neben mir stehenden, mich begrenzenden und ... die Liebe zu dem anderen
und das von ihm geliebt werden, ... das ist dem Adam die leibliche Vergegen-
wirtigung der Grenze ...» (92).

Diese Aussage ist insofern von grundlegender Bedeutung, als Adam —und
wie Adam alle Menschen — die Grenze als eigene Begrenzung braucht, um
ndmlich tiberhaupt Adam - als dieser und als Geschopf — sein zu konnen.
Dazu braucht er die Grenze, die ihm durch das geschopflich personale Ge-
geniber zukommt. Der Vollzug von Beziehung zum anderen ist Vollzug von
Freiheit und Gewinn eigenen Selbststandes, insofern zu diesem notwendig
die Begrenzung durch den anderen gehort.

Im Vollzug der Beziehung auf den anderen sind Adam und Eva sich wech-
selseitig die Grenze und gerade so der endliche Grund eigenen Selbstandes.”
«Der Mensch ist nicht allein, er ist in Zweiheit und in diesem Angewiesensein
auf den anderen besteht seine Geschopflichkeit» (60). Indem dieses so ist, dass
der Mensch als Geschopf eine Grenze braucht, um so eigenen Selbststand zu
gewinnen, und diese Grenze vom anderen her gewinnt, vollzieht sich die Ge-
schopflichkeit des Menschen in wechselseitiger Begrenzung, ja sie ist der
Vollzug wechselseitiger Begrenzung zum Gewinn eigenen Selbststandes. Sol-
cherart ist auch die Geschopflichkeit des Menschen «ebensowenig wie seine
Freiheit eine Qualitit, ein Vorfindliches, ein Seiendes, (sie) ist schlechter-
dings nicht anders zu bestimmen als in dem Gegeniiber-Miteinander-Aufein-
ander-angewiesen-sein der Menschen» (60).

3. Die freie Selbstbindung Gottes als Grund endlicher Freiheit

In dem Vollzug solcher Freiheit und Geschopflichkeit besteht die Gott-
ebenbildlichkeit des Menschen. So ist und lebt aber Adam, der Mensch, und
wir wie er nicht. Er lebt nicht in der Bezogenheit vom anderen her und lebt
nicht in der Wahrung der ihm gesteckten Grenze. Er will vielmehr in sich
selbst durchsetzender Weise alles in allem sein. Ja, Adams menschlich allzu
menschliche Vorstellung geht davon aus, dass Wie-Gott-zu-sein bedeutet, in
sich selbst durchsetzender Weise alles in allem zu sein. Weil Adam so ist und
lebt, muss Adam, der Mensch, in den Vollzug der Gottebenbildlichkeit in sei-
nem Leben im Verhiltnis zum anderen allererst eingesetzt werden.

Der gottebenbildliche Vollzug von Freiheit und Geschopflichkeit ist in
dem wechselseitigen Verhiltnis personalen Gegeniibers nicht als solcher
schon da und kann durch den Menschen, wie er leibt und lebt, als solcher

Y Darin entspricht die wechselseitige Begrenzung durch das personale Gegeniiber dem
Vollzug der Begrenzung als Vollzug von Gnade durch Gott, bei dem es darum geht, dass
Adam in Entsprechung zu seinem Geschopfsein lebt und nicht in selbst-widerspriichlicher
Weise aus sich selbst heraus und grenzenlos lebt (vgl. a.a.O. 107). Vgl. auch die Textanga-
ben unter Anm. 8.



Das Bild Gottes auf Erden 269

nicht wirklich werden. Es kann der Mensch in den gottebenbildlichen Le-
bensvollzug vielmehr nur eintreten, weil und indem er von Gott selber her in
diesen Vollzug eingesetzt wird. Indem der Mensch von Gott her in diesen
Vollzug eingesetzt wird und nur daraufhin kann gottebenbildliche Freiheit
und Geschopflichkeit im zwischenmenschlichen Verhiltnis gelingen.

Es ist dieses theonome Begriindungsgefille, das Bonhoeffer zur Bestim-
mung des letzten Grundes gottebenbildlichen Freiheits- und Geschopflich-
keitsvollzugs anfiihrt. Dies erweist sich zunéchst daran, dass er die gotteben-
bildliche Verwirklichung endlicher Freiheit und Geschopflichkeit im zwi-
schenmenschlichen Verhiltnis als eine analogia relationis zur Freiheit Gottes
bestimmt. Als eine analogia relationis ist sie eben nichts, was der Mensch sub-
stanziell qua seiner menschlichen Natur hat und was ihm mithin zur Verfi-
gung stiinde. Sie ist nicht analogia entis und darum «nicht eine dem Menschen
eigene Fiahigkeit, Moglichkeit, eine Struktur seines Seins, sondern sie ist ge-
schenkte, gesetzte Beziechung, justitia passiva» (61). Indem der Mensch als
Geschopf von Gott her eingesetzt wird in den Entsprechungsvollzug von Frei-
heit kommt es zum Vollzug der Gottebenbildlichkeit im Leben des Ge-
schopfs. Darum heisst es: «Beziehung von Geschopf zu Geschopf ist gottge-
setzte Beziehung, weil sie in Freiheit besteht und Freiheit von Gott gesetzt
ist» (61).

Die theonome Begriindung endlicher Freiheit fiir deren gottebenbildli-
chen Vollzug als analogia relationis zur Freiheit Gottes erhellt sodann, wenn
die inhaltliche Entsprechung geschopflicher Freiheit zur Freiheit Gottes.na-
her erfasst wird. Denn die endliche Freiheit soll der gottlichen Freiheit ent-
sprechen konnen und wird darum von Gott in ihren Vollzug eingesetzt. Die
endliche Fretheit soll der gottlichen Freiheit entsprechen konnen und tut dies,
indem sie sich inhaltlich analog zu dem gottlichen Freiheitsvollzug vollzieht.
Fiir die Freiheit Gottes aber gilt, dass er seine Aseitét riickbindet an die kon-
krete Selbstbindung seiner Freiheit in Jesus Christus, welche in diesem eine
Selbstbindung der gottlichen Freiheit in freier Zuwendung an sein Geschopf
ist. Denn die Freiheit Gottes, zu deren Entsprechung das Geschopf im Ge-
schehen der Gottebenbildlichkeit gerufen ist, ist die Freiheit desjenigen Got-
tes, der der «allein an-und-fiir-sich seiende in seiner Aseitét (ist), doch zu-
gleich als der fiir sein Geschopf Seiende, seine Freiheit an den Menschen bin-
dende, sich gebende, nicht allein seiende gedacht werden muss, sofern er der
Gott ist, der in Christus sein <iir den Menschen Sein> bezeugt» (60).

Der Mensch ist zur Gottebenbildlichkeit in der Entsprechung zu der gott-
lichen Freiheit als Freiheit in der Selbstbindung an den anderen gerufen, wie
sie in Jesus Christus manifest ist. Damit ist nun auch tiber den Erkenntnis-
und Begriindungszusammenhang der Aussagen iiber die Gottebenbildlich-
keit des Menschen entschieden. Es ist Jesus Christus in Person. Denn die
Aussagen iiber die Gottebenbildlichkeit des Menschen werden nicht im Zuge
einer «Spekulation tiber den Anfang» (59) des Menschengeschlechts erho-



270 Christine Axt-Piscalar

ben. Vielmehr bringt Bonhoeffer dafiir den christologischen Erkenntnis- und
Begriindungszusammenhang zum Zuge. Dass und wie Gott frei ist und mithin
wie wir in gottebenbildlicher Entsprechung frei sein konnen und sollen, das
wissen wir im Glauben. «Nur in der Mitte, als die von Christus her Lebenden
wissen wir um den Anfang» (58).

Die freie Selbstbindung Gottes in Jesus Christus als Zuwendung zu seinen
Geschopfen ist Grund und Urbild desjenigen Vollzugs von Gottebenbildlich-
keit, zu dem der Mensch von Gott in Jesus Christus her erméchtigt und zu ab-
bildlichem Vollzug gerufen ist. Damit wird die Lehre von der Gottebenbild-
lichkeit als Modus des Evangeliums erfasst. Denn «das ist die Botschaft des
Evangeliums selbst, dass Gottes Freiheit sich an uns gebunden hat, dass seine
freie Gnade allein an uns wirklich wird, dass Gott nicht fiir sich frei sein will,
sondern fir den Menschen. Weil Gott in Christus frei ist fiir den Menschen,
weil er seine Freiheit nicht fiir sich behilt, darum gibt es fiir uns ein Denken
der Freiheit nur als des <Freiseins fiir ...>» (59).

Zu diesem Entsprechungsvollzug ermiéchtigt und bestimmt zu sein macht
die gottebenbildliche Wiirde des Menschen aus. Sie ist eine Wiirde, die nicht
nur im Gegeniber zu aller anderen Kreatur zum Tragen kommt. Sie ist dar-
uberhinaus und vor allem eine Wiirde, die aus dem Gottesverhiltnis des Men-
schen entspringt und sich im Verhéltnis des Menschen zu Gott (und daraufhin
zum Mitmenschen) vollzieht. Denn der Mensch ist vom Schopfer dadurch ei-
gentliimlich geadelt, dass der Schopfer mit der Erschaffung eines relativ selb-
stindigen Seins ausser ihm sich selbst begrenzt!”, indem er dem Menschen die
Freiheit gewédhrt; und dass er sich in Jesus Christus im Vollzuge freier Selbst-
bindung dem Menschen barmherzig zuwendet. Die Wiirde des Menschen ent-
springt aus seinem Eingesetztsein in sein Sein als freies Geschopf und voll-
zieht sich in der freien Entsprechung zu dieser ihm von Gott gewihrten Frei-
heit, um welche der Gott, der in Jesus Christus seine Freiheit als «Frei-sein-
fiir-den-Menschen» bestimmt hat, geduldig und von grosser Gnade wirbt.
Denn «erst dort (wird) das Lob des Schopfers vollendet, wo das Geschopf
sein eigenes Sein aus Gott empfingt und in eigenem Sein Gottes Sein
preist» (37).'1

Christine Axt-Piscalar, Basel

10'vgl. dazu die Passage a.a.0. 37: «In der Gestaltschaffung entsagt der Schopfer sich
selbst, indem er seinem Werk Gestalt, eigenes Sein vor ihm gibt, aber er verherrlicht sich
selbst, indem ihm dies Sein dient. Er steigert die Gewalt des Geschaffenen damit ins Uner-
horte, denn er gibt ihm das eigene Sein als Gestalt.»

' Heinrich Ott zugeeignet mit personlichem Dank fiir seine akademische und
menschliche Offenheit, mit der er mir in Basel begegnet ist.



	Das Bild Gottes auf Erden : zu Dietrich Bonhoeffers Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

