Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Jener anigmatische Ausdruck : zu Heinrich Otts Morphologie der
kritischen Rede vom Offenbarungspositivismus bei Bonhoeffer

Autor: Munz, Regine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878007

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jener dnigmatische Ausdruck

Zu Heinrich Otts Morphologie der kritischen Rede vom
Offenbarungspositivismus bei Bonhoeffer

Viele Jahre vor meiner Begegnung mit Heinrich Ott hat sich dieser in ei-
ner bemerkenswerten Studie als einer der ersten Theologen nach dem Krieg
mit dem theologischen Entwurf Dietrich Bonhoeffers beschiftigt. Das fol-
gende kleine Stiick Bonhoeffer- und Ott-Exegese, mein theologisches Nach-
denken dessen, was Heinrich Ott am Anfang seiner Professorentitigkeit be-
wegte, sei dem Jubilar und stets freundlichen, unterstiitzenden Doktorvater
zugeeignet.

Der Theologe Dietrich Bonhoeffer war und ist als ein eindrucksvoller
theologischer Stilist bestens bekannt. Seine Kurzformeln prégen sich ein und
scheinen vielfach ins Schwarze zu treffen. An manchen Stellen gar, an denen
Bonhoeffer nur einen bestimmten Punkt anvisieren wollte, beriihrte er einen
ganzen Hof von Bedeutungen und Féllen mit. Diese nachgerade feuilletoni-
stische Gabe hat besonders in Bonhoeffers Auseinandersetzung mit dem
theologischen Schreiben Karl Barths Wellen geschlagen. Sein in den Gefiang-
nisbriefen an die Theologie Barths gerichteter und mit der Etikette «Offen-
barungspositivismus» versehener Vorwurf ist mittlerweile zum Inbegriff ei-
ner spezifischen Form theologischer Barthkritik geworden. Barth selbst hat,
nachdem er die Form von Bonhoeffers Denken als «inigmatische Ausserun-
gen»! zuerst kritisierte, im selben Text die Eindriicklichkeit seiner Ausfiih-
rungen in einer postmortalen Satire zur Sprache gebracht:

« [...] ich bin ein bisschen errotet bei der Vorstellung, dass es immerhin
mdoglich war, dass sich das Erinnerungsbild an meine Biicher [...] bei einem so
gescheiten und wohlmeinenden Mann wie Bonhoeffer so gestalten konnte,
wie es in jenem dnigmatischen Ausdruck [gemeint ist «Offenbarungspositivis-
mus», R.M.] zum Vorschein kommt. Die Hoffnung bleibt iibrig, dass er im
Himmel wenigstens nicht allen Engeln (samt Kirchenvitern usw.) gerade un-
ter Gebrauch dieses Ausdrucks iiber mich Bericht erstattet hat. Aber viel-
leicht habe ich mich tatsidchlich gelegentlich «offenbarungspositivistisch» be-
nommen und geiussert [...]».

Ritselhaft ist fiir Barth also der Ausdruck Bonhoeffers in Bezug auf das
«Erinnerungsbild», d.h. die memorierte Vorstellung von Barths Texten. Die-
se Bemerkung gibt immerhin zu der Vermutung Anlass, dass sich Barth hier

I Karl Barth, Brief an Landessuperintendent Herrenbriick, am 21.12.1952, in: Die
Miindige Welt [MW], Bd. 1. Dem Andenken Dietrich Bonhoeffers. Vortridge und Briefe,
Miinchen 1955, 121f.

2 Ebenda.



248 Regine Munz

weniger in seiner inhaltlichen Konzeption von Bonhoeffers Vorwurf bertihrt
sah, als in der Form seiner theologischen Ausserungen insgesamt. In die selbe
Richtung denkt auch Heinrich Ott. Auf seine Bonhoeffer-Rezeption sowie
auf seine Morphologie des Ausdrucks «Offenbarungspositivismus»® méchte
ich in den folgenden Ausfiihrungen ndher eingehen.

In seinem 1966 erschienenen Buch «Wirklichkeit und Glaube 1. Zum
theologischen Erbe Dietrich Bonhoeffers» beschiftigt sich Ott weniger aus
historischem Interesse denn aus dialogischer Neugierde mit einer der «hoff-
nungsvollsten Gestalten des modernen Protestantismus»*. Statt bare theolo-
gische Selbsthistorisierung zu betreiben, modchte Ott in der Form des Ge-
spriachs Bonhoeffers Beitrag zur aktuellen theologischen Problemlage erhel-
len. Er vermutet, dass Bonhoeffers diesbeziigliche theologische Denkleistung
in dessen theologisch-ontologischer Kldrungsarbeit, d.i. in dem Verstidndnis
der Wirklichkeit des Glaubens und der Wirklichkeit Gottes, liege. Bonhoef-
fer namlich lasse sich auf das «Ringen um die Erkenntnis der Wirklichkeit des
Wirklichen» ein, und zwar «unter der vorbehaltlosen Wahrung des persona-
len Grundsachverhalts aller Theologie»S. Der Hinweis auf die personale
Grundintention theologischen Denkens spricht ex negativo die entscheiden-
de theologische Streitfrage der sechziger Jahre an. Bekanntlich standen sich
in der theologischen Atheismusdebatte die Protagonisten Herbert Braun und
Helmut Gollwitzer gegeniiber. Ersterer wollte den allzu massiven Anthropo-
morphismus der Gottesvorstellung zugunsten der Bestimmung Gottes als ei-
ner spezifischen Form der Mitmenschlichkeit abschwichen, letzterer erblick-
te in dem personal gegeniiberstehenden Gott und in dessen «An-und-fir-
sich-sein» den Wesenskern des christlichen Kerygmas.®

Das Kernproblem bei der Atheismusdebatte liegt fiir Ott in der Frage, auf
welche um des christlichen Kerygmas willen glaubwiirdige Weise am perso-
nalen Gegeniiber Gottes als «Grundsachverhalt der Theologie»7 festzuhalten
sei. Bonhoeffer antworte eindeutig auf die Frage nach einem personlichen

3 Es gibt inzwischen mehrere Studien zum Offenbarungspositivismus. Im einzelnen
ausgefiihrt sind die verschiedenen Interpretationsmuster bei Ralf K. Wiistenberg, Der
Einwand des Offenbarungspositivismus. Was hat Bonhoeffer an Barth eigentlich kriti-
siert?, ThLZ 121 (1996) 997-1004.

* Heinrich Ott, Wirklichkeit und Glaube Bd. 1. Zum Theologischen Erbe Dietrich
Bonhoeffers, Ziirich 1966, 22.

> Ott, Wirklichkeit, 41.

® Vgl. zu dieser Debatte Jan Rohls, Protestantische Theologie der Neuzeit Bd. 2. 20.
Jahrhundert, Tibingen 1997, 655-662; Helmut Gollwitzer, Die Existenz Gottes im
Bekenntnis des Glaubens [=BzEvTh Bd. 34|, Miinchen, 1963; Herbert Braun, Der Sinn
der neutestamentlichen Christologie, in: Gesammelte Studien zum Neuen Testament und
seiner Umwelt, Tiibingen 1962, 243-309; ders., Gottes Existenz und meine Geschichtlich-
keit im Neuen Testament. Eine Antwort an Helmut Gollwitzer, in: Zeit und Geschichte.
Dankesgabe an Rudolf Bultmann zum 80. Geburtstag, Tiibingen 1964, 399ff.

7 Ott, Wirklichkeit, 29.



Jener dnigmatische Ausdruck 249

Gott dadurch, dass er die Wirklichkeit der Begegnung des Glaubens als ein
das gesamte menschliche Wirklichkeitsverhéltnis beeinflussendes personales
Geschehen bestimme, und hiermit zugleich einen differenzierten Wirklich-
keitsbegriff erhalte. Es seien deshalb, wie Ott feststellt, fruchtbare Ansitze
»zur Losung der unumginglichen Aufgabe eines totalen und radikalen Wirk-
lichkeitsverstandnisses aus der (personalen) Gottesbegegnung, eines Ver-
stdndnisses der irdischen und mitmenschlichen Phinomene aus dem Gegen-
tiber zum gottlichen Du (auch zum Du des gegenwirtigen Herrn Jesus Chri-
stus)»® bei Bonhoeffer zu finden. Mit anderen Worten erblickt Ott Bonhoef-
fers Beitrag zur Atheismusdebatte darin, dass er die theologische Neigung,
den Gottesbegriff in seinem metaphysischen Gehalt zu bestimmen, in die
sachgemissere ontologische Kliarung des Gottesbegriffs als Struktur des
«Wer» iiberfiihre.” Zugleich bringe er eine bestimmte Pointe des Gottesbe-
griffs zur Darstellung. Mit Bonhoeffers spezifisch dialektischer Fassung des
Problems des theistischen Gottesbegriffs sanktioniere er keine bestimmte
Gottesvorstellung, sondern fasse — etsi deus non daretur — Gott vielmehr als
denjenigen, welcher dem Menschen gegenwirtig ist, an ihm gegenwirtig han-
delt, indem er sich ihm entzieht und ihn ohne Gott leben léisst.

Wenn nun Ott in diesem Zusammenhang das Schlagwort «Offenbarungs-
positivismus» wieder aufgenommen hat, dann weniger, um herauszufinden,
ob und inwieweit Bonhoeffer mit seiner etwas harschen Kritik Barth wirklich
getroffen hat, sondern seine Frage ist «schlicht die: was Bonhoeffer damit ge-
nau gemeint und gegen was fir eine Tendenz er sich damit wohl gewendet
hat.»'? Aufgrund seines erklirten Interesses, Bonhoeffers Beitrag zur Athe-
ismusdebatte zu erhellen, fiihrt Ott seinerseits den Begriff «Offenbarungspo-
sitivismus» in die Analyse der aktuellen theologischen Landschaft ein. Im
Rahmen der in Bonhoeffers grossem Projekt der nicht-religiosen Interpreta-
tion biblischer und theologischer Begriffe eingebetteten Fragestellung geht
Ott so weit, Bonhoeffers Vorwurf nicht allein an die Adresse Karl Barths
bzw. an die der Bekennenden Kirche gerichtet zu sehen, sondern bringt in der
Auseinandersetzung mit Eberhard Jiingel die Gedanken Bonhoeffers in die
sich immer mehr auf die Frage nach der spezifischen Form der Personalitét
Gottes zuspitzende Atheismus-Diskussion ein.

An dieser Stelle erlaube ich mir erneut einen Ausflug in die jiingste Theo-
logiegeschichte. In der Braun-Gollwitzer-Debatte hatte sich Eberhard Jiingel
mit dem 1965 erschienenen Buch «Gottes Sein ist im Werden» zu Wort ge-
meldet. Unter Einbezug der Trinitétslehre wollte Jiingel die Menschlichkeit
und dynamische Existenz Gottes zur Geltung bringen und auf diese Weise
zwischen Gollwitzer und Braun vermitteln. Dem von Gollwitzer betonten

8 Ott, Wirklichkeit, 48f.
? Vgl. Ott, Wirklichkeit, 37.
10" O, Wirklichkeit, 108.



250 Regine Munz

«An-und-fiir-sich-sein» Gottes stellte Jiingel mithilfe der Vorstellung Gottes,
der schon in seiner ewigen Urgeschichte dazu bestimmt ist, einer der Men-
schen zu sein, einen differenzierteren Begriff vom Sein Gottes als trinitari-
sche Selbstbezogenheit, als ewiges Werden, gegeniiber. Ott kommentierte
den in enger Nachbarschaft zu Karl Barth stehenden Vermittlungsversuch
folgendermassen: In Jiingels Paraphrase Barths ‘Gottes Sein ist im Werden’
sei ein interessantes Votum zur Auseinandersetzung zwischen Braun und
Gollwitzer gegeben. Dies aufgrund des Umstandes, dass das »Sein Gottes, um
das es in der Auseinandersetzung geht, in seiner trinitarischen Struktur zur
Geltung gebracht»11 werde. Ott gibt indes zu bedenken, auch dieses scharf-
sinnige Buch bleibe « [...] ‘offenbarungspositivistisch’. [...] Dadurch erreicht
Jiingel noch nicht das, was er durch den Riickgriff auf die Trinitétslehre in
dieser Auseinandersetzung erreichen konnte. Es kommt bei ihn nicht zur exi-
stentialen Interpretation der Trinitdt, zum Aufweis der trinitarischen Struk-
tur, der in der Offenbarung des freien, personalen Gottes sich ereignenden
Begegnung und der dadurch mit Gott konfrontierten menschlichen Existenz.
Jiingels Ausfiihrungen bleiben so in einem Himmel der Begriffe [...] und er-
reichen kaum die Erde, um dort erhellend fiir die Verkiindigung und alles
verantwortliche Reden von Gott in unserer Zeit zu zeigen, was es heisst: dass
die Wirklichkeit Gottes bei den Menschen wohnt, ohne damit zu einer blos-
sen Funktion des Menschlichen zu werden.»'?

Die existentielle Erhellung der Struktur menschlicher Wirklichkeit als ei-
ner sich in der Begegnung mit dem trinitarischen Gott ereignenden und kon-
stituierenden Grosse sieht Ott demzufolge bei Jiingel nicht durchgefiihrt.
Jiingel sei ebenso den Aufweis eines anthropologischen Existentials schuldig
geblieben, welches die Besonderheit der Gott-menschlichen Beziehung in der
Dialektik von verfiigbarer Unverfiigbarkeit berticksichtigen konnte. Wih-
rend es bei Otts Auseinandersetzung mit Jiingel zumindest noch den An-
schein hat, als ob mit der Kritik an der metaphysischen Abgehobenheit von
Jiingels trinitarischer Begrifflichkeit eine inhaltliche Komponente mitange-
sprochen sei, so schriankt er den Vorwurf im Kontext der Bonhoeffer-Barth-
Auseinandersetzung weit stdarker ein: Bonhoeffer selbst habe sich gerade
nicht inhaltlich sondern lediglich methodisch durch den Vorwurf des Offen-
barungspositivismus von Barth abgesetzt.'> Allerdings nimmt Ott an dieser
Stelle eine bemerkenswerte Unterscheidung zwischen dem methodisch-stili-
stischen Aspekt des Offenbarungspositivismus-Vorwurfs und dessen substan-
tieller, inhaltlicher Komponente vor. Letztere bleibe von ersterem unberiihrt,
da es in der Kontroverse zwischen Bonhoeffer und Barth nicht um eine Dif-
ferenz in der Sache, sondern um eine solche in der Methode gehe. Ott nimmt

I Ott, Wirklichkeit, 49.
12 Ott, Wirklichkeit, 49f.
13 vgl. Ott, Wirklichkeit, 52.



Jener dnigmatische Ausdruck 251

also eine Ausweitung des Methodenbegriffs vor. «Methode», in Otts Fassung,
benennt eine theologische Denkhaltung, die zugleich das zu Denkende, d.i.
dessen formale und sprachliche Gestalt, mitbestimmt. Ott schreibt: «Eine
Differenz in der Methode ist oft auch eine Differenz in der Haltung des Den-
kens. Eine solche kann in der Theologie weitreichende Konsequenzen haben
fiir die Verkiindigung, fiir die Sprache (vielleicht auch das Leben) der Kirche,
fuir die konkrete Ausrichtung ihres Zeugnisses».]4

Bei Otts Gebrauch des Offenbarungspositivismus-Vorwurfs ist der Um-
stand aufschlussreich, dass Ott seinerseits diesen Tadel im Zusammenhang
mit dem eigenen Ringen um die Relevanz des Dogmatikkonzepts Barths in-
nerhalb einer hermeneutisch fundierten Theologie erteilt. Seine Uberlegun-
gen kreisen um die addquate Beantwortung der ontologisch-hermeneuti-
schen Frage, ob wirklich von Gotr die Rede ist, wenn theologisch geredet
wird, und ob wirklich auch dabei geredet wird. In diesem Zusammenhang in-
teressiert es mich besonders, ob Otts Aufspaltung in einerseits inhaltliche Un-
terschiede und andererseits methodische Differenzen bei gleichzeitiger in-
haltlicher Einigkeit sachgemadss ist. Zur Kldrung dieses Problems wende ich
mich zuerst dem zu, was Bonhoeffer mit dem Vorwurf gemeint hat, um so-
dann in einem zweiten Schritt vor diesem Hintergrund die Auslegung Otts
beurteilen zu konnen und erlaube mir schliesslich in einem dritten Schritt,
eine andere Zugangsweise zu skizzieren.

1. Bonhoeffers inhaltliche Bestimmung der kritischen Rede
von Offenbarungspositivismius

Der Ausdruck Offenbarungspositivismus kommt in Bonhoeffers Werken
nur viermal vor, und dies ausschliesslich in den Geféangnisbriefen an den
Freund Eberhard Bethge vom 30. April, 5. Mai und 8. Juni 1944.15 In allen
drei Briefen wird besagter Vorwurf im Kontext von Barths Religionsbegriff
erhoben.'® Die Struktur der theologischen Argumentationsfolge ist, darauf
weist Ralf Wiist hin in seinem Aufsatz «Der Einwand des Offenbarungsposi-
tivismus. Was hat Bonhoeffer an Barth eigentlich kritisiert?», in allen Briefen
die selbe: Bonhoeffer iibt Religionskritik, wiirdigt Barth als Religionskritiker,
kritisiert sodann Barth und folgert schliesslich fiir sich selbst die nichtreligitse
Interpretation und weist auf die Notwendigkeit einer Arkandisziplin hin.

4 Ott, wirklichkeit, 113.

13 Vgl. Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen
aus der Haft, hg. v. Christian Gremmels, Eberhard Bethge und Renate Bethge, in Zusam-
menarbeit mit Ilse Todt [= Dietrich Bonhoeffer Werke Bd. 8], Giitersloh 1998, 557f. (im
folgenden im Text zit. als DBW 8), 401-408; 413-416; 475-483.

16 vgl. dazu Ralf K. Wiistenberg, Der Einwand des Offenbarungspositivismus. Was
hat Bonhoeffer an Barth eigentlich kritisiert?, ThLZ 121 (1996) 997-1004.



252 Regine Munz

a) Bonhoeffer iibt Religionskritik

Bonhoeffers kritische Diagnose zur religiosen Lage der Gegenwart, sein
Befund, dass die — wie er es nennt «miindige» — Welt der Gegenwart ohne die
Arbeitshypothese Gott zu leben vermag, korrespondiert seine Neubewertung
des «religiosen Apriori». Hatte schon sein Doktorvater Reinhold Seeberg
den von Ernst Troeltsch eingefithrten Begriff des religiosen Apriori als reine
formale Uranlage des geschaffenen Geistes oder Ichs bestimmt, welche einen
Menschen dazu befihigt und notigt, des «reinen Geistes unmittelbar inne zu
werden»'’ und hatte Seeberg zudem den Besitz der religiésen Uranlage als
anthropologische Gesetzmissigkeit postuliert, so zog Bonhoeffer diese
Grundannahmen radikal in Zweifel. Bereits in seiner Habilitationsschrift
«Akt und Sein»'® hatte Bonhoeffer den Grundsatz eines notwendigen und
unmittelbaren religiosen Gottesverhiltnisses mit Riickgriff auf Karl Barths
Unterscheidung von Offenbarung und Religion bzw. Glaube und Religion
kritisiert. Denn die Fihigkeit zum Glauben konne nicht im Menschen selbst
vorausgesetzt werden: «Der natiirliche Mensch hat ein cor curvum in se. |...]
Soll die Offenbarung an den Menschen herankommen, so muss er vollig um-
gewandelt werden. Es muss in ihm der Glaube selbst erschaffen werden. [...]
Alles, was sich auf die personliche Aneignung der Christustatsache bezieht,
ist nicht apriorisch, sondern kontingentes Tun Gottes am Menschen.»'? Dem-
zufolge kann der Glaube nicht als ein schon immer in den Menschen vorhan-
dener und erfahrungsunabhingiger Grundbestand vorausgesetzt werden. In
«Widerstand und Ergebung» kommt Bonhoeffer zum Schluss, dass das «reli-
giose Apriori», statt eine vorgingige Grundlage menschlichen Weltverhilt-
nisses zu sein, sich vielmehr als eine geschichtlich bedingte Grosse erweist, die
als solche in der modernen Welt nicht mehr existiert. Nicht zuletzt wegen der
zahlenmissig kleinen religiosen Klientel — «es sind nur noch einige letzte ‘Rit-
ter’ oder ein paar intellektuell Unredliche, bei denen wir ‘religios’ landen
koénnen»>" — kann der moderne Mensch nicht mehr auf seine Siindhaftigkeit
angesprochen werden. Anstatt mutwillig infantilisiert zu werden, sollte er
tunlichst in seiner Miindigkeit, d.i. der als positiv bewerteten Religionslosig-
keit, ernstgenommen und angesprochen werden.

Der bonhoefferschen Diagnose zur religiosen Lage der Gegenwart korre-
spondiert die theologische Fassung des Gottesbegriffs: Gott ist kein deus ex
machina?! und tritt nicht an den Grenzen des Lebens in Erscheinung, er ist
kein Liickenbiisser fiir ungeloste wissenschaftliche und psychologische Pro-

17 Reinhold Seeberg, Christliche Dogmatik I, Erlangen/Leipzig 1924, 81, zit. bei Bon-
hoeffer, Akt und Sein, hg. v. Hans-Richard Reuter [= DBW 2], Miinchen 1988, 51.

'S DBW 2, 48-53.

19 DBW 2, 52.

20 DBW 8, 403.

21 Begriff in DBW 8, 407, 503, 534.



Jener dnigmatische Ausdruck 253

bleme; er ist keine Arbeitshypothese, die dann jeweils bei Erweiterung der
Erkenntnismoglichkeiten und menschlicher Weltbewiltigung falsifiziert wer-
den konnte, sondern er ist statt dessen als ein ohnméchtiger Gott zu begrei-
fen, der mitten im Leben gefunden werden will. Bevor Bonhoeffer sich ge-
nauer zum existentiellen Ort menschlicher Christus- und Gotteserkenntnis
dussert und zu so etwas wie einer theologischen Suchanleitung iibergeht, wid-
met er sich der positiven und negativen Kritik seines einstigen theologischen
Lehrers und nun ebenbiirtigen Gesprichspartners Karl Barth.

b) Bonhoeffer wiirdigt Barth als Religionskritiker

In seiner Religionskritik lehnt sich Bonhoeffer expressis verbis an die
diesbeziiglichen Ausserungen Barths?? an: Die Religion sei lediglich ein Ge-
wand des Christentums, das zu verschiedenen Zeiten verschieden ausgesehen
hat. Barth habe als «einziger in dieser Richtung [d.i. auf ein religionsloses
Christentum hin, R.M.] zu denken angefangen». 3

Die individualistische Frage nach dem personlichen Seelenheil ist in Bon-
hoeffers Augen fast entschwunden, sie sei zudem nicht biblisch, da im Alten
Testament die Frage nach dem Seelenheil zugunsten der Frage nach der Ge-
rechtigkeit und dem Reich Gottes auf Erden verstummt. Barth habe als «er-
ster Theologe [...] die Kritik der Religion begonnen».>* Withrend weltliche
Entwicklungen von liberalen Theologen, namentlich von Paul Tillich, den re-
ligiosen Sozialisten u.a. religios gedeutet wurden, habe Barth als erster den
Fehler dieser liberaltheologisch geprigten Versuche erkannt, der darin be-
stand, einen Raum in der Welt fiir die Religion aussparen wollten.2’

c) Bonhoeffer kritisiert Barth

Nun geht Bonhoeffer jedoch iiber Barths systematischer Kritik der Reli-
gion hinaus. Ihr Einfluss tritt hinter den einer historischen Religionskritik zu-
riick, zu der in Tegel vor allem Bonhoeffers Auseinandersetzung mit Wilhelm
Dilthey beigetragen hat®®. Die geschichtliche Entwicklung hin zu einer

22 Hatte hier Bonhoeffer den religionskritischen Ansatz Barths von 1920 «Biblische
Fragen, Einsichten und Ausblicke» vor Augen, wie B.-E Benktson meint? Bezieht er sich
auf KD 1.2 § 17 von 1938, wie G. Sauter vermutet? Oder grenzt er sich negativ von KD 1,2
§ 17 ab, wie R. Wiistenberg — dessen Ansicht ich in obigen Ausfiihrungen gefolgt bin —
postuliert? Eine begriindete Klidrung dieser Streitfrage wiirde den hier gestellten Rahmen
sprengen, vgl. die gute Zusammenfassung der verschiedenen Positionen bei Wiistenberg
a.a.0.

>3 DBW 8, 404.

>4 DBW 8,415,

23 Vgl. Bonhoeffer, DBW 8, 480.

26 Vol DBW 8, 476f: dort ist Bonhoeffers Beschiftigung mit Wilhelm Diltheys Werk
«Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und Reformation» (in: Dil-
they, GS 2, Stuttgart, Gottingen '1964) erstmals in den Briefen dokumentiert.



254 Regine Munz

menschlichen Autonomie auch auf religibsem Gebiet ist Bonhoeffer zufolge
unumkehrbar. Bonhoeffer zieht nun als Konsequenz der Beobachtung, «‘dass
alles auch ohne Gott geht‘ ohne dass es ohne Gott geht»>” — fiir theologisches
Denken die Haltung, gerade diese Miindigkeit der Menschen ernst zu neh-
men. Deswegen ist Bonhoeffer mit den theologischen Konsequenzen, die
Barth aus der Religionskritik gezogenen hat, nicht einverstanden. Er mochte
nicht bei der in KD 1,2 § 17 ausgefiihrten offenbarungspositiven Religionsbe-
trachtung stehen bleiben. Barths theologischer Schlussfolgerungen Kritisie-
rend notiert Bonhoeffer: «Er ist zu einem Offenbarungspositivismus gekom-
men, der letzten Endes doch im wesentlichen Restauration geblieben ist.» Er
beanstandet an Barths theologischen Konzeption, dass sic”® erstens nicht
nach Stufen der Bedeutsamkeit im Gesamtzusammenhang der christlichen
Botschaft differenziere (»Es gibt Stufen der Erkenntnis und Stufen der Be-
deutsamkeit»), dass sie zweitens ein «Gesetz des Glaubens» aufrichte und
schliesslich drittens, dass sie «das, was eine Gabe fiir uns ist — durch die
Fleischwerdung Christi!- » zerreisst. £

Bonheoffers Kritik verweilt indes nicht bei einer baren innertheologi-
schen Meinungsverschiedenheit. Er priift die an Barth exemplifizierte, spezi-
fische Form theologischen Denkens im Hinblick auf ihre gesellschaftlichen
Auswirkungen: «Fir den religionslosen Arbeiter oder Menschen iiberhaupt
ist nichts Entscheidendes gewonnen>>3‘-), die «Welt ist gewissermassen auf sich
selbst gestellt und sich selbst iiberlassen»>!.

d) Bonhoeffer folgert fiir sich die nichtreligiose Interpretation

Eingedenk dieser theologischen und religionssoziologischen Problemlage
stellt sich die Frage nach der Bedeutung der Rede von Jesus Christus in der
modernen Welt neu. Wenn die westliche Gestalt des Christentums eine Vor-
stufe einer génzlich sidkularen Moderne ist, wie kann dann Christus der Herr
der Religionslosen werden? Wenn die Religion nur ein Gewand des Christen-
tums ist, was ist dann ein religionsloses Christentum? Mit diesen brisanten
Anfragen entfernt sich Bonhoeffers Denken von Barths theologischem An-
satz. Bonhoeffer entwickelt den im «Romerbrief» und in der KD I, 2 entfal-
teten religionskritischen Ansatz weiter in Richtung auf die nichtreligiose In-
terpretation biblischer Begriffe, fiir die Barth, wie er bemerkt, selbst keine
konkrete Wegweisung gegeben habe??. Dieses Unvermogen bildet den Kern

27 So die schone Paraphrase von Bonhoeffers Bonmot (DBW §,477) im Nachwort der
Herausgeber a.a.O. 651.

28 Bonhoeffer, a.a.0. 415f. Vgl. dazu die Zusammenfassung von Ott, Wirklichkeit und
Glaube, a.a.0. 108f.

2 DBW 8, 404f.

U DBW 8, 405.

31 DBW 8. 416.



Jener danigmatische Ausdruck 255

seiner theologisch-stilistischen Schwachstelle: Barths Offenbarungslehre, so
Bonhoeffer, werde aufgrund des hermeneutischen Unvermdogens, zur Kla-
rung der folgenden, essentiellen Frage beizutragen, positivistisch: Wie kann
unter der Voraussetzung, dass die Begriffe der christlichen Botschaft auf eine
Art und Weise interpretiert werden, welche die Religion nicht als Bedingung
des Glaubens voraussetze, der volle Inhalt der christlichen Botschaft ein-
schliesslich ihrer mythologischen Begriffe erhalten werden? Mit diesem her-
meneutischen Anliegen distanziert sich Bonhoeffer erneut von seinem theo-
logischen Meister.

Wihrend bekanntermassen Religion bei Barth ein anthropologischer Be-
griff bleibt und in den Bereich der Hamartologie gewiesen wird, sicht Bon-
hoeffers Antwort auf die theologische Gretchenfrage so aus, dass er «Religi-
on» als Instrument zur vorderhand wertneutralen kulturellen Zeitdiagnose
verwendet. Die Konsequenz von Bonhoeffers Religionskritik besteht mithin
in der Andeutung des Programms einer kiinftigen neuen theologischen Her-
meneutik: Es muss von Gott ohne Religion geredet werden. Gelingt dieser
hermeneutische Plan, dann wird Christus nicht mehr als Gegenstand der Re-
ligion ausgesagt, sondern als etwas ganz anderes, als «wirklich Herr der
Welt»>3. Mit der positionellen Absetzung von Barths als restaurativ verdich-
tigter Theologie ist Bonhoeffer, wenn auch nur in statu nascendi, die metho-
dische und hermeneutische Weiterfithrung von Barths religionskritischem
Programm gelungen.

e) Arkandisziplin

Die nichtreligiose Interpretation ist bei Bonhoeffer mit der Frage nach der
Stellung der Arkandisziplin dialektisch verbunden. Welche Bedeutung kann
tiberhaupt dem Kultus und dem Gebet in einem religionslosen Christentum
zukommen? Auf welche Art und Weise kann tiberhaupt die Existenz der re-
ligiosen und nicht-religiosen Christen gedacht werden? Als Antwort auf diese
Fragen nimmt Bonhoeffer eine erstaunliche (und oft kritisierte‘m) theologi-
sche Platzanweisung vor, welche das genuin christliche Ritual von der Wort-
verkiindigung absetzt und Ritual und Predigt gleichzeitig wieder aneinander
verweist. Wihrend die nichtreligiose Interpretation biblischer Begriffe aus
der verantworteten christlichen Gottesrede resultiert, welche ihren Ausgang
aus dem Schweigen nimmt, entsteht das Arkanum als Gebot innerkirchlicher
Praxis im Zusammenhang mit dem inszenierten Schweigen™. Das Schweigen
meint die sprachliche und rituelle Weltverschlossenheit, welche die religions-
losen Christen und Christinnen gegeniiber der nicht-religiosen sikularen

32 Vgl. DBW 8, 481.

33 DBW 8, 405.

 Vgl. etwa Klaus M. Kodalle, Dietrich Bonhoeffer. Zur Kritik seiner Theologie, Gii-
tersloh 1991, 159-163.



256 Regine Munz

Welt an den Tag legen, um ihre spezifische Form der Gottes- und Christusbe-
troffenheit zu schiitzen. Denn diese Form der Bewahrung des christlichen
Glaubens belisst ihnen in Krisenzeiten die Wort- und Symbolmichtigkeit im
Gottesdienst. Hier nimlich konnen genuine christliche Glaubensinhalte, die
nach aussen schwer zu vermitteln sind, wie das Glaubensbekenntnis, die Sa-
kramente36, die Jungfrauengeburt oder die Trinititslehre, noch auf eine tra-
ditionelle Art ausgesagt werden. Allerdings soll das Arkanum als aufgehobe-
ne «Verschlusssache» der Kirche weniger zur klosterlichen Abgeschiedenheit
der christlichen Gemeinde fiihren. Die lokal und zeitlich begrenzte Verhiil-
lung der christlichen Botschaft bildet vielmehr allererst die Voraussetzung
der christlichen Existenz in der religionslosen Welt, sie vermag es Christen
und Christinnen fiir den Dienst in der Welt «zuzuriisten»>’.

2. Die Tiefe und Grundsdtzlichkeit des Vorwurfs. Otts Verstindnis der
kritischen Rede Bonhoeffers

Die Frage nach dem Offenbarungspositivismus ist fiir Heinrich Ott deswe-
gen exegetisch besonders aufschlussreich, weil dieser das negative Gegen-
stiick bilde zu derjenigen Denkart und Interpretationsweise des christlichen
Glaubens, welche Bonhoeffer vorschwebe, d.i. zum hermeneutischen Pro-
gramm der nicht-religiosen Interpretati0n38. Bei der Analyse des hermeneu-

= Vgl. dazu den Beginn von Bonhoeffers Christologievorlesung, in: Dietrich Bon-
hoeffer, Berlin 1932-1933, hg. v. Carsten Nicolaisen und Ernst-Albert Scharffenorth [=
DBW 12], Giitersloh 1997, 279-348, 280: «Mystagogisches Schweigen ist Geschwiitz. |...]
Gottes Wort ist das Unaussprechliche, das dppnrov. Von Christus reden heisst schweigen.
Von Christus schweigen heisst reden. [...] Das Reden der Kirche im Schweigen ist die
rechte Verkiindigung des Christus.»

3 Unter der Inszenierung des Schweigens verstehe ich die Wortlosigkeit gegeniiber
einer bestimmten Personengruppe, die zugleich an anderer Stelle in einer des Wortes
michtigen gottesdienstlichen Rede und rituellen Handlung Gestalt gewinnt. Vgl. zu dieser
Interpretation Ernst Feil, Die Theologie Dietrich Bonhoeffers. Hermeneutik, Christolo-
gie, Weltverstdndnis. Miinchen, Mainz 41992, 393-396. Andreas Pangritz, Aspekte der
Arkandisziplin bei Dietrich Bonhoeffer, in ThLZ 119 (1994), 756-768 betont mit dem Ver-
weis auf die Verwendung des Arkanum in der frithen Kirche indes den politischen Aspekt
der Arkandisziplin: «In der Verfolgungszeit hielt sie die Gemeinde zusammen und
schiitzte ihre Gottesdienste vor den Heiden. Der staatliche Verfolgungsdruck hat diese
Sicherheitsmassnahme hervorgerufen». Zit. nach einer Mitschrift von G. Krause, Winter
1936/37, bei Pangritz a.a.O. 760, Anm. 19. Der von Pangritz betonte Umstand der eminent
politischen Bedeutung der Arkandisziplin widerspricht der oben angedeuteten Interpreta-
tion nicht.

37 Hier verwende ich trotz seiner militirischen Konnotation ein in der kirchlichen
Bewegung in der DDR viel verwendetes Wort, welches wohl ganz im Sinne Bonhoeffers
die Ermichtigung der Christen und Christinnen fiir ihren Dienst im Alltag der Welt
bezeichnete.

38 vgl. Ott, Wirklichkeit, 108.



Jener dnigmatische Ausdruck 257

tischen Programms Bonhoeffers nimmt Ott parallel zu seiner Behandlung des
Offenbarungspositivimusvorwurfs eine Aufspaltung in inhaltliche Unter-
schiede einerseits und methodische Differenzen bei gleichzeitiger inhaltlicher
Einigkeit andererseits vor.

Ott registriert eine inhaltliche Ubereinstimmung zwischen den beiden
hermeneutischen Programmen: Sowohl Barth als auch Bonhoeffer betonten
den inkarnatorischen Aspekt des Heilsgeschehens. Doch wihrend der Offen-
barungspositivismus die Menschwerdung Gottes lediglich behaupte, mache
er mit dem Faktum der Fleischwerdung «methodisch nicht ernst».3? Er ent-
wickle methodisch aus der an sich richtigen «Grund-Behauptung [...] ein Sy-
stem von Sitzen [...], die, sofern die Grundvoraussetzung, die axiomatische
Behauptung stimmt, alle in gleicher Weise und mit gleichem Gewicht wahr
sein miissen. So entstehe ein monolithischer Block [...]»40. Die Methodik der
«Kirchlichen Dogmatik» sei die, «dass aus einem christologischen System-
prinzip alles gefolgert» werde. Bonhoeffer hingegen verurteile diese Metho-
dik, oder wie Ott schreibt, diese «Art der Darstellung, der Verkiindigung und
der theologischen Entwicklung»*!, als ein Gesetz des Glaubens. In Barths
bloss inhaltlich erklarten, jedoch methodisch nicht durchgefiihrten Ernstma-
chen mit der Inkarnation erblickt Ott den Kern des Bonhoefferschen Vor-
wurfs und den Ausgangspunkt von dessen schon seit den frithen Texten er-
kennbaren, eigenstdndigen theologischen Denkweges. Ott bemerkt zu Bon-
hoeffers Schreibweise: «Was aber den Stil, die Diktion, die methodische In-
tention des Denkens anbetrifft, geht er (sic Bonhoeffer, R.M.) seit seinen
Frithschriften einen Weg, der sich von demjenigen Karl Barths charakteri-
stisch unterscheidet»*. Im Gegenzug betont Ott den deklarativen Charakter
der gedanklichen Diktion Barths.

Otts kurze Analyse eines Stiicks aus der «Kirchlichen Dogmatik» erhellt
seinen «Beitrag zur Morphologie dessen, was bei Bonhoeffer ‘Offenbarungs-
positivismus’ genannt wird»*. Ott versucht hier ebenfalls zu zeigen, dass bei-
de Theologen in der Tendenz einer konsequenten Theologie der Inkarnation
tibereinstimmen, inhaltlich also auf der selben Linie liegen, und doch in der
methodischen Entfaltung ihres theologischen Anliegens differieren. Wer je-
doch Otts diesbeziigliche Ausfithrungen genauer studiert, kann mit guten
Griinden zum Schluss kommen, dass er nicht allein methodische, sondern
auch gewichtige inhaltliche Unterschiede zwischen Barths und Bonhoeffers
theologischem Programm offenlegt. Im Anschluss an die Darstellung von
Barths Ausfiihrungen in KD IV/3 § 69, 2 «Das Licht des Lebens» kommt Ott

39 Ott, Wirklichkeit, 110.
40 Ott, Wirklichkeit, 110.
41 Ott, Wirklichkeit, 111.
42 Ott, Wirklichkeit, 113.
43 Ott, Wirklichkeit114: Analyse von KD IV3 a.a.O., 114-118.



258 Regine Munz

zum Schluss: »Das ungeheure und hier sachlich ganz unumgingliche sprach-
theologische Problem, das sich hier meldet, die Frage der veritas prima, die
Frage: wie denn dieses “Hindurchleuchten’ des einen Lichtes zu denken sei
und in welcher Gestalt uns die unfehlbare Wahrheit des einen Wortes Gottes
begegnet — diese Fragen werden nicht gestellt. Das Frageversdumnis aber ist
wohl kein zufilliges, sondern ist durch die charakteristische Methode des
Werkes legitimiert, ja vielmehr geradezu gefordert. — Eben diese konstruie-
rende Methode des theologischen Denkprozesses hat nun Bonhoeffer — in
tiberspitzt polemischer Akzentsetzung, doch in der sachlichen Beschreibung
nicht unzutreffend — ‘offenbarungspositivistisch® genannt.»* Damit ist auf
der inhaltlichen Ebene zumindest ein unterschiedliches hermeneutisches Pro-
gramm der beiden Denker angedeutet, welche verschiedener Meinung iiber
die Sprach- und Denkvoraussetzungen religioser Rede in der modernen Welt
sind.

3. Zur Morphologie des Offenbarungspositivismus-vorwurfs heute
oder: Zur Konvergenz von Stil und Inhalt

«Von keinem Stil lisst sich ein Begriff geben.»®

Im Anschluss an meine Ausfithrungen zum Gebrauch des Offenbarungs-
positivismusvorwurfes bei Bonhoeffer und Ott mochte ich die von Ott nur am
Rande erwihnte stilistische Differenz zwischen Barth und Bonhoeffer niher
in den Blick nehmen bzw. mit einem um die inhaltliche Dimension erweiter-
ten Stilbegriff die Schreibweise Bonhoeffers untersuchen. Denn der Bedeu-
tungshorizont des Stilbegriffs umfasst, wie noch zu zeigen sein wird, sowohl
dsthetische als auch inhaltliche Konzepte und vermag es tiberdies, die indivi-
duelle Existenzsituation des Autors, d.i. das sich in den Texten artikulierende
Verhiltnis von Leben und Schreiben, zu erhellen.

Doch was ist das eigentlich «Stil»? Jenseits seiner kulturhistorischen und
im engeren Sinne dsthetischen Bedeutung bezeichnet «Stil» die Form der ei-
gentiimlichen Schreibweise, die Art, wie jemand seine Vorstellungen mitteilt.
Schon Schleiermacher erblickte im Stil die Art und Weise, wie ein Autor sei-
ne Sicht der Welt zum Ausdruck bringt.*® «Stil» benennt die individuelle
Weise, in der Autorinnen und Denker aus einem Lexikon die Worter heraus-
greifen und kombinieren. Gewdhnlich werden Stilfragen fiir bedeutungsirre-
levant gehalten bzw. nur als Fragen nach der Form begriffen, die sich der Art

# O, Wirklichkeit 119.

4 Friedrich Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik, hg. v. Manfred Frank, Frankfurt
a. M. 1977, 172.

4 vgl. Schleiermacher, Ueber den Styl. In: Ders., Jugendschriften 1787-1796. hg. v.
Giinter Meckenstock [= Krit. GA I,1], Berlin, New York 1984, 365-390, 365.



Jener dnigmatische Ausdruck 259

und Weise widmen, in der ein bestimmter Gedanke eingekleidet ist. Demge-
geniiber macht der Tiibinger Philosoph Manfred Frank geltend, dass gerade
die personliche Formsprache, der jeweils individuelle Stil eines Denkers
Riickschliisse auf dessen inhaltliche Konzepte zulésst. In Anlehnung an einen
in der Frithromantik favorisierten Gebrauch des Stilbegriffes artikuliert
Frank, die rein dsthetische Verwendung des Stilbegriffes verlassend, sein In-
teresse an dessen inhaltlicher Relevanz. Franks Stilanalysen beruhen auf der
grundlegenden Voraussetzung, dass mit einem bestimmten Stil auch ein be-
stimmter Inhalt zur Darstellung gebracht wird. Es zeigt sich allerdings die
Schwierigkeit, dass die eigentiimliche Formsprache eines Autors nicht eins zu
eins in inhaltliche Bedeutungskonzepte iibersetzt werden kann. Denn das se-
miologische Pendant des Stils, so Frank, ist «das Symptom, nicht das Zeichen.
Symptome ,zeigen® sich. Zeichen sagen etwas* iiber die Welt.»*” Jenes nun,
was gezeigt, aber nicht direkt ausgesagt werden kann, ist fiir Frank an der
Grenze zwischen Sagbarem und Unsagbarem anzusiedeln, es ist mit Jean-
Paul Sartre gesprochen das «élément non signifiant du langage».*® Wie nun,
wenn sich zeigen liesse, dass Bedeutungen von Wortern und Sitzen Spuren
tragen der individuellen Art und Weise, mit der sie den Gebrauch wihlt und
zusammenfﬂgt?49 Anders ausgedriickt: konnte es nicht sein, dass der indivi-
duelle Stil eines Textes fiir dessen Bedeutung relevant wiirde und stilistische
Formen die jeweiligen Bedeutungskonzepte veriinderten?

Vor dem Hintergrund eines dergestalt bestimmten Bedeutungshinter-
grundes des Stilbegriffes erscheint insbesondere in Bonhoeffers Gefangnis-
texten dessen tastend-unabschliessbarer Stil als ein nachgerade physiognomi-
sches Element. Er ist gleichsam Bonhoeffers unverwechselbare Hand- oder
Unterschrift. Das suchend Unabschliessbare charakterisiert den Gedanken-
fluss Bonhoeffers mithin auch in seinem Nachdenken dartiber, wie mit der In-
karnation Gottes in Jesus Christus methodisch und inhaltlich ernst gemacht
werden kann. Es legt sich die Vermutung nahe, dass der Stil Auskunft iiber
die theologische Existenz Bonhoeffers und Angaben iiber das mit dem theo-
logischen Denken Intendierte zu geben vermag. Das heisst, der Stil ermog-
licht zum einen Riickschliisse auf den Zusammenhang von Leben und Schrei-
ben bei Bonhoeffer — die Art und Weise, in welcher das Subjekt des Schrei-
bens in den Texten zur Darstellung kommt -, und ldsst zum andern ahnen, wie
«das Unaussprechliche Ereignis wird» .

47 Manfred Frank, Uber Stil und Bedeutung. Wittgenstein und die Frithromantik., in:
ders., Stil in der Philosophie, Stuttgart 1992, 86-115, 111. Vgl. Auch Gottfried Gabriel, Li-
terarische Form und nicht-propositionale Erkenntnis in der Philosophie, in: Ders. und Ga-
bricle Schildknecht (Hg.), Literarische Formen der Philosophie, Stuttgart 1990, 1-25.

48 Jean-Paul Sartre, «L écrivain est-il un intellectuel?, in: Ders, Situations VIII, Paris
1972, 449.

49 Vagl. Frank, Stil, 86.

S Frank, Stil 113.



260 Regine Munz

In den Gefidngnisbriefen betont Bonhoeffer seinem Freund Eberhard Be-
thge gegeniiber die Unfertigkeit seiner Gedanken, die zu logisch kaum er-
kldarbaren Suchbewegungen fiihre: «Es ist eben doch alles sehr im Anfang und
es leitet mich, wie meist, mehr der Instinkt fiir kommende Fragen, als dass ich
iiber sie schon Klarheit hitte.»>! Allzu offensichtlich — und das Verstindnis
dabei oft eher verstellend als erhellend —ist fiir den Leser und die Leserin von
«Widerstand und Ergebung» der Zusammenhang zwischen Bonhoeffers Exi-
stenz als politischem Hiftling und seinem Schreiben in der Zelle. Oft konnen
die Gedanken bloss hingeworfen werden; «nur kurz», »ich bin unterbrochen
worden» entschuldigt sich Bonhoeffer, denn er hat stets den plotzlichen Ein-
bruch in die Privatsphire in Gestalt des Zellenwirters vor Augen. Deswegen
ist es nicht eigens verwunderlich, dass allzu oft theologische Gedanken in
«Brockenform» den Schreibstil Bonhoeffers prigen und sich als Oberbegriff
zu Bonhoeffers Leben und Schreiben «Fragmentarizitdt» eingebiirgert hat. In
diesem Sinne erkldrt Bonhoeffer zum Beispiel «Der Brief ist etwas zerrissen,
weil er mit dauernden Unterbrechungen geschrieben wurde.»*> Uberdies
spiegeln die Texte — Berichte, Gedichte, Notizen, Gebete, Meditationen,
theologische Aufzeichnungen und Predigten — besonders in der Haftperiode
vor dem erwarteten Prozess gegen Bonhoeffer, die Ungeduld des Theologen
wieder”®. Durch die Verhaftung, nicht allein die eigene, sondern die der
Freunde und Familienangehorigen, durch den ungewissen Ausgang des At-
tentatversuchs gegen Hitler, ist seine Lebenskontinuitat abgebrochen. Doch
bleibt Bonhoeffer nicht bei der Reflexion seines individuellen Schicksals ste-
hen. Er begreift die Bruchstiickhaftigkeit des eigenen Lebens als Teil der sich
in Stiickwerke auflosenden Lebensform einer ganzen Generation®*. Dariiber
hinaus ist der Gesprichspartner in den Briefen stets gegenwirtig. Bonhoef-
fers Gefidngnisbriefe sind im wahrsten Sinne des Wortes dialogisch, da sie, ab-
gesehen von den kurzen Gesprichen mit dem Freund, der Familie und der
Verlobten Maria von Wedemeyer wihrend den limitierten Besuchszeiten, die
einzige Form der — wegen der Hinweise auf die Konspiration oft verschliisselt

>l DBW 8, 476.

2 DBW 8, 392.

3 Vel. etwa: «Mir wiire es lieber, es wiirde einem gleich von vornherein die voraussicht-
liche Dauer einer solchen Sache mitgeteilt. Auch in meiner hiesigen Arbeit hitte ich man-
ches anders und fruchtbarer gestalten konnen.» DBW 8, 165, Brief vom 25.9. 1943. Das
Verfahren gegen Bonhoeffer kann wihrend der Tegeler Zeit in drei Phasen eingeteilt wer-
den (vgl. dazu, E. Bethge, Bonhoeffer, Reinbek bei Hamburg 1976, 93-98):

a)  April bis Juli 1943 Anklageerhebung.

b)  Juli 1943 bis April 1944 Vorbereitung auf den Prozess.

c)  April 1944 bis 8. Oktober 1944. Warten und Nachricht vom Scheitern des Put-
sches vom 20. Juli.

Danach wird Bonhoeffer in das Kellergefidngnis in der Prinz-Albrecht-Strasse verlegt.
Zum Tagesablauf Bonhoeffers vgl. DBW 8, 172-173.

> Vgl. DBW 8, 335f; 432.



Jener dnigmatische Ausdruck 261

verfassten — Kommunikation mit der Aussenwelt waren. Bonhoeffers Briefe
an Bethge sind Beitrige zu einem theologischen Gesprich, wobei der Freund
als Vertrauter ernst- und wahrgenommen wird — und die Person Bethge zu-
gleich fiir eine ganze Welt steht, mit welcher der Kontakt nun vermittelt
durch den Freund wieder hergestellt werden kann.

Zur Beobachtung der unterbrochenen Sprech- und Lebensweise, des dia-
logischen Denkens und Redens gesellt sich die Feststellung der Gedichtform
einiger theologischer Gedanken Bonhoeffers. Weswegen schreibt Bonhoef-
fer iiberhaupt Gedichte, obwohl er sich selbst nicht als Dichter versteht? Ist
Bonhoeffers Mitteilung in Gedichtform hinreichend erkldrt mit dem Hinweis
von Jiirgen Henkys, dass Bonhoeffers Gedichte mit dessen intensiver Ausein-
andersetzung mit Gesangbuchliedern wiithrend der Haftzeit in Zusammen-
hang zu bringen sind und dass die Frage nach deren Entstehungsgrund mit
folgender Tétigkeitsbeschreibung des Dichtens beantwortet werden kann:
«zum Gedicht kommt es nicht ohne Suchen und Wihlen, Verwerfen und Pro-
bieren, Zurilickgreifen und Neuverkniipfen»>>?

Ich habe versucht, diese Fragen exemplarisch an einen Text zu stellen, der
wie kein anderes poetisches Stiick Bonhoeffers dessen Sicht der Inkarnation
in Worte kleidet. Es handelt sich um das Gedicht «Christen und Heiden»>°.
Wie die Herausgeber der Neuausgabe von «Widerstand und Ergebung» mit-
teilen, ist das Gedicht dem Brief vom 8.7. 1944 an Eberhard Bethge beigege-
ben. Diesen Brief nun schreibt Bonhoeffer genau in der Zeit, in der er sich
auch mit der Frage nach einer nicht-religiosen Interpretation beschéaftigt und
den besagten Vorwurf an Barth dussert. Henky557, der die Entwurfsfassungen
des Gedichtes und den Originalentwurf analysiert hat, betont, dass Bonhoef-
fer an der Gestaltung des Gedichtes gearbeitet hat und ihm die Form der drei
Strophen a vier Verse schon in der Rohfassung vor Augen stand. Bonhoeffer
hat die fiir die christlichen Zentralaussagen gebriuchlichen traditionellen
Wortfelder gesichtet, wie Not — Brot — Tod, und macht deren Gleichklang
zum Gertst des Gedichtes. Bonhoeffer hat also besonders auch an der Form
von «Christen und Heiden», d.h. am stilistischen Ausdruck seiner Gedanken
gefeilt. Dieser kleine Teil von Bonhoeffers theologischem Denken ist nicht
Rohfassung, blosses Stiickwerk geblieben, sondern — wie es auch die Nachfra-
ge beim Freund zum Ausdruck bringlSx — ein fertiggestelltes Ganzes. Die Ge-
dichtform hédngt somit aufs engste mit dem Inhalt zusammen. Im Blick auf das
Thema Inkarnation bringt Bonhoeffer seine Auffassung in der letzten Stro-
phe zur Sprache:

>3 Jiirgen Henkys, Dietrich Bonhoeffers Gefingnisgedichte. Beitrige zu ihrer Inter-
pretation, Miinchen 1986, 65.

% DBW 8, 515¢.

7 vgl. Henkys, a.a.0. 57-65; 76-78.

B Vgl DBW 8, 512; 535.



262 Regine Munz

Gott geht zu den Menschen in ihrer Not,
séttigt den Leib und die Seele mit seinem Brot
stirbt fiir Christen und Heiden den Kreuzestod
und vergibt ihnen beiden.

Auffallig ist der Rhythmus, der sich im Wechselspiel zwischen der ge-
schlossenen, ruhigen Form des Gedichtes und der mit den Verben «geht»,
«sattigt», «stirbt» und «vergibt» erdffneten Dynamik einstellt. Man konnte
fast soweit gehen und dies als eine Anspielung auf die Dynamik von Akt und
Sein im menschlichen Erfassen der Gottesoffenbarung deuten. Wenn man
Bonhoeffers Forderung nach einer nicht-religiésen Interpretation ernst
nimmt, kann auch von der Inkarnation Gottes in Jesus Christus nicht in direk-
ter Form gesprochen werden. Nicht zuletzt deswegen, weil das semantische
Potential von «Inkarnation» — das sich zwar nicht dem Begriff, aber der puren
Gegenstindlichkeit verweigert — von keinem ganz ausgeschopft wird. Zudem
hat sich in den Augen des inhaftierten Widerstandskdmpfers Bonhoeffer die
Kirche als privilegierter Ort, an dem die Wirklichkeit der Offenbarung Got-
tes sich den Menschen zeigt, als ein dusserst korrumpierbarer Ort gezeigt.””
Statt dessen nimmt Bonhoeffer die miindige, gottlose Welt — Christen und
Heiden — als Ausgangspunkt und Zielpublikum fiir sein Nachdenken iiber die
Wabhrheit des menschgewordenen Gottes. So ist fiir den Ausdruck des chri-
stologischen Zentrums theologischen Denkens und christlicher Wirklich-
keitserfahrung der ihm angemessene Stil unverzichtbar. Bonhoeffer kommt
zum — nicht eigens explizierten, aber implizit dargestellten — Schluss, dass
tiber Inkarnation nicht nur in Form von theologischen Systemen und Lehrge-
bduden, sondern eben auch gleichnishaft, etwa in einem Gedicht, gesprochen
werden kann.

Was ist nun mit dem Bonhoefferschen Gedicht gelost, was anders nicht ge-
sagt werden konnte? Mit dieser Frage ist der am Anfang skizzierte Stilbegriff
beriihrt. Wenn das Sagbare als «das Gesamt des durch Ableitungsfragen aus
der Grammatik Beherrschbaren» bestimmt wird, wie Manfred Frank es tut,
und das dariiber hinaus gehende Unsagbare in der «individuelle[n] Prisenta-
tion des Stils» aufscheint, so muss vor einer Konsequenz dieser Form von
Semantik des Unsagbaren zumindest gewarnt werden. Das durch das Gedicht
zur Sprache gekommene Nichtdeskriptive kann zwar im Sinne Franks als das
semantisch unbezwingbare Ritsel, als das wir die Wirklichkeit und unser Le-
ben jenseits aller Verstindigungsversuche erleben®!, niher definiert werden.
Doch steht diese Bestimmung gefihrlich nahe zu dem alles durchwaltenden

39 Ganz anders noch die Habilitationsschrift von 1931 «Akt und Sein» a.a.O.
60 Frank, Stil, 86.
61 vgl. Frank, Stil, 88.



Jener dnigmatische Ausdruck 263

Prinzip einer pantheistischen Gottesvorstellung. Im Bonhoefferschen Sinne
steht das Reden iiber den menschgewordenen Gott auf der Grenze zwischen
dem Sagbaren und dem Unsagbaren, doch dies auch deswegen, weil dessen
Wahrheit sich im «Teilnehmen am Leiden Gottes im weltlichen Leben», im
«[M]ithineinreissen lassen, in das messianische Ereignis»62 ereignet.

Die Gefiangnistexte Bonhoeffers kreisen um die Frage, in welcher spezifi-
schen Form theologischer Kommunikation die Gegenwart Jesu Christi in der
Welt bezeugt werden kann. Die Forderung nach einer neuen Art und Weise,
von Gottes Offenbarung zu reden und die Suche nach der addquaten Form,
in der Bonhoeffers diesbeziiglichen theologischen Gedanken mitgeteilt wer-
den konnen, unterscheidet Bonhoeffers Denken stilistisch, methodisch und
inhaltlich von dem Karl Barths. Bonhoeffers Gefidngnistexte spiegeln sowohl
die Zufriedenheit als auch Unzufriedenheit des Autors mit dem Erreichten
und Nochausstehenden wider. In den «Gedanken zum Tauftag» indes stellt
Bonhoeffer seine Gewissheit hinsichtlich der Realisierbarkeit des zukunfts-
weisenden Stils in einem nachgerade messianischen Bild dar, welches zu-
gleich das Erhoffte vorwegnimmt: «Es ist nicht unsere Sache, den Tag voraus-
zusagen — aber der Tag wird kommen -, an dem wieder Menschen berufen
werden, das Wort Gottes so auszusprechen, dass sich die Welt darunter ver-
dndert und erneuert. Es wird eine neue Sprache sein, vielleicht ganz unreligi-
0s, aber befreiend und erlosend, wie die Sprache Jesu, dass sich die Menschen
iiber sie entsetzen und doch von ihrer Gewalt iiberwunden werden |[...].»%

Regine Munz, Basel

62 DBW 8, 535f.
53 DBW 8, 436.



	Jener änigmatische Ausdruck : zu Heinrich Otts Morphologie der kritischen Rede vom Offenbarungspositivismus bei Bonhoeffer

