
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Jener änigmatische Ausdruck : zu Heinrich Otts Morphologie der
kritischen Rede vom Offenbarungspositivismus bei Bonhoeffer

Autor: Munz, Regine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jener änigmatische Ausdruck

Zu Heinrich Otts Morphologie der kritischen Rede vom
Offenbarungspositivismus bei Bonhoeffer

Viele Jahre vor meiner Begegnung mit Heinrich Ott hat sich dieser in
einer bemerkenswerten Studie als einer der ersten Theologen nach dem Krieg
mit dem theologischen Entwurf Dietrich Bonhoeffers beschäftigt. Das
folgende kleine Stück Bonhoeffer- und Ott-Exegese, mein theologisches
Nachdenken dessen, was Heinrich Ott am Anfang seiner Professorentätigkeit
bewegte, sei dem Jubilar und stets freundlichen, unterstützenden Doktorvater
zugeeignet.

Der Theologe Dietrich Bonhoeffer war und ist als ein eindrucksvoller
theologischer Stilist bestens bekannt. Seine Kurzformeln prägen sich ein und
scheinen vielfach ins Schwarze zu treffen. An manchen Stellen gar, an denen
Bonhoeffer nur einen bestimmten Punkt anvisieren wollte, berührte er einen

ganzen Hof von Bedeutungen und Fällen mit. Diese nachgerade feuilletoni-
stische Gabe hat besonders in Bonhoeffers Auseinandersetzung mit dem
theologischen Schreiben Karl Barths Wellen geschlagen. Sein in den
Gefängnisbriefen an die Theologie Barths gerichteter und mit der Etikette
«Offenbarungspositivismus» versehener Vorwurf ist mittlerweile zum Inbegriff
einer spezifischen Form theologischer Barthkritik geworden. Barth selbst hat,
nachdem er die Form von Bonhoeffers Denken als «änigmatische Äusserungen»

zuerst kritisierte, im selben Text die Eindrücklichkeit seiner Ausführungen

in einer postmortalen Satire zur Sprache gebracht:
« [...] ich bin ein bisschen errötet bei der Vorstellung, dass es immerhin

möglich war, dass sich das Erinnerungsbild an meine Bücher [...] bei einem so

gescheiten und wohlmeinenden Mann wie Bonhoeffer so gestalten konnte,
wie es in jenem änigmatischen Ausdruck [gemeint ist «Offenbarungspositivismus»,

R.M.] zum Vorschein kommt. Die Hoffnung bleibt übrig, dass er im
Himmel wenigstens nicht allen Engeln (samt Kirchenvätern usw.) gerade unter

Gebrauch dieses Ausdrucks über mich Bericht erstattet hat. Aber
vielleicht habe ich mich tatsächlich gelegentlich «offenbarungspositivistisch»
benommen und geäussert [...]».2

Rätselhaft ist für Barth also der Ausdruck Bonhoeffers in Bezug auf das

«Erinnerungsbild», d.h. die memorierte Vorstellung von Barths Texten. Diese

Bemerkung gibt immerhin zu der Vermutung Anlass, dass sich Barth hier

1 Karl Barth, Brief an Landessuperintendent Herrenbrück, am 21.12.1952, in: Die
Mündige Welt [MW], Bd. 1. Dem Andenken Dietrich Bonhoeffers. Vorträge und Briefe,
München 1955,121 f.

2 Ebenda.



248 Regine Münz

weniger in seiner inhaltlichen Konzeption von Bonhoeffers Vorwurf berührt
sah, als in der Form seiner theologischen Äusserungen insgesamt. In die selbe

Richtung denkt auch Heinrich Ott. Auf seine Bonhoeffer-Rezeption sowie
auf seine Morphologie des Ausdrucks «Offenbarungspositivismus» möchte
ich in den folgenden Ausführungen näher eingehen.

In seinem 1966 erschienenen Buch «Wirklichkeit und Glaube 1. Zum
theologischen Erbe Dietrich Bonhoeffers» beschäftigt sich Ott weniger aus
historischem Interesse denn aus dialogischer Neugierde mit einer der
«hoffnungsvollsten Gestalten des modernen Protestantismus»4. Statt bare theologische

Selbsthistorisierung zu betreiben, möchte Ott in der Form des

Gesprächs Bonhoeffers Beitrag zur aktuellen theologischen Problemlage erhellen.

Er vermutet, dass Bonhoeffers diesbezügliche theologische Denkleistung
in dessen theologisch-ontologischer Klärungsarbeit, d.i. in dem Verständnis
der Wirklichkeit des Glaubens und der Wirklichkeit Gottes, liege. Bonhoef-
fer nämlich lasse sich auf das «Ringen um die Erkenntnis der Wirklichkeit des

Wirklichen» ein, und zwar «unter der vorbehaltlosen Wahrung des personalen
Grundsachverhalts aller Theologie»5. Der Hinweis auf die personale

Grundintention theologischen Denkens spricht ex negativo die entscheidende

theologische Streitfrage der sechziger Jahre an. Bekanntlich standen sich
in der theologischen Atheismusdebatte die Protagonisten Herbert Braun und
Helmut Gollwitzer gegenüber. Ersterer wollte den allzu massiven Anthropo-
morphismus der Gottesvorstellung zugunsten der Bestimmung Gottes als

einer spezifischen Form der Mitmenschlichkeit abschwächen, letzterer erblickte
in dem personal gegenüberstehenden Gott und in dessen «An-und-für-

sich-sein» den Wesenskern des christlichen Kerygmas.6
Das Kernproblem bei der Atheismusdebatte liegt für Ott in der Frage, auf

welche um des christlichen Kerygmas willen glaubwürdige Weise am personalen

Gegenüber Gottes als «Grundsachverhalt der Theologie»7 festzuhalten
sei. Bonhoeffer antworte eindeutig auf die Frage nach einem persönlichen

3 Es gibt inzwischen mehrere Studien zum Offenbarungspositivismus. Im einzelnen
ausgeführt sind die verschiedenen Interpretationsmuster bei Ralf K. Wüstenberg, Der
Einwand des Offenbarungspositivismus. Was hat Bonhoeffer an Barth eigentlich
kritisiert?, ThLZ 121 (1996) 997-1004.

4 Heinrich Ott, Wirklichkeit und Glaube Bd. 1. Zum Theologischen Erbe Dietrich
Bonhoeffers, Zürich 1966,22.

5 Ott, Wirklichkeit, 41.
6

Vgl. zu dieser Debatte Jan Röhls, Protestantische Theologie der Neuzeit Bd. 2. 20.

Jahrhundert, Tübingen 1997, 655-662; Helmut Gollwitzer, Die Existenz Gottes im
Bekenntnis des Glaubens [=BzEvTh Bd. 34], München, 1963; Herbert Braun, Der Sinn
der neutestamentlichen Christologie, in: Gesammelte Studien zum Neuen Testament und
seiner Umwelt, Tübingen 1962, 243-309; ders., Gottes Existenz und meine Geschichtlichkeit

im Neuen Testament. Eine Antwort an Helmut Gollwitzer, in: Zeit und Geschichte.
Dankesgabe an Rudolf Bultmann zum 80. Geburtstag, Tübingen 1964, 399ff.

7 Ott, Wirklichkeit, 29.



Jener änigmatische Ausdruck 249

Gott dadurch, dass er die Wirklichkeit der Begegnung des Glaubens als ein
das gesamte menschliche Wirklichkeitsverhältnis beeinflussendes personales
Geschehen bestimme, und hiermit zugleich einen differenzierten
Wirklichkeitsbegriff erhalte. Es seien deshalb, wie Ott feststellt, fruchtbare Ansätze
»zur Lösung der unumgänglichen Aufgabe eines totalen und radikalen
Wirklichkeitsverständnisses aus der (personalen) Gottesbegegnung, eines
Verständnisses der irdischen und mitmenschlichen Phänomene aus dem Gegenüber

zum göttlichen Du (auch zum Du des gegenwärtigen Herrn Jesus
Christus)»8 bei Bonhoeffer zu finden. Mit anderen Worten erblickt Ott Bonhoef-
fers Beitrag zur Atheismusdebatte darin, dass er die theologische Neigung,
den Gottesbegriff in seinem metaphysischen Gehalt zu bestimmen, in die
sachgemässere ontologische Klärung des Gottesbegriffs als Struktur des
«Wer» überführe.9 Zugleich bringe er eine bestimmte Pointe des Gottesbegriffs

zur Darstellung. Mit Bonhoeffers spezifisch dialektischer Fassung des
Problems des theistischen Gottesbegriffs sanktioniere er keine bestimmte
Gottesvorstellung, sondern fasse - etsi deus non daretur - Gott vielmehr als

denjenigen, welcher dem Menschen gegenwärtig ist, an ihm gegenwärtig handelt,

indem er sich ihm entzieht und ihn ohne Gott leben lässt.

Wenn nun Ott in diesem Zusammenhang das Schlagwort «Offenbarungspositivismus»

wieder aufgenommen hat, dann weniger, um herauszufinden,
ob und inwieweit Bonhoeffer mit seiner etwas harschen Kritik Barth wirklich
getroffen hat, sondern seine Frage ist «schlicht die: was Bonhoeffer damit
genau gemeint und gegen was für eine Tendenz er sich damit wohl gewendet
hat.»10 Aufgrund seines erklärten Interesses, Bonhoeffers Beitrag zur
Atheismusdebatte zu erhellen, führt Ott seinerseits den Begriff «Offenbarungspositivismus»

in die Analyse der aktuellen theologischen Landschaft ein. Im
Rahmen der in Bonhoeffers grossem Projekt der nicht-religiösen Interpretation

biblischer und theologischer Begriffe eingebetteten Fragestellung geht
Ott so weit, Bonhoeffers Vorwurf nicht allein an die Adresse Karl Barths
bzw. an die der Bekennenden Kirche gerichtet zu sehen, sondern bringt in der
Auseinandersetzung mit Eberhard Jüngel die Gedanken Bonhoeffers in die
sich immer mehr auf die Frage nach der spezifischen Form der Personalität
Gottes zuspitzende Atheismus-Diskussion ein.

An dieser Stelle erlaube ich mir erneut einen Ausflug in die jüngste
Theologiegeschichte. In der Braun-Gollwitzer-Debatte hatte sich Eberhard Jüngel
mit dem 1965 erschienenen Buch «Gottes Sein ist im Werden» zu Wort
gemeldet. Unter Einbezug der Trinitätslehre wollte Jüngel die Menschlichkeit
und dynamische Existenz Gottes zur Geltung bringen und auf diese Weise
zwischen Gollwitzer und Braun vermitteln. Dem von Gollwitzer betonten

8 Ott, Wirklichkeit, 48f.
9 Vgl. Ott, Wirklichkeit, 37.
10 Ott, Wirklichkeit, 108.



250 Regine Münz

«An-und-für-sich-sein» Gottes stellte Jüngel mithilfe der Vorstellung Gottes,
der schon in seiner ewigen Urgeschichte dazu bestimmt ist, einer der
Menschen zu sein, einen differenzierteren Begriff vom Sein Gottes als trinitari-
sche Selbstbezogenheit, als ewiges Werden, gegenüber. Ott kommentierte
den in enger Nachbarschaft zu Karl Barth stehenden Vermittlungsversuch
folgendermassen: In Jüngels Paraphrase Barths 'Gottes Sein ist im Werden'
sei ein interessantes Votum zur Auseinandersetzung zwischen Braun und
Gollwitzer gegeben. Dies aufgrund des Umstandes, dass das »Sein Gottes, um
das es in der Auseinandersetzung geht, in seiner trinitarischen Struktur zur
Geltung gebracht»11 werde. Ott gibt indes zu bedenken, auch dieses
scharfsinnige Buch bleibe « [...] 'offenbarungspositivistisch'. (...] Dadurch erreicht
Jüngel noch nicht das, was er durch den Rückgriff auf die Trinitätslehre in
dieser Auseinandersetzung erreichen könnte. Es kommt bei ihn nicht zur exi-
stentialen Interpretation der Trinität, zum Aufweis der trinitarischen Struktur,

der in der Offenbarung des freien, personalen Gottes sich ereignenden
Begegnung und der dadurch mit Gott konfrontierten menschlichen Existenz.
Jüngels Ausführungen bleiben so in einem Himmel der Begriffe [...] und
erreichen kaum die Erde, um dort erhellend für die Verkündigung und alles
verantwortliche Reden von Gott in unserer Zeit zu zeigen, was es heisst: dass

die Wirklichkeit Gottes bei den Menschen wohnt, ohne damit zu einer blossen

Funktion des Menschlichen zu werden.»12

Die existentielle Erhellung der Struktur menschlicher Wirklichkeit als

einer sich in der Begegnung mit dem trinitarischen Gott ereignenden und
konstituierenden Grösse sieht Ott demzufolge bei Jüngel nicht durchgeführt.
Jüngel sei ebenso den Aufweis eines anthropologischen Existentials schuldig
geblieben, welches die Besonderheit der Gott-menschlichen Beziehung in der
Dialektik von verfügbarer Unverfügbarkeit berücksichtigen könnte. Während

es bei Otts Auseinandersetzung mit Jüngel zumindest noch den
Anschein hat, als ob mit der Kritik an der metaphysischen Abgehobenheit von
Jüngels trinitarischer Begrifflichkeit eine inhaltliche Komponente
mitangesprochen sei, so schränkt er den Vorwurf im Kontext der Bonhoeffer-Barth-
Auseinandersetzung weit stärker ein: Bonhoeffer selbst habe sich gerade
nicht inhaltlich sondern lediglich methodisch durch den Vorwurf des Offen-

10
barungspositivismus von Barth abgesetzt. Allerdings nimmt Ott an dieser
Stelle eine bemerkenswerte Unterscheidung zwischen dem methodisch-stilistischen

Aspekt des Offenbarungspositivismus-Vorwurfs und dessen substantieller,

inhaltlicher Komponente vor. Letztere bleibe von ersterem unberührt,
da es in der Kontroverse zwischen Bonhoeffer und Barth nicht um eine
Differenz in der Sache, sondern um eine solche in der Methode gehe. Ott nimmt

11 Ott, Wirklichkeit, 49.
12 Ott, Wirklichkeit, 49f.
13 Vgl. Ott, Wirklichkeit, 52.



Jener änigmatische Ausdruck 251

also eine Ausweitung des Methodenbegriffs vor. «Methode», in Otts Fassung,
benennt eine theologische Denkhaltung, die zugleich das zu Denkende, d.i.
dessen formale und sprachliche Gestalt, mitbestimmt. Ott schreibt: «Eine
Differenz in der Methode ist oft auch eine Differenz in der Haltung des
Denkens. Eine solche kann in der Theologie weitreichende Konsequenzen haben
für die Verkündigung, für die Sprache (vielleicht auch das Leben) der Kirche,
für die konkrete Ausrichtung ihres Zeugnisses».14

Bei Otts Gebrauch des Offenbarungspositivismus-Vorwurfs ist der
Umstand aufschlussreich, dass Ott seinerseits diesen Tadel im Zusammenhang
mit dem eigenen Ringen um die Relevanz des Dogmatikkonzepts Barths
innerhalb einer hermeneutisch fundierten Theologie erteilt. Seine Überlegungen

kreisen um die adäquate Beantwortung der ontologisch-hermeneuti-
schen Frage, ob wirklich von Gott die Rede ist, wenn theologisch geredet
wird, und ob wirklich auch dabei geredet wird. In diesem Zusammenhang
interessiert es mich besonders, ob Otts Aufspaltung in einerseits inhaltliche
Unterschiede und andererseits methodische Differenzen bei gleichzeitiger
inhaltlicher Einigkeit sachgemäss ist. Zur Klärung dieses Problems wende ich
mich zuerst dem zu, was Bonhoeffer mit dem Vorwurf gemeint hat, um
sodann in einem zweiten Schritt vor diesem Hintergrund die Auslegung Otts
beurteilen zu können und erlaube mir schliesslich in einem dritten Schritt,
eine andere Zugangsweise zu skizzieren.

1. Bonhoeffers inhaltliche Bestimmung der kritischen Rede
von Offenbarungspositivismus

Der Ausdruck Offenbarungspositivismus kommt in Bonhoeffers Werken
nur viermal vor, und dies ausschliesslich in den Gefängnisbriefen an den
Freund Eberhard Bethge vom 30. April, 5. Mai und 8. Juni 1944,l;" In allen
drei Briefen wird besagter Vorwurf im Kontext von Barths Religionsbegriff
erhoben.16 Die Struktur der theologischen Argumentationsfolge ist, darauf
weist Ralf Wüst hin in seinem Aufsatz «Der Einwand des Offenbarungspositivismus.

Was hat Bonhoeffer an Barth eigentlich kritisiert?», in allen Briefen
die selbe: Bonhoeffer übt Religionskritik, würdigt Barth als Religionskritiker,
kritisiert sodann Barth und folgert schliesslich für sich selbst die nichtreligiöse
Interpretation und weist auf die Notwendigkeit einer Arkandisziplin hin.

14 Ott, Wirklichkeit, 113.
15 Vgl. Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen

aus der Haft, hg. v. Christian Gremmels, Eberhard Bethge und Renate Bethge, in
Zusammenarbeit mit Ilse Tödt [= Dietrich Bonhoeffer Werke Bd. 8], Gütersloh 1998, 557f. (im
folgenden im Text zit. als DBW 8). 401-408; 413-416; 475-483.

16 Vgl. dazu Ralf K. Wüstenberg, Der Einwand des Offenbarungspositivismus. Was
hat Bonhoeffer an Barth eigentlich kritisiert?, ThLZ 121 (1996) 997-1004.



252 Regine Münz

a) Bonhoeffer übt Religionskritik

Bonhoeffers kritische Diagnose zur religiösen Lage der Gegenwart, sein
Befund, dass die - wie er es nennt «mündige» - Welt der Gegenwart ohne die
Arbeitshypothese Gott zu leben vermag, korrespondiert seine Neubewertung
des «religiösen Apriori». Hatte schon sein Doktorvater Reinhold Seeberg
den von Ernst Troeltsch eingeführten Begriff des religiösen Apriori als reine
formale Uranlage des geschaffenen Geistes oder Ichs bestimmt, welche einen
Menschen dazu befähigt und nötigt, des «reinen Geistes unmittelbar inne zu
werden»17 und hatte Seeberg zudem den Besitz der religiösen Uranlage als

anthropologische Gesetzmässigkeit postuliert, so zog Bonhoeffer diese
Grundannahmen radikal in Zweifel. Bereits in seiner Habilitationsschrift
«Akt und Sein»18 hatte Bonhoeffer den Grundsatz eines notwendigen und
unmittelbaren religiösen Gottesverhältnisses mit Rückgriff auf Karl Barths
Unterscheidung von Offenbarung und Religion bzw. Glaube und Religion
kritisiert. Denn die Fähigkeit zum Glauben könne nicht im Menschen selbst

vorausgesetzt werden: «Der natürliche Mensch hat ein cor curvum in se. [...]
Soll die Offenbarung an den Menschen herankommen, so muss er völlig
umgewandelt werden. Es muss in ihm der Glaube selbst erschaffen werden. [...]
Alles, was sich auf die persönliche Aneignung der Christustatsache bezieht,
ist nicht apriorisch, sondern kontingentes Tun Gottes am Menschen.»19

Demzufolge kann der Glaube nicht als ein schon immer in den Menschen vorhandener

und erfahrungsunabhängiger Grundbestand vorausgesetzt werden. In
«Widerstand und Ergebung» kommt Bonhoeffer zum Schluss, dass das «religiöse

Apriori», statt eine vorgängige Grundlage menschlichen Weltverhältnisses

zu sein, sich vielmehr als eine geschichtlich bedingte Grösse erweist, die
als solche in der modernen Welt nicht mehr existiert. Nicht zuletzt wegen der
zahlenmässig kleinen religiösen Klientel - «es sind nur noch einige letzte 'Ritter'

oder ein paar intellektuell Unredliche, bei denen wir 'religiös' landen
90können» - kann der moderne Mensch nicht mehr auf seine Sündhaftigkeit

angesprochen werden. Anstatt mutwillig infantilisiert zu werden, sollte er
tunlichst in seiner Mündigkeit, d.i. der als positiv bewerteten Religionslosigkeit,

ernstgenommen und angesprochen werden.
Der bonhoefferschen Diagnose zur religiösen Lage der Gegenwart

korrespondiert die theologische Fassung des Gottesbegriffs: Gott ist kein deus ex
machina21 und tritt nicht an den Grenzen des Lebens in Erscheinung, er ist

kein Lückenbüsser für ungelöste wissenschaftliche und psychologische Pro-

17 Reinhold Seeberg, Christliche Dogmatik I, Erlangen/Leipzig 1924, 81, zit. bei
Bonhoeffer, Akt und Sein, hg. v. Hans-Richard Reuter [= DBW 2], München 1988, 51.

18 DBW 2, 48-53.
19 DBW 2, 52.
20 DBW 8, 403.
21 Begriff in DBW 8,407, 503, 534.



Jener änigmatische Ausdruck 253

bleme; er ist keine Arbeitshypothese, die dann jeweils bei Erweiterung der
Erkenntnismöglichkeiten und menschlicher Weltbewältigung falsifiziert werden

könnte, sondern er ist statt dessen als ein ohnmächtiger Gott zu begreifen,

der mitten im Leben gefunden werden will. Bevor Bonhoeffer sich
genauer zum existentiellen Ort menschlicher Christus- und Gotteserkenntnis
äussert und zu so etwas wie einer theologischen Suchanleitung übergeht, widmet

er sich der positiven und negativen Kritik seines einstigen theologischen
Lehrers und nun ebenbürtigen Gesprächspartners Karl Barth.

b) Bonhoeffer würdigt Barth als Religionskritiker

In seiner Religionskritik lehnt sich Bonhoeffer expressis verbis an die
diesbezüglichen Äusserungen Barths22 an: Die Religion sei lediglich ein
Gewand des Christentums, das zu verschiedenen Zeiten verschieden ausgesehen
hat. Barth habe als «einziger in dieser Richtung [d.i. auf ein religionsloses
Christentum hin, R.M.] zu denken angefangen».

Die individualistische Frage nach dem persönlichen Seelenheil ist in Bon-
hoeffers Augen fast entschwunden, sie sei zudem nicht biblisch, da im Alten
Testament die Frage nach dem Seelenheil zugunsten der Frage nach der
Gerechtigkeit und dem Reich Gottes auf Erden verstummt. Barth habe als «erster

Theologe [...] die Kritik der Religion begonnen».24 Während weltliche
Entwicklungen von liberalen Theologen, namentlich von Paul Tillich, den
religiösen Sozialisten u.a. religiös gedeutet wurden, habe Barth als erster den
Fehler dieser liberaltheologisch geprägten Versuche erkannt, der darin
bestand, einen Raum in der Welt für die Religion aussparen wollten.25

c) Bonhoeffer kritisiert Barth

Nun geht Bonhoeffer jedoch über Barths systematischer Kritik der Religion

hinaus. Ihr Einfluss tritt hinter den einer historischen Religionskritik
zurück, zu der in Tegel vor allem Bonhoeffers Auseinandersetzung mit Wilhelm
Dilthey beigetragen hat26. Die geschichtliche Entwicklung hin zu einer

22 Hatte hier Bonhoeffer den religionskritischen Ansatz Barths von 1920 «Biblische
Fragen, Einsichten und Ausblicke» vor Augen, wie B.-E Benktson meint? Bezieht er sich
auf KD 1,2 S 17 von 1938, wie G. Sauter vermutet? Oder grenzt er sich negativ von KD 1.2

S 17 ab, wie R. Wüstenberg - dessen Ansicht ich in obigen Ausführungen gefolgt bin -
postuliert? Eine begründete Klärung dieser Streitfrage würde den hier gestellten Rahmen
sprengen, vgl. die gute Zusammenfassung der verschiedenen Positionen bei Wüstenberg
a.a.O.

23 DBW 8, 404.
24 DBW 8, 415.
25 Vgl. Bonhoeffer, DBW 8, 480.
26 Vgl. DBW 8, 476f; dort ist Bonhoeffers Beschäftigung mit Wilhelm Diltheys Werk

«Weitanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und Reformation» (in:
Dilthey, GS 2, Stuttgart, Göttingen 71964) erstmals in den Briefen dokumentiert.



254 Regine Münz

menschlichen Autonomie auch auf religiösem Gebiet ist Bonhoeffer zufolge
unumkehrbar. Bonhoeffer zieht nun als Konsequenz der Beobachtung, «'dass
alles auch ohne Gott geht' ohne dass es ohne Gott geht»27 - für theologisches
Denken die Haltung, gerade diese Mündigkeit der Menschen ernst zu
nehmen. Deswegen ist Bonhoeffer mit den theologischen Konsequenzen, die
Barth aus der Religionskritik gezogenen hat, nicht einverstanden. Er möchte
nicht bei der in KD 1,2 § 17 ausgeführten offenbarungspositiven Religionsbetrachtung

stehen bleiben. Barths theologischer Schlussfolgerungen kritisierend

notiert Bonhoeffer: «Er ist zu einem Offenbarungspositivismus gekommen,

der letzten Endes doch im wesentlichen Restauration geblieben ist.» Er
?obeanstandet an Barths theologischen Konzeption, dass sie erstens nicht

nach Stufen der Bedeutsamkeit im Gesamtzusammenhang der christlichen
Botschaft differenziere (»Es gibt Stufen der Erkenntnis und Stufen der
Bedeutsamkeit»), dass sie zweitens ein «Gesetz des Glaubens» aufrichte und
schliesslich drittens, dass sie «das, was eine Gabe für uns ist - durch die

Fleischwerdung Christi!- » zerreisst.29

Bonheoffers Kritik verweilt indes nicht bei einer baren innertheologischen

Meinungsverschiedenheit. Er prüft die an Barth exemplifizierte, spezifische

Form theologischen Denkens im Hinblick auf ihre gesellschaftlichen
Auswirkungen: «Für den religionslosen Arbeiter oder Menschen überhaupt
ist nichts Entscheidendes gewonnen»30, die «Welt ist gewissermassen auf sich
selbst gestellt und sich selbst überlassen»31.

d) Bonhoeffer folgert für sich die nichtreligiöse Interpretation

Eingedenk dieser theologischen und religionssoziologischen Problemlage
stellt sich die Frage nach der Bedeutung der Rede von Jesus Christus in der
modernen Welt neu. Wenn die westliche Gestalt des Christentums eine
Vorstufe einer gänzlich säkularen Moderne ist. wie kann dann Christus der Herr
der Religionslosen werden? Wenn die Religion nur ein Gewand des Christentums

ist, was ist dann ein religionsloses Christentum? Mit diesen brisanten
Anfragen entfernt sich Bonhoeffers Denken von Barths theologischem
Ansatz. Bonhoeffer entwickelt den im «Römerbrief» und in der KD I, 2 entfalteten

religionskritischen Ansatz weiter in Richtung auf die nichtreligiöse
Interpretation biblischer Begriffe, für die Barth, wie er bemerkt, selbst keine
konkrete Wegweisung gegeben habe32. Dieses Unvermögen bildet den Kern

27 So die schöne Paraphrase von Bonhoeffers Bonmot (DBW 8,477) im Nachwort der
Herausgeber a.a.O. 651.

2S Bonhoeffer, a.a.O. 415f. Vgl. dazu die Zusammenfassung von Ott. Wirklichkeit und
Glaube, a.a.O. 108f.

24 DBW 8. 4041.
30 DBW 8, 405.
31 DBW 8. 416.



Jener änigmatische Ausdruck 255

seiner theologisch-stilistischen Schwachstelle: Barths Offenbarungslehre, so

Bonhoeffer, werde aufgrund des hermeneutischen Unvermögens, zur
Klärung der folgenden, essentiellen Frage beizutragen, positivistisch: Wie kann
unter der Voraussetzung, dass die Begriffe der christlichen Botschaft auf eine
Art und Weise interpretiert werden, welche die Religion nicht als Bedingung
des Glaubens voraussetze, der volle Inhalt der christlichen Botschaft
einschliesslich ihrer mythologischen Begriffe erhalten werden? Mit diesem
hermeneutischen Anliegen distanziert sich Bonhoeffer erneut von seinem
theologischen Meister.

Während bekanntermassen Religion bei Barth ein anthropologischer
Begriff bleibt und in den Bereich der Hamartologie gewiesen wird, sieht Bon-
hoeffers Antwort auf die theologische Gretchenfrage so aus, dass er «Religion»

als Instrument zur vorderhand wertneutralen kulturellen Zeitdiagnose
verwendet. Die Konsequenz von Bonhoeffers Religionskritik besteht mithin
in der Andeutung des Programms einer künftigen neuen theologischen
Hermeneutik: Es muss von Gott ohne Religion geredet werden. Gelingt dieser
hermeneutische Plan, dann wird Christus nicht mehr als Gegenstand der
Religion ausgesagt, sondern als etwas ganz anderes, als «wirklich Herr der
Welt»33. Mit der positionellen Absetzung von Barths als restaurativ verdächtigter

Theologie ist Bonhoeffer, wenn auch nur in statu nascendi, die methodische

und hermeneutische Weiterführung von Barths religionskritischem
Programm gelungen.

e) Arkandisziplin

Die nichtreligiöse Interpretation ist bei Bonhoeffer mit der Frage nach der
Stellung der Arkandisziplin dialektisch verbunden. Welche Bedeutung kann
überhaupt dem Kultus und dem Gebet in einem religionslosen Christentum
zukommen? Auf welche Art und Weise kann überhaupt die Existenz der
religiösen und nicht-religiösen Christen gedacht werden? Als Antwort auf diese

Fragen nimmt Bonhoeffer eine erstaunliche (und oft kritisierte34) theologische

Platzanweisung vor, welche das genuin christliche Ritual von der
Wortverkündigung absetzt und Ritual und Predigt gleichzeitig wieder aneinander
verweist. Während die nichtreligiöse Interpretation biblischer Begriffe aus
der verantworteten christlichen Gottesrede resultiert, welche ihren Ausgang
aus dem Schweigen nimmt, entsteht das Arkanum als Gebot innerkirchlicher

-j c
Praxis im Zusammenhang mit dem inszenierten Schweigen Das Schweigen
meint die sprachliche und rituelle Weltverschlossenheit, welche die religionslosen

Christen und Christinnen gegenüber der nicht-religiösen säkularen

32 Vgl. DBW8.481.
33 DBW 8,405.
34 Vgl. etwa Klaus M. Kodalle, Dietrich Bonhoeffer. Zur Kritik seiner Theologie,

Gütersloh 1991, 159-163.



256 Regine Münz

Welt an den Tag legen, um ihre spezifische Form der Gottes- und Christusbetroffenheit

zu schützen. Denn diese Form der Bewahrung des christlichen
Glaubens belässt ihnen in Krisenzeiten die Wort- und Symbolmächtigkeit im
Gottesdienst. Hier nämlich können genuine christliche Glaubensinhalte, die
nach aussen schwer zu vermitteln sind, wie das Glaubensbekenntnis, die
Sakramente36, die Jungfrauengeburt oder die Trinitätslehre, noch auf eine
traditionelle Art ausgesagt werden. Allerdings soll das Arkanum als aufgehobene

«Verschlusssache» der Kirche weniger zur klösterlichen Abgeschiedenheit
der christlichen Gemeinde führen. Die lokal und zeitlich begrenzte Verhüllung

der christlichen Botschaft bildet vielmehr allererst die Voraussetzung
der christlichen Existenz in der religionslosen Welt, sie vermag es Christen
und Christinnen für den Dienst in der Welt «zuzurüsten»37.

2. Die Tiefe und Grundsätzlichkeit des Vorwurfs. Otts Verständnis der
kritischen Rede Bonhoeffers

Die Frage nach dem Offenbarungspositivismus ist für Heinrich Ott deswegen

exegetisch besonders aufschlussreich, weil dieser das negative Gegenstück

bilde zu derjenigen Denkart und Interpretationsweise des christlichen
Glaubens, welche Bonhoeffer vorschwebe, d.i. zum hermeneutischen
Programm der nicht-religiösen Interpretation38. Bei der Analyse des hermeneu-

15 Vgl. dazu den Beginn von Bonhoeffers Christologievorlesung, in: Dietrich
Bonhoeffer, Berlin 1932-1933, hg. v. Carsten Nicolaisen und Ernst-Albert Scharffenorth [=
DBW 12], Gütersloh 1997, 279-348, 280: «Mystagogisches Schweigen ist Geschwätz. [...]
Gottes Wort ist das Unaussprechliche, das äpprpov. Von Christus reden heisst schweigen.
Von Christus schweigen heisst reden. [...] Das Reden der Kirche im Schweigen ist die
rechte Verkündigung des Christus.»

36 Unter der Inszenierung des Schweigens verstehe ich die Wortlosigkeit gegenüber
einer bestimmten Personengruppe, die zugleich an anderer Stelle in einer des Wortes
mächtigen gottesdienstlichen Rede und rituellen Handlung Gestalt gewinnt. Vgl. zu dieser
Interpretation Ernst Feil, Die Theologie Dietrich Bonhoeffers. Hermeneutik, Christolo-
gie, Weltverständnis. München, Mainz 41992, 393-396. Andreas Pangritz, Aspekte der
Arkandisziplin bei Dietrich Bonhoeffer, in ThLZ 119 (1994), 756-768 betont mit dem
Verweis auf die Verwendung des Arkanum in der frühen Kirche indes den politischen Aspekt
der Arkandisziplin: «In der Verfolgungszeit hielt sie die Gemeinde zusammen und
schützte ihre Gottesdienste vor den Heiden. Der staatliche Verfolgungsdruck hat diese
Sicherheitsmassnahme hervorgerufen». Zit. nach einer Mitschrift von G. Krause, Winter
1936/37, bei Pangritz a.a.O. 760, Anm. 19. Der von Pangritz betonte Umstand der eminent
politischen Bedeutung der Arkandisziplin widerspricht der oben angedeuteten Interpretation

nicht.
37 Hier verwende ich trotz seiner militärischen Konnotation ein in der kirchlichen

Bewegung in der DDR viel verwendetes Wort, welches wohl ganz im Sinne Bonhoeffers
die Ermächtigung der Christen und Chrislinnen für ihren Dienst im Alltag der Welt
bezeichnete.

38 Vgl. Ott, Wirklichkeit, 108.



Jener änigmatische Ausdruck 257

tischen Programms Bonhoeffers nimmt Ott parallel zu seiner Behandlung des

Offenbarungspositivimusvorwurfs eine Aufspaltung in inhaltliche
Unterschiede einerseits und methodische Differenzen bei gleichzeitiger inhaltlicher
Einigkeit andererseits vor.

Ott registriert eine inhaltliche Übereinstimmung zwischen den beiden
hermeneutischen Programmen: Sowohl Barth als auch Bonhoeffer betonten
den inkarnatorischen Aspekt des Heilsgeschehens. Doch während der
Offenbarungspositivismus die Menschwerdung Gottes lediglich behaupte, mache
er mit dem Faktum der Fleischwerdung «methodisch nicht ernst».39 Er
entwickle methodisch aus der an sich richtigen «Grund-Behauptung [...] ein
System von Sätzen [...], die, sofern die Grundvoraussetzung, die axiomatische
Behauptung stimmt, alle in gleicher Weise und mit gleichem Gewicht wahr
sein müssen. So entstehe ein monolithischer Block [,..]»40. Die Methodik der
«Kirchlichen Dogmatik» sei die, «dass aus einem christologischen Systemprinzip

alles gefolgert» werde. Bonhoeffer hingegen verurteile diese Methodik,

oder wie Ott schreibt, diese «Art der Darstellung, der Verkündigung und
der theologischen Entwicklung», als ein Gesetz des Glaubens. In Barths
bloss inhaltlich erklärten, jedoch methodisch nicht durchgeführten Ernstmachen

mit der Inkarnation erblickt Ott den Kern des Bonhoefferschen
Vorwurfs und den Ausgangspunkt von dessen schon seit den frühen Texten
erkennbaren, eigenständigen theologischen Denkweges. Ott bemerkt zu
Bonhoeffers Schreibweise: «Was aber den Stil, die Diktion, die methodische
Intention des Denkens anbetrifft, geht er (sie Bonhoeffer, R.M.) seit seinen
Frühschriften einen Weg, der sich von demjenigen Karl Barths charakteristisch

unterscheidet»42. Im Gegenzug betont Ott den deklarativen Charakter
der gedanklichen Diktion Barths.

Otts kurze Analyse eines Stücks aus der «Kirchlichen Dogmatik» erhellt
seinen «Beitrag zur Morphologie dessen, was bei Bonhoeffer 'Offenbarungs-
positivismus' genannt wird»43. Ott versucht hier ebenfalls zu zeigen, dass beide

Theologen in der Tendenz einer konsequenten Theologie der Inkarnation
übereinstimmen, inhaltlich also auf der selben Linie liegen, und doch in der
methodischen Entfaltung ihres theologischen Anliegens differieren. Wer
jedoch Otts diesbezügliche Ausführungen genauer studiert, kann mit guten
Gründen zum Schluss kommen, dass er nicht allein methodische, sondern
auch gewichtige inhaltliche Unterschiede zwischen Barths und Bonhoeffers
theologischem Programm offenlegt. Im Anschluss an die Darstellung von
Barths Ausführungen in KD IV/3 § 69, 2 «Das Licht des Lebens» kommt Ott

39 Ott, Wirklichkeit, 110.
40 Ott, Wirklichkeit, 110.
41 Ott, Wirklichkeit, 111.
42 Ott, Wirklichkeit, 113.
43 Ott, Wirklichkeitll4; Analyse von KD IV,3 a.a.O., 114-118.



258 Regine Münz

zum Schluss: »Das ungeheure und hier sachlich ganz unumgängliche
sprachtheologische Problem, das sich hier meldet, die Frage der Veritas prima, die
Frage: wie denn dieses 'Hindurchleuchten' des einen Lichtes zu denken sei
und in welcher Gestalt uns die unfehlbare Wahrheit des einen Wortes Gottes
begegnet - diese Fragen werden nicht gestellt. Das Frageversäumnis aber ist
wohl kein zufälliges, sondern ist durch die charakteristische Methode des
Werkes legitimiert, ja vielmehr geradezu gefordert. - Eben diese konstruierende

Methode des theologischen Denkprozesses hat nun Bonhoeffer - in
überspitzt polemischer Akzentsetzung, doch in der sachlichen Beschreibung
nicht unzutreffend - 'offenbarungspositivistisch' genannt.»44 Damit ist auf
der inhaltlichen Ebene zumindest ein unterschiedliches hermeneutisches
Programm der beiden Denker angedeutet, welche verschiedener Meinung über
die Sprach- und Denkvoraussetzungen religiöser Rede in der modernen Welt
sind.

3. Zur Morphologie des Offenharungspositivismus-vorwurfs heute
oder: Zur Konvergenz von Stil und Inhalt

«Von keinem Stil lässtsich ein Begriff geben.»45

Im Anschluss an meine Ausführungen zum Gebrauch des Offenbarungs-
positivismusvorwurfes bei Bonhoeffer und Ott möchte ich die von Ott nur am
Rande erwähnte stilistische Differenz zwischen Barth und Bonhoeffer näher
in den Blick nehmen bzw. mit einem um die inhaltliche Dimension erweiterten

Stilbegriff die Schreibweise Bonhoeffers untersuchen. Denn der
Bedeutungshorizont des Stilbegriffs umfasst, wie noch zu zeigen sein wird, sowohl
ästhetische als auch inhaltliche Konzepte und vermag es überdies, die individuelle

Existenzsituation des Autors, d.i. das sich in den Texten artikulierende
Verhältnis von Leben und Schreiben, zu erhellen.

Doch was ist das eigentlich «Stil»? Jenseits seiner kulturhistorischen und
im engeren Sinne ästhetischen Bedeutung bezeichnet «Stil» die Form der
eigentümlichen Schreibweise, die Art, wie jemand seine Vorstellungen mitteilt.
Schon Schleiermacher erblickte im Stil die Art und Weise, wie ein Autor seine

Sicht der Welt zum Ausdruck bringt.46 «Stil» benennt die individuelle
Weise, in der Autorinnen und Denker aus einem Lexikon die Wörter herausgreifen

und kombinieren. Gewöhnlich werden Stilfragen für bedeutungsirrelevant

gehalten bzw. nur als Fragen nach der Form begriffen, die sich der Art

44 Ott, Wirklichkeit 119.
45 Friedrich Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik, hg. v. Manfred Frank, Frankfurt

a. M. 1977, 172.
46 Vgl. Schleiermacher, Ueber den Styl. In: Ders., Jugendschriften 1787-1796, hg. v.

Günter Meckenstock [= Krit. GA 1,1], Berlin, New York 1984, 365-390, 365.



Jener änigmatische Ausdruck 259

und Weise widmen, in der ein bestimmter Gedanke eingekleidet ist.
Demgegenüber macht der Tübinger Philosoph Manfred Frank geltend, dass gerade
die persönliche Formsprache, der jeweils individuelle Stil eines Denkers
Rückschlüsse auf dessen inhaltliche Konzepte zulässt. In Anlehnung an einen
in der Frühromantik favorisierten Gebrauch des Stilbegriffes artikuliert
Frank, die rein ästhetische Verwendung des Stilbegriffes verlassend, sein
Interesse an dessen inhaltlicher Relevanz. Franks Stilanalysen beruhen auf der
grundlegenden Voraussetzung, dass mit einem bestimmten Stil auch ein
bestimmter Inhalt zur Darstellung gebracht wird. Es zeigt sich allerdings die
Schwierigkeit, dass die eigentümliche Formsprache eines Autors nicht eins zu
eins in inhaltliche Bedeutungskonzepte übersetzt werden kann. Denn das se-

miologische Pendant des Stils, so Frank, ist «das Symptom, nicht das Zeichen.
Symptome ,zeigen' sich. Zeichen sagen etwas' über die Welt.» Jenes nun,
was gezeigt, aber nicht direkt ausgesagt werden kann, ist für Frank an der
Grenze zwischen Sagbarem und Unsagbarem anzusiedeln, es ist mit Jean-
Paul Sartre gesprochen das «élément non signifiant du langage».48 Wie nun,
wenn sich zeigen liesse, dass Bedeutungen von Wörtern und Sätzen Spuren
tragen der individuellen Art und Weise, mit der sie den Gebrauch wählt und
zusammenfügt?49 Anders ausgedrückt: könnte es nicht sein, dass der individuelle

Stil eines Textes für dessen Bedeutung relevant würde und stilistische
Formen die jeweiligen Bedeutungskonzepte veränderten?

Vor dem Hintergrund eines dergestalt bestimmten Bedeutungshintergrundes

des Stilbegriffes erscheint insbesondere in Bonhoeffers Gefängnistexten

dessen tastend-unabschliessbarer Stil als ein nachgerade physiognomi-
sches Element. Er ist gleichsam Bonhoeffers unverwechselbare Hand- oder
Unterschrift. Das suchend Unabschliessbare charakterisiert den Gedanken-
fluss Bonhoeffers mithin auch in seinem Nachdenken darüber, wie mit der
Inkarnation Gottes in Jesus Christus methodisch und inhaltlich ernst gemacht
werden kann. Es legt sich die Vermutung nahe, dass der Stil Auskunft über
die theologische Existenz Bonhoeffers und Angaben über das mit dem
theologischen Denken Intendierte zu geben vermag. Das heisst. der Stil ermöglicht

zum einen Rückschlüsse auf den Zusammenhang von Leben und Schreiben

bei Bonhoeffer - die Art und Weise, in welcher das Subjekt des Schreibens

in den Texten zur Darstellung kommt -, und lässt zum andern ahnen, wie
«das Unaussprechliche Ereignis wird» 50

47 Manfred Frank, Über Stil und Bedeutung. Wittgenstein und die Frühromantik., in:
ders., Stil in der Philosophie, Stuttgart 1992, 86-115, 111. Vgl. Auch Gottfried Gabriel,
Literarische Form und nicht-propositionale Erkenntnis in der Philosophie, in: Ders. und
Gabriele Schildknecht (Hg.), Literarische Formen der Philosophie, Stuttgart 1990, 1-25.

48 Jean-Paul Sartre, «L'écrivain est-il un intellectuel?, in: Ders, Situations VIII, Paris
1972,449.

49 Vgl. Frank, Stil, 86.
50 Frank, Stil 113.



260 Regine Münz

In den Gefängnisbriefen betont Bonhoeffer seinem Freund Eberhard Be-
thge gegenüber die Unfertigkeit seiner Gedanken, die zu logisch kaum
erklärbaren Suchbewegungen führe: «Es ist eben doch alles sehr im Anfang und
es leitet mich, wie meist, mehr der Instinkt für kommende Fragen, als dass ich
über sie schon Klarheit hätte.»51 Allzu offensichtlich - und das Verständnis
dabei oft eher verstellend als erhellend - ist für den Leser und die Leserin von
«Widerstand und Ergebung» der Zusammenhang zwischen Bonhoeffers
Existenz als politischem Häftling und seinem Schreiben in der Zelle. Oft können
die Gedanken bloss hingeworfen werden; «nur kurz», »ich bin unterbrochen
worden» entschuldigt sich Bonhoeffer, denn er hat stets den plötzlichen
Einbruch in die Privatsphäre in Gestalt des Zellenwärters vor Augen. Deswegen
ist es nicht eigens verwunderlich, dass allzu oft theologische Gedanken in
«Brockenform» den Schreibstil Bonhoeffers prägen und sich als Oberbegriff
zu Bonhoeffers Leben und Schreiben «Fragmentarizität» eingebürgert hat. In
diesem Sinne erklärt Bonhoeffer zum Beispiel «Der Brief ist etwas zerrissen,

S9weil er mit dauernden Unterbrechungen geschrieben wurde.» Überdies
spiegeln die Texte - Berichte, Gedichte, Notizen, Gebete, Meditationen,
theologische Aufzeichnungen und Predigten - besonders in der Haftperiode
vor dem erwarteten Prozess gegen Bonhoeffer, die Ungeduld des Theologen
wieder55. Durch die Verhaftung, nicht allein die eigene, sondern die der
Freunde und Familienangehörigen, durch den ungewissen Ausgang des
Attentatversuchs gegen Hitler, ist seine Lebenskontinuität abgebrochen. Doch
bleibt Bonhoeffer nicht bei der Reflexion seines individuellen Schicksals
stehen. Er begreift die Bruchstückhaftigkeit des eigenen Lebens als Teil der sich
in Stückwerke auflösenden Lebensform einer ganzen Generation54. Darüber
hinaus ist der Gesprächspartner in den Briefen stets gegenwärtig. Bonhoeffers

Gefängnisbriefe sind im wahrsten Sinne des Wortes dialogisch, da sie,
abgesehen von den kurzen Gesprächen mit dem Freund, der Familie und der
Verlobten Maria von Wedemeyer während den limitierten Besuchszeiten, die
einzige Form der - wegen der Hinweise auf die Konspiration oft verschlüsselt

51 DBW 8,476.
52 DBW 8, 392.
53 Vgl. etwa: «Mir wäre es lieber, es würde einem gleich von vornherein die voraussichtliche

Dauer einer solchen Sache mitgeteilt. Auch in meiner hiesigen Arbeit hätte ich manches

anders und fruchtbarer gestalten können.» DBW 8, 165, Brief vom 25.9. 1943. Das
Verfahren gegen Bonhoeffer kann während der Tegeler Zeit in drei Phasen eingeteilt werden

(vgl. dazu, E. Bethge, Bonhoeffer, Reinbek bei Hamburg 1976, 93-98):
a) April bis Juli 1943 Anklageerhebung.
b) Juli 1943 bis April 1944 Vorbereitung auf den Prozess.

c) April 1944 bis 8. Oktober 1944. Warten und Nachricht vom Scheitern des
Putsches vom 20. Juli.

Danach wird Bonhoeffer in das Kellergefängnis in der Prinz-Albrecht-Strasse verlegt.
Zum Tagesablauf Bonhoeffers vgl. DBW 8, 172-173.

54 Vgl. DBW 8, 335f; 432.



Jener änigmatische Ausdruck 261

verfassten - Kommunikation mit der Aussenwelt waren. Bonhoeffers Briefe
an Bethge sind Beiträge zu einem theologischen Gespräch, wobei der Freund
als Vertrauter ernst- und wahrgenommen wird - und die Person Bethge
zugleich für eine ganze Welt steht, mit welcher der Kontakt nun vermittelt
durch den Freund wieder hergestellt werden kann.

Zur Beobachtung der unterbrochenen Sprech- und Lebensweise, des

dialogischen Denkens und Redens gesellt sich die Feststellung der Gedichtform
einiger theologischer Gedanken Bonhoeffers. Weswegen schreibt Bonhoef-
fer überhaupt Gedichte, obwohl er sich selbst nicht als Dichter versteht? Ist
Bonhoeffers Mitteilung in Gedichtform hinreichend erklärt mit dem Hinweis
von Jürgen Henkys, dass Bonhoeffers Gedichte mit dessen intensiver
Auseinandersetzung mit Gesangbuchliedern während der Haftzeit in Zusammenhang

zu bringen sind und dass die Frage nach deren Entstehungsgrund mit
folgender Tätigkeitsbeschreibung des Dichtens beantwortet werden kann:
«zum Gedicht kommt es nicht ohne Suchen und Wählen, Verwerfen und
Probieren, Zurückgreifen und Neuverknüpfen»55?

Ich habe versucht, diese Fragen exemplarisch an einen Text zu stellen, der
wie kein anderes poetisches Stück Bonhoeffers dessen Sicht der Inkarnation
in Worte kleidet. Es handelt sich um das Gedicht «Christen und Heiden»56.

Wie die Herausgeber der Neuausgabe von «Widerstand und Ergebung»
mitteilen, ist das Gedicht dem Brief vom 8.7. 1944 an Eberhard Bethge beigegeben.

Diesen Brief nun schreibt Bonhoeffer genau in der Zeit, in der er sich
auch mit der Frage nach einer nicht-religiösen Interpretation beschäftigt und
den besagten Vorwurf an Barth äussert. Henkys57, der die Entwurfsfassungen
des Gedichtes und den Originalentwurf analysiert hat, betont, dass Bonhoeffer

an der Gestaltung des Gedichtes gearbeitet hat und ihm die Form der drei
Strophen à vier Verse schon in der Rohfassung vor Augen stand. Bonhoeffer
hat die für die christlichen Zentralaussagen gebräuchlichen traditionellen
Wortfelder gesichtet, wie Not - Brot - Tod. und macht deren Gleichklang
zum Gerüst des Gedichtes. Bonhoeffer hat also besonders auch an der Form
von «Christen und Heiden», d.h. am stilistischen Ausdruck seiner Gedanken
gefeilt. Dieser kleine Teil von Bonhoeffers theologischem Denken ist nicht
Rohfassung, blosses Stückwerk geblieben, sondern - wie es auch die Nachfra-

CO

ge beim Freund zum Ausdruck bringt" - ein fertiggestelltes Ganzes. Die
Gedichtform hängt somit aufs engste mit dem Inhalt zusammen. Im Blick auf das
Thema Inkarnation bringt Bonhoeffer seine Auffassung in der letzten Strophe

zur Sprache:

55 Jürgen Henkys, Dietrich Bonhoeffers Gefängnisgedichte. Beiträge zu ihrer
Interpretation, München 1986,65.

56 DBW 8, 5151'.
57 Vgl. Henkys, a.a.O. 57-65; 76-78.
58 Vgl. DBW 8, 512:535.



262 Regine Münz

Göll geht zu den Menschen in ihrer Not,
sättigt den Leib und die Seele mit seinem Brot
stirbt für Christen und Heiden den Kreuzestod
und vergibt ihnen beiden.

Auffällig ist der Rhythmus, der sich im Wechselspiel zwischen der
geschlossenen, ruhigen Form des Gedichtes und der mit den Verben «geht»,
«sättigt», «stirbt» und «vergibt» eröffneten Dynamik einstellt. Man könnte
fast soweit gehen und dies als eine Anspielung auf die Dynamik von Akt und
Sein im menschlichen Erfassen der Gottesoffenbarung deuten. Wenn man
Bonhoeffers Forderung nach einer nicht-religiösen Interpretation ernst
nimmt, kann auch von der Inkarnation Gottes in Jesus Christus nicht in direkter

Form gesprochen werden. Nicht zuletzt deswegen, weil das semantische
Potential von «Inkarnation» - das sich zwar nicht dem Begriff, aber der puren
Gegenständlichkeit verweigert - von keinem ganz ausgeschöpft wird. Zudem
hat sich in den Augen des inhaftierten Widerstandskämpfers Bonhoeffer die
Kirche als privilegierter Ort, an dem die Wirklichkeit der Offenbarung Gottes

sich den Menschen zeigt, als ein äusserst korrumpierbarer Ort gezeigt.59
Statt dessen nimmt Bonhoeffer die mündige, gottlose Welt - Christen und
Heiden - als Ausgangspunkt und Zielpublikum für sein Nachdenken über die
Wahrheit des menschgewordenen Gottes. So ist für den Ausdruck des chri-
stologischen Zentrums theologischen Denkens und christlicher
Wirklichkeitserfahrung der ihm angemessene Stil unverzichtbar. Bonhoeffer kommt
zum - nicht eigens explizierten, aber implizit dargestellten - Schluss, dass

über Inkarnation nicht nur in Form von theologischen Systemen und
Lehrgebäuden, sondern eben auch gleichnishaft, etwa in einem Gedicht, gesprochen
werden kann.

Was ist nun mit dem Bonhoefferschen Gedicht gelöst, was anders nicht
gesagt werden könnte? Mit dieser Frage ist der am Anfang skizzierte Stilbegriff
berührt. Wenn das Sagbare als «das Gesamt des durch Ableitungsfragen aus
der Grammatik Beherrschbaren» bestimmt wird, wie Manfred Frank es tut,
und das darüber hinaus gehende Unsagbare in der «individuelle[n] Präsentation

des Stils»60 aufscheint, so muss vor einer Konsequenz dieser Form von
Semantik des Unsagbaren zumindest gewarnt werden. Das durch das Gedicht
zur Sprache gekommene Nichtdeskriptive kann zwar im Sinne Franks als das
semantisch unbezwingbare Rätsel, als das wir die Wirklichkeit und unser
Leben jenseits aller Verständigungsversuche erleben61, näher definiert werden.
Doch steht diese Bestimmung gefährlich nahe zu dem alles durchwaltenden

59 Ganz anders noch die Habilitationsschrift von 1931 «Akt und Sein» a.a.O.
60 Frank, Stil, 86.
61 Vgl. Frank, Stil, 88.



Jener änigmatische Ausdruck 263

Prinzip einer panlheistischen Gottesvorstellung. Im Bonhoefferschen Sinne
steht das Reden über den menschgewordenen Gott auf der Grenze zwischen
dem Sagbaren und dem Unsagbaren, doch dies auch deswegen, weil dessen
Wahrheit sich im «Teilnehmen am Leiden Gottes im weltlichen Leben», im
«[M]ithineinreissen lassen, in das messianische Ereignis»62 ereignet.

Die Gefängnistexte Bonhoeffers kreisen um die Frage, in welcher spezifischen

Form theologischer Kommunikation die Gegenwart Jesu Christi in der
Welt bezeugt werden kann. Die Forderung nach einer neuen Art und Weise,
von Gottes Offenbarung zu reden und die Suche nach der adäquaten Form,
in der Bonhoeffers diesbezüglichen theologischen Gedanken mitgeteilt werden

können, unterscheidet Bonhoeffers Denken stilistisch, methodisch und
inhaltlich von dem Karl Barths. Bonhoeffers Gefängnistexte spiegeln sowohl
die Zufriedenheit als auch Unzufriedenheit des Autors mit dem Erreichten
und Nochausstehenden wider. In den «Gedanken zum Tauftag» indes stellt
Bonhoeffer seine Gewissheit hinsichtlich der Realisierbarkeit des
zukunftsweisenden Stils in einem nachgerade messianischen Bild dar, welches
zugleich das Erhoffte vorwegnimmt: «Es ist nicht unsere Sache, den Tag
vorauszusagen - aber der Tag wird kommen -, an dem wieder Menschen berufen
werden, das Wort Gottes so auszusprechen, dass sich die Welt darunter
verändert und erneuert. Es wird eine neue Sprache sein, vielleicht ganz unreligiös,

aber befreiend und erlösend, wie die Sprache Jesu, dass sich die Menschen
über sie entsetzen und doch von ihrer Gewalt überwunden werden [,..].»63

Regine Münz, Basel

62 DBW 8, 535f.
63 DBW 8, 436.


	Jener änigmatische Ausdruck : zu Heinrich Otts Morphologie der kritischen Rede vom Offenbarungspositivismus bei Bonhoeffer

