Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Mensch - Person - Wirde

Autor: Fischer, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878006

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mensch — Person — Wiirde

Worauf griindet des Menschen Wiirde: darauf, dass er Mensch ist? Oder
darauf, dass er Person ist? Gegen die erste Auffassung richtet sich der Vor-
wurf des Speziezismus. Wer Menschen eine besondere Wiirde zuerkennt nur
deshalb, weil sie der menschlichen species zugehoren, macht diesem Vorwurf
zufolge nichts anderes als ein Rassist, der Wertunterschiede zwischen Men-
schen macht nur aufgrund ihrer Zugehorigkeit zu einer Rasse. Die zweite
Auffassung sieht sich vor der Schwierigkeit, dem Zweifel begegnen zu miis-
sen, dass alle Menschen Personen sind. Diesbeziiglich ist bekanntlich inner-
halb der heutigen Bioethik der Personstatus von Menschen im Koma oder
mit schwerer Demenz umstritten.

Die folgenden Uberlegungen haben ein doppeltes Ziel. Sie wollen erstens
in Erinnerung rufen, dass der Gedanke der Wiirde in der Tat an den Person-
begriff gekniipft ist (I1.). Hierin liegt die particuli veri des Speziezismus-Vor-
wurfs: Aus dem blossen Menschsein lésst sich nicht unmittelbar auf Wiirde
schliessen. Sie wollen zweitens zeigen, dass die Erwartung, es liesse sich be-
griinden oder mit Griinden widerlegen, dass alle Menschen Personen sind,
aus grundsétzlichen Erwidgungen heraus verfehlt ist. Das Begriinden gelangt
hier an eine definitive Grenze, und dies gibt Anlass, iiber die Rolle und Be-
deutung sittlicher Intuitionen bei der Wahrnehmung von Menschen als Per-
sonen nachzudenken (I11.). Insgesamt geht es um eine Klidrung des inneren
Zusammenhangs der drei Begriffe Mensch, Person und Wiirde.!

1L

Angesichts der sich iiberstiirzenden Entwicklungen in Biologie und Medi-
zin hat der Hinweis auf die Wiirde des Menschen Konjunktur. Mit ihm wird
an einen Minimalkonsens appelliert hinsichtlich dessen, was mit Menschen
geschehen darf und was nicht. Doch gleichzeitig scheint dieser Konsens zu
zerbrockeln. Den einen gilt das Konzept der Menschenwiirde als blosse Leer-
formel, mit der sich alles und nichts begriinden lisst, und sie schlagen daher
vor, auf dieses Konzept besser zu verzichten. Andere schlagen angesichts der
offensichtlichen Definitionsprobleme vor, auf positive Bestimmungen des
Gehalts der Menschenwiirde ganz zu verzichten und diese rein negativ, von

! Vgl. zum Ganzen R. Spaecmann, Personen. Versuche iiber den Unterschied zwischen
<etwas> und jemand>, 1996.



240 Johannes Fischer

ihren Verletzungen her, zu definieren. Doch wie sollen ohne irgendeine Art
von positiver Bestimmung Verletzungen der Menschenwiirde iiberhaupt aus-
gemacht werden konnen?

Das Problem wird verschirft dadurch, dass sich die Ethik durch Biologie
und Medizin vor Entscheidungen gestellt sicht, bei denen rein intuitiv gar
nicht klar und offensichtlich ist, ob durch eine bestimmte Handlung die Wiir-
de und Integritit eines Menschen verletzt wird. Man braucht nur an die De-
batte iber die fremdniitzige Forschung an einwilligungsunfahigen Patienten
zu erinnern, die im Zusammenhang mit der sogenannten Bioethik-Konventi-
on gefithrt wird, oder an das Problem der Sterbehilfe bei dieser Personen-
gruppe. Rein negative Bestimmungen der Menschenwiirde — etwa als morali-
sches Recht, nicht gedemiitigt zu werden — tragen hier wenig aus. Es ist nicht
intuitiv klar, inwiefern fremdniitzige Forschungsuntersuchungen an einwilli-
gungsunfihigen Patienten eine Demiitigung dieser Personen darstellen oder
nicht darstellen. Kénnen Menschen, die aufgrund von Bewusstseinsstorungen
gar nicht mitbekommen, was mit ihnen geschieht, tiberhaupt gedemiitigt und
somit in ihrer Wiirde verletzt werden?

Man kommt daher angesichts der gegenwirtigen biomedizinischen Her-
ausforderungen um den Versuch einer positiven Bestimmung dessen nicht
herum, was den Menschen und seine Wiirde ausmacht. Diese Bestimmung
muss eine doppelte Bedingung erfiillen: Sie muss so gehaltvoll und prizis
sein, dass sich notwendige bioethische Kriterien aus ihr ableiten lassen; und
sie muss angesichts des gesellschaftlichen Pluralismus begriindungsoffen sein,
darf also nicht an eine bestimmte Weltanschauung oder Religion gebunden
sein. Fiir die Ausarbeitung einer solchen Bestimmung ist die Erinnerung
niitzlich an ein Konzept, das zu den geschichtlichen Wurzeln des Gedankens
der Menschenwiirde gehort, ndmlich an das Verstdndnis des Menschen als
Person.

Der Personbegriff hat bekanntlich tiber die christliche Theologie Eingang
gefunden in unser kulturelles Bewusstsein. Er wurde ausgebildet in der Trini-
titslehre und Christologie im 4. und 5. Jahrhundert unserer Zeitrechnung und
hat dann in der mittelalterlichen Theologie immer weitere Differenzierungen
erfahren. Um seine Herkunft wenigstens anzudeuten: In der Christologie
ging es im 5. Jahrhundert um die Frage, wie Christus als der Sohn Gottes zu-
gleich Gott und Mensch sein konne. Man 16ste die Frage, indem man unter-
schied zwischen der Person des Gottessohnes, welche mit den anderen beiden
gottlichen Personen die innertrinitarische Gemeinschaft bildet, und der gott-
lichen und menschlichen Natur, die diese Person hat. Diese Unterscheidung
fand in der Folge Eingang in den profanen Bereich und wurde auf den Men-
schen tibertragen. Eine menschliche Person ist hiernach ein unverwechselba-
res Individuum, das individuiert ist durch die Teilhabe an einer Gemeinschaft
von Personen und das zu unterscheiden ist von der leibseelischen Natur, die
es hat, d. h. von sdmtlichen Eigenschaften und Merkmalen, die von ihm aus-



Mensch — Person — Wiirde 241

gesagt werden konnen und die es mit anderen Menschen teilt. Leib und Seele
sind zwar das Medium des In-Erscheinung-Tretens einer Person in ihrer un-
verwechselbaren Individualitidt. Aber die Person ist nicht mit ihrer leibseeli-
schen Natur identisch. Sie ist nicht diese Natur, sondern sie hat diese Natur.

Die Unterscheidung zwischen der Person und ihrer Natur ist die Voraus-
setzung dafiir, dass einem Menschen Wiirde zugeschrieben werden kann un-
abhingig von den Eigenschaften, die er besitzt. Denn er ist nicht durch diese
Eigenschaften definiert, sondern durch seine spezifische Individualitédt cha-
rakterisiert. Achtung der Wiirde der Person heisst daher zuniichst: Achtung
ihrer Individualitit, wie sie innerhalb der Gemeinschaft von Personen ausge-
bildet ist, der sie zugehort. Da aber diese Individualitéit an Leib und Seele ge-
bunden ist, durch die hindurch sie in Erscheinung tritt, schliesst die Achtung
der Individualitidt die Achtung der leibseelischen Integritidt ein. Wenn Artikel
I der Menschenrechtsdeklaration feststellt, dass alle Menschen frei und gleich
an Wiirde und Rechten geboren werden, dann ist darin eben dies enthalten:
Uber alle Unterschiede in den Eigenschaften, in Rasse und Hautfarbe, der
ethnischen Zugehorigkeit, der korperlichen Ausstattung und geistigen Bega-
bung hinweg gibt es etwas, worin alle Menschen iibereinkommen. Das ist,
dass sie Personen sind, denen als solchen Wiirde zukommt, welche auf die
Achtung ihrer Individualitdt und leibseelischen Integritit verpflichtet.

Nun mag eingewendet werden, dass die christliche Herkunft des Person-
begriffs dessen Brauchbarkeit fiir die Losung heutiger ethischer Probleme in
einer weithin sdkularen Kultur zweifelhaft macht. Zuvor wurde als Bedin-
gung fiir eine heutige Konzeption der Menschenwiirde formuliert, dass sie be-
griindungsoffen sein miisse und nicht einer bestimmten Religion oder Welt-
anschauung verhaftet sein diirfe. Hier gilt es nun zu sehen, dass das skizzierte
Verstindnis der Person sich dem allgemeinen kulturellen Bewusstsein tief
eingepragt hat. Es ist eine Art Wahrnehmungsmuster, das unser Handeln be-
stimmt und leitet, auch wenn uns das gar nicht bewusst ist. Besonders augen-
fallig lasst sich dies am arztlichen Handeln illustrieren. Warum zum Beispiel
machen wir drztliche Eingriffe bei einwilligungsunfihigen Personen von der
Zustimmung der Angehorigen oder nahestehender Menschen abhéngig? Die
iibliche Antwort darauf lautet, dass die Angehorigen die authentischen Inter-
preten des tatsdchlichen oder mutmasslichen Willens der Betroffenen sind.
Doch macht diese Antwort wenig Sinn bei Personen, die nie in ithrem bisheri-
gen Leben einwilligungsfiahig waren und denen ein tatsdchlicher oder mut-
masslicher Wille nicht unterstellt werden kann. Auch bei ihnen ist jedoch die
Zustimmung der Angehorigen Bedingung. Plausibler ist daher die Deutung,
dass die Angehorigen als Reprisentanten der Persongemeinschaft fungieren,
der die betroffene Person zugehort. Als solche haben sie diese in ihrer spezi-
fischen Individualitidt im Blick. Sie sind gleichsam die Anwilte dieser Indivi-
dualitit.



242 Johannes Fischer

Auch die Unterscheidung zwischen der Person und ihrer leibseelischen
Natur ldsst sich am drztlichen Handeln verifizieren, und zwar an den Regeln,
die fir dieses gelten. Es gibt Regeln, die sich auf die leibseelische Natur des
Patienten beziehen, das sind die Regeln der drztlichen Kunst. Und es gibt Re-
geln, die sich auf die Person des Patienten beziehen, das sind die érztlichen
Standesregeln, arztethischen Richtlinien und die entsprechenden gesetzli-
chen Bestimmungen. Beide Arten von Regeln haben unterschiedlichen Sta-
tus. Arztliche Kunstregeln begriinden #rztliches Handeln: Wenn der und der
Zustand des Patienten gegeben ist, ist das und das Handeln — therapeutisch
oder palliativ — angezeigt. Hier wird der Patient hinsichtlich seiner leibseeli-
schen Natur unter die betreffenden Regeln gefasst und zum <Fall von etwas>,
z. B. von Darmkrebs oder Schizophrenie. Wo es hingegen um die Person des
Patienten geht, da ist es dessen Wiirde als unverwechselbarem Individuum
geschuldet, dass er gerade nicht unter Regeln gefasst und als <Fall von etwas>
behandelt werden darf. Hier hat sich das drztliche Handeln, besonders wenn
es sich um schwerwiegende Entscheidungen und existentielle Krisensituatio-
nen handelt wie etwa bei der Sterbebegleitung, ganz an der Person des Pati-
enten zu orientieren. Das bedeutet allerdings keinen regelfreien Zustand,
ganz im Gegenteil. Es bedeutet vielmehr, dass das érztliche Handeln hier
nicht in den entsprechenden Regeln begriindet ist, sondern dass es jederzeit
vor diesen Regeln gerechtfertigt werden konnen muss. Die Begriindung hin-
gegen liegt ganz in der individuellen Person des Patienten, der der Arzt in
Krankheit und Sterben beisteht. So ist gerade das drztliche Handeln ein Bei-
spiel fiir die eminente praktische Evidenz dieses Verstdndnisses der Person.

In welchem Sinne kommt nun aber einer Person Wiirde zu? Nach Kant
hat der Mensch Wiirde, insofern er Zweck an sich selbst und nicht bloss Mittel
ist. Diese Bestimmung lédsst sich mit dem skizzierten Verstdndnis der Person
in direkten Zusammenhang bringen. Wo immer etwas als Mittel gebraucht
wird, da wird ihm von aussen eine Bestimmung gegeben im Hinblick auf ei-
nen fremdverfiigten Zweck, der durch es erreicht werden soll. Eine Person
hingegen enthiillt sich in ihrer Individualitdt nur von sich selbst her, weshalb
wir sie im Zweifelsfall fragen miissen, zum Beispiel was sie will, was sie fiihlt,
was sie tut oder wie eine bestimmte Ausserung gemeint ist. Beziiglich ihrer
Individualitdt unterliegt sie nicht fremder Bestimmung, sondern muss sich
uns selbst bestimmen. Sie hat daher als Person niemals den Status eines blos-
sen Mittels. Man kann eine Person benutzen, aber doch nur, indem man ihr
Personsein missachtet, das sich in seiner Individualitit jeder Verfiigung von
aussen entzieht.

Man kann diesen Sachverhalt auch so ausdriicken: Eine Person ist da-
durch charakterisiert, dass sie, wenn sie als die Person, die sie ist, Konturen
fiir uns gewinnt, diese nur von sich selbst her gewinnen kann, iiber ihre Selbst-
prasentation in Kommunikation. Formuliert man das in dieser hypotheti-
schen Form, dann lassen sich darunter auch jene Fille fassen, die in der heu-



Mensch — Person — Wiirde 243

tigen Bioethik kontrovers diskutiert werden, wie Menschen mit schwerer De-
menz oder im Koma, also Menschen, die sich uns nicht in Kommunikation
prasentieren. Sie als Personen wahrnehmen, heisst, auch fiir sie unterstellen,
dass sie, wenn, sich uns nur selbst bestimmen konnten als die Personen, die
sie sind. Auch wenn dies nie eingelost werden kann, entzieht diese Unterstel-
lung jene Menschen der Moglichkeit, dass sie nur fremder Bestimmung unter-
worfen werden. Und zugleich wahrt diese Unterstellung jenen Unterschied,
der fiir das Personsein entscheidend ist: dass auch diese Personen nicht die
Natur sind, die wir von aussen an ihnen feststellen konnen, sondern dass sie
sich von dieser Natur unterscheiden und etwas anderes sind als diese, auch
wenn wir es nicht kennen und nicht wissen, wie es ist, eine solche Person zu
sein.

Angesichts der praktischen Evidenz des skizzierten Personbegriffs, wie sie
am arztlichen Handeln veranschaulicht wurde, ist es iiberaus merkwiirdig und
erkldarungsbediirftig, dass in der heutigen Bioethik ein anderer Personbegriff
dominiert. Dieser definiert eine Person gerade iiber die Eigenschaften, die sie
hat, als da sind: Selbstbewusstsein, Zeitbewusstsein oder Interessefidhigkeit.
Wesen, die iiber jene Eigenschaften nicht verfiigen, wie Menschen im Koma
oder mit schwerer Demenz, sind hiernach keine Personen und fallen aus der
ethischen Beriicksichtigung heraus. Gegeniiber solchen Entwicklungen und
Tendenzen in der heutigen Bioethik hilft nur der beharrliche Hinweis auf die
lebenspraktische Evidenz des zuerst skizzierten Verstiandnisses der Person.

Dieses ist auch in ethischer Hinsicht fruchtbarer. Es zwingt zu Préazisierun-
gen. Das betrifft zum Beispiel die in der Debatte um die sogenannte Bioethik-
Konvention des Europarates zu hérenden Behauptung, dass die Zulassung
fremdniitziger Forschungsuntersuchungen an nichteinwilligungsfiahigen Per-
sonen auf deren Instrumentalisierung hinauslaufe. Diese Behauptung unter-
schldgt die Unterscheidung zwischen der Person und ihrer Natur. Inwiefern
ist ein gefahrloser und nur geringfiigig belastender Eingriff, der den Leib be-
trifft, eine Instrumentalisierung der Person als Person? Inwiefern wird damit,
dass dem Korper Blut oder Gewebe entnommen wird als Mittel fiir die For-
schung, die Person als Person zum Mittel gemacht? Von Instrumentalisierung
konnte doch wohl nur dann gesprochen werden, wenn mindestens eine der
beiden Bedingungen verletzt wiirde, auf die die Wiirde der Person verpflich-
tet: die Achtung ihrer Individualitit, die durch die Bindung an die Zustim-
mung der nichsten Angehorigen gesichert wird; und die Achtung ihrer leib-
seelischen Integritit, fiir die der medizinische Forscher Sorge zu tragen hat.

[11.

Nach diesen Uberlegungen zum Zusammenhang von Wiirde und Person-
status ist nun zu fragen, welche Beziehung zwischen Personsein und Mensch-



244 Johannes Fischer

sein besteht. Sind alle Menschen Personen? Es diirfte nach dem Bisherigen
klar sein, dass und warum dies weder begriindet noch mit Griinden widerlegt
werden kann. Mit der Frage ist unterstellt, dass es einen Unterschied gibt zwi-
schen Menschsein und Personsein. Gefragt wird, ob mit dem solchermassen
vom Personsein unterschiedenen Menschsein, das heisst aber: mit der
menschlichen Natur auch das Personsein gegeben ist. Das aber miisste ir-
gendwie an dieser Natur aufgewiesen werden. Dagegen jedoch steht die Dif-
ferenz zwischen der Person und ihrer Natur. Das Personsein lisst sich nicht
an menschlichen Eigenschaften festmachen. So liegt der Fehler der ganzen
Debatte um die Frage, ob alle Menschen Personen sind, bereits in der Erwar-
tung, dies konnte und miisste begriindet oder es konnte durch Griinde wider-
legt werden.

Demgegeniiber gilt es Folgendes zu sehen: Jemanden als Person wahrneh-
men heisst, eine bestimmte Perspektive auf ihn einnehmen, ndmlich die Be-
teiligtenperspektive wirklicher oder moglicher Verstandigung mit ihm, in der
er sich — wenn — uns als die Person enthiillt, die er 1st. Falls er, etwa im Koma
liegend, nicht reagiert und unbeteiligt bleibt, ist dies kein Bewesis, dass es sich
um keine Person handelt. Denn so zu argumentieren hiesse, insgeheim die
Beteiligtenperspektive mit der Beobachterperspektive zu vertauschen und
das Personsein nun doch wiederum von einer Fahigkeit oder Eigenschaft —
ndmlich in Verstindigung eintreten zu konnen — abhingig zu machen. Die
Frage, ob alle Menschen Personen sind, muss daher recht verstanden in die
Frage iiberfiihrt werden: ob wir gegeniiber allem, was Menschenantlitz trigt,
zu dieser Beteiligtenperspektive verbunden sind. Freilich: Wenn sich dies
nicht aus der menschlichen Natur begriinden lisst, wie kann man dann in die-
ser Frage weiterkommen?

Hier ist nun die grundsétzliche Erwigung wichtig, dass die Ethik es nicht
nur mit Griinden und Begriindungen zu tun hat. Sie nimmt vielmehr eine
zweifache Perspektive auf menschliches Handeln und Verhalten ein. Einer-
seits konnen Handlungen in der Tat aufgrund von Griinden beurteilt werden,
die fiir oder gegen sie geltend gemacht werden. Andererseits konnen Hand-
lungen «tugendethisch» aufgrund der sich in ithnen zeigenden «Gerichtetheit»
oder <Haltung> beurteilt werden. Wir konnen mit Griinden gegen Tierquile-
rei argumentieren, indem wir die Interessen, Rechte oder neuerdings die
«Wiirde» von Tieren ins Feld fithren. Und wir konnen Tierquélerei aufgrund
des sich in ihr zeigenden Sadismus verurteilen. Der zweiten Perspektive
kommt insbesondere in der theologischen Ethik eine herausragende Bedeu-
tung zu. Das Handeln des Barmherzigen Samariters ist sittlich vorbildlich
nicht aufgrund der Griinde oder Motive, die ihm zugrunde liegen, sondern
aufgrund der Gerichtetheit der Liebe, die sich in ihm vor Augen stellt. Gera-
de aus der Sicht theologischer Ethik ist das menschliche Handeln folgetréich-
tig nicht nur im Hinblick auf seine kausalen Folgen, sondern auch im Hinblick



Mensch — Person — Wiirde 245

auf die sich in ihm manifestierende Gerichtetheit, die sich als Liebe, Hoff-
nung, Furcht oder Freude auf Mitmensch oder Mitgeschopfe tibertrigt.

Der Ethik kommt die Aufgabe zu, beide Perspektiven auf das Handeln
und beide Arten des Urteils in einer Art Balance zu halten. Unsere Griinde
und unsere tugendethischen Orientierungen und Intuitionen miissen in leid-
licher Ubereinstimmung sein und sich wechselseitig stiitzen, damit sich stabile
sittliche Uberzeugungen herausbilden kénnen. So verweigern wir uns ja auch
in der Regel solchen Griinden und ethischen Theorien, die unseren sittlichen
Intuitionen diametral entgegengesetzt sind, z. B. wenn eine Theorie uns mit
rationalen Argumenten vorschligt, schwerstbehinderte Neugeborene inner-
halb der ersten Woche nach der Geburt auf schmerzlose Weise zu toten. Und
umgekehrt verweigern wir uns solchen sittlichen Intuitionen — wie z. B. spon-
tanen Vergeltungsbediirfnissen angesichts von Grausamkeiten und Verbre-
chen gegen die Menschlichkeit —, die in Widerspruch stehen zu wohlerwoge-
nen normativen Uberzeugungen. Beide Arten des Urteils stehen also in ei-
nem Verhiltnis wechselseitiger Kritik. Sie stehen dagegen nicht in einem
Verhiltnis wechselseitiger Begriindung.

Dieser Punkt ist nun auch fiir unseren Zusammenhang entscheidend. Die
Frage war, ob wir gegeniiber allem, was Menschenantlitz trigt, zu jener Be-
teiligtenperspektive verbunden sind, die fiir die Begegnung mit Personen
konstitutiv ist. Offensichtlich sind wir dies, denn wir nehmen einen Menschen
nicht als «etwas», sondern als «jemanden» wahr. Wir sind dies aber nicht auf-
grund von rationalen Griinden, sondern infolge einer Gerichtetheit auf den
anderen hin als Person, die allem In-Verstindigung-Eintreten tiber Griinde
voraus- und zugrundeliegt und die in aller Verstindigung immer schon in An-
spruch genommen wird und werden muss. Diese Gerichtetheit kann daher
nicht in Frage gestellt werden, ohne dass damit auch der Verstdndigung und
mithin der gemeinsamen Orientierung an Griinden der Vernunft der Boden
entzogen wird. Diese Gerichtetheit aber haben wir gegeniiber allem, was
Menschenantlitz tragt. Das ldsst sich, wie gesagt, nicht begriinden und ist in-
sofern ein kontingenter Sachverhalt. Zugleich aber ist es die transzendentale
Bedingung unseres verniinftigen und zugleich menschlichen Umgangs mit-
einander.

Die Gerichtetheit auf den anderen als Person findet ihren ganz besonde-
ren Ausdruck in der Beziechung zu dementen Personen. Robert Spaemann
schreibt dazu: «Tatséchlich geben sie uns mehr als sie nehmen. Was sie emp-
fangen, sind Hilfen auf der vitalen Ebene. Aber dass der gesunde Teil der
Menschheit diese Hilfen gibt, ist fiir diesen selbst von grundlegender Bedeu-
tung. Es ldsst den tiefsten Sinn einer Personengemeinschaft aufscheinen. Die
Liebe zu einem Menschen oder seine Anerkennung gilt ... ihm, nicht seinen
Eigenschaften. Allerdings nehmen wir ihn nur durch seine Eigenschaften hin-
durch wahr. Insbesondere jede freundschaftliche oder erotische Liebe wiirde
ohne besondere Eigenschaften des Geliebten nicht entstehen. Ein Debiler



246 Johannes Fischer

hat solche Eigenschaften nicht. Dass es in der Anerkennungsgemeinschaft
der Menschheit wirklich um Anerkennung des Selbstseins und nicht in Wirk-
lichkeit doch nur um die Schétzung niitzlicher oder angenehmer Eigenschaf-
ten geht, wird exemplarisch sichtbar am Umgang mit denen, die solche Eigen-
schaften gar nicht haben. Sie fordern das Beste im Menschen, sie fordern den
eigentlichen Grund seiner Selbstachtung heraus. Was sie der Menschheit auf
diese Weise durch ihr Nehmen geben, ist mehr als das, was sie bekommen.»?

Johannes Fischer, Ziirich

2 Aa0. 260f.



	Mensch - Person - Würde

