
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Mensch - Person - Würde

Autor: Fischer, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mensch - Person - Würde

i.

Worauf gründet des Menschen Würde: darauf, dass er Mensch ist? Oder
darauf, dass er Person ist? Gegen die erste Auffassung richtet sich der
Vorwurf des Speziezismus. Wer Menschen eine besondere Würde zuerkennt nur
deshalb, weil sie der menschlichen species zugehören, macht diesem Vorwurf
zufolge nichts anderes als ein Rassist, der Wertunterschiede zwischen
Menschen macht nur aufgrund ihrer Zugehörigkeit zu einer Rasse. Die zweite
Auffassung sieht sich vor der Schwierigkeit, dem Zweifel begegnen zu müssen,

dass alle Menschen Personen sind. Diesbezüglich ist bekanntlich innerhalb

der heutigen Bioethik der Personstatus von Menschen im Koma oder
mit schwerer Demenz umstritten.

Die folgenden Überlegungen haben ein doppeltes Ziel. Sie wollen erstens
in Erinnerung rufen, dass der Gedanke der Würde in der Tat an den Personbegriff

geknüpft ist (II.). Hierin liegt die particuli veri des Speziezismus-Vor-
wurfs: Aus dem blossen Menschsein lässt sich nicht unmittelbar auf Würde
schliessen. Sie wollen zweitens zeigen, dass die Erwartung, es liesse sich
begründen oder mit Gründen widerlegen, dass alle Menschen Personen sind,
aus grundsätzlichen Erwägungen heraus verfehlt ist. Das Begründen gelangt
hier an eine definitive Grenze, und dies gibt Anlass, über die Rolle und
Bedeutung sittlicher Intuitionen bei der Wahrnehmung von Menschen als

Personen nachzudenken (III.). Insgesamt geht es um eine Klärung des inneren
Zusammenhangs der drei Begriffe Mensch, Person und Würde.1

II.

Angesichts der sich überstürzenden Entwicklungen in Biologie und Medizin

hat der Hinweis auf die Würde des Menschen Konjunktur. Mit ihm wird
an einen Minimalkonsens appelliert hinsichtlich dessen, was mit Menschen
geschehen darf und was nicht. Doch gleichzeitig scheint dieser Konsens zu
zerbröckeln. Den einen gilt das Konzept der Menschenwürde als blosse
Leerformel, mit der sich alles und nichts begründen lässt, und sie schlagen daher
vor, auf dieses Konzept besser zu verzichten. Andere schlagen angesichts der
offensichtlichen Definitionsprobleme vor, auf positive Bestimmungen des

Gehalts der Menschenwürde ganz zu verzichten und diese rein negativ, von

1

Vgl. zum Ganzen R. Spaemann, Personen. Versuche über den Unterschied zwischen
<etwas> und <jemand>, 1996.



240 Johannes Fischer

ihren Verletzungen her, zu definieren. Doch wie sollen ohne irgendeine Art
von positiver Bestimmung Verletzungen der Menschenwürde überhaupt
ausgemacht werden können?

Das Problem wird verschärft dadurch, dass sich die Ethik durch Biologie
und Medizin vor Entscheidungen gestellt sieht, bei denen rein intuitiv gar
nicht klar und offensichtlich ist, ob durch eine bestimmte Handlung die Würde

und Integrität eines Menschen verletzt wird. Man braucht nur an die
Debatte über die fremdnützige Forschung an einwilligungsunfähigen Patienten
zu erinnern, die im Zusammenhang mit der sogenannten Bioethik-Konventi-
on geführt wird, oder an das Problem der Sterbehilfe bei dieser Personengruppe.

Rein negative Bestimmungen der Menschenwürde - etwa als moralisches

Recht, nicht gedemütigt zu werden - tragen hier wenig aus. Es ist nicht
intuitiv klar, inwiefern fremdnützige Forschungsuntersuchungen an
einwilligungsunfähigen Patienten eine Demütigung dieser Personen darstellen oder
nicht darstellen. Können Menschen, die aufgrund von Bewusstseinsstörungen
gar nicht mitbekommen, was mit ihnen geschieht, überhaupt gedemütigt und
somit in ihrer Würde verletzt werden?

Man kommt daher angesichts der gegenwärtigen biomedizinischen
Herausforderungen um den Versuch einer positiven Bestimmung dessen nicht
herum, was den Menschen und seine Würde ausmacht. Diese Bestimmung
muss eine doppelte Bedingung erfüllen: Sie muss so gehaltvoll und präzis
sein, dass sich notwendige bioethischc Kriterien aus ihr ableiten lassen; und
sie muss angesichts des gesellschaftlichen Pluralismus begründungsoffen sein,
darf also nicht an eine bestimmte Weltanschauung oder Religion gebunden
sein. Für die Ausarbeitung einer solchen Bestimmung ist die Erinnerung
nützlich an ein Konzept, das zu den geschichtlichen Wurzeln des Gedankens
der Menschenwürde gehört, nämlich an das Verständnis des Menschen als
Person.

Der Personbegriff hat bekanntlich über die christliche Theologie Eingang
gefunden in unser kulturelles Bewusstsein. Er wurde ausgebildet in der Trini-
tätslehre und Christologie im 4. und 5. Jahrhundert unserer Zeitrechnung und
hat dann in der mittelalterlichen Theologie immer weitere Differenzierungen
erfahren. Um seine Herkunft wenigstens anzudeuten: In der Christologie
ging es im 5. Jahrhundert um die Frage, wie Christus als der Sohn Gottes
zugleich Gott und Mensch sein könne. Man löste die Frage, indem man
unterschied zwischen der Person des Gottessohnes, welche mit den anderen beiden
göttlichen Personen die innertrinitarische Gemeinschaft bildet, und der
göttlichen und menschlichen Natur, die diese Person hat. Diese Unterscheidung
fand in der Folge Eingang in den profanen Bereich und wurde auf den
Menschen übertragen. Eine menschliche Person ist hiernach ein unverwechselbares

Individuum, das individuiert ist durch die Teilhabe an einer Gemeinschaft
von Personen und das zu unterscheiden ist von der leibseelischen Natur, die
es hat, d. h. von sämtlichen Eigenschaften und Merkmalen, die von ihm aus-



Mensch - Person - Würde 241

gesagt werden können und die es mit anderen Menschen teilt. Leib und Seele
sind zwar das Medium des In-Erscheinung-Tretens einer Person in ihrer
unverwechselbaren Individualität. Aber die Person ist nicht mit ihrer leibseelischen

Natur identisch. Sie ist nicht diese Natur, sondern sie hat diese Natur.
Die Unterscheidung zwischen der Person und ihrer Natur ist die Voraussetzung

dafür, dass einem Menschen Würde zugeschrieben werden kann
unabhängig von den Eigenschaften, die er besitzt. Denn er ist nicht durch diese

Eigenschaften definiert, sondern durch seine spezifische Individualität
charakterisiert. Achtung der Würde der Person heisst daher zunächst: Achtung
ihrer Individualität, wie sie innerhalb der Gemeinschaft von Personen ausgebildet

ist, der sie zugehört. Da aber diese Individualität an Leib und Seele
gebunden ist, durch die hindurch sie in Erscheinung tritt, schliesst die Achtung
der Individualität die Achtung der leibseelischen Integrität ein. Wenn Artikel
1 der Menschenrechtsdeklaration feststellt, dass alle Menschen frei und gleich
an Würde und Rechten geboren werden, dann ist darin eben dies enthalten:
Über alle Unterschiede in den Eigenschaften, in Rasse und Hautfarbe, der
ethnischen Zugehörigkeit, der körperlichen Ausstattung und geistigen Begabung

hinweg gibt es etwas, worin alle Menschen übereinkommen. Das ist,
dass sie Personen sind, denen als solchen Würde zukommt, welche auf die
Achtung ihrer Individualität und leibseelischen Integrität verpflichtet.

Nun mag eingewendet werden, dass die christliche Herkunft des Personbegriffs

dessen Brauchbarkeit für die Lösung heutiger ethischer Probleme in
einer weithin säkularen Kultur zweifelhaft macht. Zuvor wurde als Bedingung

für eine heutige Konzeption der Menschenwürde formuliert, dass sie

begründungsoffen sein müsse und nicht einer bestimmten Religion oder
Weltanschauung verhaftet sein dürfe. Hier gilt es nun zu sehen, dass das skizzierte
Verständnis der Person sich dem allgemeinen kulturellen Bewusstsein tief
eingeprägt hat. Es ist eine Art Wahrnehmungsmuster, das unser Handeln
bestimmt und leitet, auch wenn uns das gar nicht bewusst ist. Besonders augenfällig

lässt sich dies am ärztlichen Handeln illustrieren. Warum zum Beispiel
machen wir ärztliche Eingriffe bei einwilligungsunfähigen Personen von der
Zustimmung der Angehörigen oder nahestehender Menschen abhängig? Die
übliche Antwort darauf lautet, dass die Angehörigen die authentischen
Interpreten des tatsächlichen oder mutmasslichen Willens der Betroffenen sind.
Doch macht diese Antwort wenig Sinn bei Personen, die nie in ihrem bisherigen

Leben einwilligungsfähig waren und denen ein tatsächlicher oder
mutmasslicher Wille nicht unterstellt werden kann. Auch bei ihnen ist jedoch die
Zustimmung der Angehörigen Bedingung. Plausibler ist daher die Deutung,
dass die Angehörigen als Repräsentanten der Persongemeinschaft fungieren,
der die betroffene Person zugehört. Als solche haben sie diese in ihrer
spezifischen Individualität im Blick. Sie sind gleichsam die Anwälte dieser
Individualität.



242 Johannes Fischer

Auch die Unterscheidung zwischen der Person und ihrer leibseelischen
Natur lässt sich am ärztlichen Handeln verifizieren, und zwar an den Regeln,
die für dieses gelten. Es gibt Regeln, die sich auf die leibseelische Natur des

Patienten beziehen, das sind die Regeln der ärztlichen Kunst. Und es gibt
Regeln, die sich auf die Person des Patienten beziehen, das sind die ärztlichen
Standesregeln, arztethischen Richtlinien und die entsprechenden gesetzlichen

Bestimmungen. Beide Arten von Regeln haben unterschiedlichen Status.

Ärztliche Kunstregeln begründen ärztliches Handeln: Wenn der und der
Zustand des Patienten gegeben ist, ist das und das Handeln - therapeutisch
oder palliativ - angezeigt. Hier wird der Patient hinsichtlich seiner leibseelischen

Natur unter die betreffenden Regeln gefasst und zum <Fall von etwas>,
z. B. von Darmkrebs oder Schizophrenie. Wo es hingegen um die Person des
Patienten geht, da ist es dessen Würde als unverwechselbarem Individuum
geschuldet, dass er gerade nicht unter Regeln gefasst und als <Fall von etwas>
behandelt werden darf. Hier hat sich das ärztliche Handeln, besonders wenn
es sich um schwerwiegende Entscheidungen und existentielle Krisensituationen

handelt wie etwa bei der Sterbebegleitung, ganz an der Person des
Patienten zu orientieren. Das bedeutet allerdings keinen regelfreien Zustand,
ganz im Gegenteil. Es bedeutet vielmehr, dass das ärztliche Handeln hier
nicht in den entsprechenden Regeln begründet ist, sondern dass es jederzeit
vor diesen Regeln gerechtfertigt werden können muss. Die Begründung
hingegen liegt ganz in der individuellen Person des Patienten, der der Arzt in
Krankheit und Sterben beisteht. So ist gerade das ärztliche Handeln ein
Beispiel für die eminente praktische Evidenz dieses Verständnisses der Person.

In welchem Sinne kommt nun aber einer Person Würde zu? Nach Kant
hat der Mensch Würde, insofern er Zweck an sich selbst und nicht bloss Mittel
ist. Diese Bestimmung lässt sich mit dem skizzierten Verständnis der Person
in direkten Zusammenhang bringen. Wo immer etwas als Mittel gebraucht
wird, da wird ihm von aussen eine Bestimmung gegeben im Hinblick auf
einen fremdverfügten Zweck, der durch es erreicht werden soll. Eine Person
hingegen enthüllt sich in ihrer Individualität nur von sich selbst her, weshalb
wir sie im Zweifelsfall fragen müssen, zum Beispiel was sie will, was sie fühlt,
was sie tut oder wie eine bestimmte Äusserung gemeint ist. Bezüglich ihrer
Individualität unterliegt sie nicht fremder Bestimmung, sondern muss sich

uns selbst bestimmen. Sie hat daher als Person niemals den Status eines blossen

Mittels. Man kann eine Person benutzen, aber doch nur, indem man ihr
Personsein missachtet, das sich in seiner Individualität jeder Verfügung von
aussen entzieht.

Man kann diesen Sachverhalt auch so ausdrücken: Eine Person ist
dadurch charakterisiert, dass sie, wenn sie als die Person, die sie ist, Konturen
für uns gewinnt, diese nur von sich selbst her gewinnen kann, über ihre
Selbstpräsentation in Kommunikation. Formuliert man das in dieser hypothetischen

Form, dann lassen sich darunter auch jene Fälle fassen, die in der heu-



Mensch - Person - Würde 243

tigen Bioethik kontrovers diskutiert werden, wie Menschen mit schwerer
Demenz oder im Koma, also Menschen, die sich uns nicht in Kommunikation
präsentieren. Sie als Personen wahrnehmen, heisst, auch für sie unterstellen,
dass sie, wenn, sich uns nur selbst bestimmen könnten als die Personen, die
sie sind. Auch wenn dies nie eingelöst werden kann, entzieht diese Unterstellung

jene Menschen der Möglichkeit, dass sie nur fremder Bestimmung
unterworfen werden. Und zugleich wahrt diese Unterstellung jenen Unterschied,
der für das Personsein entscheidend ist: dass auch diese Personen nicht die
Natur sind, die wir von aussen an ihnen feststellen können, sondern dass sie
sich von dieser Natur unterscheiden und etwas anderes sind als diese, auch

wenn wir es nicht kennen und nicht wissen, wie es ist, eine solche Person zu
sein.

Angesichts der praktischen Evidenz des skizzierten Personbegriffs, wie sie

am ärztlichen Handeln veranschaulicht wurde, ist es überaus merkwürdig und
erklärungsbedürftig, dass in der heutigen Bioethik ein anderer Personbegriff
dominiert. Dieser definiert eine Person gerade über die Eigenschaften, die sie

hat, als da sind: Selbstbewusstsein, Zeitbewusstsein oder Interessefähigkeit.
Wesen, die über jene Eigenschaften nicht verfügen, wie Menschen im Koma
oder mit schwerer Demenz, sind hiernach keine Personen und fallen aus der
ethischen Berücksichtigung heraus. Gegenüber solchen Entwicklungen und
Tendenzen in der heutigen Bioethik hilft nur der beharrliche Hinweis auf die
lebenspraktische Evidenz des zuerst skizzierten Verständnisses der Person.

Dieses ist auch in ethischer Hinsicht fruchtbarer. Es zwingt zu Präzisierungen.

Das betrifft zum Beispiel die in der Debatte um die sogenannte Bioethik-
Konvention des Europarates zu hörenden Behauptung, dass die Zulassung
fremdnütziger Forschungsuntersuchungen an nichteinwilligungsfähigen
Personen auf deren Instrumentalisierung hinauslaufe. Diese Behauptung
unterschlägt die Unterscheidung zwischen der Person und ihrer Natur. Inwiefern
ist ein gefahrloser und nur geringfügig belastender Eingriff, der den Ueib
betrifft, eine Instrumentalisierung der Person als Person? Inwiefern wird damit,
dass dem Körper Blut oder Gewebe entnommen wird als Mittel für die
Forschung, die Person als Person zum Mittel gemacht? Von Instrumentalisierung
könnte doch wohl nur dann gesprochen werden, wenn mindestens eine der
beiden Bedingungen verletzt würde, auf die die Würde der Person verpflichtet:

die Achtung ihrer Individualität, die durch die Bindung an die Zustimmung

der nächsten Angehörigen gesichert wird; und die Achtung ihrer
leibseelischen Integrität, für die der medizinische Forscher Sorge zu tragen hat.

III.

Nach diesen Überlegungen zum Zusammenhang von Würde und Personstatus

ist nun zu fragen, welche Beziehung zwischen Personsein und Mensch-



244 Johannes Fischer

sein besteht. Sind alle Menschen Personen? Es dürfte nach dem Bisherigen
klar sein, dass und warum dies weder begründet noch mit Gründen widerlegt
werden kann. Mit der Frage ist unterstellt, dass es einen Unterschied gibt
zwischen Menschsein und Personsein. Gefragt wird, ob mit dem solchermassen
vom Personsein unterschiedenen Menschsein, das heisst aber: mit der
menschlichen Natur auch das Personsein gegeben ist. Das aber müsste
irgendwie an dieser Natur aufgewiesen werden. Dagegen jedoch steht die
Differenz zwischen der Person und ihrer Natur. Das Personsein lässt sich nicht
an menschlichen Eigenschaften festmachen. So liegt der Fehler der ganzen
Debatte um die Frage, ob alle Menschen Personen sind, bereits in der Erwartung,

dies könnte und müsste begründet oder es könnte durch Gründe widerlegt

werden.
Demgegenüber gilt es Folgendes zu sehen: Jemanden als Person wahrnehmen

heisst, eine bestimmte Perspektive auf ihn einnehmen, nämlich die
Beteiligtenperspektive wirklicher oder möglicher Verständigung mit ihm, in der
er sich - wenn - uns als die Person enthüllt, die er ist. Falls er, etwa im Koma
liegend, nicht reagiert und unbeteiligt bleibt, ist dies kein Beweis, dass es sich

um keine Person handelt. Denn so zu argumentieren hiesse, insgeheim die
Beteiligtenperspektive mit der Beobachterperspektive zu vertauschen und
das Personsein nun doch wiederum von einer Fähigkeit oder Eigenschaft -
nämlich in Verständigung eintreten zu können - abhängig zu machen. Die
Frage, ob alle Menschen Personen sind, muss daher recht verstanden in die
Frage überführt werden: ob wir gegenüber allem, was Menschenantlitz trägt,
zu dieser Beteiligtenperspektive verbunden sind. Freilich: Wenn sich dies
nicht aus der menschlichen Natur begründen lässt, wie kann man dann in dieser

Frage weiterkommen?
Hier ist nun die grundsätzliche Erwägung wichtig, dass die Ethik es nicht

nur mit Gründen und Begründungen zu tun hat. Sie nimmt vielmehr eine
zweifache Perspektive auf menschliches Handeln und Verhalten ein. Einerseits

können Handlungen in der Tat aufgrund von Gründen beurteilt werden,
die für oder gegen sie geltend gemacht werden. Andererseits können
Handlungen «tugendethisch» aufgrund der sich in ihnen zeigenden <Gerichtetheit>
oder <Haltung> beurteilt werden. Wir können mit Gründen gegen Tierquälerei

argumentieren, indem wir die Interessen, Rechte oder neuerdings die
«Würde» von Tieren ins Feld führen. Und wir können Tierquälerei aufgrund
des sich in ihr zeigenden Sadismus verurteilen. Der zweiten Perspektive
kommt insbesondere in der theologischen Ethik eine herausragende Bedeutung

zu. Das Handeln des Barmherzigen Samariters ist sittlich vorbildlich
nicht aufgrund der Gründe oder Motive, die ihm zugrunde liegen, sondern
aufgrund der Gerichtetheit der Liebe, die sich in ihm vor Augen stellt. Gerade

aus der Sicht theologischer Ethik ist das menschliche Handeln folgeträchtig
nicht nur im Hinblick auf seine kausalen Folgen, sondern auch im Hinblick



Mensch - Person - Würde 245

auf die sich in ihm manifestierende Gerichtetheit, die sich als Liebe,
Hoffnung, Furcht oder Freude auf Mitmensch oder Mitgeschöpfe überträgt.

Der Ethik kommt die Aufgabe zu, beide Perspektiven auf das Handeln
und beide Arten des Urteils in einer Art Balance zu halten. Unsere Gründe
und unsere tugendethischen Orientierungen und Intuitionen müssen in
leidlicher Übereinstimmung sein und sich wechselseitig stützen, damit sich stabile
sittliche Überzeugungen herausbilden können. So verweigern wir uns ja auch
in der Regel solchen Gründen und ethischen Theorien, die unseren sittlichen
Intuitionen diametral entgegengesetzt sind, z. B. wenn eine Theorie uns mit
rationalen Argumenten vorschlägt, schwerstbehinderte Neugeborene innerhalb

der ersten Woche nach der Geburt auf schmerzlose Weise zu töten. Und
umgekehrt verweigern wir uns solchen sittlichen Intuitionen - wie z. B.
spontanen Vergeltungsbedürfnissen angesichts von Grausamkeiten und Verbrechen

gegen die Menschlichkeit -, die in Widerspruch stehen zu wohlerwogenen
normativen Überzeugungen. Beide Arten des Urteils stehen also in

einem Verhältnis wechselseitiger Kritik. Sie stehen dagegen nicht in einem
Verhältnis wechselseitiger Begründung.

Dieser Punkt ist nun auch für unseren Zusammenhang entscheidend. Die
Frage war, ob wir gegenüber allem, was Menschenantlitz trägt, zu jener
Beteiligtenperspektive verbunden sind, die für die Begegnung mit Personen
konstitutiv ist. Offensichtlich sind wir dies, denn wir nehmen einen Menschen
nicht als «etwas», sondern als «jemanden» wahr. Wir sind dies aber nicht
aufgrund von rationalen Gründen, sondern infolge einer Gerichtetheit auf den
anderen hin als Person, die allem In-Verständigung-Eintreten über Gründe
voraus- und zugrundeliegt und die in aller Verständigung immer schon in
Anspruch genommen wird und werden muss. Diese Gerichtetheit kann daher
nicht in Frage gestellt werden, ohne dass damit auch der Verständigung und
mithin der gemeinsamen Orientierung an Gründen der Vernunft der Boden
entzogen wird. Diese Gerichtetheit aber haben wir gegenüber allem, was
Menschenantlitz trägt. Das lässt sich, wie gesagt, nicht begründen und ist
insofern ein kontingenter Sachverhalt. Zugleich aber ist es die transzendentale
Bedingung unseres vernünftigen und zugleich menschlichen Umgangs
miteinander.

Die Gerichtetheit auf den anderen als Person findet ihren ganz besonderen

Ausdruck in der Beziehung zu dementen Personen. Robert Spaemann
schreibt dazu: «Tatsächlich geben sie uns mehr als sie nehmen. Was sie

empfangen, sind Hilfen auf der vitalen Ebene. Aber dass der gesunde Teil der
Menschheit diese Hilfen gibt, ist für diesen selbst von grundlegender Bedeutung.

Es lässt den tiefsten Sinn einer Personengemeinschaft aufscheinen. Die
Liebe zu einem Menschen oder seine Anerkennung gilt... ihm, nicht seinen
Eigenschaften. Allerdings nehmen wir ihn nur durch seine Eigenschaften
hindurch wahr. Insbesondere jede freundschaftliche oder erotische Liebe würde
ohne besondere Eigenschaften des Geliebten nicht entstehen. Ein Debiler



246 Johannes Fischer

hat solche Eigenschaften nicht. Dass es in der Anerkennungsgemeinschaft
der Menschheit wirklich um Anerkennung des Selbstseins und nicht in
Wirklichkeit doch nur um die Schätzung nützlicher oder angenehmer Eigenschaften

geht, wird exemplarisch sichtbar am Umgang mit denen, die solche
Eigenschaften gar nicht haben. Sie fordern das Beste im Menschen, sie fordern den

eigentlichen Grund seiner Selbstachtung heraus. Was sie der Menschheit auf
diese Weise durch ihr Nehmen geben, ist mehr als das, was sie bekommen.»2

Johannes Fischer, Zürich

2 AaO. 260f.


	Mensch - Person - Würde

