Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Die akademische Erforschung des Christentums im kulturellen System
des Kommunismus

Autor: Xiaofeng, Liu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878005

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die akademische Erforschung des Christentums
im kulturellen System des Kommunismus

Wie ldsst es sich erkldren, dass innerhalb des kulturellen Systems der
Kommunistischen Partei Chinas (KP Chinas) in den letzten Jahren eine aka-
demische Forschung zum Christentum auf dem chinesischen Festland ent-
standen ist? Welche Formen nimmt diese Forschungsrichtung an und wie ist
thr Verhiltnis zum kulturellen System der KP Chinas? Diese Fragen sollen
hier aus der Perspektive der Kultursoziologie, nicht aus der philosophischen
oder theologischen Perspektive erortert werden.

Zunichst sollen Wesen und Entwicklung des kulturellen Systems der KP
Chinas vor dem Hintergrund der Transformation der chinesischen Kultur zur
Moderne beschrieben, das Verhiltnis zwischen diesem System und der For-
schung zum Christentum erortert und dann die Entstehung der akademischen
Forschung zum Christentum innerhalb dieses Systems sowie ihre geschichtli-
che Bedeutung vor dem Hintergrund der Entwicklung des Kulturkonfliktes
zwischen China und dem Westen in den letzten hundert Jahren untersucht
werden.

1.

Das kulturelle System der KP Chinas muss im Zusammenhang mit der re-
levanten Frage der erneuten Legitimierung des Nationalstaates im gegenwér-
tigen Transformationsprozess Chinas gesehen werden. Um sich dem Wett-
streit der Volker in der modernen Weltordnung anzupassen, musste China
seine nationale Gestalt und sein kulturelles System neu strukturieren. Der an-
fangliche Versuch der intellektuellen Elite in der spiten Qing-Dynastie, den
chinesischen Nationalstaat aus der erneuerten konfuzianischen Ideologie zu
legitimieren (z.B. Kang Youwei), wurde durch das Gedankengut der westli-
chen Aufkldrung ersetzt, zu dem auch der Marxismus gehort. Mit Hilfe des
Marxismus gelang schliesslich die gesellschaftliche Revolution gegen den
Feudalismus (d.h. das alte China) und den Kapitalismus (d.h. die westlichen
Nationalstaaten). Die Kommunisten errichteten nach ihrer Machtiibernahme
in mehr als vier Jahrzehnten eine sozialistische Wirtschaft, vollendeten in der
Zeit von 1953 bis 1955 den Aufbau des Nationalstaates und etablierten das
kulturelle System der KP Chinas: sozialistisch reformierte Universititen, aka-
demische Einrichtungen, Verlage und andere Kulturorgane.

* Erstveroffentlicht in China Heute, 15 (1996) S. 178-183; Abdruck mit freundlicher Er-
laubnis des Herausgebers. Aus dem Chinesischen iibersetzt von Barbara Hoster.



Die akademische Erforschung des Christentums im Kommunismus 229

Das Wesen dieses kulturellen Systems besteht laut Definition der KP Chi-
nas in der Verbindung der spezifisch chinesischen Gesellschaftsstruktur mit
dem Marxismus, also einer Kombination von chinesischen und westlichen
Kulturelementen. Bei der Verwirklichung des Bestrebens, China in einen
starken modernen Nationalstaat zu verwandeln, bedient sich ein Teil der chi-
nesischen Intellektuellen der kommunistischen Theorie von Marx, die ja ein
Produkt des 19. Jahrhunderts, der «Epoche des Nationalismus» in Europa ist.
Der Marxismus liefert die Legitimierung fiir den Nationalismus als Sozialis-
mus.! Die sogenannte Kombination chinesischer und westlicher Kulturele-
mente ist also eine Kombination aus dem politischen nationalen Anspruch
Chinas und einem bestimmten Typus westlichen aufkldrerischen Gedanken-
gutes.

So gesehen enthélt das kulturelle Gedankengut der KP Chinas ein wichti-
ges strukturelles Element: Die westliche Idee des Sozialismus dient dem Wi-
derstand gegen den westlichen Kapitalismus, der das Symbol fiir den westli-
chen modernen Staat ist, aber gleichzeitig verschmilzt westliches aufklareri-
sches Gedankengut mit einem kulturellen nationalen Anspruch. Der westli-
che Marxismus fungiert als wesentlicher Faktor einer Zusammenfiihrung von
traditionellem chinesischem Gedankengut und nationaler Mobilisierung und
fiihrt westliche Kulturelemente in den Organismus der chinesischen Kultur
ein. Die Kultur der KP Chinas auf dem chinesischen Festland ist also wesent-
lich stiarker westlich geprigt als die der Guomindang in Taiwan (ein Beispiel
dafiir ist die Verwendung des traditionellen Kalenders bei der offiziellen
Zeitrechnung in Taiwan, des westlichen auf dem Festland). Eine grundlegen-
de Strategie des nationalen Anspruchs bei Mao auf der kulturellen Ebene ist
es, die westliche Kultur mit ihren eigenen Kulturelementen zu iibertreffen,
d.h. mit dem marxistischen politischen und kulturellen Gedankengut die ka-
pitalistische Welt (d.h. den Westen) zu besiegen. In diesem Sinn ist das kultu-
relle System der KP Chinas eine postmoderne Bewegung. Ihre vollstindige
Form ist die Kulturrevolution, die vor dreissig Jahren begann. 1968 sind die
ersten Maoisten in Deutschland aufgetaucht.

Die Ausbildung des kulturellen Systems der KP Chinas lasst sich in drei
Phasen unterteilen: 1. Anfang der 40er bis Anfang der 50er Jahre; 2. Anfang
der S0er bis Ende der 70er Jahre; 3. Ende der 70er Jahre bis heute.

Die erste Phase umfasst die Entstehung des kulturellen Systems in seiner
friihen Form durch Mao Zedongs Ausrichtungsbewegung in Yan’an.’

In der zweiten Phase erlangte die KP Chinas die nationale Regierungsge-
walt und iiberfiihrte im Namen der sozialistischen Reform das kulturelle Ge-
dankengut der KP Chinas in die Institutionalisierung des Nationalstaates. Sie

! Vegl. H.R. Davis, Toward a Marxist Theory of Nationalism, New York 1978.
2 Vgl. Jin Guantao - Liu Qingfeng, Kaifang zhong de biangian (Wandel in der moder-
nen Transformation Chinas), Hong Kong 1994.



230 Liu Xiaofeng

reformierte das alte Universitdtssystem und kulturelle Einrichtungen wie das
Buch- und Pressewesen, fiihrte eine Schriftreform durch (Einfiihrung der
Pinyim-Umschrift und der vereinfachten Schriftzeichen) etc. Ausserdem
fiihrte sie eine Reihe von Bewegungen zur gedanklichen Reform der Intellek-
tuellen durch. Ende der 50er Jahre war das kulturelle System der KP Chinas
etabliert und leistete eine wichtige Funktion beim weiteren sozialistischen
Aufbau und wihrend der Kulturrevolution.

In der dritten Phase wurde das System transformiert: Die sozialistische
Idee wurde abgeschwicht, und der gedankliche Spielraum des Individuums
nahm stetig zu. Die parteipolitische Kontrolle der kulturellen Organisation
wandelte sich in eine biirokratische Institutionalisierung, die Kontrolle der
Partei liess dadurch nach.

2.

Die akademische Forschung zum Christentum entstand etwa zehn Jahre
nach Beginn der dritten Phase in der Entwicklung des kulturellen Systems der
KP Chinas und soll im folgenden aus der Perspektive der Verlage, der For-
schung und der Hochschulbildung untersucht werden.

In der zweiten Hilfte der 80er Jahre erschienen die ersten akademischen
Publikationen zum Christentum und nahmen in den 90er Jahren stindig zu,
darunter theologische Ubersetzungen, Enzyklopidien, Worterbiicher und
geschichtliche Abhandlungen. Die Serie «Religion und Welt», die grossen
Reihen «Lidai jidujiao xueshu wenku» («Bibliothek zum christlichen Gedan-
kengut in Geschichte und Gegenwart») und «Jidujiao xueshu yanjiu wenku»
(«Bibliothek der akademischen Forschung zum Christentum»), wissenschaft-
liche Zeitschriften wie Zongjiao (Religion), Shijie zongjiao vanjiu (Materiali-
en zu den Weitreligionen), Jidujiao wenhua pinglun (Christian Culture Re-
view) und Zongjiao wenhua lun (Kommentare zu Religion und Kultur) ent-
standen alle mit Unterstiitzung von kommunistischen Kulturinstitutionen.
Ausserdem erschienen zahlreiche Monographien, insbesondere wissenschaft-
liche Arbeiten. Ein Index bis 1993 umfasst 50 Seiten.? Im Hochschulbereich
wurden an einigen Universitdten Forschungszentren zum Christentum sowie
Lehrveranstaltungen zu Religion und Christentum eingerichtet, teilweise mit
Magister- und Promotionsstudiengingen. An diesen Phidnomenen, die in Tai-
wan Seltenheitswert haben, lidsst sich ablesen, dass die akademische For-
schung zum Christentum schon ein Bestandteil des kulturellen Systems der

3 Vel. Wang Weijiang - Liao Mei, «Jidujiao wenhua yanjiu zhongwen lun zhu suoyin»
(«Index chinesischer Publikationen zur christlichen Forschung, 1949-1993). in: Zhu
Weizheng (Hg.). Jidujiao yu jindai wenhua (Das Christentum und die Kultur der Neuzeit),
Shanghai: Renmin chubanshe 1994, 429-488.



Die akademische Erforschung des Christentums im Kommunismus 231

KP Chinas geworden war. Die Gelehrten dieser Forschungsrichtung kamen
im wesentlichen aus den Universitédten, die gleichzeitig der wichtigste Ort ih-
rer Verbreitung und die Grundlage fiir ihre Institutionalisierung waren. Die
akademische Forschung zum Christentum konzentriert sich gegenwiirtig auf
folgende Richtungen:

— der religionswissenschaftliche Ansatz: Christentum als eine der grossen
Weltreligionen, die aus der Perspektive der Philosophie, Soziologie, An-
thropologie und Kulturwissenschaft untersucht wird;

— der geistesgeschichtliche Ansatz: Untersuchung des frithen Christentums,
das Gedankengut der mittelalterlichen Scholastiker und der modernen
Theologie;

— der historische Ansatz: Geschichte des Christentums im Westen und be-
sonders in China;

— der literatur- und kunstgeschichtliche Ansatz: historische Untersuchun-
gen zur christlichen Literatur und Kunst im Westen und in China;

— der theologische Ansatz: Forschungen zur christlichen Lehre.

Alle diese Forschungsansitze sind meistens nicht vom christlichen Glau-
ben, sondern rein geisteswissenschaftlich motiviert. Die Gelehrten dieser
Forschungsrichtung lassen sich drei Typen zuordnen: 1. rein akademische
Haltung (die Mehrzahl); 2. Sympathie fiir das Christentum (weniger als die
erste Gruppe); 3. gldubig (eine sehr kleine Minderheit).

Der akademische Nachwuchs fiir die Erforschung des Christentums ist ein
Produkt des kulturellen Systems der KP Chinas. Die Gelehrten des religions-
wissenschaftlichen Forschungsansatzes entstammen den Anfang der siebzi-
ger Jahre etablierten religionswissenschaftlichen Einrichtungen der Akade-
mien fiir Sozialwissenschaften. Da es nur an wenigen Universitidten das Fach
Religionswissenschaft gibt (bis jetzt nur an der Universitidt Beijing und Nan-
jing), ist der religionswissenschaftliche Nachwuchs sehr eingeschriankt. Die
Vertreter des geisteswissenschaftlichen Ansatzes entstammen dem Fachge-
biet «westliche Philosophie» an Universititen und Forschungsinstituten. Die-
ses Fach hat die sozialistische Reform des Kultursystems in der fiinfziger Jah-
ren tiberdauert. Vom akademischen Niveau, der zahlenmissigen Zunahme,
besonders seit den 80er Jahren, und der Entwicklungsperspektive her sind die
Bedingungen fiir den Forschungsnachwuchs auf diesem Gebiet sehr gut. Die
Gelehrten des historischen Ansatzes kommen aus dem Fachgebiet Geschich-
te an den Universitiaten und Akademien fiir Sozialwissenschaften, das sowohl
in der Erforschung der westlichen als auch der chinesischen Geschichte einen
wichtigen Bestandteil des kulturellen Systems der KP Chinas bildet. Die Ent-
wicklungsperspektive fiir diesen Forschungsansatz ist ebenfalls giinstig. Die
Gelehrten des literatur- und kunstgeschichtlichen Ansatzes entstammen aus
den entsprechenden Fachgebieten, die einen Schwerpunkt innerhalb der Gei-
steswissenschaften im kulturellen System der KP Chinas bilden. Die Gelehr-
ten des theologischen Ansatzes kommen vom Fachgebiet Philosophie an den



232 Liu Xiaofeng

Universitiaten und Akademien, sie sind bisher noch eine sehr kleine Minder-
heit, doch konnten sie in den nichsten zehn Jahren stark zunehmen.

Das Interesse an der Erforschung des Christentums in China hat zwei
Schwerpunkte: die christliche Geistesgeschichte und die Geschichte des Chri-
stentums in China. Diese Interessenstruktur ist hochst beachtenswert.

Die Entstehung der akademischen Forschung zum Christentum ist kein
notwendiges Produkt der akademischen Institutionen des kulturellen Sy-
stems der KP Chinas. Ohne diese Institutionen hiétte sie zwar in dieser insti-
tutionalisierten Form nicht entstehen kdnnen, aber sie hitte auch nicht ent-
stehen miissen. Fiir ihre Entstehung waren vielmehr kulturelle Faktoren ver-
antwortlich, die ich im folgenden erldutern werde. Zunichst jedoch einige Be-
merkungen zur Ubersetzung der westlichen Klassiker, die eine Grundlage fiir
die Entstehung der akademischen Forschung zum Christentum bildete.

Die chinesische Ubersetzungsgeschichte westlicher Klassiker begann vor
hundert Jahren mit Yan Fus Ubersetzung von Huxleys Evolution and Ethics
(1895).* Seit dieser Zeit wurden westliche Werke aus Philosophie, politischer
Ideengeschichte, Geschichte, Soziologie, Ethik und anderen Bereichen ins
Chinesische iibersetzt. Das kulturelle System der KP Chinas institutionali-
sierte nach 1949 diese Ubersetzungstiitigkeit und stellte zwei grossangelegte
Ubersetzungspline auf: 1. Gesamtausgaben marxistischer Klassiker. Mit der
Ubersetzung dieser Werke sollte die Verwestlichung der chinesischen Kultur
befordert werden, war doch der Marxismus die Grundidee des kulturellen Sy-
stems der KP Chinas. 2. Wichtige Werke der westlichen Philosophie und So-
zialwissenschaften (Ubersetzungsplan der wichtigen Werke der Philosophie
und Sozialwissenschaften, 1956). Dieser Plan umfasste 1630 Werke und war
auf 30 Jahre angelegt.” Diese jahrzehntelange systematische Ubersetzungsti-
tigkeit hatte grosse Auswirkungen auf die innere Struktur und das Wesen der
sich wandelnden chinesischen Kultur und sicherte die Absorption westlichen
Gedankengutes in China. Obwohl christliche Ideen als Teil des westlichen
Gedankengutes angesehen wurden und zudem Gegenstand marxistischer
Kritik waren, bereitete die Ubersetzung westlicher Klassiker der Entstehung
einer akademischen Forschung zum Christentum in China eine kulturelle
Grundlage, die die heutigen Ubersetzungen christlicher Werke erst ermog-
licht hat.

4 Vgl Benjamin Schwartz, In Search of Wealth and Power. Yen Fu and the West,
Cambridge, Mass. 1964, 91-112; chinesische Ubersetzung Xungiu fugiang. Yan Fu yu
xifang von Ye Fengmei im Jiangsu renmin chubanshe 1995, 84 ff.

3 Vgl. Chen Taixian, Ziran zhengzhi lun, Shanghai 1994, 429 (Nachwort).



Die akademische Erforschung des Christentums im Kommunismus 233

3.

Die oben erlduterte kulturelle Grundlage allein hat die akademische For-
schung zum Christentum noch nicht notwendig hervorgebracht. Dazu bedurf-
te es erst noch einer Verdnderung des Herrschaftsanspruches des kulturellen
Systems der KP Chinas. De facto gab es auch in den 50er, 60er sowie Ende der
70er, Anfang den 80er Jahre bereits Ubersetzungen christlicher Werke.® doch
diese Ubersetzungen hatten keinen Einfluss auf die Intellektuellen und die
akademische Forschung, weil das Diktat des Marxismus den Herrschaftsan-
spruch des kulturellen Systems der KP Chinas bestimmte.

Im Zuge der Reformen seit Ende der siebziger Jahre schwichte sich die
Legitimitdt des Marxismus in den gesellschaftlichen Strukturen ab. In diesem
nahezu pluralistischen Gedankenspielraum entstand die akademische For-
schung zum Christentum, dies war die notwendige Bedingung fiir ihre Entste-
hung. Die Debatten um «den Massstab der Wahrheit» und «den marxisti-
schen Humanismus und das Problem der Entfremdung» wandten sich schlies-
slich der Debatte um das kulturelle Gedankengut zu, die eines der bestim-
menden Themen unter den chinesischen Intellektuellen von der spéten Qing-
Zeit bis in die dreissiger Jahre war. Aufgrund der Entwicklung des kommuni-
stischen kulturellen Gedankengutes in den letzten zehn Jahren wurde der
kulturelle Kontext wieder in den Zustand der geistigen Debatten der dreissi-
ger Jahre zuriickversetzt. Dabei ist jedoch zu beachten, dass der Kontext der
akademischen Forschung zum Christentum in den 90er Jahren ein anderer ist
als in den 20er und 30er Jahren, obwohl wiederum ein Wettstreit der Ideen
herrscht. Der wesentliche Unterschied besteht darin, dass das politische Sy-
stem des Sozialismus in China die politische Beziehung zwischen der christli-
chen Kultur und den westlichen Staaten verdndert hat. Ausserdem hat sich
der nationale Anspruch auf der geistigen Ebene reorientiert, da der Marxis-
mus als aufklarerisches Gedankengut die dem kulturellen System der KP Chi-
nas zugrundeliegende Idee ist. Zwar wird die akademische Forschung zum
Christentum in dem gegenwirtigen geistigen und kulturellen Kontext in Chi-
na noch immer von dem fundamentalistischen und dem liberalen Fliigel des
Marxismus boykottiert, doch hat sich ihre Situation grundlegend geindert:
die urspriinglichen Spannungen zwischen dem christlichen Gedankengut und
dem nationalen kulturellen Anspruch haben sich in Spannungen zwischen
dem Christentum und den aufkldrerischen marxistischen Ideen verwandelt,
also in eine interne Spannung zwischen kulturellen Ideen aus dem Westen.

Die Idee des kulturellen Systems im kaiserlichen China seit der Song-Zeit
speiste sich im wesentlichen aus den Quellen des Konfuzianismus, Daoismus

% Die chinesische Ubersetzung der Confessiones des Hl. Augustinus erschien erstmals
1954; die Confessiones wurden 1962 neu iibersetzt und 1981 erneut veroffentlicht. Die
Pensées von Pascal erschienen erstmals 1985.



234 Liu Xiaofeng

und Buddhismus, wobei der Konfuzianismus die wichtigste ideologische Res-
source der Biirokratie war. Das kulturelle System der KP Chinas konnte man
als ein modernes biirokratisches System bezeichnen. Nach der Machtiiber-
nahme wandelte sich die KP Chinas von einer von spezialisierten, revolutio-
ndren Intellektuellen gefiihrten Partei zu einer biirokratisch strukturierten
Kulturorganisation, die ihre eigenen Experten ausbildete.” Das kulturelle Sy-
stem der KP Chinas und die konfuzianische Biirokratie weisen strukturelle
Ahnlichkeiten auf. Solange der Marxismus innerhalb dieser Kulturorganisa-
tion immer noch eine beherrschende Stellung einnahm, gab es keinen indivi-
duellen gedanklichen Spielraum fiir die thm angehorenden Experten. Anders
ist es in dem Kultursystem von heute, das einen pluralistischen Gedanken-
spielraum zulédsst und eine integrierte Organisation ist, und es dem einzelnen
ermoglicht, sein Interesse fiir die akademische Forschung zum Christentum
zu entwickeln.

Seit den achtziger Jahren bietet das kulturelle System der KP Chinas ein
verschwommenes Bild: einerseits erscheint das kulturelle und geistige Klima
relativ liberal, andererseits hat die KP Chinas ihre institutionelle Kontrolle
tiber das kulturelle System keineswegs aufgegeben, obwohl sie sich unter der
neuen Wirtschaftsordnung deutlich abgeschwiicht hat. Daher erscheint das
gegenwartige kulturelle System der KP Chinas aus pluralistischem kulturel-
lem Gedankengut und einer integrierten Kulturstruktur zu bestehen. Das
Christentum ist eine von vielen gedanklichen Stromungen, die in diesem von
einem partei-staatlichen System ideologisch kontrollierten geistigen Raum
um den Vorrang wetteifern.

Allerdings bildet das christliche Gedankengut in dem Wettstreit der Ideen
nur eine sehr schwache Kraft. Dennoch ist eine akademische Forschung zum
Christentum entstanden, die sich allméhlich innerhalb des Systems formiert.
Aus der Perspektive der Kultursoziologie sind zwei Fragen dabei nachden-
kenswert: 1. die Bedeutung der zukiinftigen Form der akademischen For-
schung zum Christentum in diesem System; 2. die Bedeutung fiir die gegen-
wirtige kulturelle und geistige Transformation in China.

4.

In der heutigen Gesellschaft hingt die wirksame Verbreitung jeglichen
Gedankengutes von dem Erziehungs- und Forschungssystem ab.® In Europa
und Amerika verdankt das christliche Gedankengut seine Stellung innerhalb
des Kultursystems im wesentlichen den theologischen Fakultiten an den

7 A.W. Gouldner, Zhongguo zhishi fenzi de xinggi (Das Erwachen der chinesischen
lnlcl)lektucllcn), Taibei 1992, 77.
8 L. Coser. Linian de ren (Der Mensch der Idee), Taibei 1992.S. 305.



n

Die akademische Erforschung des Christentums im Kommunismus 23

Hochschulen und den von der Kirche getragenen theologischen Seminaren
und Forschungseinrichtungen, wobei der Einfluss der Hochschulen deutlich
grosser ist. Die liberalen Nationalstaaten sind laizistisch strukturiert. Nur weil
die christliche Theologie ein Uberrest der geistigen Tradition des Westens ist,
hat sie sich als traditionelle wissenschaftliche Disziplin an den Hochschulen
und offentlichen Forschungseinrichtungen erhalten, so wie der Konfuzianis-
mus in China. In Taiwan und Hongkong hingegen wird das Christentum als
eine westliche Religion angesehen, daher sind christliche Forschung und Leh-
re nicht als Wissenschaft an den Hochschulen zugelassen. Dennoch gibt es in
Taiwan und Hongkong viele theologische Seminare, die aber nur die Aktivi-
tiat der Kirchen in der Gesellschaft unterstiitzen. Die gesellschaftliche Aus-
breitung der christlichen Kirchen kann jedoch nicht die Funktion der christli-
chen akademischen Forschung im Bereich der geistigen und kulturellen
Sphire ersetzen. Zwar geniessen die christlichen Kirchen in Taiwan und
Hongkong einerseits grosse Handlungsfreiheit und sind in der Tat sehr aktiv,
andererseits widersetzt sich der Bereich der Kultur und des Geistes dem
christlichen Gedankengut. Dass sich in den akademischen Systemen Taiwans
und Hongkongs keine akademische Forschung zum Christentum etabliert
hat, liegt an der Politik des Liberalismus in beiden Lindern, dessen Kultur-
und Erziehungssystem sich der Ausbreitung der Kirchen widersetzt. Ausser-
dem haben die von den Evangelikalen gefiihrten Kirchen von sich aus jegli-
ches Bestreben auf geistig-kulturellem Gebiet aufgegeben; die katholische
Kirche in Taiwan strebte eine Synthese mit dem traditionellen chinesischen
Gedankengut an und war und ist deshalb nicht in der Lage, der akademischen
Forschung zum Christentum Raum zu verschaffen.

Im Gegensatz dazu ist die akademische Forschung zum Christentum im
kulturellen System der KP Chinas auf dem chinesischen Festland ein integra-
ler Bestandteil dieses Systems geworden. Das heisst nicht, dass diese For-
schung nicht auf den Widerstand des Systems stosst: de facto ruft sie nicht nur
den Widerstand des Marxismus, sondern auch den des Konfuzianismus und
etlicher westlicher rationaler Stromungen hervor. Doch wenn das kulturelle
System der KP Chinas an dem freieren gedanklichen Spielraum festhielte und
die akademische Forschung zum Christentum ihre Stellung ausbauen konnte,
wird sie in eine legitime Konkurrenz zu den anderen, sich ihr widersetzenden
Ideen treten. Der gedankliche Pluralismus in der gegenwiirtigen Offentlich-
keit ist nicht nur gerechtfertigt, sondern auch gewinnbringend.

Welcher Art ist nun die akademische Forschung zum Christentum im kul-
turellen System der KP Chinas? Weil die Mehrzahl der Gelehrten dieser For-
schung keine Christen (und natiirlich auch keine Kulturchristen) sind, wird
thre Forschung von den Kirchen weder unterstiitzt noch eingeschrinkt, sie
kann nur einen kulturtheoretischen Typus christlichen Gedankengutes bil-
den, der nicht die konfessionelle Dogmatik, sondern einfach nur die christli-
che Wissenschaft beriicksichtigt. Dieser Typ christlicher akademischer For-



236 Liu Xiaofeng

schung ist vielleicht dem an européischen und amerikanischen Hochschulen
vergleichbar. Auf diese Weise wird die christliche Geistestradition mit Hilfe
des kulturellen Systems der KP Chinas zu einem strukturellen Element der
chinesischen Kultur werden. Das bedeutet, dass das marxistische Kultursy-
stem die Verschmelzung von christlichem Gedankengut und chinesischem
kulturellen Gedankengut befordert haben wird. Aus kulturtheoretischer
Sicht bedeutet dies, dass die akademische Forschung zum Christentum zum
chinesischen christlichen Gedankengut werden wird.

Die Entstehung der christlichen Wissenschaft als ein Typus der Kultur-
theorie in Europa und Amerika bedeutet die Modernisierung des christlichen
Gedankengutes. Mit der Hegemonie der Natur- und Sozialwissenschaften hat
das Christentum seine Vormachtstellung verloren, aber in anderer Weise
kann es durch die eigene Verwissenschaftlichung seine Stellung im modernen
wissenschaftlichen System behaupten. Der Wandel des christlichen Gedan-
kengutes zu einer Kulturtheorie war die Bedingung dafiir, dass dieses Gedan-
kengut im modernen wissenschaftlichen System erhalten bleiben konnte.
Diese Notwendigkeit der Verwissenschaftlichung hat in der Moderne nicht
nur das Christentum betroffen, sondern auch den Konfuzianismus und den
Buddhismus, die auch ein Typus der Kulturtheorie werden mussten, z.B. bei
den neuen Konfuzianern Zhang Junmai, Liang Shuming, Mou Zongsan, Tang
Junyi, Xu Fuguan und Liu Shuxian.

Das kulturelle System der KP Chinas hat fiir die Transformation christli-
chen Gedankengutes zu einer Kulturtheorie auf dem geistigen Gebiet in Chi-
na die Basis geschaffen. In Taiwan, Hongkong, Singapur und sonstigen chine-
sisch gepréagten Gebieten ist christliche Wissenschaft in staatlichen Akademi-
en entstanden. Dieses kulturelle Phinomen veranlasst zur Reflexion iiber die
Funktion des kulturellen Systems der KP Chinas in einem grosseren kulturel-
len Kontext und tiber die kulturelle Bedeutung des Auftretens christlicher
Wissenschaft innerhalb dieses Systems.

Wie bereits gesagt, hat die KP Chinas den politischen Versuch unternom-
men, China als einen modernen Nationalstaat wiederaufzubauen. Dabei hat
sie die aufkldarerischen Ideen von Rousseau und Marx aus dem Westen imple-
mentiert. Die Verschmelzung von nationalem Anspruch und westlicher Auf-
klarung hatte unerwarteterweise zur Folge, dass seit der spiten Qing-Zeit
Spannungen zwischen dem westlichen und dem chinesischen kulturellen Ge-
dankengut entstanden, die bis zu einem gewissen Grad durch das sozialisti-
sche kulturelle Gedankengut der KP Chinas wieder wettgemacht wurden.
Von der Idee her lehnt die Kultur der KP Chinas den Westen nicht ab, es wi-
derstrebt ihr allerdings, zur Kulturidee des Typus eines modernen kapitalisti-
schen Nationalstaates (Beispiel U.S.A.) oder eines sozialistischen National-
staates (Beispiel Russland) zu werden. Da der Marxismus aus dem Westen
stammt, wire es fiir die KP Chinas ein Widerspruch in sich, den Westen in sei-
ner Gesamtheit abzulehnen. Deshalb hat sich der Kulturkonflikt zwischen



Die akademische Erforschung des Christentums im Kommunismus 237

China und dem Westen grundlegend gewandelt: die chinesische Kultur ist in
Konflikt mit der Modernitit geraten. In ihrer Kritik an dem kulturellen Ge-
dankengut der KP Chinas haben die neuen Konfuzianer (z.B. Mou Zongsan)
der kommunistischen Kultur vorgeworfen, sie habe das westliche kulturelle
Gedankengut in China eingefiihrt. Abgesehen von der kulturchauvinisti-
schen Implikation dieses Vorwurfs hat die KP Chinas tatsédchlich das westli-
che kulturelle Gedankengut in China eingefiihrt und es sogar institutionali-
siert. Das ist das Ergebnis des Anspruches des marxistischen Kultursystems
auf Allgemeing'L'lltigkeit.9 Die Kultur der KP Chinas hat allerdings nicht eine
totale Verwestlichung akzeptiert, sondern nur einzelne Quellen des westli-
chen kulturellen Gedankengutes anhand der marxistischen Klassiker rezi-
piert und entsprechend einige der griechischen und der neuzeitlichen Quellen
in die Partitur der chinesischen Kultur aufgenommen. Lenin hat sogar be-
hauptet, beim Aufbau der kommunistischen Kultur miisse das gesamte kultu-
relle Erbe der Menschheit (d.h. des Westens) fortgefiihrt werden. In ihrem
wesentlich nationalistischen Bestreben hat das kulturelle Gedankengut der
KP Chinas in Wirklichkeit eine kulturelle Aufklarungsbewegung vollendet,
indem sie die Exklusivitédt des nationalen Chauvinismus reorientiert hat. Die
These eines zeitgenossischen marxistischen Konfuzianers aus China, niamlich
Li Zehou, mag dies belegen: das Schlagwort von China als Essenz und dem
Westen als Funktion (Zhongxue wai ti, Xixue wei yong) wird reinterpretiert
als die westliche Essenz, d.h. Marxismus und Modernisierung, und die chine-
sische Funktion, d.h. die sozialistische Modernisierung Chinas.'Y Aus der Per-
spektive der Kultursoziologie haben das kulturelle Gedankengut und das
Kultursystem der KP Chinas die Transformation der chinesischen Kultur zur
Moderne beférdert und die seit dem Ende der Qing-Zeit gespannten Bezie-
hungen zwischen der chinesischen und der westlichen Kultur grundlegend ge-
dndert. Als diese beiden Kulturideen in einen Konflikt und in ein gespanntes
Verhiltnis gerieten, hat das kulturelle Gedankengut der KP Chinas eine aus-
gleichende Wirkung ausgeiibt. Ein Beleg dafiir sind die gegenwiértigen Attak-
ken des fundamentalistischen marxistischen Fliigels gegen die Wiederbele-
bung der sogenannten «Studien der chinesischen Kultur» (guoxue). In Wirk-
lichkeit hat das kulturelle System der KP Chinas eine kulturelle Partitur ge-
schaffen, die eine Synthese von chinesischen und westlichen Elementen
enthilt. Wenn sich dieses System noch weiter transformiert, wird die Partitur
der chinesischen Kultur in Zukunft vollig anders aussehen. Wenn man be-
denkt, dass dieser Wandel innerhalb der letzten hundert Jahre stattgefunden

? Vgl. B. Barber, Kexue yu shenhui zhixu (Wissenschaft und gesellschaftliche Ord-
nung), Beijing 1990, 77.
' Vel. Li Zehou, Zhongguo xiandai sixiang shi (Chinesische Ideengeschichte der
Moderne), Beijing 1987, 331.



238 Liu Xiaofeng

hat, kann man erst die tiefgreifende Bedeutung der kulturellen Transforma-
tion in China ermessen.

Das Erbe der westlichen Kultur anzutreten, schliesst fiir die chinesische
Kulturpolitik nicht unbedingt das Christentum mit ein. Dennoch hat sich das
christliche Gedankengut innerhalb der griechischen und romischen Kultur
entwickelt und ist in diese Kulturen eingegangen. Die Einfiihrung des westli-
chen christlichen Gedankengutes in China bedeutete eine kulturelle Vorbe-
reitung fiir die Entstehung der christlichen Wissenschaft in China. Wie bereits
gesagt, entspringt ein grosser Teil dieser Forschung dem Interesse an der
westlichen Kultur. Anschliessend hat die Verwissenschaftlichung des westli-
chen Kulturgutes im kulturellen System der KP Chinas die institutionelle
Grundlage fiir die christliche Wissenschaft geschaffen.

Es sollte jedoch betont werden, dass das kulturelle System der KP Chinas
eben nur die institutionelle Grundlage fiir die Entstehung der christlichen
Wissenschaft gelegt hat. Das Aufkommen des Interesses an christlichem Ge-
dankengut hat andere Griinde, die mit gedanklichen Erfahrungen und Glau-
benserfahrungen im kulturellen System der KP Chinas und dem téglichen Le-
ben zusammenhingen. Doch dies ist nicht der Schwerpunkt meiner heutigen
Ausfiihrungen, dazu habe ich mich bereits an anderer Stelle geédussert. Zu be-
achten ist auch, dass aufgrund der Modernisierung Chinas durch das kulturel-
le System der KP Chinas das christliche Gedankengut als Kulturgut in die chi-
nesischsprachige Gedankenwelt eingedrungen ist. Diese wird im 21. Jahrhun-
dert eine andere Gestalt annehmen, wodurch im Prozess der geistigen Trans-
formation der kreative Spielraum stark vergrossert werden wird.

Liu Xiaofeng, Hongkong



	Die akademische Erforschung des Christentums im kulturellen System des Kommunismus

