
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Die akademische Erforschung des Christentums im kulturellen System
des Kommunismus

Autor: Xiaofeng, Liu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die akademische Erforschung des Christentums
im kulturellen System des Kommunismus

Wie lässt es sich erklären, dass innerhalb des kulturellen Systems der
Kommunistischen Partei Chinas (KP Chinas) in den letzten Jahren eine
akademische Forschung zum Christentum auf dem chinesischen Festland
entstanden ist? Welche Formen nimmt diese Forschungsrichtung an und wie ist
ihr Verhältnis zum kulturellen System der KP Chinas? Diese Fragen sollen
hier aus der Perspektive der Kultursoziologie, nicht aus der philosophischen
oder theologischen Perspektive erörtert werden.

Zunächst sollen Wesen und Entwicklung des kulturellen Systems der KP
Chinas vor dem Flintergrund der Transformation der chinesischen Kultur zur
Moderne beschrieben, das Verhältnis zwischen diesem System und der
Forschung zum Christentum erörtert und dann die Entstehung der akademischen
Forschung zum Christentum innerhalb dieses Systems sowie ihre geschichtliche

Bedeutung vor dem Hintergrund der Entwicklung des Kulturkonfliktes
zwischen China und dem Westen in den letzten hundert Jahren untersucht
werden.

1.

Das kulturelle System der KP Chinas muss im Zusammenhang mit der
relevanten Frage der erneuten Legitimierung des Nationalstaates im gegenwärtigen

Transformationsprozess Chinas gesehen werden. Um sich dem Wettstreit

der Völker in der modernen Weltordnung anzupassen, musste China
seine nationale Gestalt und sein kulturelles System neu strukturieren. Der
anfängliche Versuch der intellektuellen Elite in der späten Qing-Dynastie, den
chinesischen Nationalstaat aus der erneuerten konfuzianischen Ideologie zu

legitimieren (z.B. Kang Youwei), wurde durch das Gedankengut der westlichen

Aufklärung ersetzt, zu dem auch der Marxismus gehört. Mit Hilfe des

Marxismus gelang schliesslich die gesellschaftliche Revolution gegen den
Feudalismus (d.h. das alte China) und den Kapitalismus (d.h. die westlichen
Nationalstaaten). Die Kommunisten errichteten nach ihrer Machtübernahme
in mehr als vier Jahrzehnten eine sozialistische Wirtschaft, vollendeten in der
Zeit von 1953 bis 1955 den Aufbau des Nationalstaates und etablierten das

kulturelle System der KP Chinas: sozialistisch reformierte Universitäten,
akademische Einrichtungen, Verlage und andere Kulturorgane.

* Erstveröffentlicht in China Heute, 15 (1996) S. 178-183; Abdruck mit freundlicher
Erlaubnis des Herausgebers. Aus dem Chinesischen übersetzt von Barbara Hoster.



Die akademische Erforschung des Christentums im Kommunismus 229

Das Wesen dieses kulturellen Systems besteht laut Definition der KP Chinas

in der Verbindung der spezifisch chinesischen Gesellschaftsstruktur mit
dem Marxismus, also einer Kombination von chinesischen und westlichen
Kulturelementen. Bei der Verwirklichung des Bestrebens, China in einen
starken modernen Nationalstaat zu verwandeln, bedient sich ein Teil der
chinesischen Intellektuellen der kommunistischen Theorie von Marx, die ja ein
Produkt des 19. Jahrhunderts, der «Epoche des Nationalismus» in Europa ist.
Der Marxismus liefert die Legitimierung für den Nationalismus als Sozialismus.1

Die sogenannte Kombination chinesischer und westlicher Kulturelemente

ist also eine Kombination aus dem politischen nationalen Anspruch
Chinas und einem bestimmten Typus westlichen aufklärerischen Gedankengutes.

So gesehen enthält das kulturelle Gedankengut der KP Chinas ein wichtiges

strukturelles Element: Die westliche Idee des Sozialismus dient dem
Widerstand gegen den westlichen Kapitalismus, der das Symbol für den westlichen

modernen Staat ist, aber gleichzeitig verschmilzt westliches aufklärerisches

Gedankengut mit einem kulturellen nationalen Anspruch. Der westliche

Marxismus fungiert als wesentlicher Faktor einer Zusammenführung von
traditionellem chinesischem Gedankengut und nationaler Mobilisierung und
führt westliche Kulturelemente in den Organismus der chinesischen Kultur
ein. Die Kultur der KP Chinas auf dem chinesischen Festland ist also wesentlich

stärker westlich geprägt als die der Guomindang in Taiwan (ein Beispiel
dafür ist die Verwendung des traditionellen Kalenders bei der offiziellen
Zeitrechnung in Taiwan, des westlichen auf dem Festland). Eine grundlegende

Strategie des nationalen Anspruchs bei Mao auf der kulturellen Ebene ist

es, die westliche Kultur mit ihren eigenen Kulturelementen zu übertreffen,
d.h. mit dem marxistischen politischen und kulturellen Gedankengut die
kapitalistische Welt (d.h. den Westen) zu besiegen. In diesem Sinn ist das kulturelle

System der KP Chinas eine postmoderne Bewegung. Ihre vollständige
Form ist die Kulturrevolution, die vor dreissig Jahren begann. 1968 sind die
ersten Maoisten in Deutschland aufgetaucht.

Die Ausbildung des kulturellen Systems der KP Chinas lässt sich in drei
Phasen unterteilen: 1. Anfang der 40er bis Anfang der 50er Jahre; 2. Anfang
der 50er bis Ende der 70er Jahre; 3. Ende der 70er Jahre bis heute.

Die erste Phase umfasst die Entstehung des kulturellen Systems in seiner
frühen Form durch Mao Zedongs Ausrichtungsbewegung in Yan'an.2

In der zweiten Phase erlangte die KP Chinas die nationale Regierungsgewalt

und überführte im Namen der sozialistischen Reform das kulturelle
Gedankengut der KP Chinas in die Institutionalisierung des Nationalstaates. Sie

1

Vgl. H.R. Davis, Toward a Marxist Theory of Nationalism, New York 1978.
2 Vgl. Jin Guantao - Liu Qingfeng, Kaifang zhong de bianqian (Wandel in der modernen

Transformation Chinas), Hong Kong 1994.



230 Liu Xiaofeng

reformierte das alte Universitätssystem und kulturelle Einrichtungen wie das

Buch- und Pressewesen, führte eine Schriftreform durch (Einführung der
P/uy im-Umschrift und der vereinfachten Schriftzeichen) etc. Ausserdem
führte sie eine Reihe von Bewegungen zur gedanklichen Reform der Intellektuellen

durch. Ende der 50er Jahre war das kulturelle System der KP Chinas
etabliert und leistete eine wichtige Funktion beim weiteren sozialistischen
Aufbau und während der Kulturrevolution.

In der dritten Phase wurde das System transformiert: Die sozialistische
Idee wurde abgeschwächt, und der gedankliche Spielraum des Individuums
nahm stetig zu. Die parteipolitische Kontrolle der kulturellen Organisation
wandelte sich in eine bürokratische Institutionalisierung, die Kontrolle der
Partei liess dadurch nach.

2.

Die akademische Forschung zum Christentum entstand etwa zehn Jahre
nach Beginn der dritten Phase in der Entwicklung des kulturellen Systems der
KP Chinas und soll im folgenden aus der Perspektive der Verlage, der
Forschung und der Hochschulbildung untersucht werden.

In der zweiten Hälfte der 80er Jahre erschienen die ersten akademischen
Publikationen zum Christentum und nahmen in den 90er Jahren ständig zu,
darunter theologische Übersetzungen, Enzyklopädien, Wörterbücher und
geschichtliche Abhandlungen. Die Serie «Religion und Welt», die grossen
Reihen «Lidai jidujiao xueshu wenku» («Bibliothek zum christlichen Gedankengut

in Geschichte und Gegenwart») und «Jidujiao xueshu yanjiu wenku»
(«Bibliothek der akademischen Forschung zum Christentum»), wissenschaftliche

Zeitschriften wie Zongjiao (Religion), Sliijie zongjiao yanjiu (Materialien

zu den Weitreligionen), Jidujiao wenhua pinglun (Christian Culture
Reviewj und Zongjiao wenhua hin (Kommentare zu Religion und Kultur)
entstanden alle mit Unterstützung von kommunistischen Kulturinstitutionen.
Ausserdem erschienen zahlreiche Monographien, insbesondere wissenschaftliche

Arbeiten. Ein Index bis 1993 umfasst 50 Seiten.3 Im Hochschulbereich
wurden an einigen Universitäten Forschungszentren zum Christentum sowie

Lehrveranstaltungen zu Religion und Christentum eingerichtet, teilweise mit
Magister- und Promotionsstudiengängen. An diesen Phänomenen, die in
Taiwan Seltenheitswert haben, lässt sich ablesen, dass die akademische
Forschung zum Christentum schon ein Bestandteil des kulturellen Systems der

3 Vgl. Wang Weijiang - Liao Mei, «Jidujiao wenhua yanjiu zhongwen lun zhu suoyin»
(«Index chinesischer Publikationen zur christlichen Forschung, 1949-1993). in: Zhu
Weizheng (Hg.). Jidujiao yu jindai wenhua (Das Christentum und die Kultur der Neuzeit),
Shanghai: Renmin chubanshe 1994, 429-488.



Die akademische Erforschung des Christentums im Kommunismus 231

KP Chinas geworden war. Die Gelehrten dieser Forschungsrichtung kamen
im wesentlichen aus den Universitäten, die gleichzeitig der wichtigste Ort
ihrer Verbreitung und die Grundlage für ihre Institutionalisierung waren. Die
akademische Forschung zum Christentum konzentriert sich gegenwärtig auf
folgende Richtungen:
- der religionswissenschaftliche Ansatz: Christentum als eine der grossen

Weltreligionen, die aus der Perspektive der Philosophie, Soziologie,
Anthropologie und Kulturwissenschaft untersucht wird;

- der geistesgeschichtliche Ansatz: Untersuchung des frühen Christentums,
das Gedankengut der mittelalterlichen Scholastiker und der modernen
Theologie;

- der historische Ansatz: Geschichte des Christentums im Westen und be¬

sonders in China;

- der literatur- und kunstgeschichtliche Ansatz: historische Untersuchun¬

gen zur christlichen Literatur und Kunst im Westen und in China;

- der theologische Ansatz: Forschungen zur christlichen Lehre.
Alle diese Forschungsansätze sind meistens nicht vom christlichen Glauben,

sondern rein geisteswissenschaftlich motiviert. Die Gelehrten dieser
Forschungsrichtung lassen sich drei Typen zuordnen: 1. rein akademische

Haltung (die Mehrzahl); 2. Sympathie für das Christentum (weniger als die
erste Gruppe); 3. gläubig (eine sehr kleine Minderheit).

Der akademische Nachwuchs für die Erforschung des Christentums ist ein
Produkt des kulturellen Systems der KP Chinas. Die Gelehrten des
religionswissenschaftlichen Forschungsansatzes entstammen den Anfang der siebziger

Jahre etablierten religionswissenschaftlichen Einrichtungen der Akademien

für Sozialwissenschaften. Da es nur an wenigen Universitäten das Fach

Religionswissenschaft gibt (bis jetzt nur an der Universität Beijing und
Nanjing), ist der religionswissenschaftliche Nachwuchs sehr eingeschränkt. Die
Vertreter des geisteswissenschaftlichen Ansatzes entstammen dem Fachgebiet

«westliche Philosophie» an Universitäten und Forschungsinstituten. Dieses

Fach hat die sozialistische Reform des Kultursystems in der fünfziger Jahren

überdauert. Vom akademischen Niveau, der zahlenmässigen Zunahme,
besonders seit den 80er Jahren, und der Entwicklungsperspektive her sind die
Bedingungen für den Forschungsnachwuchs auf diesem Gebiet sehr gut. Die
Gelehrten des historischen Ansatzes kommen aus dem Fachgebiet Geschichte

an den Universitäten und Akademien für Sozialwissenschaften, das sowohl
in der Erforschung der westlichen als auch der chinesischen Geschichte einen
wichtigen Bestandteil des kulturellen Systems der KP Chinas bildet. Die
Entwicklungsperspektive für diesen Forschungsansatz ist ebenfalls günstig. Die
Gelehrten des literatur- und kunstgeschichtlichen Ansatzes entstammen aus
den entsprechenden Fachgebieten, die einen Schwerpunkt innerhalb der
Geisteswissenschaften im kulturellen System der KP Chinas bilden. Die Gelehrten

des theologischen Ansatzes kommen vom Fachgebiet Philosophie an den



232 Liu Xiaofeng

Universitäten und Akademien, sie sind bisher noch eine sehr kleine Minderheit,

doch könnten sie in den nächsten zehn Jahren stark zunehmen.
Das Interesse an der Erforschung des Christentums in China hat zwei

Schwerpunkte: die christliche Geistesgeschichte und die Geschichte des
Christentums in China. Diese Interessenstruktur ist höchst beachtenswert.

Die Entstehung der akademischen Forschung zum Christentum ist kein
notwendiges Produkt der akademischen Institutionen des kulturellen
Systems der KP Chinas. Ohne diese Institutionen hätte sie zwar in dieser
institutionalisierten Form nicht entstehen können, aber sie hätte auch nicht
entstehen müssen. Für ihre Entstehung waren vielmehr kulturelle Faktoren
verantwortlich, die ich im folgenden erläutern werde. Zunächst jedoch einige
Bemerkungen zur Übersetzung der westlichen Klassiker, die eine Grundlage für
die Entstehung der akademischen Forschung zum Christentum bildete.

Die chinesische Übersetzungsgeschichte westlicher Klassiker begann vor
hundert Jahren mit Yan Fus Übersetzung von Huxleys Evolution and Ethics
(1895).4 Seit dieser Zeit wurden westliche Werke aus Philosophie, politischer
Ideengeschichte, Geschichte, Soziologie, Ethik und anderen Bereichen ins
Chinesische übersetzt. Das kulturelle System der KP Chinas institutionalisierte

nach 1949 diese Übersetzungstätigkeit und stellte zwei grossangelegte
Übersetzungspläne auf: 1. Gesamtausgaben marxistischer Klassiker. Mit der
Übersetzung dieser Werke sollte die Verwestlichung der chinesischen Kultur
befördert werden, war doch der Marxismus die Grundidee des kulturellen
Systems der KP Chinas. 2. Wichtige Werke der westlichen Philosophie und
Sozialwissenschaften (Übersetzungsplan der wichtigen Werke der Philosophie
und Sozialwissenschaften, 1956j. Dieser Plan umfasste 1630 Werke und war
auf 30 Jahre angelegt.5 Diese jahrzehntelange systematische Übersetzungstätigkeit

hatte grosse Auswirkungen auf die innere Struktur und das Wesen der
sich wandelnden chinesischen Kultur und sicherte die Absorption westlichen
Gedankengutes in China. Obwohl christliche Ideen als Teil des westlichen
Gedankengutes angesehen wurden und zudem Gegenstand marxistischer
Kritik waren, bereitete die Übersetzung westlicher Klassiker der Entstehung
einer akademischen Forschung zum Christentum in China eine kulturelle
Grundlage, die die heutigen Übersetzungen christlicher Werke erst ermöglicht

hat.

4 Vgl. Benjamin Schwartz, In Search of Wealth and Power. Yen Fu and the West,
Cambridge, Mass. 1964, 91-112; chinesische Übersetzung Xunqiu fuqiang. Yan Fu yu
xifang von Ye Fengmei im Jiangsu renmin chubanshe 1995, 84 ff.

5
Vgl. Chen Taixian, Ziran zhengzhi lun, Shanghai 1994, 429 (Nachwort).



Die akademische Erforschung des Christentums im Kommunismus 233

3.

Die oben erläuterte kulturelle Grundlage allein hat die akademische
Forschung zum Christentum noch nicht notwendig hervorgebracht. Dazu bedurfte

es erst noch einer Veränderung des Herrschaftsanspruches des kulturellen
Systems der KP Chinas. Defacto gab es auch in den 50er, 60er sowie Ende der
70er, Anfang den 80er Jahre bereits Übersetzungen christlicher Werke,6 doch
diese Übersetzungen hatten keinen Einfluss auf die Intellektuellen und die
akademische Forschung, weil das Diktat des Marxismus den Herrschaftsanspruch

des kulturellen Systems der KP Chinas bestimmte.
Im Zuge der Reformen seit Ende der siebziger Jahre schwächte sich die

Legitimität des Marxismus in den gesellschaftlichen Strukturen ab. In diesem
nahezu pluralistischen Gedankenspielraum entstand die akademische
Forschung zum Christentum, dies war die notwendige Bedingung für ihre Entstehung.

Die Debatten um «den Massstab der Wahrheit» und «den marxistischen

Humanismus und das Problem der Entfremdung» wandten sich schliesslich

der Debatte um das kulturelle Gedankengut zu, die eines der
bestimmenden Themen unter den chinesischen Intellektuellen von der späten Qing-
Zeit bis in die dreissiger Jahre war. Aufgrund der Entwicklung des kommunistischen

kulturellen Gedankengutes in den letzten zehn Jahren wurde der
kulturelle Kontext wieder in den Zustand der geistigen Debatten der dreissiger

Jahre zurückversetzt. Dabei ist jedoch zu beachten, dass der Kontext der
akademischen Forschung zum Christentum in den 90er Jahren ein anderer ist
als in den 20er und 30er Jahren, obwohl wiederum ein Wettstreit der Ideen
herrscht. Der wesentliche Unterschied besteht darin, dass das politische
System des Sozialismus in China die politische Beziehung zwischen der christlichen

Kultur und den westlichen Staaten verändert hat. Ausserdem hat sich
der nationale Anspruch auf der geistigen Ebene reorientiert, da der Marxismus

als aufklärerisches Gedankengut die dem kulturellen System der KP Chinas

zugrundeliegende Idee ist. Zwar wird die akademische Forschung zum
Christentum in dem gegenwärtigen geistigen und kulturellen Kontext in China

noch immer von dem fundamentalistischen und dem liberalen Flügel des
Marxismus boykottiert, doch hat sich ihre Situation grundlegend geändert:
die ursprünglichen Spannungen zwischen dem christlichen Gedankengut und
dem nationalen kulturellen Anspruch haben sich in Spannungen zwischen
dem Christentum und den aufklärerischen marxistischen Ideen verwandelt,
also in eine interne Spannung zwischen kulturellen Ideen aus dem Westen.

Die Idee des kulturellen Systems im kaiserlichen China seit der Song-Zeit
speiste sich im wesentlichen aus den Quellen des Konfuzianismus, Daoismus

6 Die chinesische Übersetzung der Confessiones des Hl. Augustinus erschien erstmals
1954; die Confessiones wurden 1962 neu übersetzt und 1981 erneul veröffentlicht. Die
Pensées von Pascal erschienen erstmals 1985.



234 Liu Xiaofeng

und Buddhismus, wobei der Konfuzianismus die wichtigste ideologische
Ressource der Bürokratie war. Das kulturelle System der KP Chinas könnte man
als ein modernes bürokratisches System bezeichnen. Nach der Machtübernahme

wandelte sich die KP Chinas von einer von spezialisierten, revolutionären

Intellektuellen geführten Partei zu einer bürokratisch strukturierten
Kulturorganisation, die ihre eigenen Experten ausbildete.7 Das kulturelle
System der KP Chinas und die konfuzianische Bürokratie weisen strukturelle
Ähnlichkeiten auf. Solange der Marxismus innerhalb dieser Kulturorganisation

immer noch eine beherrschende Stellung einnahm, gab es keinen
individuellen gedanklichen Spielraum für die ihm angehörenden Experten. Anders
ist es in dem Kultursystem von heute, das einen pluralistischen Gedankenspielraum

zulässt und eine integrierte Organisation ist, und es dem einzelnen
ermöglicht, sein Interesse für die akademische Forschung zum Christentum
zu entwickeln.

Seit den achtziger Jahren bietet das kulturelle System der KP Chinas ein
verschwommenes Bild: einerseits erscheint das kulturelle und geistige Klima
relativ liberal, andererseits hat die KP Chinas ihre institutionelle Kontrolle
über das kulturelle System keineswegs aufgegeben, obwohl sie sich unter der
neuen Wirtschaftsordnung deutlich abgeschwächt hat. Daher erscheint das

gegenwärtige kulturelle System der KP Chinas aus pluralistischem kulturellem

Gedankengut und einer integrierten Kulturstruktur zu bestehen. Das
Christentum ist eine von vielen gedanklichen Strömungen, die in diesem von
einem partei-staatlichen System ideologisch kontrollierten geistigen Raum
um den Vorrang wetteifern.

Allerdings bildet das christliche Gedankengut in dem Wettstreit der Ideen
nur eine sehr schwache Kraft. Dennoch ist eine akademische Forschung zum
Christentum entstanden, die sich allmählich innerhalb des Systems formiert.
Aus der Perspektive der Kultursoziologie sind zwei Fragen dabei
nachdenkenswert: 1. die Bedeutung der zukünftigen Form der akademischen
Forschung zum Christentum in diesem System; 2. die Bedeutung für die
gegenwärtige kulturelle und geistige Transformation in China.

4.

In der heutigen Gesellschaft hängt die wirksame Verbreitung jeglichen
Gedankengutes von dem Erziehungs- und Forschungssystem ab.8 In Europa
und Amerika verdankt das christliche Gedankengut seine Stellung innerhalb
des Kultursystems im wesentlichen den theologischen Fakultäten an den

7 A.W. Gouldner, Zhongguo zhishi fenzi de xingqi (Das Erwachen der chinesischen
Intellektuellen), Taibei 1992, 77.

8 L. Coser. Linian de ren (Der Mensch der Idee), Taibei 1992.S. 305.



Die akademische Erforschung des Christentums im Kommunismus 235

Hochschulen und den von der Kirche getragenen theologischen Seminaren
und Forschungseinrichtungen, wobei der Einfluss der Hochschulen deutlich
grösser ist. Die liberalen Nationalstaaten sind laizistisch strukturiert. Nur weil
die christliche Theologie ein Überrest der geistigen Tradition des Westens ist,
hat sie sich als traditionelle wissenschaftliche Disziplin an den Hochschulen
und öffentlichen Forschungseinrichtungen erhalten, so wie der Konfuzianis-
mus in China. In Taiwan und Hongkong hingegen wird das Christentum als

eine westliche Religion angesehen, daher sind christliche Forschung und Lehre

nicht als Wissenschaft an den Hochschulen zugelassen. Dennoch gibt es in
Taiwan und Hongkong viele theologische Seminare, die aber nur die Aktivität

der Kirchen in der Gesellschaft unterstützen. Die gesellschaftliche
Ausbreitung der christlichen Kirchen kann jedoch nicht die Funktion der christlichen

akademischen Forschung im Bereich der geistigen und kulturellen
Sphäre ersetzen. Zwar geniessen die christlichen Kirchen in Taiwan und

Hongkong einerseits grosse Handlungsfreiheit und sind in der Tat sehr aktiv,
andererseits widersetzt sich der Bereich der Kultur und des Geistes dem
christlichen Gedankengut. Dass sich in den akademischen Systemen Taiwans
und Hongkongs keine akademische Forschung zum Christentum etabliert
hat, liegt an der Politik des Liberalismus in beiden Ländern, dessen Kultur-
und Erziehungssystem sich der Ausbreitung der Kirchen widersetzt. Ausserdem

haben die von den Evangelikaien geführten Kirchen von sich aus jegliches

Bestreben auf geistig-kulturellem Gebiet aufgegeben; die katholische
Kirche in Taiwan strebte eine Synthese mit dem traditionellen chinesischen
Gedankengut an und war und ist deshalb nicht in der Lage, der akademischen
Forschung zum Christentum Raum zu verschaffen.

Im Gegensatz dazu ist die akademische Forschung zum Christentum im
kulturellen System der KP Chinas auf dem chinesischen Festland ein integraler

Bestandteil dieses Systems geworden. Das heisst nicht, dass diese
Forschung nicht auf den Widerstand des Systems stösst: de facto ruft sie nicht nur
den Widerstand des Marxismus, sondern auch den des Konfuzianismus und
etlicher westlicher rationaler Strömungen hervor. Doch wenn das kulturelle
System der KP Chinas an dem freieren gedanklichen Spielraum festhielte und
die akademische Forschung zum Christentum ihre Stellung ausbauen könnte,
wird sie in eine legitime Konkurrenz zu den anderen, sich ihr widersetzenden
Ideen treten. Der gedankliche Pluralismus in der gegenwärtigen Öffentlichkeit

ist nicht nur gerechtfertigt, sondern auch gewinnbringend.
Welcher Art ist nun die akademische Forschung zum Christentum im

kulturellen System der KP Chinas? Weil die Mehrzahl der Gelehrten dieser
Forschung keine Christen (und natürlich auch keine Kulturchristen) sind, wird
ihre Forschung von den Kirchen weder unterstützt noch eingeschränkt, sie

kann nur einen kulturtheoretischen Typus christlichen Gedankengutes
bilden, der nicht die konfessionelle Dogmatik, sondern einfach nur die christliche

Wissenschaft berücksichtigt. Dieser Typ christlicher akademischer For-



236 Liu Xiaofeng

schung ist vielleicht dem an europäischen und amerikanischen Hochschulen
vergleichbar. Auf diese Weise wird die christliche Geistestradition mit Hilfe
des kulturellen Systems der KP Chinas zu einem strukturellen Element der
chinesischen Kultur werden. Das bedeutet, dass das marxistische Kultursystem

die Verschmelzung von christlichem Gedankengut und chinesischem
kulturellen Gedankengut befördert haben wird. Aus kulturtheoretischer
Sicht bedeutet dies, dass die akademische Forschung zum Christentum zum
chinesischen christlichen Gedankengut werden wird.

Die Entstehung der christlichen Wissenschaft als ein Typus der Kulturtheorie

in Europa und Amerika bedeutet die Modernisierung des christlichen
Gedankengutes. Mit der Hegemonie der Natur- und Sozialwissenschaften hat
das Christentum seine Vormachtstellung verloren, aber in anderer Weise
kann es durch die eigene Verwissenschaftlichung seine Stellung im modernen
wissenschaftlichen System behaupten. Der Wandel des christlichen
Gedankengutes zu einer Kulturtheorie war die Bedingung dafür, dass dieses Gedankengut

im modernen wissenschaftlichen System erhalten bleiben konnte.
Diese Notwendigkeit der Verwissenschaftlichung hat in der Moderne nicht
nur das Christentum betroffen, sondern auch den Konfuzianismus und den
Buddhismus, die auch ein Typus der Kulturtheorie werden mussten, z.B. bei
den neuen Konfuzianern Zhang Junmai, Liang Shuming, Mou Zongsan, Tang
Junyi, Xu Fuguan und Liu Shuxian.

Das kulturelle System der KP Chinas hat für die Transformation christlichen

Gedankengutes zu einer Kulturtheorie auf dem geistigen Gebiet in China

die Basis geschaffen. In Taiwan, Hongkong, Singapur und sonstigen chinesisch

geprägten Gebieten ist christliche Wissenschaft in staatlichen Akademien

entstanden. Dieses kulturelle Phänomen veranlasst zur Reflexion über die
Funktion des kulturellen Systems der KP Chinas in einem grösseren kulturellen

Kontext und über die kulturelle Bedeutung des Auftretens christlicher
Wissenschaft innerhalb dieses Systems.

Wie bereits gesagt, hat die KP Chinas den politischen Versuch unternommen,

China als einen modernen Nationalstaat wiederaufzubauen. Dabei hat
sie die aufklärerischen Ideen von Rousseau und Marx aus dem Westen
implementiert. Die Verschmelzung von nationalem Anspruch und westlicher
Aufklärung hatte unerwarteterweise zur Folge, dass seit der späten Qing-Zeit
Spannungen zwischen dem westlichen und dem chinesischen kulturellen
Gedankengut entstanden, die bis zu einem gewissen Grad durch das sozialistische

kulturelle Gedankengut der KP Chinas wieder wettgemacht wurden.
Von der Idee her lehnt die Kultur der KP Chinas den Westen nicht ab, es

widerstrebt ihr allerdings, zur Kulturidee des Typus eines modernen kapitalistischen

Nationalstaates (Beispiel U.S.A.) oder eines sozialistischen Nationalstaates

(Beispiel Russland) zu werden. Da der Marxismus aus dem Westen

stammt, wäre es für die KP Chinas ein Widerspruch in sich, den Westen in seiner

Gesamtheit abzulehnen. Deshalb hat sich der Kulturkonflikt zwischen



Die akademische Erforschung des Christentums im Kommunismus 237

China und dem Westen grundlegend gewandelt: die chinesische Kultur ist in
Konflikt mit der Modernität geraten. In ihrer Kritik an dem kulturellen
Gedankengut der KP Chinas haben die neuen Konfuzianer (z.B. Mou Zongsan)
der kommunistischen Kultur vorgeworfen, sie habe das westliche kulturelle
Gedankengut in China eingeführt. Abgesehen von der kulturchauvinistischen

Implikation dieses Vorwurfs hat die KP Chinas tatsächlich das westliche

kulturelle Gedankengut in China eingeführt und es sogar institutionalisiert.

Das ist das Ergebnis des Anspruches des marxistischen Kultursystems
auf Allgemeingültigkeit.9 Die Kultur der KP Chinas hat allerdings nicht eine
totale Verwestlichung akzeptiert, sondern nur einzelne Quellen des westlichen

kulturellen Gedankengutes anhand der marxistischen Klassiker
rezipiert und entsprechend einige der griechischen und der neuzeitlichen Quellen
in die Partitur der chinesischen Kultur aufgenommen. Lenin hat sogar
behauptet, beim Aufbau der kommunistischen Kultur müsse das gesamte kulturelle

Erbe der Menschheit (d.h. des Westens) fortgeführt werden. In ihrem
wesentlich nationalistischen Bestreben hat das kulturelle Gedankengut der
KP Chinas in Wirklichkeit eine kulturelle Aufklärungsbewegung vollendet,
indem sie die Exklusivität des nationalen Chauvinismus reorientiert hat. Die
These eines zeitgenössischen marxistischen Konfuzianers aus China, nämlich
Li Zehou, mag dies belegen: das Schlagwort von China als Essenz und dem
Westen als Funktion (Zhongxue wai ti, Xixue wei yong) wird reinterpretiert
als die westliche Essenz, d.h. Marxismus und Modernisierung, und die chinesische

Funktion, d.h. die sozialistische Modernisierung Chinas.10 Aus der
Perspektive der Kultursoziologie haben das kulturelle Gedankengut und das

Kultursystem der KP Chinas die Transformation der chinesischen Kultur zur
Moderne befördert und die seit dem Ende der Qing-Zeit gespannten
Beziehungen zwischen der chinesischen und der westlichen Kultur grundlegend
geändert. Als diese beiden Kulturideen in einen Konflikt und in ein gespanntes
Verhältnis gerieten, hat das kulturelle Gedankengut der KP Chinas eine
ausgleichende Wirkung ausgeübt. Ein Beleg dafür sind die gegenwärtigen Attak-
ken des fundamentalistischen marxistischen Flügels gegen die Wiederbelebung

der sogenannten «Studien der chinesischen Kultur» (guoxue). In
Wirklichkeit hat das kulturelle System der KP Chinas eine kulturelle Partitur
geschaffen, die eine Synthese von chinesischen und westlichen Elementen
enthält. Wenn sich dieses System noch weiter transformiert, wird die Partitur
der chinesischen Kultur in Zukunft völlig anders aussehen. Wenn man
bedenkt, dass dieser Wandel innerhalb der letzten hundert Jahre stattgefunden

9 Vgl. B. Barber, Kexue yu shenhui zhixu (Wissenschaft und gesellschaftliche
Ordnung), Beijing 1990, 77.

Vgl. Li Zehou, Zhongguo xiandai sixiang shi (Chinesische Ideengeschichte der
Moderne), Beijing 1987, 331.



238 Liu Xiaofeng

hat, kann man erst die tiefgreifende Bedeutung der kulturellen Transformation

in China ermessen.
Das Erbe der westlichen Kultur anzutreten, schliesst für die chinesische

Kulturpolitik nicht unbedingt das Christentum mit ein. Dennoch hat sich das
christliche Gedankengut innerhalb der griechischen und römischen Kultur
entwickelt und ist in diese Kulturen eingegangen. Die Einführung des westlichen

christlichen Gedankengutes in China bedeutete eine kulturelle
Vorbereitung für die Entstehung der christlichen Wissenschaft in China. Wie bereits
gesagt, entspringt ein grosser Teil dieser Forschung dem Interesse an der
westlichen Kultur. Anschliessend hat die Verwissenschaftlichung des westlichen

Kulturgutes im kulturellen System der KP Chinas die institutionelle
Grundlage für die christliche Wissenschaft geschaffen.

Es sollte jedoch betont werden, dass das kulturelle System der KP Chinas
eben nur die institutionelle Grundlage für die Entstehung der christlichen
Wissenschaft gelegt hat. Das Aufkommen des Interesses an christlichem
Gedankengut hat andere Gründe, die mit gedanklichen Erfahrungen und
Glaubenserfahrungen im kulturellen System der KP Chinas und dem täglichen
Leben zusammenhängen. Doch dies ist nicht der Schwerpunkt meiner heutigen
Ausführungen, dazu habe ich mich bereits an anderer Stelle geäussert. Zu
beachten ist auch, dass aufgrund der Modernisierung Chinas durch das kulturelle

System der KP Chinas das christliche Gedankengut als Kulturgut in die
chinesischsprachige Gedankenwelt eingedrungen ist. Diese wird im 21. Jahrhundert

eine andere Gestalt annehmen, wodurch im Prozess der geistigen
Transformation der kreative Spielraum stark vergrössert werden wird.

Liu Xiaofeng, Hongkong


	Die akademische Erforschung des Christentums im kulturellen System des Kommunismus

