Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Theologie als Wahrnehmungslehre
Autor: Gerber, Uwe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878003

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologie als Wahrnehmungslehre

1. Der modern-postmoderne Kontext

In Suspendierung aller Seinsurteile, wie es in Husserls Phinomenologie
heisst, oder postmodern formuliert: jeglicher Meta-Erzdhlungen, stellt sich in
einer als Erlebnis- und Risiko-Gesellschaft charakterisierten typisch «westli-
chen Welt», die in das Stadium einer «reflexiven» und riskanten Gesellschaft
tritt oder gerit (U. Beck)!, die Frage nach religiésen Erfahrungen und theo-
logischen Reflexionen. Von der arbeitsintensiven und bei uns nach 1955/1960
wohlfahrtsstaatlichen Industriegesellschaft fithrt der Weg iiber die rationali-
sierende Produktions- und Multioptionsgesellschaft in die digitalisierende In-
formationsgesellschaft ohne Arbeit, von der Konsens- in die Konfliktgesell-
schaft u.a.m.’ Angezeigt wird mit solchen Beschreibungen, was Lyotard u.a.
als Ende der Grossen Erzahlungen, Systeme, Religionen, Entwiirfe analysiert
haben.? Und mit dieser «<Dekonstruktion» splittert sich auch christliche Reli-
gion in ihren Ausdrucksweisen und Vermittlungsformen auf, was schon in der
Aufklidrungszeit mit dem Auseinandertreten von kirchlich-verordneter Ge-
horsamsreligion und personlich-freiheitlicher Vernunftreligion oder Gesin-
nungsreligion begonnen hatte. Christliche Religiositédt wird zu einem Lebens-
entwurf neben anderen und tritt damit zuriick aus seiner seit dem 4. Jahrhun-
dert wihrenden «Alleinherrschaft» und hinein in die multioptionelle Sinnge-
bungskonkurrenz.

Betrachtet man unsere Gesellschaft unter solchen Aspekten, dann wird
verstdandlich, warum z.B. fiir Jugendliche ein Disco-Besuch gleichermassen
wichtig und «unbedingt angehend» ist wie etwa das Treffen mit dem Freund
oder der Freundin, der Besuch eines Fussballspieles oder eines Gottesdien-
stes; die Erfahrung der eigenen Entscheidung fiir etwas ist zum Identifikati-
onspunkt geworden (selbst wenn diese Entscheidung vom Konsumangebot
vorbestimmt ist).* Damit wird es schwierig, bislang explizit in entsprech%nden
Handlungen wie etwa dem Abendmabhl, in Sprachspielen wie etwa Gebeten,

I U.Beck, E.Beck-Gernsheim (Hg.). Riskante Freiheiten. Individualisierung in
modernen Gesellschaften, Frankfurt/Main 1994; U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem
Wegzin eine andere Moderne, Frankfurt/Main 1986.

W. Heitmeyer (Hg.), Was hilt die Gesellschaft zusammen? Bundesrepublik Deutsch-
land: Auf dem Weg von der Konsens-, zur Konfliktgesellschaft. Bd. 2, Frankfurt/Main
1997; U. Beck (Hg.), Kinder der Freiheit, Frankfurt/Main 1997; P. Gross, die Multioptions-
gesellschaft, Frankfurt/Main 1994.

3 J.-F. Lyotard, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht, Wien 1994; kritisch in: Postmo-
derne. Eine Bilanz, Merkur 52 (1998) Heft 9/10; als Diskussion bei W. Lesch, G. Schwind
(Hg.). Das Ende der alten Gewissheiten. Theologische Auseinandersetzung mit der Post-
moderne, Mainz 1993.



200 Uwe Gerber

in Kleidungsgewohnheiten wie etwa Kommunionkleid, identifizierbare
christliche Religiositdt in affinen, dhnlichen, vergleichbaren profanen Aus-
drucksweisen zu finden. Relativ einfach ist diese Aufgabe, wo es um synkre-
tistische Patchwork-Religiositdt geht, deren Bausteine aus verschiedenen Re-
ligionen und Kulturen stammen und als solche benennbar sind. Diese sowohl
innerchristliche als auch interreligiose Multireligiositdat und Multikulturalitit
ist gleichsam additiv und darin identifizierbar, gibt aber mit dieser Offenheit
zugleich zu erkennen, dass es hier nicht (mehr) um ein geschlossenes religio-
ses System, etwa um eine Konfession geht; Erfahrungen werden gemacht und
religios thematisiert, die das Gewohnte durchbrochen haben. Die bekannten
christlichen Vorstellungen etwa von Gott, von Auferstehung werden durch-
kreuzt von Erfahrungen, die andere religiose Deutungen evozieren.

Diffuser wird es, wenn z.B. fiir Jugendliche Symbole etwa des Cargo-Kul-
tes (Konsum-Kult), bestimmte Handlungen oder spezielle Rdume wie etwa
das eigene Zimmer oder das eigene Auto zu Symbolen, Handlungen, Erfah-
rungsrdumen mit Anmutungen, Stimmungen, Erfahrungen werden, die de-
nen z.B. mit Kirchenrdumen vergleichbar zu sein scheinen. Ist hier so etwas
wie eine profane Religiositit dessen intendiert, «was mich unbedingt an-
geht»? Geht es hier um so etwas wie eine «nutzlose Religiositdt», die keine
Vorbedingungen hat und sich an keine Sinn-Vorgaben halten muss, aber ein
entschiedenes Eintreten der Jugendlichen fiir solche Optionen einschliesst?
Auch religiose Wahrheiten sind relativ geworden und gewinnen ihre ent-
schiedene Relevanz wie andere Optionen durch die Jugendlichen selbst. Ul-
rich Beck hat deswegen geschrieben, dass die Entscheidung selbst der eigent-
liche religiose Akt, die religiose oder nachchristliche Selbstinszenierung der
Menschen der Zweiten Moderne sei.”

Ich mochte auf typische Kritiken an der Postmoderne kurz eingehen. Ich
wihle den Aufsatz «Popanz Postmoderne» von Martin Honecker®, der meint,
dass die Moderne in Gestalt der Aufkldrung die Toleranz gefordert habe, die
Postmoderne hingegen fiir die Aneignung der Andersartigkeit im Umgang
mit der Pluralitit eintrete. Ich weiss nicht, wo er diese Option gefunden hat,
zumal er gegen Ende seiner erfreulicherweise emotional vorgetragenen Ab-
lehnung der Postmoderne deren Quintessenzen fiir sich in Anspruch nimmt.
Seine verallgemeinernde Folgerung des postmodernistischen «anything
goes» ist nicht korrekt und leider eher emotional abwertend gemeint. Der

4u. Gerber, Religiositit in der Erlebnis-Gesellschaft, in: B. Beuscher, H. Schroeter, R.
Sistermann (Hg.), Prozesse moderner Wahrnehmung. Ein Schrift-Fest: Dietrich Zillessen
zum 60. Geburtstag, Wien 1996, 203-211.

3 U. Beck, E. Beck-Gernsheim, Das ganz normale Chaos der Licbe, Frankfurt/Main
1990, 222ff.: Die irdische Religion der Liebe.

6 M. Honecker, Popanz Postmoderne. Theologische Kritik an einem inflationierten
Begriff, in: Evangelische Kommentare 5/92, 263-266.



Theologie als Wahrnehmungslehre 201

Pluralismus begegnet mir, so konnte man sagen, wihrend der Relativismus
gerade diejenige Anwort wire, die deswegen postmodern nicht als «anything
goes» gemeint sein kann, weil sie relativ auf den und die mir Begegnenden be-
zogen ist. Honecker hiitte den Begriff des Relativismus kldren miissen, sonst
bekommt er die Interessen der «Postmodernen» nicht angemessen in den
Blick. Zustimmung ist ihm zu geben, wenn er fundamentalisierende Riickzii-
ge ablehnt, wenn er die Erneuerung einer Metaphysik auf realistisch-natura-
ler Grundlage in der Tradition der aristotelischen Philosophie oder einer Na-
tur mit klarer Teleologie oder gar die Reformulierung einer christlichen Me-
taphysik oder Gnosis im Sinne von Peter Koslowski verwirft. Es ist ihm auch
zuzustimmen, dass eine seridse Theorie der Postmoderne politisch Demokra-
tie bis hin zur Ablehnung des Papstamtes und eines per definitionem nicht de-
mokratisierbaren Katholizismus einschliesst, kirchenpolitisch Okumenizitiit,
sozial Sensibilitit fiir den Anderen und das andere, Toleranz und Solidaritit
gleichsam in sich trigt. Aber muss dies am Ende der Grossen Erzidhlungen zu
dem fiihren, was Honecker seinerseits wohl mit der «Beliebigkeit» anzeigen
und abweisen mochte? Ein letztes Bollwerk - aber welches? Und was soll’s?
Warum iiberhaupt ein Bollwerk?

Ich mochte im folgenden den Ansatz von Heinrich Ott in Gestalt einer
«Phidnomenologie des Glaubens» ins Spiel bringen, um die angezeigte Dis-
kussion des modern-postmodernen Pluralismus, Relativismus, Subjektivis-
mus von einer anderen Seite her zu beleuchten.

2. «Phidnomenologie des Glaubens» von Heinrich Ott

Es geht im folgenden nicht um Definitionen der Postmoderne im Horizont
der Moderne-Postmoderne-Diskussion (Zweite Moderne, Postmoderne Mo-
derne usw.)’. Es geht vielmehr — um mit Worten von Heinrich Ott zu schrei-
ben - um «ein Aufzeigen dessen, was an der Existenz im Glauben und in der
Begegnung mit Gott geschieht». Es geht um eine «Apologetik», die grund-
sdatzlich dialogisch gemeint ist; Glaubensdenken geschieht im Dialog, und es
gelingt nur als ein Geschenk, «das sich nur ereignen kann, das sich also nicht
herbeizwingen lisst und das dabei dennoch aller Anstrengung bedarf»®. Um
dieses Paradox oder diese Ambivalenz geht es, die zugleich eine gewisse Zu-
spitzung auf menschliche Erfahrung(en) und den methodologischen Zugang
eines phinomenologischen «Erwanderns» impliziert. Wenn jetzt der oben in
der Diskussion mit Honecker angesprochene und der schon auf Bultmanns
existentiale Theologie angewandte Einwurf erhoben wird, dass solches Theo-

7U. Gerber, Religiositit in der Postmoderne, Frankfurt/Main 1998, mit Literatur.
8 H. Ott, Apologetik des Glaubens. Grundprobleme einer dialogischen Fundamental-
theologie, Darmstadt 1994, 6f.



202 Uwe Gerber

logisieren in Subjektivismus und Beliebigkeit (anything goes) stecken bleibe,
dann mag auch hier Heinrich Otts «Apologetik» zitiert werden, dass namlich
die Forderung nach einer objektiven Seite des (subjektiven) Glaubens, also
nach Gott, Offenbarung, Jesus Christus, Heilsgeschichte, Sakramenten, Kir-
che usw. als «fester Grossen», eben diese «Phidnomene» zu objektiven Gege-
benheiten ausserhalb des Glaubens macht und gleichsam fundamentalisiert.
Wir konnen Gott, Offenbarung, Jesus Christus usw. nur beschreiben, beden-
ken, deuten, wie sie sich uns im Glaubensakt zeigen, wie sie uns in ihrer Viel-
deutigkeit erscheinen, ohne je Eindeutigkeit, Objektivitit, Giiltigkeit a se und
per se erlangen zu koénnen.”

Das Postulat einer (auch theologisch) eindeutigen Wahrheit ist hier verab-
schiedet; das interpretierende Bewusstsein gerét an seine eigene Grenze, Re-
lativitdt, Endlichkeit, Bekanntheit, Selbstverstindlichkeit, jenseits deren das
Fremde, Andere, Unbewusste angrenzt, auftaucht, Spuren in unseren Begeg-
nungen hinterlésst, die aber sofort verwischen wie ein verhallendes Echo. In
diesem Sinne sind «die heilsgeschichtlichen, christologischen Inhalte... im
Grunde Prigungen, Seinsweisen bzw. Begegnungsweisen des Anrufes Gottes
und des menschlichen Antwortens, der ineinander verschlungenen, komple-
xen Wirklichkeit beider».!” Dem Glauben wird in einer Art Perspektiven-
wechsel die vorhandene, verfiigbare, bekannte Wirklichkeit doppeldeutig,
mehrdeutig, unverfiigbar, fremd; Heinrich Ott spricht von einer Erleuchtung;
man kann theologisch von der Gabe der erleuchtenden Gnade durch den
Heiligen Geist sprechen, was aber nicht «objektiv» ausserhalb der Glaubens-
Begegnung gemeint ist (weshalb in einer Phinomenologie des Glaubens jeg-
liches Seinsurteil ausgeklammert wird gemiss der Husserlschen epoché).
»Der einzige <werbende> Aspekt, als <Werbung> fiir die christliche Option des
Glaubens, bleibt so nur noch das freilich unverzichtbare personliche Einste-
hen des Verkiindigers, des religiosen Denkers fiir das, was er glaubl».” Erst
die Konzentration auf das Glaubens-Subjekt erdffnet die Vieldeutigkeit und
Fiille der Glaubenswelt und geht weg von der monolithischen, vermeintlich
eindeutigen und objektiven Dogmen-Ebene. Dabei ist Glaube nicht einge-
grenzt auf Selbsterfahrung als Erfahrung des eigenen Innenlebens; Glauben
verdankt sich als meine Antwort schon immer einem Anderen; Wirklichkeit
ist schon immer in Beziehungen «verfliissigt», die zu objektivieren, festzuhal-
ten, festzuschreiben in verpflichtenden Bekenntnissen und verbindlichen
Vorstellungen ein verstidndlicher, weil angstverdeckender Wunsch ist, der
theologisch als Siinde bezeichnet werden kann.

Heinrich Ott hat dieses Anliegen weitergefiihrt in der Auseinanderset-
zung mit Michael Theunissens Kritik an Husserl.'” Husserl kann, so die auch

2 Ott, Apologetik, 39f., vgl. 184f.
10 0tt, Apologetik, 59.
1 Ott, Apologetik. 183.



Theologie als Wahrnehmungslehre 203

z.B. bei Lévinas zu findende Kritik, die Urspriinglichkeit des Anderen mir ge-
geniiber nicht deutlich machen. Das Problem liegt m.E. im Begriff der Rezi-
prozitit, die H. Ott - von Buber aufnehmend'? - dahingehend nicht abklért,
ob diese Reziprozitit exklusiv vom Anderen ausgeht und in meiner Antwort
gleichsam aufgeht oder ob es eine gleichurspriingliche Gegenseitigkeit ist, al-
so: ob der Andere mich begehrt und ich ihm begehrend antworte (z.B. Lacan)
oder ob auch ich «von mir aus» den Anderen als Anderen begehren kann, was
von manchen (z.B. von Lévinas) bestritten wird. Das «Gemeintsein» geht
dem «Meinen» schon immer voraus; so kann folgender Satz interpretiert wer-
den: «Ich kann nur Gottes Gegenwart fiir mich als des mich Meinenden mei-
nen».'* (Das erste «Modell» entspriiche eher der Zwei-Reiche-Theologie Lu-
thers, das zweite «Modell» liegt m.E. auch Befreiungstheologien und man-
chen feministischen Theologien zugrunde. Man kann die Konsequenz inten-
dieren, dass Gott «iiber» allen Beziechungen steht, was die phdnomeno-
logische Methode als Seinsurteil ablehnen miisste.)

Heinrich Ott hat seinen phédnomenologischen Ansatz auch auf eine theo-
logische Ausarbeitung von Zeit angewandt: «Und eine solche Phinomenolo-
gie des Glaubens hitte andererseits auch zu zeigen, inwiefern die Zeiterfah-
rung des Glaubens im Verhiltnis zur alltdglichen und allgemeinen inneren
Erfahrung von Zeit nicht etwas géinzlich Fremdes und zu jener in einem vol-
ligen Widerspruch Stehendes ist».]> Konnte es nicht sein, dass wir das Ver-
hiltnis von Glaubens-Zeit-Erfahrung und alltiglicher Erfahrung von Zeit
(gemeint ist die funktionalisierte, historisierte, allgemeine Zeit) immer als
Fremd-Bleiben verstehen miissten, freilich ein Fremdsein, das aufbaut und
zerstort, das verbindet und trennt, das chaotisch bleibt und sich ins Geordnete
auflost, das aber insofern Fremdheit bleibt, als sonst Gott zu einem Gewus-
sten, Bekannten, Identischen, Feststehenden wird. Zeit erfahren wir gegen-
ldufig: die von uns als teleologisch-fortschreitend, ablaufend gemeinte Zeit
als darstellbare, messbare, planbare, vereinbare Zeit und die dagegenlaufen-
de, «von vorne» auf uns zukommende Zeit, die wir aber nie erwarten konnen,
die wir nie einsehen, vereinbaren, abwenden kénnen. Diese Gegenladufigkeit
ist auf Seiten der auf uns zukommenden Zeit immer die «ganz andere Zeit»,
die unverfiigbare und deswegen nicht im Medium der bekannten Zeit deut-
bare Zeit. Diese gegenlaufende Zeit ist nicht definierbar etwa als Gegenpol
oder als Art Ubergeschichte zur verfiigbaren Zeit — auch hier gilt sola gratia,
sola fide ohne Deutungs- oder Handlungs-«Werke» (Luther). Die fremde,
andere Gegen-Zeit bricht herein in die Verlaufs-Zeit und bricht sich darin

12’ M. Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin
1981; bzw. Ott, Apologetik, 187f.

Bou, Apologetik, 188 bzw. 187.

4 01, Apologetik, 190.

15 0tt, Apologetik, 194.



204 Uwe Gerber

schon immer so, dass wir diese Gegen-Zeit nie beschreiben konnen und sie
uns immer fremd, gegeniiber, «ausserhalb» von uns (extra me im pro me)
bleibt. Hier sehe ich weiteren Diskussionsbedarf.

Schliesslich kommt Heinrich Ott darin ein grosses Verdienst zu, dass er
die phinomenologische Methode auf die interreligiose Begegnung anwendet:
«Gott, die Wirklichkeit des heiligen Geheimnisses, wird von jedem religits
Gldubigen als ihn meinende, ihn an-gehende erfahren. Nicht nur ich meine
«Gott>, sondern im Glauben meine ich Thn als mich meinend, und im Glauben
an Thn als den Schépfer von allem komme ich nicht darum herum, jeden Men-
schen als vor Ihm stehend, letztlich auf Ihn bezogen, und jeden aufrichtig
Glaubenden als auf Ihn bewusst sich beziehend, Ihn mit einer «ntention des
Herzens> meinend zu verstehen. Nicht die von jedem religios Glaubigen mit
dem Intellekt gemeinte Idee von Gott bzw. von der heiligen Wirklichkeit ist
das erste, was zihlt, sondern das Gott-Meinen mit dem Herzen und das Von-
Gott-Gemeintsein. Und in diesem ersten finden sich alle Gldubigen in einer
anfianglichen Gemeinsamkeit, ja Solidaritidt. Aus ihr und aus der gleichzeiti-
gen Unterschiedlichkeit der religiosen Ideen (die sich ja sogar auch in einer
und derselben Religion finden) erwichst eine fruchtbare Spannung, die uns
zum Austausch von Erfahrung und Verstehen auf der Ebene des Herzens wie
des Verstandes treibt».'©

Die hier lediglich exemplarisch aufgreifbaren vielgestaltigen Optionen ei-
ner Phinomenologie des Glaubens im Sinne von Heinrich Ott mochte ich -
in Dankbarkeit fiir unsere Gespriche und in Fortfithrung unserer Gesprache
— an einigen Stellen weiter ausleuchten. Und was heisst dies in Bezug auf
«postmoderne» Beliebigkeit, Subjektivismus, Relativismus?

3. Problemanczeigen

Die (theologische) Suche nach dem Subjekt

Ein schwieriges, umstrittenes Problem in Husserls transzendentaler Phi-
nomenologie ist der Erkenntnisanspruch einer Letztbegriindung, hinter der
ein identisch werdendes Subjekt der Philosophie schlechthin stehen wiirde:
«Eine solche Endgestalt der Philosophie ist nach Husserls Auffassung mit der
transzendentalen Phdnomenologie im Grunde erreicht. Sie beansprucht fiir
ihre eigenen Aussagen letztgiiltige., invariante Wahrheit».!” Doch eine Wahr-
heit als Bollwerk zur Rettung des Individuums im modern-postmodernen
Krisengemenge? Ist das Motiv zu solchem Identitiits-Erweis der Wahrheit

16 0tt, Apologetik. 196.

17 K. Mertens, Zwischen Letztbegriindung und Skepsis. Kritische Untersuchungen
zum Selbstverstindnis der transzendentalen Phinomenologic Edmund Husserls, Frei-
burg/Miinchen 1996, 12.



Theologie als Wahrnehmungslehre 205

und seines Subjektes eine Allmachts-Kontrast-Phantasie zur Uniibersicht-
lichkeit, Komplexitdt, Zerrissenheit, Angstbesetztheit, Endlichkeit unseres
Lebens und Zusammenlebens?!'® Sind wir unserer konsumistisch gepriigten
Rollen-Spiele und ihrer permanenten Beschleunigung {iberdriissig geworden,
dass wir unser Leben anhalten mochten, es identisch machen und iiberschau-
bar halten wollen - wozu es an Anleitungsliteratur und Begleitmaterialien ge-
niigend gibt, angefangen von Meditation tiber Yoga, Selbstidentifizierungs-
tibungen bis zu esoterisch-exzentrischen religidsen Angeboten und Drogen,
alles nach Wunsch unter Begleitung von religiosen, psychotherapeutischen,
politischen, kiinstlerischen Gurus oder Medien. Je mehr wir unser Subjekt-
Sein mit der vereinheitlichenden Phantasie von Identitit anstreben, desto
mehr entschwindet dieses in verfiigte Objektivitédt, weil sich Subjekt-Sein
«nur ereignen kann, das sich also nicht herbeizwingen ldsst und das dabei
doch aller Anstrengung bedarf» (H. Ott). Aber die Anstrengung (Aufgabe)
lebt vom Ereignis der Einsetzung (Gabe) in solche anstrengende Zuwendung
und Umwendung.

Subjektivitit ist ein Beziehungsbegriff. Er hat insofern Voraussetzungen,
als die Gesellschaft dem Einzelnen schon immer vorausgeht und dessen Den-
ken also schon immer vermittelt sein ldsst. Hier hatte Adorno in seiner Kritik
des transzendental-bewusstseinsphilosophisch identischen (Schein-)Subjek-
tes angesetzt im Verweis auf «den Halt am Nichtidentischen, welchen Den-
ken ebenso verleugnet wie durch die eigene Gestalt sucht und ausdriickt» -
und ebenso verfihrt auch theologisches Denken. Identitdtsdenken - etwa
auch in Form von Offenbarungstheologien wie der K. Barths'? - ist laut Ad-
orno subjektivistisch?’. «Ohne Sprung», ohne «einen Anderen und Neuen»,
ohne diese Ent-Tduschung der eigenen Subjekt-Identitiit bleibt das Subjekt
tautologisch, eingespannt in das Medien-Schicksal der ausschliesslich visuel-
len Wahrnehmung des strukturell Gleichen.?! «Postmodernes» Theologisie-
ren spiirt dagegen die uniiberbriickbare Differenz auf, die in uns Menschen
zwischen unserem exzentrischen «Ich» und stets subjektiv-objektivierten
«mich» besteht. Diese Differenz herrscht ebenso zwischen dem auf mich zu-
kommenden, mich herausfordernden und in Freiheit setzenden Anderen und
mir als Antwortendem. Sie klafft auch zwischen dem unverwechselbar Ein-
zelnen und einem tautologisierenden «System», das jegliche Differenz zu
ignorieren versucht. Die Differenz zwischen «Ich» und «mich» unterlduft die

8 H. E. Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an die
Allmacht des Menschen, Reinbek 1978; H. Platta, Identitéits-Ideen. Zur gesellschaftlichen
Vernichtung unseres Selbstbewusstseins, Giessen 1998.

19 B. Beuscher, D. Zillessen, Religion und Profanitiit. Entwurf einer profanen Religi-
onspadagogik, Weinheim 1998, 23ff.

20Th. W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt/Main 1966, 182-185.

’I'G. Groys, Die Zukunft gehort der Tautologie, in: Die Zukunft der Moderne. Kurs-
buch 122, Berlin 1995, 11-19.



206 Uwe Gerber

Effizienz, um die es dem klassischen wissenschaftlichen Denken des Gleich-
zu-Machenden geht; sie ist nicht moralisch im Vergleich z.B. zu normativen
Anthropologien, wie etwa bei Kant; sie ist nicht religioés im Unterschied zu
solchen theologischen Reflexionen zur Anthropologie, die ein christliches
«proprium» voraussetzen oder zutage fordern mochten. Diese Gratwande-
rung macht es aber auch so schwierig, eine zeitgemisse theologische Anthro-
pologie phinomenologisch zu formulieren.

Es geht um eine Bestimmung der Subjektivitit, welche zuerst deren unein-
holbares, unableitbares Vorgegebensein (Ich) durch Andere und anderes zu
umschreiben versucht und dann gleichsam im Umorientiertwerden dieses Ich
durch das dabei konstituierte «mich» hin zum «System» die konstitutiven Lei-
stungen wie fiihlen, denken, handeln usw. entdeckt.”> Autonomie kann nur
heissen: es geht um meine Ant-Wort ohne Vorgaben, um eine Entscheidung
ohne Rekursmoglichkeiten auf Normen oder Personen, um meine Verant-
wortung ohne Riickversicherungs- und Abschiebemdoglichkeit - aber eben um
vielgestaltiges Ant-Worten auf den Anderen, der mich schon immer «unbe-
dingt angeht» und darin bedingungslos zum Ant-Worten befreit, zwingt, er-
michtigt. Deswegen sind nicht Identitdt und Autonomie leitende Metaphern
des Lebens, sondern Ambivalenzen, Vielfiltigkeit, Schwanken: «Gott
schwankt», etwa in der Jona-Erzdhlung; Schwanken ist menschlich, «weil ihm
etwas Trostliches, Spielerisches, Lustvolles anhaftet»2>.

Wahr-Nehmung unserer Leiblichkeit

Ein weiterer Aspekt wird im Theologisieren oft vergessen, obwohl wir
standig von Schopfung, Geschopflichkeit, Okologie sprechen: Wir sind leibli-
che Menschen, leibliches Ich, in welchem Bewusstsein und Korper ein Ge-
flecht bilden, «in dem sich Fremdes und Eigenes, Vergangenes und Zukiinf-
tiges, Materielles und Ideelles, Soziales und Individuelles durchdringen». Am
Leib tragen wir die Spuren vergangener Ereignisse; aus unserem Leib er-
wachsen Begierden, Ohnmachten, Irrtiimer, Bediirfnisse. «Am Leib finden
die Ereignisse ihre Einheit und ihren Ausdruck, in ihnen entzweien sie sich
aber auch und tragen ihre unaufhorlichen Konflikte aus... Als leibliche Wesen
haben wir nicht die Wahl zwischen Selbst- und Fremdbestimmung, zwischen
Freiheit und Zwang, zwischen aktiver und passiver Synthesis. Unsere Mog-
lichkeiten realisieren sich in den verschiedenen Formen der Beziehung zwi-
schen Unschuld und Gewalt, zwischen Subjekt und Objekt».24 Und dieser un-

o Meyer-Drawe, Illusionen von Autonomie. Diesseits von Ohnmacht und All-
macht des Ich, Miinchen 1990; H. Luther, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Prakti-
schen Theologie des Subjekts, Stuttgart 1992; K.-M. Wimmer, Der Andere und die
Sprache. Vernunftkritik und Verantwortung, Berlin 1987.

23D, Zillessen, U. Gerber, Und der Konig stieg herab von secinem Thron. Das Unter-
richtskonzept religion elementar, Frankfurt/Main 1997, 20.



Theologie als Wahrnehmungslehre 207

ser Korper ist im Verschwinden begriffen durch Vorspiegelungen authenti-
scher Korperlichkeit, korperlicher Natiirlichkeit in Medien und Werbung,
durch Okonomie, Mode und Medizin, mittels Wissenschaft, Politik und Bil-
dung usw., die alle unseren Korper funktionalisieren oder idealisieren® -
oder in der Theologie zu abstrakter Geschopflichkeit werden lassen, deren
alltdgliche Konflikte aber gerade «wegtheologisiert» werden. Man beschif-
tigt sich mit (fundamentaltheologischen) Fragen der Offenbarung und deren
Erkenntnis unter Ausblendung des sinnlich Erfahrbaren. Die theologische
Vernunft hat als rational inthronisiertes, hypostasiertes Subjekt die Offenba-
rungs- und Glaubensinhalte einschliesslich biblischer Texte hermeneutisch
auf einen letzten Sinn, z.B. in Form einer Heilsgeschichte, bezogen und damit
die Verwurzelung im Leibhaftigen vergessen. In einer «leibhaftigen Ver-
nunft» kommen das Ambivalente, Kontingente, Vielfiltige, Unverfiigbare,
auch Unvernunft und Gestortes, Unsichtbares und Fremdes zu Wort.2° Wird
unser Leib als Subjekt unseres Verhaltens gesehen, dann kommt als weiterer
Aspekt die bereits oben angesprochene Intersubjektivitit hinzu (was zugleich
nochmals als kritischer Hinweis zu Husserls transzendentaler Phinomenolo-
gie gelesen werden kann).

Hier mochte ich mich mit Hinweisen auf Merleau-Ponty, Adorno, Lacan,
Derrida, Lévinas, Henning Luther begniigen: Sie und andere brechen die
Vorherrschaft des Bewusstseins- oder Reflexions-Subjekts (Ich) durch den
Verweis, dass sich das Subjekt konstituiert als antwortendes Ich. Das Subjekt
ist die Differenz von Abhéngig-Sein vom Anderen (Ich, wobei das einseitig
negative Verstdndnis von Abhingigkeit seit der Aufkldrung aufgebrochen
wird) und der im (Selbst-)Bewusstsein vollzogenen Selbstidentifizierung
(mich). Subjekt werde ich als Begehrter des Anderen (Lacan); die Ankunft
des Anderen bricht die Geschlossenheit, Identitit, Fesselung an den eigenen
Bewusstseinskreis auf und erdffnet gerade darin Zukunft und fordert und er-
moglicht Verantwortung (Lévinas).?” Die radikalsten Gegner dieser inter-
subjektiven (nicht aber reziproken) leibhaftigen Beziehungs-Anthropologie

24 Meyer-Drawe, 153f.; vgl. M. Foucault, Von der Subversion des Wissens, Frankfurt/
Berlin/Wien 1978, 91; M. Merleau-Ponty, Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt/Main
1974.

I E. List, E. Fiala (Hg.), Leib Maschine Bild. Korperdiskurse der Moderne und Post-
moderne, Wien 1997.

26 A. Metraux, B. Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys
Denken, Miinchen 1986.

T E. Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfillt. Diskurse iiber die Betroffenheit von
Transzdendenz, Freiburg/Miinchen 1985, 22ff: Ideologie und Idealismus bes. 32-43, wo es
um das Andere als den Anderen geht; 44ff.: Vom Bewusstsein zur Wahrheit, zu Husserl;
G. Bohme, Selbstsein und derselbe sein. Uber ethische und sozial-theoretische Vorausset-
zungen von Identitit, in: A. Barkhaus, M. Mayer, N. Roughley, D. Thiirnau (Hg.), Identi-
tit, Leiblichkeit, Normativitdt. Neue Horizonte anthropologischen Denkens, Frankfurt/
Main 1996, 322-340.



208 Uwe Gerber

sind einerseits Cyberspace als Virtualisierung des Wirklichen in Natur-Tech-
nik-Artefakten und andererseits die Humangenetik mit ihrer neuesten Er-
rungenschaft des Klonens als der Tautologie des Menschen. In beiden «Fil-
len» wird der endliche, sterbliche, unperfekte, deswegen aber gerade lern-
und glaubensfidhige Mensch in seiner Leiblichkeit zum Verschwinden ge-
bracht. Die Humangenetik lddt dabei ihr Selbstverstindnis religios auf durch
das Selbstbild der Gralshiiter, das zwei Stossrichtungen enthilt: «Dies ist er-
stens: die Entzifferung des menschlichen Genoms wird gleichgesetzt .. [mit
dem] Eindringen in das eigentliche Geheimnis Gottes, in das Ritsel Leben,
das in seinem hochsten Geschopf buchstabiert wird. Und zum zweiten: das
Genom kennen, heisst es verandern. Der Mensch tritt damit in die Potentia-
litdt der Selbstschopfung ein. Er kann aus der langwelligen bioevolutioniren
Geschichte ausscheren und sich selbst zum Kreator der kiinftigen Gestalt des
Menschen aufschwingen. Auch hier begegnen wir dem religiosen Motiv der
Selbstvergottung des Menschen»>® - wobei der Physiker Frank J. Tippler die-
ses Programm offen vertritt.?’?

«Dies entspricht dem an Cyberspace entwickelten Moment der Uberwin-
dung des Endlichen und hinfélligen Leibes, der Weltflucht und der Sehnsucht
nach einer gottlichen Souverinitiat. Zwei der wichtigsten gegenwirtigen For-
schungsfronten sehen, religios betrachtet, sich ausserordentlich dhnlich. Sie
sind vermutlich Varianten derselben religiosen Grundbewegung des Tran-
szendierens der Natur».>" Theologie kann nicht einfach eine «propriale» An-
thropologie dagegen stellen, sondern sie muss sich in diesen Diskurs weiter-
hin einmischen, indem sie andere, vor allem nicht-identische Subjektkonstitu-
tionen heranzieht.

Doch noch bewusstseinstheologisch?

Husserl und z.B. Heinrich Ott in Aufnahme husserlscher Phinomenolo-
gie-Gedanken sehen zwar die (bereits bei der Reflexion der Zeit angezeigte)
Gegenliufigkeit von lebensweltlich-kontingenten Erfahrungen wie z.B. des
Glaubens und wissenschaftlich-strenger Erfassung dieser Erfahrungen im Be-
wusstsein wie z.B. in der Theologie. Aber wie ist deren Verhiltnis zu verste-
hen? Der christliche Glaube ist als religiose kontingente Erfahrung eben
nicht einfach — um mit Husserl zu sprechen — ein «Loch in einem Bewusst-
seinsraume, in das eine vor aller Erfahrung seiende Welt hineinscheint»>.

28 H. Bshme, Zur Theologie der Teleprisenz, in: F. Hager (Hg.), KorperDenken. Auf-
gaben der Historischen Anthropologie, Berlin 1996, 245.

29F. J. Tippler, Physics of Immortality. Modern Kosmologie, God and the Resurrection
of Beach, New York/ Toronto/Sidney 1994.

30 Bohme, 245.

3UE. Husserl, Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen
Vernunft. Husserliana Bd. XVII, Den Haag 1974, 239.



Theologie als Wahrnehmungslehre 209

Aber ungeklirt bleibt meiner Meinung nach doch die Frage, ob nicht minde-
stens bei Husserl das Andere des Bewusstseins, also der Glauben gegeniiber
seiner theologischen Reflexion, als Art «Gegeniiber» fungieren kann. Es ist
fiir Husserl nicht moglich, «die Produktivitidt eines Mangels des Bewusstseins
zu denken. Selbst wenn er Unbestimmtes und Fremdes berticksichtigt, domi-
niert die Auffassung von einem Bewusstsein, das aufgrund seiner intentiona-
len Verflechtung mit der Welt in sich selbst auf anderes bezogen ist und prin-
zipiell Unbestimmtes in Bestimmtes tiberfithren kann... Wenngleich Husserl
die Bedeutung der sogenannten origindr gebenden Anschauung und ihre
Zwiespiltigkeit respektiert, so bleibt sie doch den Sinnstiftungsleistungen des
Bewusstseins unterlegen. Husserls Phinomenologie der Erfahrung ist Be-
wusstseinsphilosophie, allerdings glittet diese Bezeichnung die vielfiltigen,
in den Bédnden der Husserliana reich dokumentierten Bemiihungen um die
Erfassung der Rolle der Leiblichkeit im Prozess des Erkennens».”?

Das Skandalon unseres Theologisierens ist nicht unsere Bewusstseins-
oder unsere Reflexionsleistung, sondern unser Verwurzeltsein im leibhaftig
geschehenden Glaubensakt in der Differenz von «Ich» und «mich». Dieser
Glaubensakt geschieht als Bewegung, die alle unsere Bilder von Gott, Jesus
Christus, Kirche usw. in Bewegung hilt gegen (bewusstseins-) theologisches
Festhalten, Vereindeutigen. Glauben ist eine bewegt-bewegliche Lebensein-
stellung, ein Prozess von Erhalten und Loslassen, ohne dass wir «von aussen»
etwa iiber unser Bewusstsein bzw. Theologisieren, tiber Symbole, iiber Ritua-
le herankd@men. Unter Aufnahme des von Heinrich Ott schon in fritheren Jah-
ren verwendeten und fiir ihn grundlegenden Begriffes des Zwischen mochte
ich abschliessen und ausblicken: «Wenn wir von Gott reden, miissen wir uns
hiiten, ihn unseren Normen und Moralen zu unterwerfen. <Er> ist wohl immer
dazwischen, ob wir nun <er> oder «sie> sagen. Gott hat wohl mehr die Struktur
des Zwischen, als dass er den Platz der Ordnung und der Norm besetzt. Je-
denfalls ist es mehr als fragwiirdig, die Struktur des Unbedingten, des Ewigen,
des Allméchtigen, des Hochsten, des Tiefsten etc. inhaltlich zu fixieren, fest-
zustellen und so durch unsere Erfahrungen (mit Bedingtem, Verginglichem,
Michtigem, Hochsten) festzulegen. Gott im Zwischen. Es muss gehort wer-
den, was nicht im Gesprochenen ist. Im Gesprochenen ist nicht, was ausser-
halb von Normen und Konventionen begehrt wird. Fiir dieses Zwischen be-
darf es besonderer Ohren (Matthius 13, 13-17)».%3

2K, Meyer-Drawe, Der Leib — «ein merkwiirdig unvollkommen konstituiertes Ding»,
in: Chr. Jamme, O. Poggeler (Hg.), Phinomenologic im Widerstreit. Zum 50. Todestag
Edmund Husserls, Frankfurt 1989, 291f.

33 Zillessen, Gerber, Und der Konig stieg herab von seinem Thron, 18; vgl. W. Welsch,
Religiose Implikationen und religionsphilosophische Konsequenzen »postmodernen»
Denkens, in: A. Halder, K. Kienzler, J. Moller (Hg.), Religionsphilosophie heute. Chancen
und Bedeutung in Philosophie und Theologie, Diisseldorf 1988, 117-129.



210 Uwe Gerber

...oder beliebig?

Ich hatte bereits in dem kurzen Diskurs mit Honeckers Befiirchtungen ei-
ner postmodernen Beliebigkeit und im Gesprédch mit Otts Glaubens-Phédno-
menologie angedeutet, dass das Gegenteil zu einem bewusstseins- oder iden-
titatstheologischen Ansatz, der im Rekurs z.B. auf Luther als Ausdruck von
Werkgerechtigkeit oder auf Barth als Religion im Sinne von Selbstrechtferti-
gung (und nicht Religion iiberhaupt, so gegen Barth) abzuweisen ist, eben
nicht eine Art Anything-goes-Theologie ist.** Wenn Theologisieren schon
immer durch kontingent-leibhaftige Wahrnehmungen des Anderen und an-
deren konstituiert wird, dann wird man darin gerade die Einsetzung von uns
Menschen in Freiheit und Verantwortung fiir Andere und anderes sehen kon-
nen. Die Wahrheit(en) des christlichen Glaubens, die klare Orientierung, das
verbindliche Handeln lassen sich nicht auf der Bewusstseinsebene oder Sinn-
Ebene konstituieren, wohl aber reflektieren, denn diese Erfahrungen sind un-
erwartbare Geschenke und Herausforderungen, Gaben und Beschlagnah-
mungen, die sofort vergehen, die voriibergehen und nie zu einem «Dogma»
werden konnen. Um diese Prozesshaftigkeit und diesen Pluralismus kommen
wir nicht (mehr) herum, selbst wenn sich Kirche(n) und Theologie damit
schwertun.® Die Einheitswelt, -kirche, -theologie, -anthropologie, der Ein-
heitsglaube und -gott, sie alle sind als Inhalte der Grossen Erzidhlung eines
monistischen Christentums vorbei; und es ist hochst problematisch, dieser
Einheitsphantasie in einer Art Allmachts- und zugleich Ohnmachtsphantasie
hinterher zu laufen®® und die Chancen eines solchen Pluralismus und Subjek-
tivismus zu vertun, welche die Lebensexperimente als Geschenk und zugleich
als Verantwortung in sich enthalten. Henning Luther hat entsprechend die
Konzeption vormoderner Homiletik und Predigt durch die «Annahme der
Anwesenheit Gottes» charakterisiert; postmoderne Konzeptionen artikulie-
ren sich als permanente Gratwanderung zwischen der Abwesenheit und der
Anwesenheit Gottes.?” In dieser Perspektive gehoren Verbindlichkeit als das
Eintreten des Glaubenden fiir seine «Sache» und die postmodern-radikale
Pluralitit zusammen. Der Unverbindlichkeit oder Beliebigkeit lédsst sich nicht
durch eindeutige Verbindlichkeit wehren; Verbindlichkeit ist die Erfahrung
der Verantwortung, in die wir durch Andere und anderes gerufen und zu der
wir unausweichlich verpflichtet werden. Der Andere bzw. die Begegnung mit

24 Vgl. zur berechtigten Kritik dieses Aspektes der Postmoderne bei K. Fiissel, D.
Solle, F. Steffensky, Die Sowohl-als-auch-Falle. Eine theologische Kritik des Postmoder-
nismus, Luzern 1993, ansonsten ist der Versuch einer Vereindeutigung abzulehnen.

B A, Grozinger, Die Kirche — ist sie noch zu retten? Anstiftungen fiir das Christentum
in postmoderner Gesellschaft, Giitersloh 1998, 14f. u.6.

36 Richter, der Gotteskomplex, 1979.

37 H. Luther, Frech achtet die Liebe das Kleine. Spitmoderne Predigten, Stuttgart
1991, 13.



Theologie als Wahrnehmungslehre 211

dem Anderen geschieht als Prozess von Verbindlichkeit — und nicht in Gestalt
von Lehren, Appellen, Ritualen, die alle wichtig sind in ihrer Vorlaufigkeit,
Relativitit, Pluralitit, die aber nur relativ verbindliche Konkretionen und
nicht Bedingungen unserer Verantwortung sind. Der Andere, Fremde, Nicht-
Erwartbare wird zum Beliebigen, wenn ich ihn iibersehe und damit meine ei-
gene Freiheit verspielt habe; er wird von mir als Anderer definiert, festgehal-
ten, dingfest gemacht und somit seiner Einzigartigkeit und Fremdheit be-
raubt; ??Sr wird zum Einzigen und Verbindlichen fiir mich, indem ich ihm ant-
worte.

Und was folgt daraus?

Mit einem Zitat mochte ich schliessen, das m.E. auch auf den dialogischen
Prozess einer «Phidnomenologie des Glaubens» von Heinrich Ott zutrifft:
«Der Mensch steht nicht umsonst zwischen Himmel und Holle, so hat er zu
leben, dem Geist und dem Fleisch sein Recht werden zu lassen, die Labilitét
zu ehren, wo sie sich ihm anbietet, als praktischer Okkasionalist aus Ehr-
furcht vor der tiefen Zweideutigkeit in aller Existenz, nicht als kleiner Gele-

genheitsmacher; die eine der beiden Welthélften hat ihn immer noch friih ge-

nug».39

Uwe Gerber, Darmstadt/Basel

38 Hier konnten uns die Talmud-Lesungen und die philosophischen und religionsphilo-
sophischen Gedanken von Emmanuel Lévinas weiterbringen, vgl. E. Lévinas, Die Spur
des Anderen. Untersuchungen zur Phidnomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg/
Miinchen 1983. Diese Anregung verdanke ich Herrn Pliiss, Assistent an der Theol. Fakul-
tit in Basel.

3 H. Plessner, Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus
(1924), in: Plessner, Gesammelte Schriften. Band V: Macht und menschliche Natur, Frank-
furt/Main 1981, 54f.



	Theologie als Wahrnehmungslehre

