
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Theologie als Wahrnehmungslehre

Autor: Gerber, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie als Wahrnehmungslehre

1. Der modern-postmoderne Kontext

In Suspendierung aller Seinsurteile, wie es in Husserls Phänomenologie
heisst, oder postmodern formuliert: jeglicher Meta-Erzählungen, stellt sich in
einer als Erlebnis- und Risiko-Gesellschaft charakterisierten typisch «westlichen

Welt», die in das Stadium einer «reflexiven» und riskanten Gesellschaft
tritt oder gerät (U. Beck)1, die Frage nach religiösen Erfahrungen und
theologischen Reflexionen. Von der arbeitsintensiven und bei uns nach 1955/1960
wohlfahrtsstaatlichen Industriegesellschaft führt der Weg über die rationalisierende

Produktions- und Multioptionsgesellschaft in die digitalisierende
Informationsgesellschaft ohne Arbeit, von der Konsens- in die Konfliktgesellschaft

u.a.m.2 Angezeigt wird mit solchen Beschreibungen, was Lyotard u.a.
als Ende der Grossen Erzählungen, Systeme, Religionen, Entwürfe analysiert
haben.2 Und mit dieser «Dekonstruktion» splittert sich auch christliche Religion

in ihren Ausdrucksweisen und Vermittlungsformen auf, was schon in der
Aufklärungszeit mit dem Auseinandertreten von kirchlich-verordneter
Gehorsamsreligion und persönlich-freiheitlicher Vernunftreligion oder
Gesinnungsreligion begonnen hatte. Christliche Religiosität wird zu einem
Lebensentwurf neben anderen und tritt damit zurück aus seiner seit dem 4. Jahrhundert

währenden «Alleinherrschaft» und hinein in die multioptionelle
Sinngebungskonkurrenz.

Betrachtet man unsere Gesellschaft unter solchen Aspekten, dann wird
verständlich, warum z.B. für Jugendliche ein Disco-Besuch gleichermassen
wichtig und «unbedingt angehend» ist wie etwa das Treffen mit dem Freund
oder der Freundin, der Besuch eines Fussballspieles oder eines Gottesdienstes;

die Erfahrung der eigenen Entscheidung für etwas ist zum Identifikationspunkt

geworden (selbst wenn diese Entscheidung vom Konsumangebot
vorbestimmt ist).4 Damit wird es schwierig, bislang explizit in entsprechfenden
Handlungen wie etwa dem Abendmahl, in Sprachspielen wie etwa Gebeten,

' U.Beck, E.Beck-Gernsheim (Hg.). Riskante Freiheiten. Individualisierung in
modernen Gesellschaften, Frankfurt/Main 1994; U. Beck, Risikogesellschal't. Auf dent

Weg in eine andere Moderne, Frankfurt/Main 1986.
2 W. Heitmeyer (Hg.), Was hält die Gesellschaft zusammen? Bundesrepublik Deutschland:

Auf dem Weg von der Konsens-, zur Konfliktgesellschaft. Bd. 2, Frankfurt/Main
1997; U. Beck (Hg.), Kinder der Freiheit, Frankfurt/Main 1997; P. Gross, die Multioptionsgesellschaft,

Frankfurt/Main 1994.
3 J.-F. Lyotard, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht, Wien 1994; kritisch in: Postmoderne.

Eine Bilanz, Merkur 52 (1998) Heft 9/10; als Diskussion bei W. Lesch, G. Schwind
(Hg.), Das Ende der alten Gewissheiten. Theologische Auseinandersetzung mit der
Postmoderne, Mainz 1993.



200 Uwe Gerber

in Kleidungsgewohnheiten wie etwa Kommunionkleid, identifizierbare
christliche Religiosität in affinen, ähnlichen, vergleichbaren profanen
Ausdrucksweisen zu finden. Relativ einfach ist diese Aufgabe, wo es um synkre-
tistische Patchwork-Religiosität geht, deren Bausteine aus verschiedenen
Religionen und Kulturen stammen und als solche benennbar sind. Diese sowohl
innerchristliche als auch interreligiöse Multireligiosität und Multikulturalität
ist gleichsam additiv und darin identifizierbar, gibt aber mit dieser Offenheit
zugleich zu erkennen, dass es hier nicht (mehr) um ein geschlossenes religiöses

System, etwa um eine Konfession geht; Erfahrungen werden gemacht und
religiös thematisiert, die das Gewohnte durchbrochen haben. Die bekannten
christlichen Vorstellungen etwa von Gott, von Auferstehung werden durchkreuzt

von Erfahrungen, die andere religiöse Deutungen evozieren.
Diffuser wird es, wenn z.B. für Jugendliche Symbole etwa des Cargo-Kul-

tes (Konsum-Kult), bestimmte Handlungen oder spezielle Räume wie etwa
das eigene Zimmer oder das eigene Auto zu Symbolen, Handlungen,
Erfahrungsräumen mit Anmutungen, Stimmungen, Erfahrungen werden, die
denen z.B. mit Kirchenräumen vergleichbar zu sein scheinen. Ist hier so etwas
wie eine profane Religiosität dessen intendiert, «was mich unbedingt
angeht»? Geht es hier um so etwas wie eine «nutzlose Religiosität», die keine
Vorbedingungen hat und sich an keine Sinn-Vorgaben halten muss, aber ein
entschiedenes Eintreten der Jugendlichen für solche Optionen einschliesst?
Auch religiöse Wahrheiten sind relativ geworden und gewinnen ihre
entschiedene Relevanz wie andere Optionen durch die Jugendlichen selbst.
Ulrich Beck hat deswegen geschrieben, dass die Entscheidung selbst der eigentliche

religiöse Akt, die religiöse oder nachchristliche Selbstinszenierung der
Menschen der Zweiten Moderne sei.5

Ich möchte auf typische Kritiken an der Postmoderne kurz eingehen. Ich
wähle den Aufsatz «Popanz Postmoderne» von Martin Honecker6, der meint,
dass die Moderne in Gestalt der Aufklärung die Toleranz gefordert habe, die
Postmoderne hingegen für die Aneignung der Andersartigkeit im Umgang
mit der Pluralität eintrete. Ich weiss nicht, wo er diese Option gefunden hat,
zumal er gegen Ende seiner erfreulicherweise emotional vorgetragenen
Ablehnung der Postmoderne deren Quintessenzen für sich in Anspruch nimmt.
Seine verallgemeinernde Folgerung des postmodernistischen «anything
goes» ist nicht korrekt und leider eher emotional abwertend gemeint. Der

4 U. Gerber, Religiosität in der Erlebnis-Gesellschaft, in: B. Beuscher, H. Schroeter, R.

Sistermann (Hg.), Prozesse moderner Wahrnehmung. Ein Schrift-Fest: Dietrich Zillessen
zum 60. Geburtstag, Wien 1996, 203-211.

5 U. Beck, E. Beck-Gernsheim, Das ganz normale Chaos der Liebe, Frankfurt/Main
1990, 222ff.: Die irdische Religion der Liebe.

6 M. Honecker, Popanz Postmoderne. Theologische Kritik an einem inflationierten
Begriff, in: Evangelische Kommentare 5/92, 263-266.



Theologie als Wahrnehmungslehre 201

Pluralismus begegnet mir, so könnte man sagen, während der Relativismus
gerade diejenige Anwort wäre, die deswegen postmodern nicht als «anything
goes» gemeint sein kann, weil sie relativ auf den und die mir Begegnenden
bezogen ist. Honecker hätte den Begriff des Relativismus klären müssen, sonst
bekommt er die Interessen der «Postmodernen» nicht angemessen in den
Blick. Zustimmung ist ihm zu geben, wenn er fundamentalisierende Rückzüge

ablehnt, wenn er die Erneuerung einer Metaphysik auf realistisch-natura-
ler Grundlage in der Tradition der aristotelischen Philosophie oder einer Natur

mit klarer Teleologie oder gar die Reformulierung einer christlichen
Metaphysik oder Gnosis im Sinne von Peter Koslowski verwirft. Es ist ihm auch
zuzustimmen, dass eine seriöse Theorie der Postmoderne politisch Demokratie

bis hin zur Ablehnung des Papstamtes und eines per definitionem nicht
demokratisierbaren Katholizismus einschliesst, kirchenpolitisch Ökumenizität,
sozial Sensibilität für den Anderen und das andere, Toleranz und Solidarität
gleichsam in sich trägt. Aber muss dies am Ende der Grossen Erzählungen zu
dem führen, was Honecker seinerseits wohl mit der «Beliebigkeit» anzeigen
und abweisen möchte? Ein letztes Bollwerk - aber welches? Und was soll's?
Warum überhaupt ein Bollwerk?

Ich möchte im folgenden den Ansatz von Heinrich Ott in Gestalt einer
«Phänomenologie des Glaubens» ins Spiel bringen, um die angezeigte
Diskussion des modern-postmodernen Pluralismus, Relativismus, Subjektivismus

von einer anderen Seite her zu beleuchten.

2. «Phänomenologie des Glaubens» von Heinrich Ott

Es geht im folgenden nicht um Definitionen der Postmoderne im Horizont
der Moderne-Postmoderne-Diskussion (Zweite Moderne, Postmoderne
Moderne usw.)7. Es geht vielmehr - um mit Worten von Heinrich Ott zu schreiben

- um «ein Aufzeigen dessen, was an der Existenz im Glauben und in der
Begegnung mit Gott geschieht». Es geht um eine «Apologetik», die
grundsätzlich dialogisch gemeint ist; Glaubensdenken geschieht im Dialog, und es

gelingt nur als ein Geschenk, «das sich nur ereignen kann, das sich also nicht
herbeizwingen lässt und das dabei dennoch aller Anstrengung bedarf»8. Um
dieses Paradox oder diese Ambivalenz geht es, die zugleich eine gewisse
Zuspitzung auf menschliche Erfahrung(en) und den methodologischen Zugang
eines phänomenologischen «Erwanderns» impliziert. Wenn jetzt der oben in
der Diskussion mit Honecker angesprochene und der schon auf Bultmanns
existentiale Theologie angewandte Einwurf erhoben wird, dass solches Theo-

7 U. Gerber, Religiosität in der Postmoderne, Frankfurt/Main 1998, mit Literatur.
8 H. Ott, Apologetik des Glaubens. Grundprobleme einer dialogischen Fundamentaltheologie,

Darmstadt 1994, 6f.



202 Uwe Gerber

logisieren in Subjektivismus und Beliebigkeit (anything goes) stecken bleibe,
dann mag auch hier Heinrich Otts «Apologetik» zitiert werden, dass nämlich
die Forderung nach einer objektiven Seite des (subjektiven) Glaubens, also
nach Gott, Offenbarung, Jesus Christus, Heilsgeschichte, Sakramenten, Kirche

usw. als «fester Grössen», eben diese «Phänomene» zu objektiven
Gegebenheiten ausserhalb des Glaubens macht und gleichsam fundamentalisiert.
Wir können Gott, Offenbarung, Jesus Christus usw. nur beschreiben, bedenken,

deuten, wie sie sich uns im Glaubensakt zeigen, wie sie uns in ihrer
Vieldeutigkeit erscheinen, ohne je Eindeutigkeit, Objektivität, Gültigkeit a se und

per se erlangen zu können.9
Das Postulat einer (auch theologisch) eindeutigen Wahrheit ist hier

verabschiedet; das interpretierende Bewusstsein gerät an seine eigene Grenze,
Relativität, Endlichkeit, Bekanntheit, Selbstverständlichkeit, jenseits deren das

Fremde, Andere, Unbewusste angrenzt, auftaucht, Spuren in unseren
Begegnungen hinterlässt, die aber sofort verwischen wie ein verhallendes Echo. In
diesem Sinne sind «die heilsgeschichtlichen, christologischen Inhalte... im
Grunde Prägungen, Seinsweisen bzw. Begegnungsweisen des Anrufes Gottes
und des menschlichen Antwortens, der ineinander verschlungenen, komplexen

Wirklichkeit beider».10 Dem Glauben wird in einer Art Perspektivenwechsel

die vorhandene, verfügbare, bekannte Wirklichkeit doppeldeutig,
mehrdeutig, unverlugbar, fremd; Heinrich Ott spricht von einer Erleuchtung;
man kann theologisch von der Gabe der erleuchtenden Gnade durch den
Heiligen Geist sprechen, was aber nicht «objektiv» ausserhalb der Glaubens-
Begegnung gemeint ist (weshalb in einer Phänomenologie des Glaubens
jegliches Seinsurteil ausgeklammert wird gemäss der Husserlschen epoché).
»Der einzige <werbende> Aspekt, als <Werbung> für die christliche Option des

Glaubens, bleibt so nur noch das freilich unverzichtbare persönliche Einstehen

des Verkündigers, des religiösen Denkers für das, was er glaubt».11 Erst
die Konzentration auf das Glaubens-Subjekt eröffnet die Vieldeutigkeit und
Fülle der Glaubenswelt und geht weg von der monolithischen, vermeintlich
eindeutigen und objektiven Dogmen-Ebene. Dabei ist Glaube nicht
eingegrenzt auf Selbsterfahrung als Erfahrung des eigenen Innenlebens; Glauben
verdankt sich als meine Antwort schon immer einem Anderen; Wirklichkeit
ist schon immer in Beziehungen «verflüssigt», die zu objektivieren, festzuhalten,

festzuschreiben in verpflichtenden Bekenntnissen und verbindlichen
Vorstellungen ein verständlicher, weil angstverdeckender Wunsch ist, der
theologisch als Sünde bezeichnet werden kann.

Heinrich Ott hat dieses Anliegen weitergeführt in der Auseinandersetzung

mit Michael Theunissens Kritik an Husserl.12 Husserl kann, so die auch

9 Ott, Apologetik. 391'., vgl. 184f.
10 Ott, Apologetik, 59.
'1 Ott, Apologetik, 183.



Theologie als Wahrnehmungslehre 203

z.B. bei Lévinas zu findende Kritik, die Ursprünglichkeit des Anderen mir
gegenüber nicht deutlich machen. Das Problem liegt m.E. im Begriff der
Reziprozität, die H. Ott - von Buber aufnehmend13 - dahingehend nicht abklärt,
ob diese Reziprozität exklusiv vom Anderen ausgeht und in meiner Antwort
gleichsam aufgeht oder ob es eine gleichursprüngliche Gegenseitigkeit ist,
also: ob der Andere mich begehrt und ich ihm begehrend antworte (z.B. Lacan)
oder ob auch ich «von mir aus» den Anderen als Anderen begehren kann, was
von manchen (z.B. von Lévinas) bestritten wird. Das «Gemeintsein» geht
dem «Meinen» schon immer voraus; so kann folgender Satz interpretiert werden:

«Ich kann nur Gottes Gegenwart für mich als des mich Meinenden
meinen».14 (Das erste «Modell» entspräche eher der Zwei-Reiche-Theologie
Luthers, das zweite «Modell» liegt m.E. auch Befreiungstheologien und manchen

feministischen Theologien zugrunde. Man kann die Konsequenz
intendieren, dass Gott «über» allen Beziehungen steht, was die phänomenologische

Methode als Seinsurteil ablehnen müsste.)
Heinrich Ott hat seinen phänomenologischen Ansatz auch auf eine

theologische Ausarbeitung von Zeit angewandt: «Und eine solche Phänomenologie
des Glaubens hätte andererseits auch zu zeigen, inwiefern die Zeiterfahrung

des Glaubens im Verhältnis zur alltäglichen und allgemeinen inneren
Erfahrung von Zeit nicht etwas gänzlich Fremdes und zu jener in einem
völligen Widerspruch Stehendes ist».13 Könnte es nicht sein, dass wir das
Verhältnis von Glaubens-Zeit-Erfahrung und alltäglicher Erfahrung von Zeit
(gemeint ist die funktionalisierte, historisierte, allgemeine Zeit) immer als
Fremd-Bleiben verstehen müssten. freilich ein Fremdsein, das aufbaut und
zerstört, das verbindet und trennt, das chaotisch bleibt und sich ins Geordnete
auflöst, das aber insofern Fremdheit bleibt, als sonst Gott zu einem Gewus-
sten. Bekannten, Identischen, Feststehenden wird. Zeit erfahren wir gegenläufig:

die von uns als teleologisch-fortschreitend, ablaufend gemeinte Zeit
als darstellbare, messbare, planbare, vereinbare Zeit und die dagegenlaufen-
de, «von vorne» auf uns zukommende Zeit, die wir aber nie erwarten können,
die wir nie einsehen, vereinbaren, abwenden können. Diese Gegenläufigkeit
ist auf Seiten der auf uns zukommenden Zeit immer die «ganz andere Zeit»,
die unverfügbare und deswegen nicht im Medium der bekannten Zeit deutbare

Zeit. Diese gegenlaufende Zeit ist nicht definierbar etwa als Gegenpol
oder als Art Übergeschichte zur verfügbaren Zeit - auch hier gilt sola gratia,
sola fide ohne Deutungs- oder Handlungs-«Werke» (Luther). Die fremde,
andere Gegen-Zeit bricht herein in die Verlaufs-Zeit und bricht sich darin

12 M. Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. Berlin
1981; bzw. Ott, Apologetik, 187f.

13 Ott, Apologetik, 188 bzw. 187.
14 Ott, Apologetik, 190.
15 Ott, Apologetik, 194.



204 Uwe Gerber

schon immer so, dass wir diese Gegen-Zeit nie beschreiben können und sie

uns immer fremd, gegenüber, «ausserhalb» von uns (extra me im pro me)
bleibt. Hier sehe ich weiteren Diskussionsbedarf.

Schliesslich kommt Heinrich Ott darin ein grosses Verdienst zu, dass er
die phänomenologische Methode auf die interreligiöse Begegnung anwendet:
«Gott, die Wirklichkeit des heiligen Geheimnisses, wird von jedem religiös
Gläubigen als ihn meinende, ihn an-gehende erfahren. Nicht nur ich meine
<Gott>, sondern im Glauben meine ich Ihn als mich meinend, und im Glauben
an Ihn als den Schöpfer von allem komme ich nicht darum herum, jeden
Menschen als vor Ihm stehend, letztlich auf Ihn bezogen, und jeden aufrichtig
Glaubenden als auf Ihn bewusst sich beziehend, Ihn mit einer «Intention des
Herzens> meinend zu verstehen. Nicht die von jedem religiös Gläubigen mit
dem Intellekt gemeinte Idee von Gott bzw. von der heiligen Wirklichkeit ist
das erste, was zählt, sondern das Gott-Meinen mit dem Herzen und das Von-
Gott-Gemeintsein. Und in diesem ersten finden sich alle Gläubigen in einer
anfänglichen Gemeinsamkeit, ja Solidarität. Aus ihr und aus der gleichzeitigen

Unterschiedlichkeit der religiösen Ideen (die sich ja sogar auch in einer
und derselben Religion finden) erwächst eine fruchtbare Spannung, die uns
zum Austausch von Erfahrung und Verstehen auf der Ebene des Herzens wie
des Verstandes treibt».16

Die hier lediglich exemplarisch aufgreifbaren vielgestaltigen Optionen
einer Phänomenologie des Glaubens im Sinne von Heinrich Ott möchte ich -
in Dankbarkeit für unsere Gespräche und in Fortführung unserer Gespräche

- an einigen Stellen weiter ausleuchten. Und was heisst dies in Bezug auf
«postmoderne» Beliebigkeit, Subjektivismus, Relativismus?

3. Problemanzeigen

Die (theologische) Suche nach dem Subjekt

Ein schwieriges, umstrittenes Problem in Husserls transzendentaler
Phänomenologie ist der Erkenntnisanspruch einer Letztbegründung, hinter der
ein identisch werdendes Subjekt der Philosophie schlechthin stehen würde:
«Eine solche Endgestalt der Philosophie ist nach Husserls Auffassung mit der
transzendentalen Phänomenologie im Grunde erreicht. Sie beansprucht für
ihre eigenen Aussagen letztgültige, invariante Wahrheit».17 Doch eine Wahrheit

als Bollwerk zur Rettung des Individuums im modern-postmodernen
Krisengemenge? 1st das Motiv zu solchem Identitäts-Erweis der Wahrheit

16 Ott, Apologetik, 196.
17 K. Mertens, Zwischen Letztbegründung und Skepsis. Kritische Untersuchungen

zum Selbstverständnis der transzendentalen Phänomenologie Edmund Husserls,
Freiburg/München 1996, 12.



Theologie als Wahrnehmungslehre 205

und seines Subjektes eine Allmachts-Kontrast-Phantasie zur Unübersichtlichkeit,

Komplexität, Zerrissenheit, Angstbesetztheit, Endlichkeit unseres
1XLebens und Zusammenlebens? Sind wir unserer konsumistisch geprägten

Rollen-Spiele und ihrer permanenten Beschleunigung überdrüssig geworden,
dass wir unser Leben anhalten möchten, es identisch machen und überschaubar

halten wollen - wozu es an Anleitungsliteratur und Begleitmaterialien
genügend gibt, angefangen von Meditation über Yoga, Selbstidentifizierungsübungen

bis zu esoterisch-exzentrischen religiösen Angeboten und Drogen,
alles nach Wunsch unter Begleitung von religiösen, psychotherapeutischen,
politischen, künstlerischen Gurus oder Medien. Je mehr wir unser Subjekt-
Sein mit der vereinheitlichenden Phantasie von Identität anstreben, desto
mehr entschwindet dieses in verfügte Objektivität, weil sich Subjekt-Sein
«nur ereignen kann, das sich also nicht herbeizwingen lässt und das dabei
doch aller Anstrengung bedarf» (H. Ott). Aber die Anstrengung (Aufgabe)
lebt vom Ereignis der Einsetzung (Gabe) in solche anstrengende Zuwendung
und Umwendung.

Subjektivität ist ein Beziehungsbegriff. Er hat insofern Voraussetzungen,
als die Gesellschaft dem Einzelnen schon immer vorausgeht und dessen Denken

also schon immer vermittelt sein lässt. Hier hatte Adorno in seiner Kritik
des transzendental-bewusstseinsphilosophisch identischen (Schein-)Subjek-
tes angesetzt im Verweis auf «den Halt am Nichtidentischen, welchen Denken

ebenso verleugnet wie durch die eigene Gestalt sucht und ausdrückt» -

und ebenso verfährt auch theologisches Denken. Identitätsdenken - etwa
auch in Form von Offenbarungstheologien wie der K. Barths19 - ist laut
Adorno subjektivistisch20. «Ohne Sprung», ohne «einen Anderen und Neuen»,
ohne diese Ent-Täuschung der eigenen Subjekt-Identität bleibt das Subjekt
tautologisch, eingespannt in das Medien-Schicksal der ausschliesslich visuellen

Wahrnehmung des strukturell Gleichen.21 «Postmodernes» Theologisie-
ren spürt dagegen die unüberbrückbare Differenz auf, die in uns Menschen
zwischen unserem exzentrischen «Ich» und stets subjektiv-objektivierten
«mich» besteht. Diese Differenz herrscht ebenso zwischen dem auf mich
zukommenden, mich herausfordernden und in Freiheit setzenden Anderen1 und
mir als Antwortendem. Sie klafft auch zwischen dem unverwechselbar
Einzelnen und einem tautologisierenden «System», das jegliche Differenz zu
ignorieren versucht. Die Differenz zwischen «Ich» und «mich» unterläuft die

18 H. E. Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an die
Allmacht des Menschen, Reinbek 1978; H. Platta, Identitäts-Ideen. Zur gesellschaftlichen
Vernichtung unseres Selbstbewusstseins, Giessen 1998.

14 B. Beuscher, D. Zillessen. Religion und Profanität. Entwurf einer profanen
Religionspädagogik, Weinheim 1998, 23ff.

2(1 Th. W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt/Main 1966,182-185.
21 G. Groys, Die Zukunft gehört der Tautologie, in: Die Zukunft der Moderne. Kursbuch

122, Berlin 1995, 11-19.



206 Uwe Gerber

Effizienz, um die es dem klassischen wissenschaftlichen Denken des Gleich-
zu-Machenden geht; sie ist nicht moralisch im Vergleich z.B. zu normativen
Anthropologien, wie etwa bei Kant; sie ist nicht religiös im Unterschied zu
solchen theologischen Reflexionen zur Anthropologie, die ein christliches
«proprium» voraussetzen oder zutage fördern möchten. Diese Gratwanderung

macht es aber auch so schwierig, eine zeitgemässe theologische Anthropologie

phänomenologisch zu formulieren.
Es geht um eine Bestimmung der Subjektivität, welche zuerst deren unein-

holbares, unableitbares Vorgegebensein (Ich) durch Andere und anderes zu
umschreiben versucht und dann gleichsam im Umorientiertwerden dieses Ich
durch das dabei konstituierte «mich» hin zum «System» die konstitutiven Lei-

99
stungen wie fühlen, denken, handeln usw. entdeckt. Autonomie kann nur
heissen: es geht um meine Ant-Wort ohne Vorgaben, um eine Entscheidung
ohne Rekursmöglichkeiten auf Normen oder Personen, um meine
Verantwortung ohne Rückversicherungs- und Abschiebemöglichkeit - aber eben um
vielgestaltiges Ant-Worten auf den Anderen, der mich schon immer «unbedingt

angeht» und darin bedingungslos zum Ant-Worten befreit, zwingt,
ermächtigt. Deswegen sind nicht Identität und Autonomie leitende Metaphern
des Lebens, sondern Ambivalenzen, Vielfältigkeit, Schwanken: «Gott
schwankt», etwa in der Jona-Erzählung; Schwanken ist menschlich, «weil ihm
etwas Tröstliches, Spielerisches, Lustvolles anhaftet»23.

Wahr-Nehmung unserer Leiblichkeit

Ein weiterer Aspekt wird im Theologisieren oft vergessen, obwohl wir
ständig von Schöpfung, Geschöpflichkeit, Ökologie sprechen: Wir sind leibliche

Menschen, leibliches Ich, in welchem Bewusstsein und Körper ein
Geflecht bilden, «in dem sich Fremdes und Eigenes, Vergangenes und Zukünftiges,

Materielles und Ideelles, Soziales und Individuelles durchdringen». Am
Leib tragen wir die Spuren vergangener Ereignisse; aus unserem Leib
erwachsen Begierden, Ohnmächten, Irrtümer, Bedürfnisse. «Am Leib finden
die Ereignisse ihre Einheit und ihren Ausdruck, in ihnen entzweien sie sich
aber auch und tragen ihre unaufhörlichen Konflikte aus... Als leibliche Wesen
haben wir nicht die Wahl zwischen Selbst- und Fremdbestimmung, zwischen
Freiheit und Zwang, zwischen aktiver und passiver Synthesis. Unsere
Möglichkeiten realisieren sich in den verschiedenen Formen der Beziehung
zwischen Unschuld und Gewalt, zwischen Subjekt und Objekt».24 Und dieser un-

22 K. Meyer-Drawe, Illusionen von Autonomie. Diesseits von Ohnmacht und
Allmacht des Ich, München 1990; H. Luther, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen

Theologie des Subjekts, Stuttgart 1992; K.-M. Wimmer, Der Andere und die
Sprache. Vernunftkritik und Verantwortung, Berlin 1987.

23 D. Zillessen, U. Gerber, Und der König stieg herab von seinem Thron. Das
Unterrichtskonzept religion elementar, Frankfurt/Main 1997, 20.



Theologie als Wahrnehmungslehre 207

ser Körper ist im Verschwinden begriffen durch Vorspiegelungen authentischer

Körperlichkeit, körperlicher Natürlichkeit in Medien und Werbung,
durch Ökonomie, Mode und Medizin, mittels Wissenschaft, Politik und
Bildung usw., die alle unseren Körper funktionalisieren oder idealisieren2'^ -

oder in der Theologie zu abstrakter Geschöpflichkeit werden lassen, deren
alltägliche Konflikte aber gerade «wegtheologisiert» werden. Man beschäftigt

sich mit (fundamentaltheologischen) Fragen der Offenbarung und deren
Erkenntnis unter Ausblendung des sinnlich Erfahrbaren. Die theologische
Vernunft hat als rational inthronisiertes, hypostasiertes Subjekt die Offenba-
rungs- und Glaubensinhalte einschliesslich biblischer Texte hermeneutisch
auf einen letzten Sinn, z.B. in Form einer Heilsgeschichte, bezogen und damit
die Verwurzelung im Leibhaftigen vergessen. In einer «leibhaftigen
Vernunft» kommen das Ambivalente, Kontingente, Vielfältige, Unverfügbare,
auch Unvernunft und Gestörtes, Unsichtbares und Fremdes zu Wort. Wird
unser Leib als Subjekt unseres Verhaltens gesehen, dann kommt als weiterer
Aspekt die bereits oben angesprochene Intersubjektivität hinzu (was zugleich
nochmals als kritischer Hinweis zu Husserls transzendentaler Phänomenologie

gelesen werden kann).
Hier möchte ich mich mit Hinweisen auf Merleau-Ponty, Adorno, Lacan,

Derrida, Lévinas, Henning Luther begnügen: Sie und andere brechen die
Vorherrschaft des Bewusstseins- oder Reflexions-Subjekts (Ich) durch den
Verweis, dass sich das Subjekt konstituiert als antwortendes Ich. Das Subjekt
ist die Differenz von Abhängig-Sein vom Anderen (Ich, wobei das einseitig
negative Verständnis von Abhängigkeit seit der Aufklärung aufgebrochen
wird) und der im (Selbst-)Bewusstsein vollzogenen Selbstidentifizierung
(mich). Subjekt werde ich als Begehrter des Anderen (Lacan); die Ankunft
des Anderen bricht die Geschlossenheit, Identität, Fesselung an den eigenen
Bewusstseinskreis auf und eröffnet gerade darin Zukunft und fordert und
ermöglicht Verantwortung (Lévinas).27 Die radikalsten Gegner dieser
intersubjektiven (nicht aber reziproken) leibhaftigen Beziehungs-Anthropologie

24 Meyer-Drawe, 153f.; vgl. M. Foucault, Von der Subversion des Wissens, Frankfurt/
Berlin/Wien 1978, 91; M. Merleau-Ponty, Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt/Main
1974.

25 E. List, E. Fiala (Hg.), Leib Maschine Bild. Körperdiskurse der Moderne und
Postmoderne, Wien 1997.

26 A. Metraux, B. Waidenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys
Denken, München 1986.

27 E. Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Betroffenheit von
Transzdendenz, Freiburg/München 1985, 22ff: Ideologie und Idealismus bes. 32-43, wo es

um das Andere als den Anderen geht; 44ff.: Vom Bewusstsein zur Wahrheit, zu Husserl;
G. Böhme, Selbstsein und derselbe sein. Über ethische und sozial-theoretische Voraussetzungen

von Identität, in: A. Barkhaus, M. Mayer, N. Roughley, D. Thürnau (Hg.). Identität,

Leiblichkeit, Normativität. Neue Horizonte anthropologischen Denkens, Frankfurt/
Main 1996, 322-340.



208 Uwe Gerber

sind einerseits Cyberspace als Virtualisierung des Wirklichen in Natur-Tech-
nik-Artefakten und andererseits die Humangenetik mit ihrer neuesten
Errungenschaft des Klonens als der Tautologie des Menschen. In beiden «Fällen»

wird der endliche, sterbliche, unperfekte, deswegen aber gerade lern-
und glaubensfähige Mensch in seiner Leiblichkeit zum Verschwinden
gebracht. Die Humangenetik lädt dabei ihr Selbstverständnis religiös auf durch
das Selbstbild der Gralshüter, das zwei Stossrichtungen enthält: «Dies ist
erstens: die Entzifferung des menschlichen Genoms wird gleichgesetzt [mit
dem] Eindringen in das eigentliche Geheimnis Gottes, in das Rätsel Leben,
das in seinem höchsten Geschöpf buchstabiert wird. Und zum zweiten: das

Genom kennen, heisst es verändern. Der Mensch tritt damit in die Potentia-
lität der Selbstschöpfung ein. Er kann aus der langwelligen bioevolutionären
Geschichte ausscheren und sich selbst zum Kreator der künftigen Gestalt des

Menschen aufschwingen. Auch hier begegnen wir dem religiösen Motiv der
Selbstvergottung des Menschen» - wobei der Physiker Frank J. Tippler dieses

Programm offen vertritt.20
«Dies entspricht dem an Cyberspace entwickelten Moment der Überwindung

des Endlichen und hinfälligen Leibes, der Weltflucht und der Sehnsucht
nach einer göttlichen Souveränität. Zwei der wichtigsten gegenwärtigen
Forschungsfronten sehen, religiös betrachtet, sich ausserordentlich ähnlich. Sie

sind vermutlich Varianten derselben religiösen Grundbewegung des Tran-
szendierens der Natur».30 Theologie kann nicht einfach eine «propriale»
Anthropologie dagegen stellen, sondern sie muss sich in diesen Diskurs weiterhin

einmischen, indem sie andere, vor allem nicht-identische Subjektkonstitutionen

heranzieht.

Doch noch bewusstseinstheologisch?

Husserl und z.B. Heinrich Ott in Aufnahme husserlscher Phänomenolo-
gie-Gedanken sehen zwar die (bereits bei der Reflexion der Zeit angezeigte)
Gegenläufigkeit von lebensweltlich-kontingenten Erfahrungen wie z.B. des

Glaubens und wissenschaftlich-strenger Erfassung dieser Erfahrungen im Be-
wusstsein wie z.B. in der Theologie. Aber wie ist deren Verhältnis zu verstehen?

Der christliche Glaube ist als religiöse kontingente Erfahrung eben
nicht einfach - um mit Husserl zu sprechen - ein «Loch in einem Bewusst-

"3 1

seinsraume, in das eine vor aller Erfahrung seiende Welt hineinscheint»

28 H. Böhme, Zur Theologie der Telepräsenz, in: F. Hager (Hg.), KörperDenken.
Aufgaben der Historischen Anthropologie, Berlin 1996, 245.

F. J. Tippler, Physics of Immortality. Modern Kosmologie, God and the Resurrection
of Beach. New York/ Toronto/Sidney 1994.

30 Böhme, 245.
31 E. Husserl. Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen

Vernunft. Husserliana Bd. XVII, Den Haag 1974, 239.



Theologie als Wahrnehmungslehre 209

Aber ungeklärt bleibt meiner Meinung nach doch die Frage, ob nicht mindestens

bei Flusserl das Andere des Bewusstseins, also der Glauben gegenüber
seiner theologischen Reflexion, als Art «Gegenüber» fungieren kann. Es ist

für Husserl nicht möglich, «die Produktivität eines Mangels des Bewusstseins
zu denken. Selbst wenn er Unbestimmtes und Fremdes berücksichtigt, dominiert

die Auffassung von einem Bewusstsein, das aufgrund seiner intentiona-
len Verflechtung mit der Welt in sich selbst auf anderes bezogen ist und
prinzipiell Unbestimmtes in Bestimmtes überführen kann... Wenngleich Husserl
die Bedeutung der sogenannten originär gebenden Anschauung und ihre
Zwiespältigkeit respektiert, so bleibt sie doch den Sinnstiftungsleistungen des

Bewusstseins unterlegen. Husserls Phänomenologie der Erfahrung ist Be-

wusstseinsphilosophie, allerdings glättet diese Bezeichnung die vielfältigen,
in den Bänden der Husserliana reich dokumentierten Bemühungen um die
Erfassung der Rolle der Leiblichkeit im Prozess des Erkennens».

Das Skandalon unseres Theologisierens ist nicht unsere Bewusstseins-
oder unsere Reflexionsleistung, sondern unser Verwurzeltsein im leibhaftig
geschehenden Glaubensakt in der Differenz von «Ich» und «mich». Dieser
Glaubensakt geschieht als Bewegung, die alle unsere Bilder von Gott, Jesus

Christus, Kirche usw. in Bewegung hält gegen (bewusstseins-) theologisches
Festhalten, Vereindeutigen. Glauben ist eine bewegt-bewegliche Lebenseinstellung,

ein Prozess von Erhalten und Loslassen, ohne dass wir «von aussen»
etwa über unser Bewusstsein bzw. Theologisieren, über Symbole, über Rituale

herankämen. Unter Aufnahme des von Heinrich Ott schon in früheren Jahren

verwendeten und für ihn grundlegenden Begriffes des Zwischen möchte
ich abschliessen und ausblicken: «Wenn wir von Gott reden, müssen wir uns
hüten, ihn unseren Normen und Moralen zu unterwerfen. <Er> ist wohl immer
dazwischen, ob wir nun <er> oder <sie> sagen. Gott hat wohl mehr die Struktur
des Zwischen, als dass er den Platz der Ordnung und der Norm besetzt.
Jedenfalls ist es mehr als fragwürdig, die Struktur des Unbedingten, des Ewigen,
des Allmächtigen, des Höchsten, des Tiefsten etc. inhaltlich zu fixieren,
festzustellen und so durch unsere Erfahrungen (mit Bedingtem, Vergänglichem,
Mächtigem, Höchsten) festzulegen. Gott im Zwischen. Es muss gehört werden,

was nicht im Gesprochenen ist. Im Gesprochenen ist nicht, was ausserhalb

von Normen und Konventionen begehrt wird. Für dieses Zwischen
bedarf es besonderer Ohren (Matthäus 13,13-17)».33

32 K. Meyer-Drawe, Der Leib - «ein merkwürdig unvollkommen konstituiertes Ding»,
in: Chr. Jamme, O. Pöggeler (Hg.), Phänomenologie im Widerstreit. Zum 50. Todestag
Edmund Husserls, Frankfurt 1989, 291 f.

33 Zillessen, Gerber, Und der König stieg herab von seinem Thron, 18; vgl. W. Welsch,
Religiöse Implikationen und religionsphilosophische Konsequenzen »postmodernen»
Denkens, in: A. Halder, K. Kienzier, J. Möller (Hg.), Religionsphilosophie heute. Chancen
und Bedeutung in Philosophie und Theologie, Düsseldorf 1988,117-129.



210 Uwe Gerber

...oder beliebig?

Ich hatte bereits in dem kurzen Diskurs mit Honeckers Befürchtungen
einer postmodernen Beliebigkeit und im Gespräch mit Otts Glaubens-Phäno-
menologie angedeutet, dass das Gegenteil zu einem bewusstseins- oder
identitätstheologischen Ansatz, der im Rekurs z.B. auf Luther als Ausdruck von
Werkgerechtigkeit oder auf Barth als Religion im Sinne von Selbstrechtfertigung

(und nicht Religion überhaupt, so gegen Barth) abzuweisen ist, eben
nicht eine Art Anything-goes-Theologie ist.54 Wenn Theologisieren schon
immer durch kontingent-leibhaftige Wahrnehmungen des Anderen und
anderen konstituiert wird, dann wird man darin gerade die Einsetzung von uns
Menschen in Freiheit und Verantwortung für Andere und anderes sehen können.

Die Wahrheit(en) des christlichen Glaubens, die klare Orientierung, das

verbindliche Handeln lassen sich nicht auf der Bewusstseinsebene oder Sinn-
Ebene konstituieren, wohl aber reflektieren, denn diese Erfahrungen sind un-
erwartbare Geschenke und Herausforderungen, Gaben und Beschlagnahmungen,

die sofort vergehen, die vorübergehen und nie zu einem «Dogma»
werden können. Um diese Prozesshaftigkeit und diesen Pluralismus kommen
wir nicht (mehr) herum, selbst wenn sich Kirche(n) und Theologie damit
schwertun.35 Die Einheitswelt, -kirche, -théologie, -anthropologie, der
Einheitsglaube und -gott, sie alle sind als Inhalte der Grossen Erzählung eines
monistischen Christentums vorbei; und es ist höchst problematisch, dieser
Einheitsphantasie in einer Art Allmachts- und zugleich Ohnmachtsphantasie
hinterher zu laufen36 und die Chancen eines solchen Pluralismus und
Subjektivismus zu vertun, welche die Lebensexperimente als Geschenk und zugleich
als Verantwortung in sich enthalten. Henning Luther hat entsprechend die

Konzeption vormoderner Homiletik und Predigt durch die «Annahme der
Anwesenheit Gottes» charakterisiert; postmoderne Konzeptionen artikulieren

sich als permanente Gratwanderung zwischen der Abwesenheit und der
Anwesenheit Gottes.37 In dieser Perspektive gehören Verbindlichkeit als das

Eintreten des Glaubenden für seine «Sache» und die postmodern-radikale
Pluralität zusammen. Der Unverbindlichkeit oder Beliebigkeit lässt sich nicht
durch eindeutige Verbindlichkeit wehren; Verbindlichkeit ist die Erfahrung
der Verantwortung, in die wir durch Andere und anderes gerufen und zu der
wir unausweichlich verpflichtet werden. Der Andere bzw. die Begegnung mit

34 Vgl. zur berechtigten Kritik dieses Aspektes der Postmoderne bei K. Füssel, D.
Solle, F. Steffensky, Die Sowohl-als-auch-Falle. Eine theologische Kritik des Postmodernismus,

Luzern 1993, ansonsten ist der Versuch einer Vereindeutigung abzulehnen.
35 A. Grözinger, Die Kirche - ist sie noch zu retten? Anstiftungen für das Christentum

in postmoderner Gesellschaft, Gütersloh 1998,14f. u.ö.
36 Richter, der Gotteskomplex, 1979.
37 H. Luther, Frech achtet die Liebe das Kleine. Spätmoderne Predigten, Stuttgart

1991,13.



Theologie als Wahrnehmungslehre 211

dem Anderen geschieht als Prozess von Verbindlichkeit - und nicht in Gestalt
von Lehren, Appellen, Ritualen, die alle wichtig sind in ihrer Vorläufigkeit,
Relativität, Pluralität, die aber nur relativ verbindliche Konkretionen und
nicht Bedingungen unserer Verantwortung sind. Der Andere, Fremde, Nicht-
Erwartbare wird zum Beliebigen, wenn ich ihn übersehe und damit meine
eigene Freiheit verspielt habe; er wird von mir als Anderer definiert, festgehalten,

dingfest gemacht und somit seiner Einzigartigkeit und Fremdheit
beraubt; er wird zum Einzigen und Verbindlichen für mich, indem ich ihm ant-
worte.

Und was folgt daraus?

Mit einem Zitat möchte ich schliessen, das m.E. auch auf den dialogischen
Prozess einer «Phänomenologie des Glaubens» von Fleinrich Ott zutrifft:
«Der Mensch steht nicht umsonst zwischen Flimmel und Hölle, so hat er zu
leben, dem Geist und dem Fleisch sein Recht werden zu lassen, die Labilität
zu ehren, wo sie sich ihm anbietet, als praktischer Okkasionalist aus
Ehrfurcht vor der tiefen Zweideutigkeit in aller Existenz, nicht als kleiner
Gelegenheitsmacher; die eine der beiden Welthälften hat ihn immer noch früh ge-

39
nug».

Uwe Gerber, Darmstadt/Basel

38 Hier könnten uns die Talmud-Lesungen und die philosophischen und religionsphilosophischen

Gedanken von Emmanuel Lévinas weiterbringen, vgl. E. Lévinas, Die Spur
des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg/
München 1983. Diese Anregung verdanke ich Herrn Plüss, Assistent an der Theol. Fakultät

in Basel.
39 H. Plessner, Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus

(1924), in: Plessner, Gesammelte Schriften. Band V: Macht und menschliche Natur,
Frankfurt/Main 1981, 54f.


	Theologie als Wahrnehmungslehre

