
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Gebet als Spielraum der Theologie : "Von Gebet zu Gebet" - nochmals
das Unser Vater

Autor: Otte, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gebet als Spielraum der Theologie

«Von Gebet zu Gebet» - Nochmals das Unser Vater

1. Anfang eines gemeinsamen Spiels: Theologie als Gehet

Meine fast 40jährige Weggemeinschaft mit Heiner Ott gemahnt mich in
mancher Beziehung an den biblischen Exodus, nach dem das Bekenntnis
«Ein abgesprengter Aramäer war mein Ahn» gesprochen werden darf und
der Unbehaustheit eingedenk ein Erntekorb dankbar herbeigebracht werden
soll. (Dt 26,1 ff) <Theologia Viatorum> waren für uns nicht nur gemeinsame
wissenschaftliche Bemühungen, sondern auch zahlreiche praktische Interaktionen

als Bündner Prädikanten und Baselbieter Pfarrer. Häufiger Austausch
über unsere interreligiösen Erfahrungen vertieften unsere Freundschaft und
Interessen an einer universalen Hermeneutik.

Das Gebet im unlösbaren Zusammenhang mit Lebenspraxis und
wissenschaftlicher Reflexion bildete für den Jubilar nicht nur eine biographische
Klammer in seinem reichen publizistischen Schaffen, sondern die Grundbewegung

seines engagierten Daseins. Zwei Veröffentlichungen zum Gebet
markieren für mich den ständigen Aufbruch auf dem endlichen Wander-
<Weg> in Raum und Zeit: Die öffentliche Habilitationsvorlesung Heinrich
Otts «Theologie als Gebet und als Wissenschaft» von 19581 und sein Beitrag
zur Lochman-Festschrift «Das universale Gebet» von 19922.

Aus der historisch-kritischen Schule Heidelbergs kommend faszinierte
mich Ende der fünfziger Jahre als Bonner Theologie- und Philosophiestudent
die neue Sicht des Theologie-Treibens, welche der damalige Basler Privatdozent,

Schüler Karl Barths und Rudolf Bultmanns, uns vermittelte: Auch das
Gebet hat wissenschaftliche Relevanz und lässt Gottes Wirklichkeit
reflektierbar anwesen! Mehr oder weniger historisch verklemmte Studentinnen
wurden zu einem verantwortlichen freiheitlichen Umgang mit der Theologie
ermutigt: zum Spielraum <Theologie>.

2. Das Gehet als Spielgrund und -räum wissenschaftlicher Theologie

Im Gebet wurzelt nach Heinrich Ott die Theologie als aposteriorische
Wissenschaft, insofern sie in einem kohärenten, in sich folgerichtigen «Gefüge

von Sätzen» (1211 die Erfahrungen des Gebets denkend expliziert. Wenn

' H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft, ThZ 14 (1958) 120-132 (Zahlen in
Klammern daselbst).

2 Ders., Das universale Gebet, ThZ 48 (1992) 7-14 (Zahlen in Klammern daselbst).



188 Klaus Otte

das Gebet als «mein eigenes Bewegtsein und als mein eigener Entschluss»
erfahren wird, ist dies Teil einer nicht zu bestreitenden Wirklichkeit, welche
«Wirklichkeit der Gottesbeziehung» genannt werden kann (124). Dass sie
«ein Du zu ihrem <Gegenstande> hat», unterscheidet die Theologie von jeder
anderen Wissenschaft. (124). Auch das «Er» in manchen Gebeten ist «ein
latentes Du» (125).

Damit ist mehr gemeint, als dass theologische Aussagen etwa in Gebetsform

eingekleidet sind oder die Arbeiten des Theologen durch Gebete unterstützt

werden. Nach Anselm von Canterburys berühmten <Proslogion>
erweist sich zwar die Gebetsform insofern als «die wahrhaft sachgemässe
Form» theologischen Forschens, als jedes Gebet wie auf einer Klimax von
Verstehen zu Verstehen führt (126f.). Aber selbst wenn die volle Erkenntnis
eschatologisch gebrochen bleibt, ist Theologie als existentielle Angelegenheit
eine «Bewegung des von Gott bewegten Daseins» (128)!

Die Theologie bringt die Realität des im Gebet Erfahrenen ins Gespräch
und «diskutiert über das <concretissimum der Gottesbewegung>» im Dialog.
Und «indem der einzelne Theologe verantwortlich für sich selber redet, redet
er zugleich verantwortlich für alle Mitmenschen, die mit dem selben göttlichen

Du konfrontiert sind» (130). Hieraus schliesst Ott auf den kirchlichen
Charakter aller Theologie. Über den interreligiösen Charakter aller Theologie

als Gebet werden wir später sprechen müssen, denn zur Gesamtheit der
Menschen gehören ja schliesslich alle von der Religion Erfassten. «Denn alles
Denken setzt ja die Mitmenschlichkeit als Horizont des Verstehens schon

voraus» (130).
Wie aber kann es zum Konsens im Spielraum der Theologie kommen,

wenn das Gebet der Unterschiedlichen der faktische Quellenort für die
theologische Wirklichkeit ist? Eine solche notwendige Identität lässt sich nach Ott
«durch keinen Beweis erzwingen, sondern kann nur geschenkt werden»
(130). Durch das Gebet bzw. auch Glossolalie und Prophétie muss die Kirche
nach I Kor 14 <erbaut> werden, insofern muss «Theologie erbaulich sein!»
(130). «Die wissenschaftliche Strenge der Theologie ruht nicht im Beweis,
sondern in der Verantwortung» (131), wobei Verantwortung m. E. eine
spekulative3 Antwort auf die Identität der Gebetswirklichkeit sein kann.

Abschliessend meint Ott, dass die systematisch-methodologischen
Erwägungen als solche keinen <Gebetscharakter> hätten, sondern «Gebet gleichsam

am Anfang und am Ende der Theologie» stünde (131 Andererseits hält
er aber fest an der Forderung, «Theologie sei darzustellen als ein System von
analytischen Sätzen. Denn die kann nichts aussagen, als was in ihrer
Erfahrungsgrundlage schon enthalten ist» (132). Wenn aber diese Grundlage allein
das Gebet ist, werden wir an das Erbetene die Frage richten dürfen, welche

3 Vgl. K. Otte, Spekulative Theologie, EKL3 (1996) Bd. 4, 387-390.



Gebet als Spielraum der Theologie 189

Kriterien und Kategorien, auf denen das analytische System und auch die
Identität einer alle Menschheit betreffenden Theologie aufbaut, aus der
Gebetswirklichkeit neu zu gewinnen sind. Schliesslich müssen «theologische
Systeme je neu gewagt werden» (132) bis zu dem Punkt, «wo jedes System sich

erübrigt» (132).

3. Das universale Gebet Jesu als Intensivierung des Spiels <Theologie>

Nach fast vier Jahrzehnten hat Heinrich Ott aufgrund zahlreicher interreligiöser

Erfahrungen und in einer schier verwandelten Welt die Frage nach
dem weltweiten gemeinsamen Gebet und damit auch nach einer universalen
Theologie bzw. Hermeneutik erneut aufgenommen, auf die wir oben
aufmerksam gemacht haben. <Das universale Gebet als Spielraum
grenzüberschreitender Religionstheologie oder Religionshermeneutik> könnte nun das

gemeinsame Thema lauten, das uns verbunden hält.
Die Bedeutung der realen Gebetserfahrung mit Vertretern sogenannter

anderer Religionen ist als konkretes Phänomen und als unumgängliche
Notwendigkeit in den Horizont der Weltverantwortung getreten. Die Frage nach
den allem Dasein immanenten Kategorien und Kriterien in der alle Mitmenschen

verantwortlich umgreifenden Gebetsrealität ist in den Spielraum der
Theologie eingedrungen. Einfache religionswissenschaftliche Argumentationen

und Vergleiche reichen vielfach nicht mehr aus, um religionsontologische
Korrelationen wahrzunehmen. Diese können nur in der Praxis sich vollziehender

und durchhaltender interreligiöser Lebensgemeinschaften erlebt und
ermittelt werden.4

Mit Vertretern verschiedenster Religionsausprägungen hat auch Heinrich
Ott gebetet und gefragt, «was denn in diesem Gebet eigentlich geschieht»
(7).2 Entgegen aller dogmatischen Kontrolle über <erlaubte> oder <unerlaub-
te> Gebetsgemeinschaften geschieht Gebetsrealität <sub specie Dei>. Das Unser

Vater ist für Ott «eigentlich das universale Gebet der Menschheit» (8).
«Die Initiative liegt durchaus bei Gott allein» (8). Und wie vor 40 Jahren hebt
er hervor, dass «der Mensch selbst in jene Nähe zu Gott (gelangt), die ihn in
die Lage versetzt, das Gebet des Herrn nachzusprechen» (8) und damit die
Gebetswirklichkeit zu realisieren: des Menschen Sein vor Gott. Jesus ist als
«Lehrer der Herrengebets» der Mittler für das «Modell des Seins vor Gott»
(8).

«Ein Gebet gibt nicht einfach einen Sinngehalt zu verstehen, sondern es

führt ein in eine Bewegung, in ein Geschehen» (9). «Die einzelnen Bitten des
Unservaters weisen auf die Dimensionen der Grundsituation des Menschen

4 Ders., Verstehen des Fremden. Ein Erfahrungsbericht. Dial. d. Religionen 3, Gütersloh

(1993) H. 1,50-64.



190 Klaus Otte

in der Gottesnähe» (8). «Steigen wir aber ein ins Gebet, so erfahren wir dessen

grossen Bewegungsspielraum», der alle anderen Beter mit uns umfasst
(10). Auch das Umgekehrte darf wohl angenommen werden: Das Gebet der
anderen reisst uns mit. «In diesem Geist werden wir also vorzugehen haben,
wollen wir aufzeigen, wie das Gebet des Herrn die wesenhaften Dimensionen
des Seins des Menschen überhaupt <coram Deo> umfasst und zusammen-
schliesst», sagt Heinrich Ott (10).

Über das «Paradigma der Meditation» als Annäherungshilfe gelangt er
zur Interpretation des Herrengebets: Lauschend soll «die Anwesenheit Gottes»

realisiert werden (11). Die einzelnen Anliegen transzendicrend bittet das
Gebet «um das Sein mit Gott, um Gottes Sein mit uns» (11). Es geht um die
«Ur-Wirklichkeit, die uns trägt» (12). Im konkreten Text des Unservaters
werden «die Sinndimensionen oder existentiellen Dimensionen dieses
Geschehens» vorgesprochen (12).

Wie ein kurzes Mantram begreift Ott die Anrede und erste Bitte: «wie
eine Begrüssung des Vaters eine Bejahung der Göttlichkeit Gottes, der
Heiligkeit seines Namens» (13). Indem damit alles schon gesagt ist, «kommt
der Betende zu seinem wahren Selbst.» Es geschieht «eine Entleerung (Ke-
nose) des <Ego> mit dem Vielerlei seiner Gedanken und Wünsche» (13). In
der zweiten Bitte um Gottes Reich «schwingt die Solidarität mit allen
Menschen, ja allen Geschöpfen» mit (13). «Realisieren wir Ihn, so realisieren wir
zugleich und in ein und demselben Akte diese universale Grund-Solidarität»
(13). Auch inhaltlich wird so aus dem Herrengebet die Brücke zu den anderen

Religionsausprägungen zwingend notwendig. Im Hinblick auf das
Geschehen göttlichen Willens in der dritten Bitte hält Ott eine eher personalisti-
sche Deutung für angebracht, indem sich der Betende «persönlich dem Willen

Gottes bejahend füge» (13). Indessen entgrenzt der Zusatz <ini Himmel
wie auf Erden> diese personalistische <Enge>: Die grosse «Vision vom
allumfassenden. alles durchdringen Wirken Gottes ist angesagt» (13).

«Im Symbol des Brotes sind die Güter des irdischen Lebens zusammengeschlossen»

(13). Die besondere Dimension der «Freiheit von der Schuld»
spiegelt sich in der Vergebungsbereitschaft gegenüber anderen wider.
Personalistisch ausgedrückt: Gnade Gottes und Verantwortung des Menschen greifen

ineinander. Die nach klassischer Zählung letzten zwei Bitten bringen die
Versuchung <sub specie aeternitatis> und auf das dem Menschen «noch anhaftende

Böse» zur Sprache. «Die Bereitschaft, sich selber im Tod um-schaffen
zu lassen zur Gestalt seiner gottgewollten Vollendung, ist der Akt seines

Anheimstellens, seiner Hingabe an Gott» (13).
«Die Symbole (des Herrengebets) nehmen uns mit, sofern wir uns ihnen

anvertrauen» (13). «Die Symbole des Herrengebets helfen uns an den Ort zu
gelangen, der von Gott her gesehen schon der unsrige ist» (13). So kann es
besonders auch im Hinblick auf die Trias «Reich, Kraft und Herrlichkeit» heis-

sen: «Darum ist das Gebet universal: das aktuelle Gebet der Christenheit -



Gebet als Spielraum der Theologie 191

das potentielle Gebet der Menschheit» (13). Damit will sich der Interpret
nicht bei den Worten des Gebets aufhalten, «sondern in erster Linie auf den
inneren Vollzug» achten (13).

4. Das Zwischen-Spiel in der Theologie

Das eigentlich aus der Philosophie Martin Bubers von «Ich und Du»
gewonnene «Zwischen» spielte mittlerweile auf unserer theologischen Wanderschaft

nicht mehr nur im systematischen Gemeinschaftswerk «Die Antwort
des Glaubens»5 eine Rolle, sondern betraf auch Heinrich Otts Verhältnis zu
mir und vielen anderen und bestimmte darüber hinaus unseren gemeinsamen
Spielraum der Theologie. Als an die Basis gebundener Gemeinde-pfarrer6
und nebenamtlicher akademischer Lehrer begriff ich theologische Praxis
meist unter dem Gesichtspunkt, welche Ermöglichungsbedingungen und on-
tologischen Implikate die konkreten Phänomene im alltäglichen Gemeindevollzug

theologisch und funktional erklären könnten. Der solcher Denkweise
gegenüber niemals abgeneigte Kollege und Freund verharrte nach meinem
Empfinden schlussendlich doch mehr in einem Denkschema, welches bei
aller Realsensibilität eher wissenschaftlich im universitären Sinn vorging.
Zwischen ihm und mir spannte sich eine Verständnisbrücke wie zwischen
personal-logischem und personal-ontologischem Denken. Die profane Alltäglichkeit

in den verschiedenen Kulturen sollte für mich ihre eigenen Kategorien
und Kriterien aus sich herausstellen, während Heinrich Ott ein brillanter
Operateur der europäischen Logik ist, welcher sich gleichwohl vorzüglich in
der «Fremde» auskennt. So Hess ich mich meist neugierig auf fremde herme-
neutische Horizonte ein,7 um sie für mein eigenes wissenschaftliches Denken

Ö

zu instrumentalisieren, während der Professor und Politiker oft dieselben
Dinge mit herkömmlichen Mitteln allgemeiner begreiflich machen zu können
schien.

Sowohl bei der Exegese des ursprünglichen Unservaters in Griechisch als

auch beim traditionellen Verständnis des Herrengebets bieten sich mir
weiterführende Auslegungsmöglichkeiten an, die ich meinem Wegbegleiter vor-

5 H. Ott / K. Otte, Die Antwort des Glaubens. Syst. Theologie in 50 Artikeln, Stuttgart

31981, Stuttgart41999.
6 K. Otte, Durch Gemeinde zur Predigt. Zur Verhältnisbestimmung von Theologie

und Predigt bei Alexander Schweizer und Alois E. Biedermann. Heinrich Ott zum 50.

Geburtstag, Frankfurt/M 1979.
7 K. Otte. Hermeneutics of Being-in-the-World - By Example of Dialogue among

Religions. Kirisutokyo Kenkyu. Kyoto 1991, No. 2.

Ders., Die Zeitigung der Zeit als kategoriales Problem einer zukünftigen Hermeneutik
in der sich vollziehenden praktischen Begegnung der Religionen und ihrer zunehmenden

Wechselbeziehungen zueinander. In: Religion und Gestaltung der Zeit, Kampen 1994,
123-135.



192 Klaus Otte

zulegen wünsche. Ist das in sieben Bitten mit Doxologie aufgeteilte Unserva-
ter nicht in die juridischen Fänge der christlichen Kirche geraten, während
das in einer Triade von drei mal drei Elementen konzipierte Herrengebet die
,Theologie Jesu' eventuell bewahrt hat? Und allem vorweg: Gilt in der
Auslegung dieses biblischen Gebets nicht vor aller Auslegungsgeschichte des
Gebetes die dem ursprünglichen Text immanente Logik?9 Die anscheinend
ursprüngliche Meinung des Gebetstextes und die heute not-wendigen
Erklärungen scheinen sich nämlich näher zustehen als die gängigen Interpretationen.

Der Galiläer Jesus von Nazareth hat den Komplex des <18-Bittengebets>
möglicherweise aus der jüdischen Verengung auf den messianischen universalen

Horizont gebracht und damit über zwei Jahrtausende hinweg trotz
gelegentlicher kirchlicher Selbstvergessenheit eine Universalisierung des Heils
erwirkt, welche in der interreligiösen Korrelation endgültig zum Tragen
kommt. Als Jesus zum dogmatisierten Christus wurde, schwächte sich dieses
Glaubensbewusstsein ab und geriet zum Gegenteil dieser universalen
Heilstatsache. Indessen setzt sich die Wahrheit Jesu Christi in diesen Tagen erneut
durch.10

5. Die Wiederentdeckung des Spiels <Theologie> im Herrengebet

Aus den Synoptikern erkennen wir: Die heute übliche Form des Herrengebets

ist nach und nach gewachsen. Die Anrede «Unser Vater» hat ihre
Geschichte und erlaubt uns heute die Frage: «Wo ist die Mutter», die zum
Gedanken der Schöpfungstheologie hinzugehört? Möglicherweise hat die eher
patriarchalische kirchliche Tradition diese Möglichkeit retouchiert. Präsent
ist die Vater- und Mutterschaft aber auf jeden Fall in diesem die Theologie
ermöglichenden Gebet.11 Schon in diesem Vorfeld ist Klärung erforderlich,
wenn die Gemeinde allsonntäglich und mancheiner auch allnächtlich so

spricht: «Unser Vater im Himmel....»
Lassen wir die herkömmliche Interpretation des Herrengebets mit ihren

eher gewaltsam gewonnenen und in der «Sündenvergebung» gipfelnden
sieben Bitten einmal auf sich beruhen und nehmen das Angebot des matthäi-
schen Textbestandes mit seiner ihm eigenen Ontologie und Logik an, dann
lädt uns ein zwei- bzw. dreiteiliger Gebetsentwurf mit je drei in sich
verschränkten Elementen ein, welche die «Theo-Logie» Jesus' von Nazareth

9 K. Otte, Das Sprachverständnis bei Philo von Alexandrien. Sprache als Mittel der
Hermeneutik. Tübingen 1968.

K. Otte. Rechtfertigung aus Glauben als Religionsgrenzen übersteigende Kraft.
Die Möglichkeit religiöser Toleranz durch das Evangelium von Jesus Christus. In: Der
Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues, Mainz 1984, 333-342.

11
Vgl. dazu: U. Gerber, Beten als Vatererfahrung, ThZ 48 (1992) 33-45.



Gebet als Spielraum der Theologie 193

möglicherweise herbeiwinken und <einspielen>. Die traditionelle, in den meisten

Katechismen vertretene Auffassung personalisiert über Gebühr die
ursprüngliche Theologie, sie führt zu den meist stark anthropomorphen Prämissen

in den Ausführungen zu den einzelnen Bitten, sie bringt einen spirituellen
Stress> zum Nachteil des Beters und nicht zuletzt ein unbiblisches Sünden-

bewusstsein mit sich, welches sich zwar in der Beichtpraxis und in der
kirchlichen Sanktion durch «mehrere Vaterunser» als geeignet erweist, in der
Tat aber die theologische Botschaft überlagert. Dieses Grundverständnis
wurde durch die Juridifizierung der «Sünde» in früher Zeit (vgl. lukanische
Fassung) dem Zunehmen der Ablasspraxis und der Moralisierung des
Christentums begünstigt.

In der Hinwendung des Betenden zum «Unaussprechlichen» und in
Wechselwirkung in der Zuwendung des Ur-Sprungs zu uns, welcher sich
biblisch als <das Sein alles je Seienden* zu erkennen gibt, wird der unendliche
Gebetsrahmen unter dem sozialisierten Symbol «Vater (und Mutter?)»
abgesteckt wie ein «temenos» bzw. «templum» in den meisten Religionsausprägungen

der Welt. In «Vater (und Mutter)» geschieht in unauflöslicher Einheit
von Person und Sein, d.h. personal-ontologisch das kontinuierliche Ur-Sprin-
gen aller Seinswirklichkeit so, als ob sich das für uns <hier und da absolut
unbegreifbare Nichts* andauernd selbst nichtete (Kenose) und damit in eins zur
ständig fliessenden Quelle jeweiliger Seinsmöglichkeit in Raum und Zeit
würde, welche ihre innere Identität als in ihrem Geschaffenwerden je neu
erfährt.

In der ersten Triade bilden - fast in der Form dreier Endreimverse (oou)

- die Bitten über des «Unaussprechlichen» Namen, des «Vaters» Reich und
seines Willens eine je sich steigernde Aussage zum geheimnisvollen Wesen
des Angebeteten. Der Imperativ im Passiv: «Dein Name werde geheiligt»
blendet jede Nennung eines Handelnden aus. Weder der in Kommentaren
immer wieder verantwortlich* gemachte Gott, noch die gleichfalls meist
wegen ihrer Versäumnisse beschuldigten Menschen könne nach personalisti-
scher Denkmanier in den Text eingeschleust werden. In dem nach europäischer

Grammatik als logisches Subjekt bezeichneten «Namen» soll Heiligung
geschehen, d.h. soll das Tremendum sich ereignen, wenn «Gott» und
«Mensch» in die dynamische Korrelation des Ur-Springens geraten.12 Der
«Name» ist der Spielraum des göttlichen Werdens in Raum und Zeit, er wird
dadurch selbst und schafft dem «Genannten» Gehör und Geltung.

Als nächste Enthüllung des «namentlich» nun Wirkenden erbittet das Gebet

die Realisierung «Gottes» unter den Bedingungen der jeweils kulturell
geprägten Kategorien und Kriterien von Raum, Zeit und Identität. Als Reich
«Gottes» soll sich das im Namen vergegenwärtigte Geheimnis der ursprüng-

12 K. Otte, The Philosophie of Salvation: Other Power versus Self Power. The Pure
Land. NS 12 Kyoto (1995) 152-170 (167).



194 Klaus Otte

lichen Wechselwirkung in allem Sein weltimmanent konkretisieren. Die
Massgaben dieses Reiches erwachsen aus dem Ur-Sprung allen Seins selbst,
welcher das Nicht-Sein ins Sein ruft. Ein Grundzug solcher Realität ist die

1 ^
Spontaneität konkreten Werdens welche von handelnden Subjekten in
erster Linie nicht abhängig zu sein braucht.

In der Wechselwirkung in allem Sein, nicht nur in Raum und Zeit, sondern
im Himmel und auf Erden soll sich der steuernde und kräftigende Wille des

göttlichen Geheimnisses vollziehen. Der Wille Gottes ist nicht nur korrektive
Reaktion auf des Menschen Willen, auch nicht nur die einseitige Steuerung
des menschlichen Gemachtes von aussen - alle diese personalistischen
Gesichtspunkte sind nicht im Gebet primär -, sondern Ermöglichungs- und
Vollendungsdynamik allen Daseins aus dem «Vater» schlechthin. Indem sich
solch Erbetenes erfüllt, geschieht nicht nur messianische Zeit in aller escha-

tologischen Gebrochenheit, sondern spielt sich die Theologie ein, welche der
Vorbeter Jesus möglicherweise realisiert hat. Diese Theologie verläuft sich

nicht vordergründig in sekundären anthropomorphen Deutungen, sondern
greift auf das Werden des Erebetenden aus und lebt vom Gebet «habend, als

hätte sie nicht.»14

Wie ein «brennender Dornbusch»17 oder gar eine «helle Feuersäule»16

tritt die «Ur-Wirklichkeit, die uns trägt», vor uns hin. Wie der Weg des

Propheten den Ankommenden be<weg>t hat (Jes 40,3), so vermag auch bei unserem

Exodus die Erfüllung des be<weg>enden Gebets die entsprechende Theologie

als Gebetsrealität in Gang zu bringen und in ihren Prämissen und Er-
möglichungsbedingungen zum auch wissenschaftlichen Licht zu geleiten.'7
Das Verstehen in solcher Theologie wird so von Gebet zu Gebet vertieft. Die
zur wissenschaftlichen Behandlung des Erbetenen impliziten Kategorien und
Kriterien müssen je und je neu aus der Gebetswirklichkeit eruiert werden. Es
handelt sich zunächst um eine eschatologische «Materie», welche potentieller
Gegenstand der gemeinten Theologie ist. Eine Bestimmung von Subjekt und
Objekt im europäisch-philosophischen Sinn kommt eigentlich nicht vor. Das
Subjekt wird selbst wesentlich im Geschehen.18

Gehl es in der ersten Triade darum, dass «Gott» der unaussprechliche
Gott wird - der Mensch ist <expressis verbis> nicht im Spiel -, so handelt die

17 R. Okochi / K. Otte, TAN-NI-SHO. Die Gunst des Reinen Landes. Begegnung zwischen
Buddhismus und Christentum, Bern 1979, 150.

14 Vgl. II Kor 6,10.
15 Vgl. Ex 3,2ff.
16 Vgl. Ex 13,21.
17 K. Otte, Lernen als reflexiv vollzogene Existenz. Die Analyse eines Lernprozesses

in der Theologie dargestellt an Karl Rahner: Das leben der Toten. Mit einem Begleitwort
von Karl Rahner, Bern, Frankfurt/M, Las Vegas 1978.

18 K. Otte, Wandel und Bestand in der Sprache zu Hause. In: Wandel und Bestand -
Denkanstösse zum 21. Jahrhundert, Paderborn und Frankfurt/M 1995, 675-682.



Gebet als Spielraum der Theologie 195

zweite Triade des Gebets von Gottes Sein für und in dem Menschen: Gott in
Welt. Aus der Wechselwirkung in allem Sein soll jeden Tag neu-oder wie
immer das «e7noüaiov... ofigepov» verstanden werden kann - nicht nur das greifbare

Lebensnotwendige erwachsen, sondern auch alles, was Leben ermöglicht,

wie Wissenschaft, Kunst, Politik, usw. - und wohlmöglich auch Theologie

usw. Drei fest miteinander durch «kcù» verknüpfte Elemente erbitten das,
was für den Menschen notwendig ist. Wobei die beiden letzten Elemente aus
zwei sich gegenseitig ergänzenden Komposita bestehen. Erst hier geht es im
eigentlichen Sinne um das konkrete Ich und Du zwischen dem Beter, den
Betern und dem Angebeteten. Das Zwischen soll gelingen. Zur erbetenen
Existenzgewährung des Menschen im kommunikativen Umgang mit seiner Umwelt

gehört anscheinend konstitutiv ein begrenztes Schuldigbleiben im Vollzug

der realen Wechselwirkungen in allem Dasein. Dieses Schuldigbleiben
muss nicht unbedingt als sündhaftes menschliches Verfehlen angesehen werden,

sondern kann sich sogar ganz im Gegenteil als kreatives Manko in allem
Dasein insofern erweisen, als es zum Motor für alle Entwicklung und Entfaltung

neuen Daseins wird. Dieser zugleich alle Seinsentwicklung beeinflussende

Mangel kann durch das vervollkommnende Wirken des urspringenden
Seins aufgehoben werden.

Das komplementäre «vergib uns wie auch wir vergeben» braucht nicht
in erster Linie als Akt der Nächstenliebe oder der christlichen Toleranz oder
der Dankbarkeit verstanden zu werden, sondern stellt eher einen notwendigen

und aufweisbaren Schöplüngsmechanismus im erbetenen Seinsvollzug
dar. Es handelt sich um die erforderliche Energie und Kraft, welche die
Entfaltung des Seins in Zeit und Raum nötig hat. Die allem Sein durch seinen
Ursprung immanente dialektisch-dynamische Vollzugsweise kommt eben auch

so im Zwischenmenschlichen und Zwischenkreatürlichen zum Vorschein.
Denn auch dem Menschen und der gesamten Schöpfung gilt dieser <Verge-
bungsprozess> (Rom 8). Dieser Prozess der Schuldvergebung muss nicht
automatisch dem juridisch aufgearbeiteten Sündenverständnis der herkömmlichen

kirchlichen Deutung unterstehen, sondern kann in den Bereich der
Identitätsfindung des Daseins in der Einzelperson, in der menschlichen
Gemeinschaft und damit auch im gelebten Dialog zwischen unterschiedlichen
Kulturen und Religionsausprägungen gehören.19 Im Erbetenen ist also die
Kraft zum interreligiösen Dialog einschränkungslos mit gegeben. Jedenfalls
lässt sich in der Vorgabe Jesu in dieser Hinsicht keine Einschränkung finden.

Zu der durch das Gebet gewährten Existenz im weitesten Sinn gehört un-
aufgebbar die Gefahr des Absturzes in die totale Sinnlosigkeit, welche den
Verlust aller Wechselwirkung im geschöpflichen Sein bedeuten würde. Die
Preisgabe des Vertrauens auf solche ontische Dynamik unserer Seinsmäch-

19 vgl. K. Otte, Das Absolute und die Absolutisten. In: Pluralistische Theologie der
Religionen, Frankfurt/M 1998,175-190.



196 Klaus Olle

tigkeit wäre ein Symptom der grossen Versuchung, welche manche Kommentare

in den endzeitlichen Wehen der Welt erwarten.20 Entweder der reine
Fatalismus oder die idealistische Versteinerung verweigern sich der dynamischen

Wirkung des absoluten Ursprungs19, so dass keine Lebensprozesse
mehr möglich sind. Diese totale Verweigerung kann als die Manifestation des

absolut Bösen verstanden werden, welches sowohl personal als auch ontisch
in eins erfahren werden kann. Die Erlösung von diesem Bösen setzt die
urspringende Wechselwirkung allen Seins so in Kraft, wie es im Kreuz und in
der Auferstehung des Messias fundamental in nachjesuanischer Zeit z.B. bei
Paulus glaubend erlebt worden ist. Zur messianischen Anbruchszeit gehört
das Sterben und Überwinden des Todes, in der messianischen Vollendung
kommt die dialektische Identität des Nicht-Identischen zur Ruhe der
Vollkommenheil. Der Vorbeter des Unservaters, Jesus, ist damit mit dem Erbeteten

identisch geworden.
Besonders diese letzte Triade hat durch die Sünden- und Ablasslehre der

kirchlichen Tradition anscheinend gelitten. Schon Lukas verstand das Absurde

und absolut Böse als die Sünde, welche dann später rubrizierbar, kontrollierbar

und schliesslich gegen Ablassgeld vergebbar wurde. Den möglichen
totalen Absturz in der Versuchung ordnete die Tradition in den Bereich der
körperlichen oder seelischen Gelüste ein. Beides, die Versuchung und das

Böse, wurde damit seiner letzten Absurdität und verhängnisvollen Brisanz
entledigt, weil schlussendlich diese unergründlichen Vollzüge unter
institutionelle Kontrolle gebracht und ihrer Realität beraubt werden konnten. Die
Einteilung des Unservaters in sieben Bitten legt davon möglicherweise Zeugnis

ab.

Ob die Doxologie als dritte Triade aus Freude an auch äusserlich <trinita-
rischen> Formen zum bisher besprochenen Herrengebet hinzugewachsen ist,

mag dahingestellt sein. Jedenfalls findet sich dieser Brauch anscheinend
schon im 2. Jahrhundert. Textlich bezeugt ist die Doxologie aber erst später.
Nur mit Mühe bringt man die in den beiden ersten Triaden aufflackernde
<Theologie Jesu> unter, wenn man nicht gewaltsam das Reich, die Kraft und
die Herrlichkeit mit den oben gewonnenen Einsichten aufbereitet. Denn das

Reich in der ersten Triade ist im Kommen, in der dritten Triade positionell
vorhanden. Ebenso verhält es sich mit der Kraft und der Herrlichkeit. Sie sind
vorhanden bis in Ewigkeit. Dieser Gebetsteil könnte eine Selbstbestätigung
formalen Betens wegen der abhanden gekommenen eschatologischen
Wirklichkeitserfahrung der Kirche sein. Er könnte aber auch aus der Auffassung
geboren sein, dass die Kirche als <Christus prolongatus> diese Erfüllungen
nun alle garantiere. Jedenfalls scheint der theologische innere Vollzug des

vom Gebet Eingespielten entschwunden zu sein. Dafür könnte auch die

2(1 E. Schweizer, Das Evangelium nach Matthäus, NTD 2, Göttingen 1973, 98.



Gebet als Spielraum der Theologie 197

künstliche Aufteilung in die sogenannte 6. und 7. Bitte sprechen, welche vom
Verlust ur-sprünglichen Betens und Theologiesierens Zeugnis ablegen würde.

6. Theologisches Nachspiel

Indem das Gebet als kreative Grundlage für Theologie, die Gebetswirklichkeit

als kategoriale und dynamisch-noetische Ermöglichungsbedingung
und speziell das Unservater als immer neu entdeckbarer Bewegungsspielraum

theologischen Existenzvollzuges plausibel gemacht worden sind, ergeben

sich wie in der herkömmlichen Geschichte der Theologie so auch heute
neue theologische Möglichkeiten des Verstehens, welche nicht selten mit den
herkömmlichen in Konflikt geraten.

So scheint das theologisch-methodologische Vorgehen auf der Grundlage
der den biblischen Textzeugnissen und der Bezeugung der «Ur-wirklichkeit»
immanten hermeneutischen Kategorien und Kriterien im allgemeinen
theologischen Geschäft noch eher unbekannt zu sein. Wie herkömmlich wird der
«theologische Gegenstand» mit den Mitteln einer wenig hinterfragten, der
jeweiligen Kultur eigentümlichen Logik und Kategorialität methodisch behandelt.

Gerät indessen die Theologie in den Sog des vom Gebet bewegten
Spielraums, können sich notwendigerweise zum Verständnis andere methodologische

und hermeneutische Prämissen anbieten oder sogar einspielen.
Diese Notwendigkeit zeigt sich im interreligiösen Dialog allgemein und im

Gebet zwischen den Religionen im Besonderen. Verfahren Dialog und Gebet
nach den herkömmlich deduktiven Methoden, ergeben sich meist innere
Verständnisschwierigkeiten, die nur durch erforderliche Toleranz und «christliche

Nächstenliebe» überwunden werden zu können scheinen. Während unserer

theologischen Klausur zum interreligiösen Papstgebet von Assisi im Auftrag

des Vatikans und des Weltkirchenrates im italienischen Bose 1997

herrschte dieses Denken noch weitgehend vor, obwohl die vierzehn
internationalen Teilnehmer aus weiterführenden Erfahrungsräumen herkamen und
eigentlich die in diesem Beitrag entfaltete Theologie anstrebten.21 Die
Möglichkeit gemeinsamen Gebets wurde nicht aus der religionstheologischen
oder gar religionsontologischen Stringenz abgeleitet, sondern nach allgemeinen

Prinzipien der christlichen Gastfreundschaft und <evangelischen> Solidarität

für erforderlich und damit für möglich gehalten. Damit wird zwar der im
Herrengebet selbstredend implizierten weltweiten Solidarität Beachtung
geschenkt, aber den eigentlichen Ermöglichungsbedingungen noch kein
funktionaler Raum eingeräumt. Heinrich Ott hat die «Mitmenschlichkeit als
Horizont des Verstehens» in seinen Untersuchungen ausdrücklich vorausge-

21 In: Pro Dialogo: Interreligious Prayer. Roma 21998, 237-243.



198 Klaus Ölte

setzt. Im Sinne der <Kenose> des betenden und theologisch argumentierenden
Ego und der Hinwendung zum Geheimnis der Gebetswirklichkeit erscheint
dann aber die entgrenzende Sicht eines Daseins, welche induktiv zur
religionsontologisch relevanten, interreligiösen Interaktion führt.

Das Unservater aus dem Munde des Vorbeters Jesus verlangt geradezu
nach der universalen Gemeinschaft der Betenden und Theologie Treibenden.
Auch wenn der je einzelne aus dem in seiner kulturellen Tradition erwachsenen

Impetus kommt, kann er diesem nur Spielraum geben, wenn er diesen
Raum selbst die geschickhaften Grenzen übersteigen und transzendieren
lässt. Es gehört zur notwendigen Ehrfurcht beim Gebet, das Erbetete
selbstwirkend das sein zu lassen, was es aus der Absolutheit19 kommend ist. Zeigt
sich aber die <Kenose> des Absoluten12 als die Selbst-Nichtung des Nichts als
das Wesen allen Seins, dann ist das interreligiöse Überwinden der Religionsgrenzen

zwischen multireligiös Betenden nicht mehr nur eine universale
Toleranz, sondern eine Selbstrealisierung der «Ur-wirklichkeit». Das uns
umgreifende Geheimnis allen Gebetes und aller theologischen Existenz, das

unseren Exodus ermöglicht und begleitet hat, hat uns Wanderern nicht nur das
dankbare Denken nahegelegt, sondern auch den Einzug in das «Gelobte
Land» verheissen. Unser theologisches Nachspiel ist keineswegs konfliktfrei.
Auch im Hinblick auf die Verkrustung einer ehemals sicher auch bewegten
Theologie werden wir noch einmal durch die Wasser gehen, d.h. den Jordan
überschreiten müssen (Jos 3-4), bis auch das Nachspiel mit seinen vielen
Facetten abgepfiffen ist und «sich jedes System erübrigt». Bis dahin werden wir
in der Gemeinschaft der Wanderer nach Lebensimpulsen und universalen
Wegmarken suchen. Heiner, Danke! -Toda, Schalom!

Klaus Olte, Mehren


	Gebet als Spielraum der Theologie : "Von Gebet zu Gebet" - nochmals das Unser Vater

