Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Gebet als Spielraum der Theologie : "Von Gebet zu Gebet" - nochmals
das Unser Vater

Autor: Otte, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878002

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gebet als Spielraum der Theologie

«Von Gebet zu Gebet» — Nochmals das Unser Vater

1. Anfang eines gemeinsamen Spiels: Theologie als Gebet

Meine fast 40jahrige Weggemeinschaft mit Heiner Ott gemahnt mich in
mancher Beziechung an den biblischen Exodus, nach dem das Bekenntnis
«Ein abgesprengter Araméer war mein Ahn» gesprochen werden darf und
der Unbehaustheit eingedenk ein Erntekorb dankbar herbeigebracht werden
soll. (Dt 26,1 ff) <Theologia Viatorum> waren fiir uns nicht nur gemeinsame
wissenschaftliche Bemiihungen, sondern auch zahlreiche praktische Interak-
tionen als Biindner Pridikanten und Baselbieter Pfarrer. Haufiger Austausch
tiber unsere interreligiosen Erfahrungen vertieften unsere Freundschaft und
Interessen an einer universalen Hermeneutik.

Das Gebet im unlésbaren Zusammenhang mit Lebenspraxis und wissen-
schaftlicher Reflexion bildete fiir den Jubilar nicht nur eine biographische
Klammer in seinem reichen publizistischen Schaffen, sondern die Grundbe-
wegung seines engagierten Daseins. Zwei Veroffentlichungen zum Gebet
markieren fiir mich den stindigen Aufbruch auf dem endlichen Wander-
<Weg> in Raum und Zeit: Die offentliche Habilitationsvorlesung Heinrich
Otts «Theologie als Gebet und als Wissenschaft» von 1958' und sein Beitrag
zur Lochman-Festschrift «Das universale Gebet» von 19927,

Aus der historisch-kritischen Schule Heidelbergs kommend faszinierte
mich Ende der fiinfziger Jahre als Bonner Theologie- und Philosophiestudent
die neue Sicht des Theologie-Treibens, welche der damalige Basler Privatdo-
zent, Schiiler Karl Barths und Rudolf Bultmanns, uns vermittelte: Auch das
Gebet hat wissenschaftliche Relevanz und ldsst Gottes Wirklichkeit reflek-
tierbar anwesen! Mehr oder weniger historisch verklemmte StudentInnen
wurden zu einem verantwortlichen freiheitlichen Umgang mit der Theologie
ermutigt: zum Spielraum <Theologie>.

2. Das Gebet als Spielgrund und -raum wissenschaftlicher Theologie

Im Gebet wurzelt nach Heinrich Ott die Theologie als aposteriorische
Wissenschaft, insofern sie in einem kohérenten, in sich folgerichtigen «Gefii-
ge von Sitzen» (121') die Erfahrungen des Gebets denkend expliziert. Wenn

I'H. O, Theologie als Gebet und als Wissenschaft, ThZ 14 (1958) 120-132 (Zahlen in
Klammern daselbst).
2 Ders., Das universale Gebet, ThZ 48 (1992) 7-14 (Zahlen in Klammern daselbst).



188 Klaus Otte

das Gebet als «mein eigenes Bewegtsein und als mein eigener Entschluss» er-
fahren wird, ist dies Teil einer nicht zu bestreitenden Wirklichkeit, welche
«Wirklichkeit der Gottesbeziechung» genannt werden kann (124). Dass sie
«ein Du zu threm «Gegenstande> hat», unterscheidet die Theologie von jeder
anderen Wissenschaft. (124). Auch das «Er» in manchen Gebeten ist «ein la-
tentes Du» (125).

Damit ist mehr gemeint, als dass theologische Aussagen etwa in Gebets-
form eingekleidet sind oder die Arbeiten des Theologen durch Gebete unter-
stiitzt werden. Nach Anselm von Canterburys beriihmten <Proslogion> er-
weist sich zwar die Gebetsform insofern als «die wahrhaft sachgemasse
Form» theologischen Forschens, als jedes Gebet wie auf einer Klimax von
Verstehen zu Verstehen fiihrt (126f.). Aber selbst wenn die volle Erkenntnis
eschatologisch gebrochen bleibt, ist Theologie als existentielle Angelegenheit
eine «Bewegung des von Gott bewegten Daseins» (128)!

Die Theologie bringt die Realitit des im Gebet Erfahrenen ins Gesprich
und «diskutiert tiber das <«concretissimum der Gottesbewegung>» im Dialog.
Und «indem der einzelne Theologe verantwortlich fiir sich selber redet, redet
er zugleich verantwortlich fiir alle Mitmenschen, die mit dem selben gottli-
chen Du konfrontiert sind» (130). Hieraus schliesst Ott auf den kirchlichen
Charakter aller Theologie. Uber den interreligiosen Charakter aller Theolo-
gie als Gebet werden wir spiter sprechen miissen, denn zur Gesamtheit der
Menschen gehoren ja schliesslich alle von der Religion Erfassten. «Denn alles
Denken setzt ja die Mitmenschlichkeit als Horizont des Verstehens schon
voraus» (130).

Wie aber kann es zum Konsens im Spielraum der Theologie kommen,
wenn das Gebet der Unterschiedlichen der faktische Quellenort fiir die theo-
logische Wirklichkeit ist? Eine solche notwendige Identitit ldsst sich nach Ott
«durch keinen Beweis erzwingen, sondern kann nur geschenkt werden»
(130). Durch das Gebet bzw. auch Glossolalie und Prophetie muss die Kirche
nach I Kor 14 <erbaut> werden, insofern muss «Theologie erbaulich sein!»
(130). «Die wissenschaftliche Strenge der Theologie ruht nicht im Beweis,
sondern in der Verantwortung» (131), wobei Verantwortung m. E. eine spe-
kulative® Antwort auf die Identitit der Gebetswirklichkeit sein kann.

Abschliessend meint Ott, dass die systematisch-methodologischen Erwi-
gungen als solche keinen <«Gebetscharakter> hitten, sondern «Gebet gleich-
sam am Anfang und am Ende der Theologie» stiinde (131). Andererseits hilt
er aber fest an der Forderung, «Theologie sei darzustellen als ein System von
analytischen Sétzen. Denn die kann nichts aussagen, als was in ithrer Erfah-
rungsgrundlage schon enthalten ist» (132). Wenn aber diese Grundlage allein
das Gebet ist, werden wir an das Erbetene die Frage richten dirfen, welche

3vgl. K. Otte, Spekulative Theologie, EKL? (1996) Bd. 4, 387-390.



Gebet als Spielraum der Theologie 189

Kriterien und Kategorien, auf denen das analytische System und auch die
Identitit einer alle Menschheit betreffenden Theologie aufbaut, aus der Ge-
betswirklichkeit neu zu gewinnen sind. Schliesslich miissen «theologische Sy-
steme je neu gewagt werden» (132) bis zu dem Punkt, «wo jedes System sich
eriibrigt» (132).

3. Das universale Gebet Jesu als Intensivierung des Spiels <Theologie>

Nach fast vier Jahrzehnten hat Heinrich Ott aufgrund zahlreicher interre-
ligioser Erfahrungen und in einer schier verwandelten Welt die Frage nach
dem weltweiten gemeinsamen Gebet und damit auch nach einer universalen
Theologie bzw. Hermeneutik erneut aufgenommen, auf die wir oben auf-
merksam gemacht haben. <Das universale Gebet als Spielraum grenziiber-
schreitender Religionstheologie oder Religionshermeneutik> kdnnte nun das
gemeinsame Thema lauten, das uns verbunden hilt.

Die Bedeutung der realen Gebetserfahrung mit Vertretern sogenannter
anderer Religionen ist als konkretes Phidnomen und als unumgéngliche Not-
wendigkeit in den Horizont der Weltverantwortung getreten. Die Frage nach
den allem Dasein immanenten Kategorien und Kriterien in der alle Mitmen-
schen verantwortlich umgreifenden Gebetsrealitét ist in den Spielraum der
Theologie eingedrungen. Einfache religionswissenschaftliche Argumentatio-
nen und Vergleiche reichen vielfach nicht mehr aus, um religionsontologische
Korrelationen wahrzunehmen. Diese konnen nur in der Praxis sich vollzie-
hender und durchhaltender interreligioser Lebensgemeinschaften erlebt und
ermittelt werden.*

Mit Vertretern verschiedenster Religionsauspriagungen hat auch Heinrich
Ott gebetet und gefragt, «was denn in diesem Gebet eigentlich geschieht»
(7).2 Entgegen aller dogmatischen Kontrolle {iber <erlaubte> oder «unerlaub-
te> Gebetsgemeinschaften geschieht Gebetsrealitit <sub specie Dei>. Das Un-
ser Vater ist fiir Ott «eigentlich das universale Gebet der Menschheit» (8).
«Die Initiative liegt durchaus bei Gott allein» (8). Und wie vor 40 Jahren hebt
er hervor, dass «der Mensch selbst in jene Nihe zu Gott (gelangt), die ihn in
die Lage versetzt, das Gebet des Herrn nachzusprechen» (8) und damit die
Gebetswirklichkeit zu realisieren: des Menschen Sein vor Gott. Jesus ist als
«Lehrer der Herrengebets» der Mittler fiir das «Modell des Seins vor Gott»
(8).

«Ein Gebet gibt nicht einfach einen Sinngehalt zu verstehen, sondern es
fithrt ein in eine Bewegung, in ein Geschehen» (9). «Die einzelnen Bitten des
Unservaters weisen auf die Dimensionen der Grundsituation des Menschen

4 Ders., Verstehen des Fremden. Ein Erfahrungsbericht. Dial. d. Religionen 3, Giiters-
loh (1993) H. 1, 50-64.



190 Klaus Otte

in der Gottesndhe» (8). «Steigen wir aber ein ins Gebet, so erfahren wir des-
sen ... grossen Bewegungsspielraum», der alle anderen Beter mit uns umfasst
(10). Auch das Umgekehrte darf wohl angenommen werden: Das Gebet der
anderen reisst uns mit. «In diesem Geist werden wir also vorzugehen haben,
wollen wir aufzeigen, wie das Gebet des Herrn die wesenhaften Dimensionen
des Seins des Menschen iiberhaupt «coram Deo> umfasst und zusammen-
schliesst», sagt Heinrich Ott (10).

Uber das «Paradigma der Meditation» als Anniherungshilfe gelangt er
zur Interpretation des Herrengebets: Lauschend soll «die Anwesenheit Got-
tes» realisiert werden (11). Die einzelnen Anliegen transzendierend bittet das
Gebet «um das Sein mit Gott, um Gottes Sein mit uns» (11). Es geht um die
«Ur-Wirklichkeit, die uns trigt» (12). Im konkreten Text des Unservaters
werden «die Sinndimensionen oder existentiellen Dimensionen dieses Ge-
schehens» vorgesprochen (12).

Wie ein kurzes Mantram begreift Ott die Anrede und erste Bitte: «wie
eine Begriissung des Vaters ... eine Bejahung der Gottlichkeit Gottes, der
Heiligkeit seines Namens» (13). Indem damit alles schon gesagt ist, «kkommt
der Betende zu seinem wahren Selbst.» Es geschieht «eine Entleerung (Ke-
nose) des <Ego> mit dem Vielerlei seiner Gedanken und Wiinsche» (13). In
der zweiten Bitte um Gottes Reich «schwingt die Solidaritidt mit allen Men-
schen, ja allen Geschopfen» mit (13). «Realisieren wir [hn, so realisieren wir
zugleich und in ein und demselben Akte diese universale Grund-Solidaritidt»
(13). Auch inhaltlich wird so aus dem Herrengebet die Briicke zu den ande-
ren Religionsausprigungen zwingend notwendig. Im Hinblick auf das Ge-
schehen gottlichen Willens in der dritten Bitte hiilt Ott eine eher personalisti-
sche Deutung fiir angebracht, indem sich der Betende «personlich dem Wil-
len Gottes ... bejahend fiige» (13). Indessen entgrenzt der Zusatz <im Himmel
wie auf Erden> diese personalistische <Enge>: Die grosse «Vision vom allum-
fassenden, alles durchdringen Wirken Gottes ist angesagt» (13).

«Im Symbol des Brotes sind die Giiter des irdischen Lebens zusammenge-
schlossen» (13). Die besondere Dimension der «Freiheit von der Schuld»
spiegelt sich in der Vergebungsbereitschaft gegeniiber anderen wider. Perso-
nalistisch ausgedriickt: Gnade Gottes und Verantwortung des Menschen grei-
fen ineinander. Die nach klassischer Zihlung letzten zwei Bitten bringen die
Versuchung «sub specie aeternitatis> und auf das dem Menschen «noch anhaf-
tende Bose» zur Sprache. «Die Bereitschaft, sich selber im Tod um-schaffen
zu lassen zur Gestalt seiner gottgewollten Vollendung, ... ist der Akt seines
Anheimstellens, seiner Hingabe an Gott» (13).

«Die Symbole (des Herrengebets) nehmen uns mit, sofern wir uns ihnen
anvertrauen» (13). «Die Symbole des Herrengebets helfen uns an den Ort zu
gelangen, der von Gott her gesehen schon der unsrige ist» (13). So kann es be-
sonders auch im Hinblick auf die Trias «Reich, Kraft und Herrlichkeit» heis-
sen: «Darum ist das Gebet universal: das aktuelle Gebet der Christenheit —



Gebet als Spielraum der Theologie 191

das potentielle Gebet der Menschheit» (13). Damit will sich der Interpret
nicht bei den Worten des Gebets authalten, «sondern in erster Linie auf den
inneren Vollzug» achten (13).

4. Das Zwischen-Spiel in der Theologie

Das eigentlich aus der Philosophie Martin Bubers von «Ich und Du» ge-
wonnene «Zwischen» spielte mittlerweile auf unserer theologischen Wander-
schaft nicht mehr nur im systematischen Gemeinschaftswerk «Die Antwort
des Glaubens»” eine Rolle, sondern betraf auch Heinrich Otts Verhiltnis zu
mir und vielen anderen und bestimmte dariiber hinaus unseren gemeinsamen
Spielraum der Theologie. Als an die Basis gebundener Gemeinde-pfarrer6
und nebenamtlicher akademischer Lehrer begriff ich theologische Praxis
meist unter dem Gesichtspunkt, welche Ermoglichungsbedingungen und on-
tologischen Implikate die konkreten Phinomene im alltiglichen Gemeinde-
vollzug theologisch und funktional erklidren konnten. Der solcher Denkweise
gegeniiber niemals abgeneigte Kollege und Freund verharrte nach meinem
Empfinden schlussendlich doch mehr in einem Denkschema, welches bei al-
ler Realsensibilitidt eher wissenschaftlich im universitidren Sinn vorging. Zwi-
schen ihm und mir spannte sich eine Verstidndnisbriicke wie zwischen perso-
nal-logischem und personal-ontologischem Denken. Die profane Alltiglich-
keit in den verschiedenen Kulturen sollte fiir mich ihre eigenen Kategorien
und Kriterien aus sich herausstellen, wihrend Heinrich Ott ein brillanter
Operateur der européischen Logik ist, welcher sich gleichwohl vorziiglich in
der «<Fremde» auskennt. So liess ich mich meist neugierig auf fremde herme-
neutische Horizonte ein,” um sie fiir mein eigenes wissenschaftliches Denken
zu instrumentalisieren,® wiihrend der Professor und Politiker oft dieselben
Dinge mit herkdmmlichen Mitteln allgemeiner begreiflich machen zu konnen
schien.

Sowohl bei der Exegese des urspriinglichen Unservaters in Griechisch als
auch beim traditionellen Verstiandnis des Herrengebets bieten sich mir wei-
terfiihrende Auslegungsmoglichkeiten an, die ich meinem Wegbegleiter vor-

> H. Ott / K. Otte, Die Antwort des Glaubens. Syst. Theologie in 50 Artikeln, Stutt-
gart 21981, Stuttgart*1999.

6 K. Otte, Durch Gemeinde zur Predigt. Zur Verhiltnisbestimmung von Theologie
und Predigt bei Alexander Schweizer und Alois E. Biedermann. Heinrich Ottt zum 50.
Geburtstag, Frankfurt/M 1979.

7 K. Otte, Hermeneutics of Being-in-the-World — By Example of Dialogue among
Rcligions. Kirisutokyo Kenkyu, Kyoto 1991, No. 2.

Ders., Die Zeitigung der Zeit als kategoriales Problem einer zukiinftigen Hermeneu-
tik in der sich vollzichenden praktischen Begegnung der Religionen und ihrer zunchmen-
den Wechselbeziehungen zueinander. In: Religion und Gestaltung der Zeit, Kampen 1994,

- 123-135.



192 Klaus Otte

zulegen wiinsche. Ist das in sieben Bitten mit Doxologie aufgeteilte Unserva-
ter nicht in die juridischen Finge der christlichen Kirche geraten, withrend
das in einer Triade von drei mal drei Elementen konzipierte Herrengebet die
,Theologie Jesu' eventuell bewahrt hat? Und allem vorweg: Gilt in der Aus-
legung dieses biblischen Gebets nicht vor aller Auslegungsgeschichte des Ge-
betes die dem urspriinglichen Text immanente Logik?9 Die anscheinend ur-
spriingliche Meinung des Gebetstextes und die heute not-wendigen Erkla-
rungen scheinen sich ndmlich ndher zustehen als die géngigen Interpretatio-
nen.

Der Galilder Jesus von Nazareth hat den Komplex des <18-Bittengebets>
moglicherweise aus der jlidischen Verengung auf den messianischen univer-
salen Horizont gebracht und damit iiber zwei Jahrtausende hinweg trotz ge-
legentlicher kirchlicher Selbstvergessenheit eine Universalisierung des Heils
erwirkt, welche in der interreligiosen Korrelation endgiiltig zum Tragen
kommt. Als Jesus zum dogmatisierten Christus wurde, schwichte sich dieses
Glaubensbewusstsein ab und geriet zum Gegenteil dieser universalen Heils-
tatsachlca. Indessen setzt sich die Wahrheit Jesu Christi in diesen Tagen erneut
durch.

5. Die Wiederentdeckung des Spiels <Theologie> im Herrengebet

Aus den Synoptikern erkennen wir: Die heute iibliche Form des Herren-
gebets ist nach und nach gewachsen. Die Anrede «Unser Vater» hat ihre Ge-
schichte und erlaubt uns heute die Frage: «Wo ist die Mutter», die zum Ge-
danken der Schopfungstheologie hinzugehort? Moglicherweise hat die eher
patriarchalische kirchliche Tradition diese Moglichkeit retouchiert. Prasent
ist die Vater- und Mutterschaft aber auf jeden Fall in diesem die Theologie
ermoglichenden Gebet.!! Schon in diesem Vorfeld ist Klirung erforderlich,
wenn die Gemeinde allsonntidglich und mancheiner auch allnédchtlich so
spricht: «Unser Vater im Himmel ... .»

Lassen wir die herkommliche Interpretation des Herrengebets mit ihren
eher gewaltsam gewonnenen und in der «Siindenvergebung» gipfelnden sie-
ben Bitten einmal auf sich beruhen und nehmen das Angebot des matthéi-
schen Textbestandes mit seiner ihm eigenen Ontologie und Logik an, dann
lidt uns ein zwei- bzw. dreiteiliger Gebetsentwurf mit je drei in sich ver-
schriankten Elementen ein, welche die «Theo-Logie» Jesus’ von Nazareth

? K. Otte, Das Sprachverstindnis bei Philo von Alexandrien. Sprache als Mittel der
Hermeneutik, Tiibingen 1968.

10" K. Otte, Rechtfertigung aus Glauben als Religionsgrenzen iibersteigende Kraft.
Die Moglichkeit religioser Toleranz durch das Evangelium von Jesus Christus. In: Der
Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues, Mainz 1984, 333-342.

i Vel. dazu: U. Gerber, Beten als Vatererfahrung, ThZ 48 (1992) 33-45.



Gebet als Spielraum der Theologie 193

moglicherweise herbeiwinken und <einspielen>. Die traditionelle, in den mei-
sten Katechismen vertretene Auffassung personalisiert tiber Gebiihr die ur-
spriingliche Theologie, sie fithrt zu den meist stark anthropomorphen Pramis-
sen in den Ausfiihrungen zu den einzelnen Bitten, sie bringt einen «spirituel-
len Stress> zum Nachteil des Beters und nicht zuletzt ein unbiblisches Siinden-
bewusstsein mit sich, welches sich zwar in der Beichtpraxis und in der
kirchlichen Sanktion durch «mehrere Vaterunser» als geeignet erweist, in der
Tat aber die theologische Botschaft tiberlagert. Dieses Grundverstindnis
wurde durch die Juridifizierung der «Siinde» in frither Zeit (vgl. lukanische
Fassung) dem Zunehmen der Ablasspraxis und der Moralisierung des Chri-
stentums begiinstigt.

In der Hinwendung des Betenden zum «Unaussprechlichen» und in
Wechselwirkung in der Zuwendung des Ur-Sprungs zu uns, welcher sich bib-
lisch als «das Sein alles je Seienden> zu erkennen gibt, wird der unendliche Ge-
betsrahmen unter dem sozialisierten Symbol «Vater (und Mutter?)» abge-
steckt wie ein «temenos» bzw. «templum» in den meisten Religionsauspri-
gungen der Welt. In «Vater (und Mutter)» geschieht in unaufloslicher Einheit
von Person und Sein, d.h. personal-ontologisch das kontinuierliche Ur-Sprin-
gen aller Seinswirklichkeit so, als ob sich das fiir uns <hier und da absolut un-
begreifbare Nichts> andauernd selbst nichtete (Kenose) und damit in eins zur
stindig fliessenden Quelle jeweiliger Seinsmoglichkeit in Raum und Zeit
wiirde, welche ihre innere Identitét als in ihrem Geschaffenwerden je neu er-
fahrt.

In der ersten Triade bilden — fast in der Form dreier Endreimverse (cov)
— die Bitten iiber des «Unaussprechlichen» Namen, des «Vaters» Reich und
seines Willens eine je sich steigernde Aussage zum geheimnisvollen Wesen
des Angebeteten. Der Imperativ im Passiv: «Dein Name werde geheiligt»
blendet jede Nennung eines Handelnden aus. Weder der in Kommentaren
immer wieder «verantwortlich> gemachte Gott, noch die gleichfalls meist we-
gen ihrer Versdumnisse beschuldigten Menschen konne nach personalisti-
scher Denkmanier in den Text eingeschleust werden. In dem nach europdi-
scher Grammatik als logisches Subjekt bezeichneten «Namen» soll Heiligung
geschehen, d.h. soll das Tremendum sich ereignen, wenn «Gott» und
«Mensch» in die dynamische Korrelation des Ur-Springens geraten.12 Der
«Name» ist der Spielraum des gottlichen Werdens in Raum und Zeit, er wird
dadurch selbst und schafft dem «Genannten» Gehor und Geltung.

Als nichste Enthiillung des «namentlich» nun Wirkenden erbittet das Ge-
bet die Realisierung «Gottes» unter den Bedingungen der jeweils kulturell
geprigten Kategorien und Kriterien von Raum, Zeit und Identitédt. Als Reich
«Gottes» soll sich das im Namen vergegenwirtigte Geheimnis der urspriing-

12 K. Otte, The Philosophie of Salvation: Other Power versus Self Power. The Pure
Land. NS 12 Kyoto (1995) 152-170 (167).



194 Klaus Otte

lichen Wechselwirkung in allem Sein weltimmanent konkretisieren. Die
Massgaben dieses Reiches erwachsen aus dem Ur-Sprung allen Seins selbst,
welcher das Nicht-Sein ins Sein ruft. Ein Grundzug solcher Realitit ist die
Spontaneitit konkreten Werdens!?, welche von handelnden Subjekten in er-
ster Linie nicht abhéingig zu sein braucht.

In der Wechselwirkung in allem Sein, nicht nur in Raum und Zeit, sondern
im Himmel und auf Erden soll sich der steuernde und kriftigende Wille des
gottlichen Geheimnisses vollziehen. Der Wille Gottes ist nicht nur korrektive
Reaktion auf des Menschen Willen, auch nicht nur die einseitige Steuerung
des menschlichen Gemiéchtes von aussen — alle diese personalistischen Ge-
sichtspunkte sind nicht im Gebet primér —, sondern Ermoglichungs- und Voll-
endungsdynamik allen Daseins aus dem «Vater» schlechthin. Indem sich
solch Erbetenes erfiillt, geschieht nicht nur messianische Zeit in aller escha-
tologischen Gebrochenheit, sondern spielt sich die Theologie ein, welche der
Vorbeter Jesus moglicherweise realisiert hat. Diese Theologie verliduft sich
nicht vordergriindig in sekundidren anthropomorphen Deutungen, sondern
greift auf das Werden des Erebetenden aus und lebt vom Gebet «habend, als
hiitte sie nicht.»'*

Wie ein «brennender Dornbusch»'” oder gar eine «helle Feuersiiule»'°
tritt die «Ur-Wirklichkeit, die uns trigt», vor uns hin. Wie der Weg des Pro-
pheten den Ankommenden be«weg>t hat (Jes 40,3), so vermag auch bei unse-
rem Exodus die Erfiillung des be«wegrenden Gebets die entsprechende Theo-
logie als Gebetsrealitdt in Gang zu bringen und in ihren Pramissen und Er-
moglichungsbedingungen zum auch wissenschaftlichen Licht zu geleiten.!”
Das Verstehen in solcher Theologie wird so von Gebet zu Gebet vertieft. Die
zur wissenschaftlichen Behandlung des Erbetenen impliziten Kategorien und
Kriterien missen je und je neu aus der Gebetswirklichkeit eruiert werden. Es
handelt sich zunichst um eine eschatologische «Materie», welche potentieller
Gegenstand der gemeinten Theologie ist. Eine Bestimmung von Subjekt und
Objekt im europdisch-philosophischen Sinn kommt eigentlich nicht vor. Das
Subjekt wird selbst wesentlich im Geschehen.!'®

Geht es in der ersten Triade darum, dass «Gott» der unaussprechliche
Gott wird — der Mensch ist <expressis verbis> nicht im Spiel —, so handelt die

3 R. Okochi / K. Otte, TAN-NI-SHO. Die Gunst des Reinen Landes. Begegnung zwischen
Buddhismus und Christentum, Bern 1979, 150.

4 vel. 11 Kor 6.10.

S vgl. Ex 3.21f.

16 vol. Ex 13.21.

17 K. Otte, Lernen als reflexiv vollzogene Existenz. Die Analyse eines Lernprozesses
in der Theologie dargestellt an Karl Rahner: Das leben der Toten. Mit einem Begleitwort
von Karl Rahner, Bern, Frankfurt/M, Las Vegas 1978.

18 K. Otte, Wandel und Bestand in der Sprache zu Hause. In: Wandel und Bestand —
Denkanstosse zum 21. Jahrhundert, Paderborn und Frankfurt/M 1995, 675-682.



Gebet als Spielraum der Theologie 195

zweite Triade des Gebets von Gottes Sein fiir und in dem Menschen: Gott in
Welt. Aus der Wechselwirkung in allem Sein soll jeden Tag neu — oder wie im-
mer das «emovoiov ... onuepov» verstanden werden kann — nicht nur das greif-
bare Lebensnotwendige erwachsen, sondern auch alles, was Leben ermog-
licht, wie Wissenschaft, Kunst, Politik, usw. — und wohlmdéglich auch Theolo-
gie usw. Drei fest miteinander durch «xoi» verkniipfte Elemente erbitten das,
was fiir den Menschen notwendig ist. Wobei die beiden letzten Elemente aus
zwei sich gegenseitig ergidnzenden Komposita bestehen. Erst hier geht es im
eigentlichen Sinne um das konkrete Ich und Du zwischen dem Beter, den Be-
tern und dem Angebeteten. Das Zwischen soll gelingen. Zur erbetenen Exi-
stenzgewidhrung des Menschen im kommunikativen Umgang mit seiner Um-
welt gehort anscheinend konstitutiv ein begrenztes Schuldigbleiben im Voll-
zug der realen Wechselwirkungen in allem Dasein. Dieses Schuldigbleiben
muss nicht unbedingt als stindhaftes menschliches Verfehlen angesehen wer-
den, sondern kann sich sogar ganz im Gegentelil als kreatives Manko in allem
Dasein insofern erweisen, als es zum Motor fiir alle Entwicklung und Entfal-
tung neuen Daseins wird. Dieser zugleich alle Seinsentwicklung beeinflussen-
de Mangel kann durch das vervollkommnende Wirken des urspringenden
Seins aufgehoben werden.

Das komplementére «vergib uns ... wie auch wir vergeben» braucht nicht
in erster Linie als Akt der Nichstenliebe oder der christlichen Toleranz oder
der Dankbarkeit verstanden zu werden, sondern stellt eher einen notwendi-
gen und aufweisbaren Schopfungsmechanismus im erbetenen Seinsvollzug
dar. Es handelt sich um die erforderliche Energie und Kraft, welche die Ent-
faltung des Seins in Zeit und Raum notig hat. Die allem Sein durch seinen Ur-
Sprung immanente dialektisch-dynamische Vollzugsweise kommt eben auch
so im Zwischenmenschlichen und Zwischenkreatiirlichen zum Vorschein.
Denn auch dem Menschen und der gesamten Schopfung gilt dieser <Verge-
bungsprozess> (Rom 8). Dieser Prozess der Schuldvergebung muss nicht au-
tomatisch dem juridisch aufgearbeiteten Siindenverstdndnis der herkommli-
chen kirchlichen Deutung unterstehen, sondern kann in den Bereich der
Identititsfindung des Daseins in der Einzelperson, in der menschlichen Ge-
meinschaft und damit auch im gelebten Dialog zwischen unterschiedlichen
Kulturen und Religionsauspriigungen gehoren.!” Im Erbetenen ist also die
Kraft zum interreligiosen Dialog einschrinkungslos mit gegeben. Jedenfalls
lasst sich in der Vorgabe Jesu in dieser Hinsicht keine Einschriankung finden.

Zu der durch das Gebet gewihrten Existenz im weitesten Sinn gehort un-
aufgebbar die Gefahr des Absturzes in die totale Sinnlosigkeit, welche den
Verlust aller Wechselwirkung im geschopflichen Sein bedeuten wiirde. Die
Preisgabe des Vertrauens auf solche ontische Dynamik unserer Seinsméch-

19 vgl. K. Otte, Das Absolute und die Absolutisten. In: Pluralistische Theologie der
Religionen, Frankfurt/M 1998, 175-190.



196 Klaus Otte

tigkeit wire ein Symptom der grossen Versuchung, welche manche Kommen-
tare in den endzeitlichen Wehen der Welt erwarten.?’ Entweder der reine Fa-
talismus oder die idealistische Versteinerung verweigern sich der dynami-
schen Wirkung des absoluten Ursprungslg, so dass keine Lebensprozesse
mehr moglich sind. Diese totale Verweigerung kann als die Manifestation des
absolut Bosen verstanden werden, welches sowohl personal als auch ontisch
in eins erfahren werden kann. Die Erlosung von diesem Bosen setzt die ur-
springende Wechselwirkung allen Seins so in Kraft, wie es im Kreuz und in
der Auferstehung des Messias fundamental in nachjesuanischer Zeit z.B. bei
Paulus glaubend erlebt worden ist. Zur messianischen Anbruchszeit gehort
das Sterben und Uberwinden des Todes, in der messianischen Vollendung
kommt die dialektische Identitdt des Nicht-Identischen zur Ruhe der Voll-
kommenheit. Der Vorbeter des Unservaters, Jesus, 1st damit mit dem Erbe-
teten identisch geworden.

Besonders diese letzte Triade hat durch die Siinden- und Ablasslehre der
kirchlichen Tradition anscheinend gelitten. Schon Lukas verstand das Absur-
de und absolut Bose als die Siinde, welche dann spéter rubrizierbar, kontrol-
lierbar und schliesslich gegen Ablassgeld vergebbar wurde. Den moglichen
totalen Absturz in der Versuchung ordnete die Tradition in den Bereich der
korperlichen oder seelischen Geliiste ein. Beides, die Versuchung und das
Bose, wurde damit seiner letzten Absurditit und verhidngnisvollen Brisanz
entledigt, weil schlussendlich diese unergriindlichen Vollzlige unter institu-
tionelle Kontrolle gebracht und ihrer Realitidt beraubt werden konnten. Die
Einteilung des Unservaters in siecben Bitten legt davon moglicherweise Zeug-
nis ab.

Ob die Doxologie als dritte Triade aus Freude an auch dusserlich «<trinita-
rischen> Formen zum bisher besprochenen Herrengebet hinzugewachsen ist,
mag dahingestellt sein. Jedenfalls findet sich dieser Brauch anscheinend
schon im 2. Jahrhundert. Textlich bezeugt ist die Doxologie aber erst spiter.
Nur mit Miithe bringt man die in den beiden ersten Triaden aufflackernde
<Theologie Jesu> unter, wenn man nicht gewaltsam das Reich, die Kraft und
die Herrlichkeit mit den oben gewonnenen Einsichten aufbereitet. Denn das
Reich in der ersten Triade ist im Kommen, in der dritten Triade positionell
vorhanden. Ebenso verhiilt es sich mit der Kraft und der Herrlichkeit. Sie sind
vorhanden bis in Ewigkeit. Dieser Gebetsteil konnte eine Selbstbestédtigung
formalen Betens wegen der abhanden gekommenen eschatologischen Wirk-
lichkeitserfahrung der Kirche sein. Er konnte aber auch aus der Auffassung
geboren sein, dass die Kirche als «Christus prolongatus> diese Erfiillungen
nun alle garantiere. Jedenfalls scheint der theologische innere Vollzug des
vom Gebet Eingespielten entschwunden zu sein. Dafiir konnte auch die

20 E. Schweizer, Das Evangelium nach Matthius, NTD 2, Gottingen 1973, 98.



Gebet als Spielraum der Theologie 197

kiinstliche Aufteilung in die sogenannte 6. und 7. Bitte sprechen, welche vom
Verlust ur-spriinglichen Betens und Theologiesierens Zeugnis ablegen wiir-
de.

6. Theologisches Nachspiel

Indem das Gebet als kreative Grundlage fiir Theologie, die Gebetswirk-
lichkeit als kategoriale und dynamisch-noetische Ermoglichungsbedingung
und speziell das Unservater als immer neu entdeckbarer Bewegungsspiel-
raum theologischen Existenzvollzuges plausibel gemacht worden sind, erge-
ben sich wie in der herkdmmlichen Geschichte der Theologie so auch heute
neue theologische Moglichkeiten des Verstehens, welche nicht selten mit den
herkommlichen in Konflikt geraten.

So scheint das theologisch-methodologische Vorgehen auf der Grundlage
der den biblischen Textzeugnissen und der Bezeugung der «Ur-wirklichkeit»
immanten hermeneutischen Kategorien und Kriterien im allgemeinen theo-
logischen Geschiift noch eher unbekannt zu sein. Wie herkommlich wird der
«theologische Gegenstand» mit den Mitteln einer wenig hinterfragten, der je-
weiligen Kultur eigentiimlichen Logik und Kategorialitdt methodisch behan-
delt. Gerit indessen die Theologie in den Sog des vom Gebet bewegten Spiel-
raums, kénnen sich notwendigerweise zum Verstdandnis andere methodologi-
sche und hermeneutische Pramissen anbieten oder sogar einspielen.

Diese Notwendigkeit zeigt sich im interreligiosen Dialog allgemein und im
Gebet zwischen den Religionen im Besonderen. Verfahren Dialog und Gebet
nach den herkdmmlich deduktiven Methoden, ergeben sich meist innere Ver-
stindnisschwierigkeiten, die nur durch erforderliche Toleranz und «christli-
che Nichstenliebe» tiberwunden werden zu kénnen scheinen. Wihrend unse-
rer theologischen Klausur zum interreligiosen Papstgebet von Assisi im Auf-
trag des Vatikans und des Weltkirchenrates im italienischen Bose 1997
herrschte dieses Denken noch weitgehend vor, obwohl die vierzehn interna-
tionalen Teilnehmer aus weiterfithrenden Erfahrungsrdaumen herkamen und
eigentlich die in diesem Beitrag entfaltete Theologie anstrebten.?! Die Mog-
lichkeit gemeinsamen Gebets wurde nicht aus der religionstheologischen
oder gar religionsontologischen Stringenz abgeleitet, sondern nach allgemei-
nen Prinzipien der christlichen Gastfreundschaft und <evangelischen> Solida-
ritdt fir erforderlich und damit fiir moglich gehalten. Damit wird zwar der im
Herrengebet selbstredend implizierten weltweiten Solidaritidt Beachtung ge-
schenkt, aber den eigentlichen Ermdoglichungsbedingungen noch kein funk-
tionaler Raum eingerdumt. Heinrich Ott hat die «Mitmenschlichkeit als Ho-
rizont des Verstehens» in seinen Untersuchungen ausdriicklich vorausge-

2l In: Pro Dialogo: Interreligious Prayer, Roma 21998, 237-243.



198 Klaus Orte

setzt. Im Sinne der <Kenose> des betenden und theologisch argumentierenden
Ego und der Hinwendung zum Geheimnis der Gebetswirklichkeit erscheint
dann aber die entgrenzende Sicht eines Daseins, welche induktiv zur
religionsontologisch relevanten, interreligiosen Interaktion fiihrt.

Das Unservater aus dem Munde des Vorbeters Jesus verlangt geradezu
nach der universalen Gemeinschaft der Betenden und Theologie Treibenden.
Auch wenn der je einzelne aus dem in seiner kulturellen Tradition erwachse-
nen Impetus kommt, kann er diesem nur Spielraum geben, wenn er diesen
Raum selbst die geschickhaften Grenzen lbersteigen und transzendieren
lasst. Es gehort zur notwendigen Ehrfurcht beim Gebet, das Erbetete selbst-
wirkend das sein zu lassen, was es aus der Absolutheit!” kommend ist. Zeigt
sich aber die <Kenose> des Absoluten'? als die Selbst-Nichtung des Nichts als
das Wesen allen Seins, dann ist das interreligiose Uberwinden der Religions-
grenzen zwischen multireligios Betenden nicht mehr nur eine universale To-
leranz, sondern eine Selbstrealisierung der «Ur-wirklichkeit». Das uns um-
greifende Geheimnis allen Gebetes und aller theologischen Existenz, das un-
seren Exodus ermdoglicht und begleitet hat, hat uns Wanderern nicht nur das
dankbare Denken nahegelegt, sondern auch den Einzug in das «Gelobte
Land» verheissen. Unser theologisches Nachspiel ist keineswegs konfliktfrei.
Auch im Hinblick auf die Verkrustung einer ehemals sicher auch bewegten
Theologie werden wir noch einmal durch die Wasser gehen, d.h. den Jordan
tiberschreiten miissen (Jos 3-4), bis auch das Nachspiel mit seinen vielen Fa-
cetten abgepfiffen ist und «sich jedes System eriibrigt». Bis dahin werden wir
in der Gemeinschaft der Wanderer nach Lebensimpulsen und universalen
Wegmarken suchen. Heiner, Danke! — Toda, Schalom!

Klaus Otte, Mehren



	Gebet als Spielraum der Theologie : "Von Gebet zu Gebet" - nochmals das Unser Vater

