Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Glaube im Kontext der Postmoderne
Autor: Mili Lochman, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878001

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Glaube 1m Kontext der Postmoderne

Diffuse Konturen der Postmoderne

Was ist unter «Postmoderne» zu verstehen? Man kann kaum eine Mono-
graphie oder eine Abhandlung iiber Postmoderne finden, die nicht mit einem
Seufzer angesichts der Mehrdeutigkeit dieses Ausdrucks beginnen wiirden.
Eine eindeutige Definition ist schwer zu bieten. Dies hdangt damit zusammen,
dass man diesen Terminus auf verschiedenen Gebieten und in unterschiedli-
chen Zusammenhingen gebrauchen kann.

Zunichst erscheint er in der Architektur und den bildenden Kiinsten im
Sinne des Programms, duch Kombinationen von élteren und neueren Ele-
menten die dominierende Moderne zu erschiittern. Eine bestimmte Rolle
spielte der Begriff dann in der Geschichtswissenschaft, besonders seit Arnold
Toynbee in seiner beriihmten Study of History ihn zur Charakterisierung der
ersten Hélfte unseres Jahrhunderts geprégt hat. In der Literaturgeschichte si-
gnalisierte er eine Distanz zu den «Klassikern» der Zeit wie zu Thomas und
Heinrich Mann auf dem Gebiet des Romans oder T.S. Elliot in der Poesie. In
den Vereinigten Staaten wurde er als Tendenz verstanden, Grenzen zwischen
«anspruchsvoller Kunst» einerseits und der attraktiven «Pop-Art» anderer-
seits (L.A. Fiedler) zu verwischen. Einflussreich erwies sich die philosophi-
sche Postmoderne, wie sie vor allem durch franzosische Denker wie J.F.
Lyotard oder Jacques Derrida reprasentiert wurde. Aus allen diesen Gebie-
ten drang der Ausdruck in die Journalistik und die Medien hinein und wurde
dort oft recht unbestimmt und willkiirlich gebraucht. Kein Wunder, dass Um-
berto Eco das Wort als ein typisches «passepartout» bezeichnen konnte, das
fast tiberall zu passen scheint.

Ich werde im Folgenden nur eine fragmentarische Charakteristik einiger
Tendenzen darzustellen versuchen, die mir zum Verstindnis der Postmoder-
ne als wesentlich erscheinen — ohne Anspruch auf Vollstindigkeit.

Ich beginne mit einer Vorbemerkung zur Zusammensetzung des Aus-
drucks «Post-Moderne». Es fillt auf, wie oft in den letzten Jahrzehnten die
Priposition post verwendet wird und zwar in verschiedenen Zusammenhin-
gen. So findet man den franzosischen Ausdruck posthistoire bereits in den
dreissiger Jahren als Bezeichnung der neuesten Epoche. Es folgten Termini
wie postindustriell in Soziologie, Poststrukturalismus in der Philosophie bis
zum heute oft gebrauchten postkommunistisch fiir die osteuropdischen Liin-
der.

Dieser Gebrauch weist eine gewisse gemeinsame Tendenz auf, eine Hal-
tung, welche heute gelegentlich als Postismus charakterisiert wird — so etwa
bei Jiirgen Habermas: «Diese Beispiele der mit <post> gebildeten Ausdriicke



Glaube im Kontext der Postmoderne 177

erschopfen nicht das Spektrum der Einstellungen zu einer Vergangenheit,
von der man sich distanzieren will. Nur die Voraussetzung ist immer dieselbe:
dass man eine Diskontinuitit empfindet, den Abstand von einer Form des Le-
bens oder des Bewusstseins, der man zuvor «naiv> oder «unreflektiert> ver-
traut hatte».!

In diesem Sinne distanziert sich die Postmoderne von ihrem Gegeniiber,
der Moderne. Sie meint damit in der Regel Denken, Mentalitédt, Verhaltens-
weisen der abendlidndischen Zivilisation der Neuzeit. Damit wird die Moder-
ne keineswegs pauschal, undifferenziert abgelehnt. Im Gegenteil, es gibt Ele-
mente der Moderne, die weiterhin geteilt werden. Eine der bekanntesten
deutschen Schriften iiber die Postmoderne tridgt typischerweise den Titel
«Unsere postmoderne Moderne»” Es gibt allerdings wesentliche Elemente der
Moderne, die nach der Uberzeugung der meisten Postmodernisten radikal
und kritisch umgewertet werden miissen. Ich erwihne folgende fiinf.

Erschiittertes Selbstvertraien

Der Weg des modernen Menschen seit der Renaissance iber Aufklirung
bis zur technokratischen Gesellschaft des 19. und 20. Jahrhunderts wird weit-
gehend geprigt durch Selbstvertrauen im Verhiltnis zur Welt und im Blick
auf menschliche Moglichkeiten darin. Die Welt ist nicht nur gut, sondern sie
ist im Grunde das denkbar beste Universum, der Kosmos. Und es ist das fort-
schreitende Universum. Sein dynamischer Prozess fiithrt unwiderstehlich zum
lichten Ziel. Was uns noch belastet, das sind Schatten und Uberbleibsel der
Vergangenheit oder Randstorungen, die schrittweise repariert werden miis-
sen. Doch solche Reparatur ist moglich; wir Menschen sind im Besitz der
Schliissel zu Geheimnissen und Entwicklungen der Geschichte. Jiidisch-
christliche Vision des kommenden Reiches Gottes wirkt noch im Hinter-
grund, wird jedoch zugleich resolut sidkularisiert im Sinne einer innerweltli-
chen Entwicklung und verliert ihre warnenden apokalyptischen Elemente.
Folgerichtig setzt sich die Idee des unwiderstehlichen Fortschritts durch. Oft
wird sie nach dem Modell der «drei Stadien» entfaltet, wic man es aus dem
theologischen Erbe kannte.

Man kann es auf verschiedene Art variieren. Bei Lessing in der Ubernah-
me des joachimitischen Motivs der Folge von drei Reichen — urspriinglich als
Gottesreiche des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geiste verstanden —,
wobei jetzt das kulminierende dritte Reich zum Zeitalter des Geistes der Auf-
kldrung erklart wird, der legitimerweise ins Erbe des Reiches Gottes eintritt.
Bei Hegel im Entwurf der freien Bewegung des Geistes, welcher aus seinem

! J. Habermas, Die neue Uniibersichtlichkeit, Frankfurt a.M. 1985 12f.
2 W. Welsch, Unsere postmoderne Moderne, Weinheim 1988.



178 Jan Mili¢ Lochman

innersten Wesen im Dreitakt der Dialektik zur absoluten Erfiillung driingt. In
einer materialistischen Version bei Marx, jetzt in pointiert atheistischer
Form: in der kommunistischen Gesellschaft der Zukunft werden alle schop-
ferischen Moglichkeiten der menschlichen, ja kosmischen Geschichte vollen-
det. Und vergessen wir nicht das positivistische Schema der dreifaltigen Ge-
schichte: das dritte, das positive Stadium, ndmlich das wissenschaftlich-
technokratische, in welches wir eingetreten sind, bringt die letztgiiltige Ant-
wort auf alle vorgingigen Triume der fritheren mythisch, religios und
metaphysisch belasteten Epochen.

Von dieser notorisch zuversichtlichen, optimistischen Tendenz wendet
sich die Postmoderne entschieden ab. Sie hat dafiir starke Griinde:

Im zwanzigsten Jahrhundert, in seiner zweiten Hilfte, kann man kaum die
Annahmen der Moderne ungebrochen teilen. Zwar haben auch im Verlauf
der Moderne Menschen immer wieder konkrete Zusammenbriiche ihrer Er-
wartungen erleben miissen, doch das hielten sie nicht fiir giiltige Beweise,
dass das Vertrauen auf eine hellere und zuletzt eindeutig helle Zukunft falsch
wiire. Aus ihren Fehlern wird die Menschheit schon lernen, die positiven Zie-
le der Aufklirung und des Fortschritts werden schon erreicht werden.

Da setzt die radikale Kritik der Postmoderne an. Es geht nicht um konkre-
te Mingel modernistischer Projekte, sondern eben um jene notorische Vor-
aussetzung, um den Fortschrittsglauben der Neuzeit. Die Katastrophen des
20. Jahrhunderts, wie sie durch unfassbare Ereignisse wie «Auschwitz»,
«Hiroshima», «Tschernobyl» signalisiert wurden, kann man nicht mehr als
beildufige Storfille, Pannen, betrachten, die man zuletzt ohne Weiteres repa-
rieren konnte. Modernistische Visionen erweisen sich als kurzsichtig. Zur De-
batte stehen die fundamentalen Voraussetzungen moderner Verhaltenswei-
sen, vor allem auch: der Glaube, dass menschliche Geschichte ein auf Sinn an-
gelegter Prozess sei. Dieser Glaube ist ein Abklatsch des religiosen Glaubens
— und die beiden werden durch tdgliche Erfahrungen widerlegt. Die alten
Skeptiker hatten schon recht: Hoffnung ist ein verfiihrerisches, tiuschendes
«Geschenk» aus der Pandorabiichse. Auf Prozesse der Geschichte, auf Pro-
zesse unseres Lebens sollte man es lieber nicht beziehen.

Von daher werden die Denker der Postmoderne auch kritisch gegeniiber
allen Utopien. Sie sind nur Fluchtversuche angesichts der bitteren Wirklich-
keit, sie entpuppen sich immer wieder als hilflose Tduschungs- und Selbsttdu-
schungsversuche.

Und nicht nur dies: bei extremen Postmodernisten wird selbst der Begriff
der Geschichte in Frage gestellt — falls er sich auf die These von der sinnvollen
Kontinuitit historischer Prozesse stiitzen mochte. Im Leben, im individuellen
und gesellschaftlichen Leben der Menschen gibt es keine solche Kontinuitét.
Streng genommen gibt es keine Geschichte. Ihr Begriff, ihre Vorstellung ist
nur «religiose Schwirmerei». Der Wiener Essayist Robert Manasse kann es
im Blick auf die Schrecken unseres Jahrhunderts mit folgenden Formulierun-



Glaube im Kontext der Postmoderne 179

gen ausdriicken: «Vielleicht war die Geschichte der grosste historische Irrtum
der Menschheit... Erst der Glaube, dass es eine Geschichte gebe, die ein sinn-
voller Prozess sei, der ein Ziel habe, das man erkennen und auf das man
schliesslich bewusst hinarbeiten konne, hat aus dem Kreislauf simplen biolo-
gischen und sozialen Lebens von Menschen auf diesem Planeten jene Abfolge
von Greueln in immer neuer Qualitdt gemacht, die wir als Geschichte studie-
ren und gleichzeitig «verdr.’aingen».3 Daraus wird folgerichtig ein «rabiater»
Schluss gezogen: «Wenn es einen Misthaufen der Geschichte gibt, dann ist
das, was am dringendsten auf diesen Misthaufen gehort, unser Begriff der Ge-
schichte selbst».Was bleibt dann aber fiir uns? Zu Zeitgenossen werden, an-
erkennen, dass unser individuelles Leben unwiederholbar ist, dass es fiir uns
kein anderes Ziel geben konnte als bescheidenes personliches Gliick, soweit
es im beschrinkten Verlauf unserer Biographie einigermassen erreichbar ist.

Krise der Vernunft der «weissen Mdnner»

Die zweite Widerstandsfront gegen modernistische Mentalitdt hdngt mit
der ersten zusammen: mit dem progressivistischen Optimismus féllt auch sei-
ne typische Begriindung im Begriff der Vernunft als der Bewegungsmacht der
Geschichte und des Grundes unserer Lebensgewissheit. Die Neuzeit entwik-
kelte eine ganze Reihe bemerkenswerter Vernunftkonzepte — und natiirlich
auch, wenn meistens mit geringerer Wirkung, verschiedene Proteste dagegen.
Besonders dynamisch und — in der Sicht der Postmoderne — besonders be-
denklich war der Hegelsche Vernunftbegrift: hier wurde die Vernunft zur ab-
soluten Treibkraft des geschichtlichen Fortschritts erkldrt. Dadurch wird das
souveridne Recht der Vernunft gegeniiber allen Lebensinteressen konkreter
Individuen statuiert: «Dabei, dass einzelne Individuen gekrinkt sind, kann
die Vernunft nicht stehen bleiben; besondere Zwecke verlieren sich im Allge-
meinen».* Solche Einstellung in ihrem geradezu programmatischen Desinter-
esse am Geschick der Einzelnen in der Optik der Moderne ist nicht zu akzep-
tieren.

Es geht jedoch nicht erst um Hegel. Bereits die Anfiange der neuzeitlichen
Hinwendung zur Vernunft fithren die Moderne in eine problematische Rich-
tung. Cogito ergo sum: die Begriindung der menschlichen Gewissheit im Den-
ken, vor allem aber die Konstituierung des rationalen Subjekts in sich selbst
und seine Distanz zum Mit-Sein anderer Geschopfe, ist eine gefdhrliche Ein-
seitigkeit. Die Heimat des Menschen ist in seiner rationalen Komponente.

3 R. Manasse, Zweifel am historischen Fortschritt, in: Basler Zeitung Nr.238 vom
12.10.1995, 41.

4 G.W.E. Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, hg. von J. Hoffmeister, Hamburg
1955, 48t.



180 Jan Mili¢ Lochman

Dadurch werden andere Elemente des Menschseins, etwa Gefiihl, Wille und
natiirlich Leib, ins Halbdunkel des Minderwertigen, ja Belastenden relegiert
und der Reichtum anderer schopferischer Moglichkeiten des menschlichen
Subjekts entsprechend reduziert. Und vor allem: das auf solche Weise konsti-
tuierte Subjekt wird — mit Anspruch eines souveridnen Disponenten - in Ge-
gensatz gesetzt zu «unverniinftigen» Bereichen der Umwelt, also zu unseren
Mitgeschépfen. Und nicht nur zu ihnen, sondern oft auch — bewusst oder un-
bewusst — in Gegensatz zu anderen «unaufgekldrten» Menschen — und Welt-
bildern in «fremden» Zivilisationen.

Dorothee Solle charakterisiert die Fragwiirdigkeit solcher Tendenzen der
neuzeitlichen Rationalitidt mit provozierender Schirfe: «Die abendlandische-
Vernunft besteht aus der Subjektivierung des denkenden weissen Mannes
und aus der Objektivierung von allem, was als res extensa existiert, im Inter-
esse seiner Beherrschung». Das betrifft nicht nur die Natur. Gleiche Einstel-
lung wird mutatis mutandis auch auf die ganze Hilfte der Menschheit, die
Frauen unter der Bedingung des Patriarchats, angewandt, und wirkt sich aus
auch in Vorurteilen und in der Aggressivitit der Européer in ihrem Verhilt-
nis zu anderen Kulturen: «Die Geschichte der Kolonialisierung der nichtweis-
sen Volker, des Ausschlusses der Frauen von der politischen und der Wis-
sensmacht und der Zerstorung der Natur ist die Katastrophengeschichte ei-
ner in der Tat schlaflosen Vernunft. Die Kritik am imperialen Logozentris-
mus ist, radikaler gefasst, eine Kritik am Patriarchat, es ist die <Biirde des
weissen Mannes>, wie Kipling formulierte, zu erobern, zu verwalten, zu ver-
gewaltigen».

Diese radikale Kritik der modernistischen Rationalitiat — in einem Buch,
das sonst eine scharfe Kritik der Postmoderne bietet — kann als undifferen-
ziert erscheinen. Sie verdient jedoch ernst genommen zu werden, auch des-
halb, weil sie einige Aspekte der Postmoderne ins verstindliche Licht stellt.
Denn an allen erwihnten Fronten setzen Vertreter der Postmoderne — sicher
nicht nur sie, doch sie mit uniiberhérbarem Nachdruck —ihre protestierenden
und korrigierenden Gegenakzente: in Okologie, in der Frauenrechtsbewe-
gung, in Versuchen, den Eurozentrismus zu iberwinden. Das alles sind im
Riickblick auf den Weg der Moderne wesentliche Akzente, die man bei aller
Kritik an anderen Elementen der Postmoderne nicht tibersehen darf — gerade
auch in zeitgemadsser theologischer Orientierung nicht.

> D. Solle, in: K. Fiissel-D. Solle-F. Steffensky, Die Sowohl-als-auch-Falle, Luzern
1993, 21.



Glaube im Kontext der Postmoderne 181

Krieg dem Ganzen!

Eine weitere Tendenz, welche die Postmodernen im Bezug auf die Neu-
zeit zur Kritik provoziert, ist die Versuchung einer monopolisierenden Uni-
versalitit, Ausrichtung auf das Ganze, auf das eine Ziel. Diese Neigung der
Moderne hatte ihre starke Seite: eine aus biblischer Vision und aus der Anti-
ke vererbte Sicht des einen allmenschlichen Ziels, jetzt begriindet in der
Uberzeugung, dass es eine Universalitiit der Vernunft gebe, an welcher letz-
ten Endes alle Menschen partizipieren. Doch der Universalitdtsanspruch hat-
te schon immer seine Probleme. Ich denke nicht nur daran, dass er selten
wirklich universal appliziert wurde. Die gerade erwihnten diskriminatori-
schen Verhaltensweisen, welche zum Teil mit der abendlandischen Auffas-
sung der Rationalitdt verbunden wurden, warnen. Ich denke jetzt an eine an-
dere Gefahr. Die oft geradezu pathetisch praktizierte Ausrichtung auf das
eine Ziel, auf das wahre und verbindliche Ganze, beeintrichtigte das Ver-
standnis fiir nonkonforme Individualitit, fiir Existenzialitidt des unverwech-
selbaren personlichen Geschicks. Man kann das bereits an frithen Utopien
verfolgen, die in mancher Hinsicht sympathisch sind und die dem neuzeitli-
chen Menschen Horizonte der gemeinschaftlichen Hoffnung tiber die Gren-
zen des status quo hinaus erschlossen haben. Doch bei all der beachtenswer-
ten Bedeutung hatten sie eine bedenkliche Tendenz: die Unterordnung der
Biirger unter die kollektive Vision; unter Projekte des gemeinschaftlichen po-
litischen Gliicks, welche sich die Einzelnen im eigenen Interesse aneignen
und denen sie nachfolgen sollten und miissten. Es gebe nur die eine Geschich-
te, nur die eine Vernunft: die Freiheit der Biirger sei die erkannte Notwendig-
keit — dies ist nicht erst marxistisch-stalinistische Definition, sondern sie
taucht, wenigstens im Ansatz, bereits bei den lichten Gestalten und Bewegun-
gen auf —und zwar nicht erst in der Neuzeit, sondern bereits in der Antike und
im mittelalterlichen corpus christianum.

Im Zeitalter der Moderne verschirft sich diese Tendenz. Und dort, wo die
Vision in einer «wisssenschaftlichen Weltanschauung» kodifiziert wird, dort
wird sie zum System, zur ganzheitlichen Konstruktion, in welcher alles, was
die festgelegten Voraussetzungen und Grenzen iibersteigt, verdiachtig wird.
Diejenigen, welche iiber eine solche Vision der Zukunft machtpolitisch ver-
fligen, die werden zu «Schliisselbesitzern», sie bestimmen die Richtung, wel-
che alle Biirger gemeinsam anschlagen miissen. Ihre Freiheit ist die — von den
Schliisselbesitzern diktierte — historische, ja eigentlich absolute Notwendig-
keit. Die totalitiren Systeme unseres Jahrhunderts, vor allem der Marxismus-
Leninismus, sind letzte Ausldufer solcher Aspiration, dieser Usurpation des
Ganzen.

Die Anhinger der Postmoderne waren sicher nicht die ersten und auch
nicht die letzten, welche die Gefahren und Schrecken des totalitiren Denkens
erkannt haben; doch ihre Stimme war besonders emphatisch. Man hére nur



182 Jan Mili¢ Lochman

die Stimme J.-F. Lyotards: «Krieg dem Ganzen, zeugen wir fiir das Nicht-
Darstellbare, aktivieren wir die Differenzen, retten wir die Differenzen, ret-
ten wir die Ehre des Namens. Wir haben die Sehnsucht nach dem Ganzen und
dem Einen, nach der Versohnung von Begriff, nach transparenter und kom-
munizibarer Erfahrung teuer bezahlt».® Eben darum: «Krieg dem Ganzen!»

Eines der wirksamen Instrumente in diesem Krieg ist das Programm der
Dekonstruktion, wie es vor allem von Jacques Derrida vertreten wird. Was ist
damit gemeint? Die Moderne habe uns durch Konstruktionen geradezu iiber-
flutet. Ein System nach dem anderen wurde in der neuzeitlichen Philosophie
(und auch Theologie) aufgestellt. Zuletzt, in pervertierter, unmenschlicher
Gestalt die totalitiren Systeme. Bittere Erfahrungen mit dieser Perversion
sollten uns, die gebrannten Kinder der Moderne, zur konsequenten Revision
ermutigen. Dazu will die Dekonstruktion dienen. Jeder Anspruch aufs Gan-
ze, auf allgemeine Giiltigkeit ist zu demontieren, entmythologisieren, eben:
dekonstruieren. Solch eine grundsitzliche Haltung ist die Voraussetzung, um
«die totalitire Gefahr in all den erwihnten Formen zu identifizieren und zu
bekéimpfen»,7

Der Grundsatz der Dekonstruktion gilt nicht nur im Bezug auf ausgespro-
chen totalitidre Ideologien, wenn auch hier vor allem. Radikale Postmoderni-
sten wenden sie zuletzt gegen alle «Grossen Nachrichten», «Grossen Erzih-
lungen», die uns in der Geschichte vorgelegt wurden, nicht nur in der moder-
nen, sondern schon in der vormodernen Zeit, auch die biblischen. Auch das
neutestamentliche Evangelium ist mit Misstrauen zu horen. Denn die «gute
Nachricht» ruft zur Nachfolge, stiftet Jiingerschaft und stort dadurch die re-
solute Zuwendung zum eigenstidndigen, unverwechselbaren Individuum. Un-
ser freies Ich lebt von eigenen «kleinen Nachrichten», von eigenen authenti-
schen Interessen, Bedirfnissen und Zielsetzungen. Wir brauchen keine
«grossen Nachrichten», die wir kommunizierend mit anderen teilen miissten.
Gemeinschaftliche Gestaltung des Lebens und die Bemiihung um Aufbau so-
lidarischer Beziechungen und Strukturen sind eher eine cura posterior, ein se-
kundires Anliegen.

Radikaler Pluralismus

Mit der resoluten Hinwendung zum Individuum, mit seiner Herauslosung
aus allen ganzheitlichen und allgemeinen Bindungen hingt in der Postmoder-
ne der starke Nachdruck auf das Prinzip der Pluralitit zusammen. Dieses
Prinzip ist keine Erfindung der Postmoderne. Es gehorte seit Jahrhunderten

6 J.F. Lyotard, Was ist postmodern? In: P. Engelmann (Hg.), Postmoderne und Dekon-
struktion, Stuttgart 1990, 48.
7. Derrida, zitiert in P. Engelmann (Hg.), Postmoderne, 19.



Glaube im Kontext der Postmoderne 183

zu wachsend betonten Grundsitzen auf dem liberalen Fliigel der Moderne,
vor allem dort, wo es um Schutz des personlichen Gewissens gegen Ansprii-
che der oft monolithischen staatlichen oder kirchlichen Institutionen ging.
Auf diesem Gebiet wurde vor allem im anglosichsischen Denken im Bemii-
hen um Durchsetzung von Menschenrechten nonkonformer Biirger Bedeu-
tendes erreicht. Und auch auf dem Kontinent wuchs Verstindnis fiir die Be-
rechtigung des pluralistischen Denkens.

Einen anregenden Beitrag bot in dieser Hinsicht Immanuel Kant. Er stell-
te zwei Denkarten gegeneinander, die er mit den Begriffen «Egoismus» ge-
gen «Pluralismus» bezeichnete. Wie dies zu verstehen sei, deuten die Séatze
an: «Der logische Egoist hilt es fiir unnothig, sein Urtheil am Verstande An-
derer zu priifen... Der dsthetische Egoist ist derjenige, dem sein eigener Ge-
schmack schon geniigt»; der moralische Egoist ist der, «welcher alle Zwecke
auf sich selbst einschrinkt und der keinen Nutzen worin sieht, als in dem, was
ihm niitzt»8 Dagegen wird der Pluralist durch Bewusstsein charakterisiert,
dass er einer unter vielen anderen ist, und verhdlt sich dementsprechend als
«Weltbiirger».

Eine besondere Bedeutung gewann der Pluralismus auf der politischen
Ebene im Sinne des Bestrebens, die Freiheit der Einzelnen und der Biirger-
gruppen gegen absolutistische Machtmonopole der Staatsmacht zu verteidi-
gen. Dies wurde zum brennenden Anliegen der Biirger in absolutistischen
Staatsformen des 17. und 18. Jahrhunderts, in verschirfter Form dann in den
totalitdren Systemen unserer Zeit. In diesen versuchte der Staat (und die be-
stimmende Partei), gestiitzt auf eine vermeintlich «unfehlbare» Ideologie,
alle Bereiche des menschlichen Lebens in den ideologischen (und oft auch
polizeilichen) Griff zu bekommen. Darum wurde versucht, alle alternativen
Moglichkeiten und deren Vertreter auszuschalten oder unter dem Einsatz des
allgegenwirtigen Unterdriickungsapparates zum Schweigen zu bringen. Hier
wurde der Pluralismus im Denkansatz als verdichtig und zersetzend betrach-
tet.

Die Denker der Postmoderne verponen mit Recht alle Formen solchen
«Egoismus» und widersprechen ihm in seinen Voraussetzungen und Folgen.
Im Unterschied zu Klassikern der Demokratie — wie es im tschechischen Kon-
text vorbildlich T.G. Masaryk war — vertreten sie nicht die Uberzeugung, dass
es sinnvoll ist, den demokratischen Pluralismus mit der Vision der gemeinsa-
men Grundwerte zu verbinden «im stillen Konsensus tiber wesentliche Din-
ge», etwa im Suchen der Wahrheit, die wir nicht besitzen, die uns jedoch alle
verbindet. Es gibt keine solche Wahrheit. So wird das demokratische Prinzip
des Pluralismus ausgedehnt in einen konsequenten Relativismus. Folgerichtig
charakterisieren die Denker der Postmoderne ihre Denkart als eine «Verfas-

8 I.Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Samtliche Werke, Bd. 1, Leipzig
1912, 300.



184 Jan Mili¢ Lochman

sung radikaler Pluralitit», als «uniiberschreitbares Recht hochgradig diffe-
renzierter Wissensformen, Lebensentwiirfe, Handlungsmuster».

Man sollte nicht einmal allgemeine Regeln wechselseitigen Diskurses auf-
zustellen versuchen. Jeder Diskurs hat seine Berechtigung; Wahrheit, Ge-
rechtigkeit, Menschlichkeit, iiberhaupt alle Grundwerte und Werte gelten
«nur im Plural». Mit Dorothee Solle pointiert ausgedriickt: «Jede bestimmte
geschichtliche Gestalt von Rationalitét, die auf der Ausgrenzung des Hetero-
genen beruht, ist totalitidr. Bejaht wird eine nicht-totalitdre Totalitédt der radi-
kalen Pluralitét, oft <Toleranz> genannt. Anything goes, alles ist moglich; keep
your options open, lege dich nie fest, es ist jederzeit auch anders moglich...
Gemeinsamkeit, gemeinschaftliche Organisation des Lebens, gar Solidaritiit
mit den Nicht-so-Tichtigen ist nicht gefragt, sie wird als Hobby einiger Spe-
zialisten angesehen. Die Welt ist weder ein Schlachtfeld noch ein blithender
Garten; sie ist unwiderruflich ein Markt, und der Markt ist Gott: Ursprung
und Ziel, Selbstreferenz und Erfiillung».9

Eine Renaissance der Religion?

Auf den Marktplatz der postmodern offenen Optionen tritt mit neuer Ra-
sanz auch Religion und zwar, wie es der Mentalitit der Postmoderne ent-
spricht, in erstaunlich bunten Erscheinungsformen. Auch darin unterscheidet
sich die Postmoderne von der Moderne. Im Verlauf der Neuzeit wurden ei-
genstindig religiose Elemente eher marginalisiert. Leidenschaftlicher Protest
dagegen, wie er etwa von Schleiermacher wirksam formuliert wurde, setzte
sich nicht durch. Die Bonhoeffersche Bilanz der fortschreitenden Moderne,
nach welcher sich Religion — und mit ihr Gott im religiésen Verstidndnis — in
definitiver Defensive befinden, zog eine theologische Konsequenz. Zukunfts-
trachtig erschien ithm nur eine «nichtreligiose Interpretation» der biblischen
Botschaft.

Sollte mit solchen Uberlegungen — bewusst oder unbewussst — die durch
atheistische Propaganda (in Osteuropa) supponierte These vom endgiiltigen
«Absterben der Religion» verbunden werden, so wire dies vereinfacht und
falsch. Erfahrungen mit der Renaissance religioser Stromungen in der Post-
moderne belegen dies. Hans Kiing sieht in diesem Sinne einen positiven
Aspekt der Postmoderne. Spielte die Religion bei den ausgepriigten Denkern
der Moderne ihre Rolle eher «im modus des Zuriickdrdngens», gewinne sie
in der Postmoderne erhohte Aufmerksamkeit. Die aufklarerische These vom
«Absterben der Religion» wurde nicht eindeutig bestétigt. «Nicht die Religi-
on, sondern ihr Absterben war die grosse Ilusion».'” Niklas Luhmann habe

?D. Solle, Die Sowohl-als-auch Falle, 171f.
0'H. Kiing, Theologie im Aufbruch, Miinchen 1987, 23.



Glaube im Kontext der Postmoderne 185

schon recht, wenn er urteilt, dass der Sikularisationsprozess autonom gewor-
dener Lebensbereiche «ohne religiosen Halt» auf die Dauer kaum zu denken
ist. Und Kiing schliesst: «Warten auf Gott oder Warten, vergebliches, sinnlo-
ses Warten auf Godot — das ist heute die Alternative» .!!

So erhélt das Thema der Religion seinen anerkannten Platz auf der Ebene
der akademischen Reflexion — nicht nur der historischen, psychologischen,
sondern auch der soziologischen. Auch theologische Fakultidten dndern sich
in ihrer Blickrichtung: Religionistik, noch vor einigen Jahren eher am Rande
des theologischen Interesses, riickt in den Vordergrund. Ahnliche Entwick-
lungen kann man in der iberwiegenden Mentalitdt der Zeitgenossen verfol-
gen: Wihrend die kirchlichen Institutionen geschwicht werden, girt es im
«religiosen Untergrund»: das Interesse an bisher unbekannten oder unter-
schitzten religiosen Stromungen und Frommigkeitsformen wichst — im We-
sten wie im Osten: Krishna-Bewusstsein, Unification Church, die Scientolo-
gen, Mormonen und viele andere beleben die «religidse Szene», von der neu-
en Anziehungskraft nichtchristlicher Weltreligionen nicht zu sprechen. Die
religiose Renaissance der Postmoderne hat in diesem Sinne positive und ne-
gative Aspekte.

Neue Uniibersichtlichkeit als Herausforderung des Glaubens

In fiinf tentativen Schritten habe ich eine vorlidufige Darstellung der kon-
stitutiven Elemente der Postmoderne versucht. Bereits diese Tendenzen zei-
gen: Wir leben in einer Zeit des geschichtlichen Umbruchs. Was ergibt sich
daraus fiir unsere theologische Orientierung?

Einer der prononcierten Opponenten der Postmoderne, Jiirgen Haber-
mas, pragte fiir die Charakteristik der postmodernen Wandlungen den Be-
griff: die neue Uniibersichilichkeit. Ich finde die Formulierung auch fiir eine
theologische Auseinandersetzung mit der Postmoderne, zutreffend. Darin
liegt ein spiirbarer Unterschied im Vergleich mit dem Kontext der Moderne:
Bedeuteten die Entwicklungen der Moderne bei aller Vielfalt ihrer Formen
meistens eine klar artikulierte, frontale Herausforderung, der sich Kirche und
Theologie (wenn auch meistens eher nolens als volens) stellen mussten, ver-
setzt uns die Postmoderne in eine vieldeutige, diffuse Atmosphire. Das er-
schwert theologische Auseinandersetzung. Einer so uniibersichtlichen Men-
talitdt gegeniiber kann man schwer eindeutige Urteile formulieren, wenn man
nicht selber einseitig werden will. Und auch der Wille zu differenzierender
Haltung scheint oft in den Nebel zu fiihren. Wir haben es mit einem schwer
fassbaren Proteus zu tun!

1A .2.0.24.



186 Jan Mili¢ Lochman

Was soll der biblische Glaube in einer solchen Welt? Wir haben es in der
Kirche mit der uns anvertrauten «grossen Nachricht» keineswegs leicht. Ich
kann das aus eigener Erfahrung belegen: Ich habe die eine Hilfte meiner
theologischen Lehrtitigkeit im osteuropiischen, damals marxistisch-leninisti-
schen Raum ausgeiibt, die andere im pluralistisch-postmodernen Westen.
Wie oft schien es mir, dass es im Osten trotz all den Diskriminierungen, wel-
chen Kirche und Theologie in «realsozialistischer» Gesellschaft ausgesetzt
wurden, eigentlich leichter war, unseren Auftrag zu erfiillen: die Herausfor-
derung war klar, die Antwort des Evangeliums offensichtlich sinnvoll. In der
«neuen Uniibersichtlichkeit» im Westen mit seinem bunten (kulturellen)
«Markt der Moglichkeiten» war es schwieriger, sich zu orientieren und Ori-
entierung anzubieten. Doch unmdoglich (und auch dies ist meine Erfahrung)
war dies wahrhaftig nicht. Eine kirchengeschichtliche Reminiszenz kdnnte
orientierend ein Stiick weit den Weg weisen.

Beim Studium der postmodernen Phdnomene fiel mir auf, wie verwandt —
mutatis mutandis — manche von ihnen mit den Erscheinungen gerade derjeni-
gen Epoche sind, in welche das junge Christentum in seiner urspriinglichen
Dynamik eingetreten war. Solche Analogien darf man nicht unkritisch verall-
gemeinern; es wire kurzschliissig, sich angesichts der Postmoderne durch
nostalgische Riickkehrversuche in die Primoderne retten zu wollen. Doch
kann die geschichtliche Reminiszenz vorlaufig helfen, im Wirbel der Zeit
nicht den Kopf zu verlieren, von Erfahrungen und Weisungen anderer Zeiten
zu lernen. Im Riickblick auf die urschristliche Zeit konnte es auch heute noch
sinnvoll sein, die apostolische Strategie zu respektieren. Was meine ich damit?
Auch die hellenistische Zeit war eine Epoche der «neuen (oder alten) Uniiber-
sichtlichkeit». Die Areopage der Zeit waren Marktplédtze eines vielseitigen
Tausches von Heils- und Heilandsangeboten. Die apostolischen Missionare
ignorierten diese bunte, fast chaotische religiose und kulturelle Situation der
Zeit keineswegs. Sie betraten die Marktplitze in der Bereitschaft, «den Juden
Juden und den Griechen Griechen zu sein» (I Kor 9,20f.), also auf die konkre-
te kulturelle und geistige Situation ihrer Mitmenschen verstindnisvoll einzu-
gehen. Aber diese Bereitschaft bedeutete keineswegs, dass sie bereit wiren,
thre «grosse Nachricht» den Marktgesetzen der religiosen Angebote und des
Tausches auszuliefern. Es ging ihnen um das Heil mit einem unverwechselba-
ren Gesicht: dem Antlitz Jesu von Nazareth.

Meiner Uberzeugung nach haben diese beiden Akzente, die Aufgeschlos-
senheit fiir die Wandlungen der Zeit, zugleich jedoch die apostolische Treue
gegeniiber der «grossen Nachricht» fiir unseren Glauben im Kontext der
Postmoderne ihre bleibende und ermutigende Giiltigkeit.

Jan Mili¢ Lochman, Basel



	Glaube im Kontext der Postmoderne

