
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Glaube im Kontext der Postmoderne

Autor: Mili Lochman, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaube im Kontext der Postmoderne

Diffuse Konturen der Postmoderne

Was ist unter «Pos/moderne» zu verstehen? Man kann kaum eine
Monographie oder eine Abhandlung über Postmoderne finden, die nicht mit einem
Seufzer angesichts der Mehrdeutigkeit dieses Ausdrucks beginnen würden.
Eine eindeutige Definition ist schwer zu bieten. Dies hängt damit zusammen,
dass man diesen Terminus auf verschiedenen Gebieten und in unterschiedlichen

Zusammenhängen gebrauchen kann.
Zunächst erscheint er in der Architektur und den bildenden Künsten im

Sinne des Programms, duch Kombinationen von älteren und neueren
Elementen die dominierende Moderne zu erschüttern. Eine bestimmte Rolle
spielte der Begriff dann in der Geschichtswissenschaft, besonders seit Arnold
Toynbee in seiner berühmten Study of History ihn zur Charakterisierung der
ersten Hälfte unseres Jahrhunderts geprägt hat. In der Literaturgeschichte
signalisierte er eine Distanz zu den «Klassikern» der Zeit wie zu Thomas und
Heinrich Mann auf dem Gebiet des Romans oder T.S. Elliot in der Poesie. In
den Vereinigten Staaten wurde er als Tendenz verstanden, Grenzen zwischen
«anspruchsvoller Kunst» einerseits und der attraktiven «Pop-Art» andererseits

(L.A. Fiedler) zu verwischen. Einflussreich erwies sich die philosophische

Postmoderne, wie sie vor allem durch französische Denker wie J.F.

Lyotard oder Jacques Derrida repräsentiert wurde. Aus allen diesen Gebieten

drang der Ausdruck in die Journalistik und die Medien hinein und wurde
dort oft recht unbestimmt und willkürlich gebraucht. Kein Wunder, dass
Umberto Eco das Wort als ein typisches «passepartout» bezeichnen konnte, das
fast überall zu passen scheint.

Ich werde im Folgenden nur eine fragmentarische Charakteristik einiger
Tendenzen darzustellen versuchen, die mir zum Verständnis der Postmoderne

als wesentlich erscheinen - ohne Anspruch auf Vollständigkeit.
Ich beginne mit einer Vorbemerkung zur Zusammensetzung des

Ausdrucks «Post-Moderne». Es fällt auf, wie oft in den letzten Jahrzehnten die

Präposition post verwendet wird und zwar in verschiedenen Zusammenhängen.

So findet man den französischen Ausdruck posthistoire bereits in den

dreissiger Jahren als Bezeichnung der neuesten Epoche. Es folgten Termini
wie postindustriell in Soziologie, Poststrukturalismus in der Philosophie bis

zum heute oft gebrauchten postkommunistisch für die osteuropäischen Länder.

Dieser Gebrauch weist eine gewisse gemeinsame Tendenz auf, eine
Haltung, welche heute gelegentlich als Postismus charakterisiert wird - so etwa
bei Jürgen Habermas: «Diese Beispiele der mit <post> gebildeten Ausdrücke



Glaube im Kontext der Postmoderne III

erschöpfen nicht das Spektrum der Einstellungen zu einer Vergangenheit,
von der man sich distanzieren will. Nur die Voraussetzung ist immer dieselbe:
dass man eine Diskontinuität empfindet, den Abstand von einer Form des
Lebens oder des Bewusstseins, der man zuvor <naiv> oder <unreflektiert>
vertraut hatte».1

In diesem Sinne distanziert sich die Postmoderne von ihrem Gegenüber,
der Moderne. Sie meint damit in der Regel Denken, Mentalität, Verhaltensweisen

der abendländischen Zivilisation der Neuzeit. Damit wird die Moderne

keineswegs pauschal, undifferenziert abgelehnt. Im Gegenteil, es gibt
Elemente der Moderne, die weiterhin geteilt werden. Eine der bekanntesten
deutschen Schriften über die Postmoderne trägt typischerweise den Titel
«Unserepostmoderne Moderne»2 Es gibt allerdings wesentliche Elemente der
Moderne, die nach der Überzeugung der meisten Postmodernisten radikal
und kritisch umgewertet werden müssen. Ich erwähne folgende fünf.

Ersehü ttertes Selbstvertrauen

Der Weg des modernen Menschen seit der Renaissance über Aufklärung
bis zur technokratischen Gesellschaft des 19. und 20. Jahrhunderts wird
weitgehend geprägt durch Selbstvertrauen im Verhältnis zur Welt und im Blick
auf menschliche Möglichkeiten darin. Die Welt ist nicht nur gut, sondern sie
ist im Grunde das denkbar beste Universum, der Kosmos. Und es ist das
fortschreitende Universum. Sein dynamischer Prozess führt unwiderstehlich zum
lichten Ziel. Was uns noch belastet, das sind Schatten und Überbleibsel der
Vergangenheit oder Randstörungen, die schrittweise repariert werden müssen.

Doch solche Reparatur ist möglich; wir Menschen sind im Besitz der
Schlüssel zu Geheimnissen und Entwicklungen der Geschichte.
Jüdischchristliche Vision des kommenden Reiches Gottes wirkt noch im Hintergrund,

wird jedoch zugleich resolut säkularisiert im Sinne einer innerweltlichen

Entwicklung und verliert ihre warnenden apokalyptischen Elemente.
Folgerichtig setzt sich die Idee des unwiderstehlichen Fortschritts durch. Oft
wird sie nach dem Modell der «drei Stadien» entfaltet, wie man es aus dem
theologischen Erbe kannte.

Man kann es auf verschiedene Art variieren. Bei Lessing in der Übernahme

des joachimitischen Motivs der Folge von drei Reichen - ursprünglich als

Gottesreiche des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geiste verstanden -,
wobei jetzt das kulminierende dritte Reich zum Zeitalter des Geistes der
Aufklärung erklärt wird, der legitimerweise ins Erbe des Reiches Gottes eintritt.
Bei Hegel im Entwurf der freien Bewegung des Geistes, welcher aus seinem

1

J. Habermas, Die neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt a.M. 1985,12f.
2 W. Welsch, Unsere postmoderne Moderne, Weinheim 1988.



178 Jan Milte Lochman

innersten Wesen im Dreitakt der Dialektik zur absoluten Erfüllung drängt. In
einer materialistischen Version bei Marx, jetzt in pointiert atheistischer
Form: in der kommunistischen Gesellschaft der Zukunft werden alle
schöpferischen Möglichkeiten der menschlichen, ja kosmischen Geschichte vollendet.

Und vergessen wir nicht das positivistische Schema der dreifaltigen
Geschichte: das dritte, das positive Stadium, nämlich das wissenschaftlich-
technokratische, in welches wir eingetreten sind, bringt die letztgültige Antwort

auf alle vorgängigen Träume der früheren mythisch, religiös und
metaphysisch belasteten Epochen.

Von dieser notorisch zuversichtlichen, optimistischen Tendenz wendet
sich die Postmoderne entschieden ab. Sie hat dafür starke Gründe:

Im zwanzigsten Jahrhundert, in seiner zweiten Hälfte, kann man kaum die
Annahmen der Moderne ungebrochen teilen. Zwar haben auch im Verlauf
der Moderne Menschen immer wieder konkrete Zusammenbrüche ihrer
Erwartungen erleben müssen, doch das hielten sie nicht für gültige Beweise,
dass das Vertrauen auf eine hellere und zuletzt eindeutig helle Zukunft falsch
wäre. Aus ihren Fehlern wird die Menschheit schon lernen, die positiven Ziele

der Aufklärung und des Fortschritts werden schon erreicht werden.
Da setzt die radikale Kritik der Postmoderne an. Es geht nicht um konkrete

Mängel modernistischer Projekte, sondern eben um jene notorische
Voraussetzung, um den Fortschrittsglauben der Neuzeit. Die Katastrophen des
20. Jahrhunderts, wie sie durch unfassbare Ereignisse wie «Auschwitz»,
«Hiroshima», «Tschernobyl» signalisiert wurden, kann man nicht mehr als

beiläufige Störfälle, Pannen, betrachten, die man zuletzt ohne Weiteres
reparieren könnte. Modernistische Visionen erweisen sich als kurzsichtig. Zur
Debatte stehen die fundamentalen Voraussetzungen moderner Verhaltensweisen,

vor allem auch: der Glaube, dass menschliche Geschichte ein auf Sinn
angelegter Prozess sei. Dieser Glaube ist ein Abklatsch des religiösen Glaubens

- und die beiden werden durch tägliche Erfahrungen widerlegt. Die alten
Skeptiker hatten schon recht: Hoffnung ist ein verführerisches, täuschendes
«Geschenk» aus der Pandorabüchse. Auf Prozesse der Geschichte, auf
Prozesse unseres Lebens sollte man es lieber nicht beziehen.

Von daher werden die Denker der Postmoderne auch kritisch gegenüber
allen Utopien. Sie sind nur Fluchtversuche angesichts der bitteren Wirklichkeit,

sie entpuppen sich immer wieder als hilflose Täuschungs- und
Selbsttäuschungsversuche.

Und nicht nur dies: bei extremen Postmodernisten wird selbst der Begriff
der Geschichte in Frage gestellt - falls er sich auf die These von der sinnvollen
Kontinuität historischer Prozesse stützen möchte. Im Leben, im individuellen
und gesellschaftlichen Leben der Menschen gibt es keine solche Kontinuität.
Streng genommen gibt es keine Geschichte. Ihr Begriff, ihre Vorstellung ist
nur «religiöse Schwärmerei». Der Wiener Essayist Robert Manasse kann es

im Blick auf die Schrecken unseres Jahrhunderts mit folgenden Formulierun-



Glaube im Kontext der Postmoderne 179

gen ausdrücken: «Vielleicht war die Geschichte der grösste historische Irrtum
der Menschheit... Erst der Glaube, dass es eine Geschichte gebe, die ein
sinnvoller Prozess sei, der ein Ziel habe, das man erkennen und auf das man
schliesslich bewusst hinarbeiten könne, hat aus dem Kreislauf simplen
biologischen und sozialen Lebens von Menschen auf diesem Planeten jene Abfolge
von Greueln in immer neuer Qualität gemacht, die wir als Geschichte studieren

und gleichzeitig «verdrängen».3 Daraus wird folgerichtig ein «rabiater»
Schluss gezogen: «Wenn es einen Misthaufen der Geschichte gibt, dann ist
das, was am dringendsten auf diesen Misthaufen gehört, unser Begriff der
Geschichte selbst».Was bleibt dann aber für uns? Zu Zeitgenossen werden,
anerkennen, dass unser individuelles Leben unwiederholbar ist, dass es für uns
kein anderes Ziel geben könnte als bescheidenes persönliches Glück, soweit
es im beschränkten Verlauf unserer Biographie einigermassen erreichbar ist.

Krise der Vernunft der «weissen Männer»

Die zweite Widerstandsfront gegen modernistische Mentalität hängt mit
der ersten zusammen: mit dem progressivistischen Optimismus fällt auch seine

typische Begründung im Begriff der Vernunft als der Bewegungsmacht der
Geschichte und des Grundes unserer Lebensgewissheit. Die Neuzeit entwik-
kelte eine ganze Reihe bemerkenswerter Vernunftkonzepte - und natürlich
auch, wenn meistens mit geringerer Wirkung, verschiedene Proteste dagegen.
Besonders dynamisch und - in der Sicht der Postmoderne - besonders
bedenklich war der Hegeische Vernunftbegriff: hier wurde die Vernunft zur
absoluten Treibkraft des geschichtlichen Fortschritts erklärt. Dadurch wird das
souveräne Recht der Vernunft gegenüber allen Lebensinteressen konkreter
Individuen statuiert: «Dabei, dass einzelne Individuen gekränkt sind, kann
die Vernunft nicht stehen bleiben; besondere Zwecke verlieren sich im
Allgemeinen». Solche Einstellung in ihrem geradezu programmatischen Desinteresse

am Geschick der Einzelnen in der Optik der Moderne ist nicht zu akzeptieren.

Es geht jedoch nicht erst um Hegel. Bereits die Anfänge der neuzeitlichen
Hinwendung zur Vernunft führen die Moderne in eine problematische Richtung.

Cogito ergo sum: die Begründung der menschlichen Gewissheit im Denken,

vor allem aber die Konstituierung des rationalen Subjekts in sich selbst
und seine Distanz zum Mit-Sein anderer Geschöpfe, ist eine gefährliche
Einseitigkeit. Die Heimat des Menschen ist in seiner rationalen Komponente.

3 R. Manasse, Zweifel am historischen Fortschritt, in: Basler Zeitung Nr.238 vom
12.10.1995,41.

4 G.W.F. Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, hg. von J. Hoffmeister, Hamburg
1955, 48f.



180 Jan Milic Lochman

Dadurch werden andere Elemente des Menschseins, etwa Gefühl, Wille und
natürlich Leib, ins Halbdunkel des Minderwertigen, ja Belastenden relegiert
und der Reichtum anderer schöpferischer Möglichkeiten des menschlichen
Subjekts entsprechend reduziert. Und vor allem: das auf solche Weise konstituierte

Subjekt wird - mit Anspruch eines souveränen Disponenten - in
Gegensatz gesetzt zu «unvernünftigen» Bereichen der Umwelt, also zu unseren
Mitgeschöpfen. Und nicht nur zu ihnen, sondern oft auch - bewusst oder un-
bewusst - in Gegensatz zu anderen «unaufgeklärten» Menschen - und
Weltbildern in «fremden» Zivilisationen.

Dorothee Solle charakterisiert die Fragwürdigkeit solcher Tendenzen der
neuzeitlichen Rationalität mit provozierender Schärfe: «Die abendländische-
Vernunft besteht aus der Subjektivierung des denkenden weissen Mannes
und aus der Objektivierung von allem, was als res extenso existiert, im Interesse

seiner Beherrschung». Das betrifft nicht nur die Natur. Gleiche Einstellung

wird mutatis mutandis auch auf die ganze Hälfte der Menschheit, die
Frauen unter der Bedingung des Patriarchats, angewandt, und wirkt sich aus
auch in Vorurteilen und in der Aggressivität der Europäer in ihrem Verhältnis

zu anderen Kulturen: «Die Geschichte der Kolonialisierung der nichtweissen

Völker, des Ausschlusses der Frauen von der politischen und der
Wissensmacht und der Zerstörung der Natur ist die Katastrophengeschichte
einer in der Tat schlaflosen Vernunft. Die Kritik am imperialen Logozentrismus

ist, radikaler gefasst, eine Kritik am Patriarchat, es ist die <Bürde des
weissen Mannes>, wie Kipling formulierte, zu erobern, zu verwalten, zu
vergewaltigen».5

Diese radikale Kritik der modernistischen Rationalität - in einem Buch,
das sonst eine scharfe Kritik der Postmoderne bietet - kann als undifferenziert

erscheinen. Sie verdient jedoch ernst genommen zu werden, auch
deshalb, weil sie einige Aspekte der Postmoderne ins verständliche Licht stellt.
Denn an allen erwähnten Fronten setzen Vertreter der Postmoderne - sicher
nicht nur sie, doch sie mit unüberhörbarem Nachdruck - ihre protestierenden
und korrigierenden Gegenakzente: in Ökologie, in der Frauenrechtsbewegung,

in Versuchen, den Eurozentrismus zu überwinden. Das alles sind im
Rückblick auf den Weg der Moderne wesentliche Akzente, die man bei aller
Kritik an anderen Elementen der Postmoderne nicht übersehen darf - gerade
auch in zeitgemässer theologischer Orientierung nicht.

D. Solle, in: K. Füssel-D. Sölle-F. Steffensky, Die Sowohl-als-auch-Falle, Luzern
1993,21.



Glaube im Kontext der Postmoderne 181

Krieg dem Ganzen!

Eine weitere Tendenz, welche die Postmodernen im Bezug auf die Neuzeit

zur Kritik provoziert, ist die Versuchung einer monopolisierenden
Universalität, Ausrichtung auf das Ganze, auf das eine Ziel. Diese Neigung der
Moderne hatte ihre starke Seite: eine aus biblischer Vision und aus der Antike

vererbte Sicht des einen allmenschlichen Ziels, jetzt begründet in der
Überzeugung, dass es eine Universalität der Vernunft gebe, an welcher letzten

Endes alle Menschen partizipieren. Doch der Universalitätsanspruch hatte

schon immer seine Probleme. Ich denke nicht nur daran, dass er selten
wirklich universal appliziert wurde. Die gerade erwähnten diskriminatori-
schen Verhaltensweisen, welche zum Teil mit der abendländischen Auffassung

der Rationalität verbunden wurden, warnen. Ich denke jetzt an eine
andere Gefahr. Die oft geradezu pathetisch praktizierte Ausrichtung auf das

eine Ziel, auf das wahre und verbindliche Ganze, beeinträchtigte das
Verständnis für nonkonforme Individualität, für Existenzialität des unverwechselbaren

persönlichen Geschicks. Man kann das bereits an frühen Utopien
verfolgen, die in mancher Hinsicht sympathisch sind und die dem neuzeitlichen

Menschen Horizonte der gemeinschaftlichen Hoffnung über die Grenzen

des status quo hinaus erschlossen haben. Doch bei all der beachtenswerten

Bedeutung hatten sie eine bedenkliche Tendenz: die Unterordnung der
Bürger unter die kollektive Vision; unter Projekte des gemeinschaftlichen
politischen Glücks, welche sich die Einzelnen im eigenen Interesse aneignen
und denen sie nachfolgen sollten und müssten. Es gebe nur die eine Geschichte,

nur die eine Vernunft: die Freiheit der Bürger sei die erkannte Notwendigkeit

- dies ist nicht erst marxistisch-stalinistische Definition, sondern sie

taucht, wenigstens im Ansatz, bereits bei den lichten Gestalten und Bewegungen

auf - und zwar nicht erst in der Neuzeit, sondern bereits in der Antike und
im mittelalterlichen corpus christianum.

Im Zeitalter der Moderne verschärft sich diese Tendenz. Und dort, wo die
Vision in einer «wissenschaftlichen Weltanschauung» kodifiziert wird, dort
wird sie zum System, zur ganzheitlichen Konstruktion, in welcher alles, was
die festgelegten Voraussetzungen und Grenzen übersteigt, verdächtig wird.
Diejenigen, welche über eine solche Vision der Zukunft machtpolitisch
verfügen, die werden zu «Schlüsselbesitzern», sie bestimmen die Richtung, welche

alle Bürger gemeinsam anschlagen müssen. Ihre Freiheit ist die - von den
Schlüsselbesitzern diktierte - historische, ja eigentlich absolute Notwendigkeit.

Die totalitären Systeme unseres Jahrhunderts, vor allem der Marxismus-
Leninismus, sind letzte Ausläufer solcher Aspiration, dieser Usurpation des
Ganzen.

Die Anhänger der Postmoderne waren sicher nicht die ersten und auch
nicht die letzten, welche die Gefahren und Schrecken des totalitären Denkens
erkannt haben; doch ihre Stimme war besonders emphatisch. Man höre nur



182 Jan Milic Lochman

die Stimme J.-F. Lyotards: «Krieg dem Ganzen, zeugen wir für das Nicht-
Darstellbare, aktivieren wir die Differenzen, retten wir die Differenzen, retten

wir die Ehre des Namens. Wir haben die Sehnsucht nach dem Ganzen und
dem Einen, nach der Versöhnung von Begriff, nach transparenter und kom-
munizibarer Erfahrung teuer bezahlt».6 Eben darum: «Krieg dem Ganzen!»

Eines der wirksamen Instrumente in diesem Krieg ist das Programm der
Dekonstruktion, wie es vor allem von Jacques Derrida vertreten wird. Was ist
damit gemeint? Die Moderne habe uns durch Konstruktionen geradezu
überflutet. Ein System nach dem anderen wurde in der neuzeitlichen Philosophie
(und auch Theologie) aufgestellt. Zuletzt, in pervertierter, unmenschlicher
Gestalt die totalitären Systeme. Bittere Erfahrungen mit dieser Perversion
sollten uns, die gebrannten Kinder der Moderne, zur konsequenten Revision
ermutigen. Dazu will die Dekonstruktion dienen. Jeder Anspruch aufs Ganze,

auf allgemeine Gültigkeit ist zu demontieren, entmythologisieren, eben:
dekonstruieren. Solch eine grundsätzliche Haltung ist die Voraussetzung, um
«die totalitäre Gefahr in all den erwähnten Formen zu identifizieren und zu
bekämpfen».7

Der Grundsatz der Dekonstruktion gilt nicht nur im Bezug auf ausgesprochen

totalitäre Ideologien, wenn auch hier vor allem. Radikale Postmoderni-
sten wenden sie zuletzt gegen alle «Grossen Nachrichten», «Grossen
Erzählungen», die uns in der Geschichte vorgelegt wurden, nicht nur in der modernen,

sondern schon in der vormodernen Zeit, auch die biblischen. Auch das
neutestamentliche Evangelium ist mit Misstrauen zu hören. Denn die «gute
Nachricht» ruft zur Nachfolge, stiftet Jüngerschaft und stört dadurch die
resolute Zuwendung zum eigenständigen, unverwechselbaren Individuum. Unser

freies Ich lebt von eigenen «kleinen Nachrichten», von eigenen authentischen

Interessen, Bedürfnissen und Zielsetzungen. Wir brauchen keine
«grossen Nachrichten», die wir kommunizierend mit anderen teilen müssten.
Gemeinschaftliche Gestaltung des Lebens und die Bemühung um Aufbau
solidarischer Beziehungen und Strukturen sind eher eine cura posterior, ein
sekundäres Anliegen.

Radikaler Pluralismus

Mit der resoluten Hinwendung zum Individuum, mit seiner Herauslösung
aus allen ganzheitlichen und allgemeinen Bindungen hängt in der Postmoderne

der starke Nachdruck auf das Prinzip der Pluralität zusammen. Dieses
Prinzip ist keine Erfindung der Postmoderne. Es gehörte seit Jahrhunderten

6 J.E Lyotard. Was ist postmodern? In: P. Engelmann (Hg.), Postmoderne und
Dekonstruktion, Stuttgart 1990. 48.

7 J. Derrida, zitiert in P. Engelmann (Hg.), Postmoderne, 19.



Glaube im Kontext der Postmoderne 183

zu wachsend betonten Grundsätzen auf dem liberalen Flügel der Moderne,
vor allem dort, wo es um Schutz des persönlichen Gewissens gegen Ansprüche

der oft monolithischen staatlichen oder kirchlichen Institutionen ging.
Auf diesem Gebiet wurde vor allem im anglosächsischen Denken im Bemühen

um Durchsetzung von Menschenrechten nonkonformer Bürger Bedeutendes

erreicht. Und auch auf dem Kontinent wuchs Verständnis für die
Berechtigung des pluralistischen Denkens.

Einen anregenden Beitrag bot in dieser Hinsicht Immanuel Kant. Er stellte

zwei Denkarten gegeneinander, die er mit den Begriffen «Egoismus»
gegen «Pluralismus» bezeichnete. Wie dies zu verstehen sei, deuten die Sätze

an: «Der logische Egoist hält es für unnöthig, sein Urtheil am Verstände
Anderer zu prüfen... Der ästhetische Egoist ist derjenige, dem sein eigener
Geschmack schon genügt»; der moralische Egoist ist der, «welcher alle Zwecke
auf sich selbst einschränkt und der keinen Nutzen worin sieht, als in dem, was
ihm nützt».8 Dagegen wird der Pluralist durch Bewusstsein charakterisiert,
dass er einer unter vielen anderen ist, und verhält sich dementsprechend als

«Weltbürger».
Eine besondere Bedeutung gewann der Pluralismus auf der politischen

Ebene im Sinne des Bestrebens, die Freiheit der Einzelnen und der
Bürgergruppen gegen absolutistische Machtmonopole der Staatsmacht zu verteidigen.

Dies wurde zum brennenden Anliegen der Bürger in absolutistischen
Staatsformen des 17. und 18. Jahrhunderts, in verschärfter Form dann in den
totalitären Systemen unserer Zeit. In diesen versuchte der Staat (und die
bestimmende Partei), gestützt auf eine vermeintlich «unfehlbare» Ideologie,
alle Bereiche des menschlichen Lebens in den ideologischen (und oft auch

polizeilichen) Griff zu bekommen. Darum wurde versucht, alle alternativen
Möglichkeiten und deren Vertreter auszuschalten oder unter dem Einsatz des

allgegenwärtigen Unterdrückungsapparates zum Schweigen zu bringen. Hier
wurde der Pluralismus im Denkansatz als verdächtig und zersetzend betrachtet.

Die Denker der Postmoderne verpönen mit Recht alle Formen solchen
«Egoismus» und widersprechen ihm in seinen Voraussetzungen und Folgen.
Im Unterschied zu Klassikern der Demokratie-wie es im tschechischen Kontext

vorbildlich T.G. Masaryk war - vertreten sie nicht die Überzeugung, dass

es sinnvoll ist, den demokratischen Pluralismus mit der Vision der gemeinsamen

Grundwerte zu verbinden «im stillen Konsensus über wesentliche Dinge»,

etwa im Suchen der Wahrheit, die wir nicht besitzen, die uns jedoch alle
verbindet. Es gibt keine solche Wahrheit. So wird das demokratische Prinzip
des Pluralismus ausgedehnt in einen konsequenten Relativismus. Folgerichtig
charakterisieren die Denker der Postmoderne ihre Denkart als eine «Verfas-

8 I.Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Sämtliche Werke, Bd. 1, Leipzig
1912,300.



184 Jan Milic Lochman

sung radikaler Pluralität», als «unüberschreitbares Recht hochgradig
differenzierter Wissensformen, Lebensentwürfe, Handlungsmuster».

Man sollte nicht einmal allgemeine Regeln wechselseitigen Diskurses
aufzustellen versuchen. Jeder Diskurs hat seine Berechtigung; Wahrheit,
Gerechtigkeit, Menschlichkeit, überhaupt alle Grundwerte und Werte gelten
«nur im Plural». Mit Dorothee Solle pointiert ausgedrückt: «Jede bestimmte
geschichtliche Gestalt von Rationalität, die auf der Ausgrenzung des Heterogenen

beruht, ist totalitär. Bejaht wird eine nicht-totalitäre Totalität der
radikalen Pluralität, oft <Toleranz> genannt. Anything goes, alles ist möglich; keep

your options open, lege dich nie fest, es ist jederzeit auch anders möglich...
Gemeinsamkeit, gemeinschaftliche Organisation des Lebens, gar Solidarität
mit den Nicht-so-Tüchtigen ist nicht gefragt, sie wird als Hobby einiger
Spezialisten angesehen. Die Welt ist weder ein Schlachtfeld noch ein blühender
Garten; sie ist unwiderruflich ein Markt, und der Markt ist Gott: Ursprung
und Ziel, Selbstreferenz und Erfüllung».9

Eine Renaissance der Religion?

Auf den Marktplatz der postmodern offenen Optionen tritt mit neuer
Rasanz auch Religion und zwar, wie es der Mentalität der Postmoderne
entspricht, in erstaunlich bunten Erscheinungsformen. Auch darin unterscheidet
sich die Postmoderne von der Moderne. Im Verlauf der Neuzeit wurden
eigenständig religiöse Elemente eher marginalisiert. Leidenschaftlicher Protest
dagegen, wie er etwa von Schleiermacher wirksam formuliert wurde, setzte
sich nicht durch. Die Bonhoeffersche Bilanz der fortschreitenden Moderne,
nach welcher sich Religion - und mit ihr Gott im religiösen Verständnis - in
definitiver Defensive befinden, zog eine theologische Konsequenz. Zukunftsträchtig

erschien ihm nur eine «nichtreligiöse Interpretation» der biblischen
Botschaft.

Sollte mit solchen Überlegungen - bewusst oder unbewussst - die durch
atheistische Propaganda (in Osteuropa) supponierte These vom endgültigen
«Absterben der Religion» verbunden werden, so wäre dies vereinfacht und
falsch. Erfahrungen mit der Renaissance religiöser Strömungen in der
Postmoderne belegen dies. Hans Kiing sieht in diesem Sinne einen positiven
Aspekt der Postmoderne. Spielte die Religion bei den ausgeprägten Denkern
der Moderne ihre Rolle eher «im modus des Zurückdrängens», gewinne sie
in der Postmoderne erhöhte Aufmerksamkeit. Die aufklärerische These vom
«Absterben der Religion» wurde nicht eindeutig bestätigt. «Nicht die Religion,

sondern ihr Absterben war die grosse Illusion».1" Niklas Luhmann habe

9 D. Solle, Die Sowohl-als-auch Falle. 17ff.
10 H. Kiing. Theologie im Aufbruch, München 1987, 23.



Glaube im Kontext der Postmoderne 185

schon recht, wenn er urteilt, dass der Säkularisationsprozess autonom gewordener

Lebensbereiche «ohne religiösen Halt» auf die Dauer kaum zu denken
ist. Und Küng schliesst: «Warten auf Gott oder Warten, vergebliches, sinnloses

Warten auf Godot- das ist heute die Alternative» -11

So erhält das Thema der Religion seinen anerkannten Platz auf der Ebene
der akademischen Reflexion - nicht nur der historischen, psychologischen,
sondern auch der soziologischen. Auch theologische Fakultäten ändern sich

in ihrer Blickrichtung: Religionistik, noch vor einigen Jahren eher am Rande
des theologischen Interesses, rückt in den Vordergrund. Ähnliche Entwicklungen

kann man in der überwiegenden Mentalität der Zeitgenossen verfolgen:

Während die kirchlichen Institutionen geschwächt werden, gärt es im
«religiösen Untergrund»: das Interesse an bisher unbekannten oder
unterschätzten religiösen Strömungen und Frömmigkeitsformen wächst - im Westen

wie im Osten: Krishna-Bewusstsein, Unification Church, die Scientologen,

Mormonen und viele andere beleben die «religiöse Szene», von der neuen

Anziehungskraft nichtchristlicher Weltreligionen nicht zu sprechen. Die
religiöse Renaissance der Postmoderne hat in diesem Sinne positive und
negative Aspekte.

Neue Unübersichtlichkeit als Herausforderung des Glaubens

In fünf tentativen Schritten habe ich eine vorläufige Darstellung der
konstitutiven Elemente der Postmoderne versucht. Bereits diese Tendenzen
zeigen: Wir leben in einer Zeit des geschichtlichen Umbruchs. Was ergibt sich
daraus für unsere theologische Orientierung?

Einer der prononcierten Opponenten der Postmoderne, Jürgen Habermas,

prägte für die Charakteristik der postmodernen Wandlungen den
Begriff: die neue Unübersichtlichkeit. Ich finde die Formulierung auch für eine
theologische Auseinandersetzung mit der Postmoderne, zutreffend. Darin
liegt ein spürbarer Unterschied im Vergleich mit dem Kontext der Moderne:
Bedeuteten die Entwicklungen der Moderne bei aller Vielfalt ihrer Formen
meistens eine klar artikulierte, frontale Herausforderung, der sich Kirche und
Theologie (wenn auch meistens eher nolens als volens) stellen mussten,
versetzt uns die Postmoderne in eine vieldeutige, diffuse Atmosphäre. Das
erschwert theologische Auseinandersetzung. Einer so unübersichtlichen
Mentalität gegenüber kann man schwer eindeutige Urteile formulieren, wenn man
nicht selber einseitig werden will. Und auch der Wille zu differenzierender
Haltung scheint oft in den Nebel zu führen. Wir haben es mit einem schwer
fassbaren Proteus zu tun!

11 A.a.O. 24.



186 Jan Milic Locliman

Was soll der biblische Glaube in einer solchen Welt? Wir haben es in der
Kirche mit der uns anvertrauten «grossen Nachricht» keineswegs leicht. Ich
kann das aus eigener Erfahrung belegen: Ich habe die eine Hälfte meiner
theologischen Lehrtätigkeit im osteuropäischen, damals marxistisch-leninistischen

Raum ausgeübt, die andere im pluralistisch-postmodernen Westen.
Wie oft schien es mir, dass es im Osten trotz all den Diskriminierungen,
welchen Kirche und Theologie in «realsozialistischer» Gesellschaft ausgesetzt
wurden, eigentlich leichter war, unseren Auftrag zu erfüllen: die Herausforderung

war klar, die Antwort des Evangeliums offensichtlich sinnvoll. In der
«neuen Unübersichtlichkeit» im Westen mit seinem bunten (kulturellen)
«Markt der Möglichkeiten» war es schwieriger, sich zu orientieren und
Orientierung anzubieten. Doch unmöglich (und auch dies ist meine Erfahrung)
war dies wahrhaftig nicht. Eine kirchengeschichtliche Reminiszenz könnte
orientierend ein Stück weit den Weg weisen.

Beim Studium der postmodernen Phänomene fiel mir auf, wie verwandt -
mutatis mutandis - manche von ihnen mit den Erscheinungen gerade derjenigen

Epoche sind, in welche das junge Christentum in seiner ursprünglichen
Dynamik eingetreten war. Solche Analogien darf man nicht unkritisch
verallgemeinern; es wäre kurzschlüssig, sich angesichts der Postmoderne durch
nostalgische Rückkehrversuche in die Prämoderne retten zu wollen. Doch
kann die geschichtliche Reminiszenz vorläufig helfen, im Wirbel der Zeit
nicht den Kopf zu verlieren, von Erfahrungen und Weisungen anderer Zeiten
zu lernen. Im Rückblick auf die urschristliche Zeit könnte es auch heute noch
sinnvoll sein, die apostolische Strategie zu respektieren. Was meine ich damit?
Auch die hellenistische Zeit war eine Epoche der «neuen (oder alten)
Unübersichtlichkeit». Die Areopage der Zeit waren Marktplätze eines vielseitigen
Tausches von Heils- und Heilandsangeboten. Die apostolischen Missionare
ignorierten diese bunte, fast chaotische religiöse und kulturelle Situation der
Zeit keineswegs. Sie betraten die Marktplätze in der Bereitschaft, «den Juden
Juden und den Griechen Griechen zu sein» (I Kor 9,20f.), also auf die konkrete

kulturelle und geistige Situation ihrer Mitmenschen verständnisvoll
einzugehen. Aber diese Bereitschaft bedeutete keineswegs, dass sie bereit wären,
ihre «grosse Nachricht» den Marktgesetzen der religiösen Angebote und des
Tausches auszuliefern. Es ging ihnen um das Heil mit einem unverwechselbaren

Gesicht: dem Antlitz Jesu von Nazareth.
Meiner Überzeugung nach haben diese beiden Akzente, die Aufgeschlossenheit

für die Wandlungen der Zeit, zugleich jedoch die apostolische Treue
gegenüber der «grossen Nachricht» für unseren Glauben im Kontext der
Postmoderne ihre bleibende und ermutigende Gültigkeit.

Jan Milic Lochman, Basel


	Glaube im Kontext der Postmoderne

