Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Vorsprachliches, Raumliches, Zeitliches : zur Phanomenologie des
Glaubens

Autor: Ritschl, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878000

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vorsprachliches, Raumliches, Zeitliches

Zur Phianomenologie des Glaubens

Mit Freude spreche ich meinem verehrten Fachgenossen und Freund aus
der Zeit der Kindheit — wir waren Klassenkameraden in der Primarschule in
Riehen — zum 70. Geburtstag einige Gedanken zu, die er als kleine Gegenga-
be fiir seinen Beitrag zu meiner Festschrift! zu Beginn dieses Jahres freund-
lich aufnehmen maoge.

Ich mochte mich zu einer verwandten Thematik dussern. Im folgenden
geht es um Sprache und um innere Bilder. Meine Argumente kreisen um die
doppelte Tatsache, dass in Sprache gefasste prozessuale Erlebnisse oder Be-
richte tiber sie — also Geschichten («stories») — uns nicht als solche, sondern
in den Bildern, die sie wecken, betreffen. Wir sehen sie rdaumlich in zwei oder
drei Dimensionen und arretieren damit sozusagen die zeitliche Dimension
von Berichten und Geschichten. Es sind nicht die Worte als solche, die uns be-
troffen machen, uns in Erinnerung bleiben, sondern die durch sie geweckten
inneren Bilder. Jedoch ist es auch richtig zu sagen, dass erlebte und erinnerte
Bilder auf Versprachlichung dringen. Freilich betreten wir mit solchen The-
sen ein schon seit langer Zeit griindlich bearbeitetes Feld. Die Diskussionen
fanden jedoch weitgehend ausserhalb der Theologie statt. Auch bei mir ha-
ben sie ihre Wurzeln zum Teil in der analytischen Philosophie, zum Teil in der
Psycholinguistik. Die theologische Anwendung auf das Verstehen der Rezep-
tion (und die Erinnerung an die Rezeption) des gehorten bzw. gelesenen
Wortes der Verkiindigung ist mein eigentlich leitendes Interesse. Vorerst
miissen jedoch die Stufen meiner Entdeckungsreise kurz geschildert werden.

I. Steuerung aus dem Vorsprachlichen

In den fiinfziger Jahren begann ich unter dem Einfluss des Alttestament-
lers und Semitisten James Barr sowie amerikanischer Kollegen, die Grund-
struktur prozessualer Erlebnis- und Sprachketten intensiv zu analysieren und
die Ausformung ihrer Summierungen in spéterer Lehr- und Dogmenbildung
zu untersuchen. Wir sprachen von «story» und «stories», ithrer Summierbar-
keit, Fihigkeit zur Generierung von Ableitungen, ihrer Ersetzbarkeit durch

I H.Ott, «Die Wirkungsweise der Symbolsprache» in: R.Bernhardt u.U.Link-
Wieczorek (Hg.), Metapher und Wirklichkeit, Die Logik der Bildhaftigkeit im Reden von
Gott, Mensch und Natur, (FS D.Ritschl), Gottingen 1999, 34-41.



166 Dietrich Ritschl

andere Wortketten usw.> Klar dabei war immer, dass diese Texte (bzw.
miindlichen Traditionen) nicht «Theologie» waren, sondern dass diese erst
dort beginnt, wo nach ihrer Steuerung, ihrer addquaten Summierung sowie
Zuordnung zu Paralleltraditionen (-stories) gesucht und iiber ihren Wahr-
heitsanspruch in der Zusammenschau mit Gegenwartsfragen reflektiert wird.
(Darum ist «narrative Theologie» zumindest ein «misnomer», wenn nicht ein
Missverstindnis). James Barr hat in dem soeben erschienenen monumenta-
len Buch «The Concept of Biblical Theology»* noch einmal das storyKonzept
im Zusammenhang mit der Suche nach «biblischer Theologie» diskutiert.

In einem zweiten Schritt meiner Nachfragen ging es um die Frage, was ei-
gentlich die Erzihler oder Autoren von «stories» steuert. (Dabei kommen
keineswegs nur biblische stories in Sicht, sondern prinzipiell alle Berichte
iiber Ereignisse und Erlebnisse, auch die Grundform der Autobiographie so-
wie des psychotherapeutischen Gesprichs: «wir sind, was wir in unsern Ge-
schichten von uns erzihlen konnen»). Die Struktur und Richtung einer Ein-
zelgeschichte, viel mehr noch das komplexe Ineinander von «stories», wie wir
es im Leben eines Menschen, einer Gruppe und natiirlich in der Bibel finden,
ist gar nicht verstidndlich, sondern zerfiele in einzelne, unverbundene Brok-
ken, wenn nicht «hinter ithnen» eine differenzierte und vielleicht hierarchisch
geordnete Axiomatik angenommen wiirde. Diese impliziten Axiome — sie
sind implizit, weil sie am Rand der Sprache im Vorsprachlichen sind - steuern
Denken, Sprechen und Handeln.* Der Suche nach ihnen, ihrem Ort und ihrer
Funktion in der Theologie galt meine Arbeit in den dann folgenden Jahren.
Klar war dabeli, dass expliziten Axiomen (z.B. Dogmen und Lehrsitzen) vor-
sprachliche implizite Axiome vorangehen. Als Beispiel konnen einzelne bi-
blische Biicher genannt werden, etwa die Paulusbriefe, in denen sich wohl im-
plizit aber noch nicht explizit Christologien finden.

Nun ist es, sprachphilosophisch geurteilt, heikel, von etwas sprechen zu
wollen, das ausserhalb oder «vor» (bzw. «hinter» aus der Sicht des Lesers/Ho-
rers) der Sprache liegt. Am einfachsten ist natiirlich eine Totalreduktion aller
Exegese und Theologie auf die Oberfliche der biblischen Sprache. Das ist das
Prinzip der positivistischen Interpretation von Texten, wie wir sie im Funda-
mentalismus oder auch im Rechtspositivismus finden. Aber in der Theologie
(die Parallele zum Verstehen anderer Texte sowie zur analytischen Psycho-
therapie lassen wir hier, der Kiirze wegen, ausser acht) geht es ganz funda-

& Vgl. etwa D. Ritschl, Zur Logik der Theologie. Miinchen 21986, Kap.1.B. S. auch mei-
nen Art. «Lehre» in TRE 20, 1990, 608-621.

3 J.Barr, The Concept of Biblical Theology, An Old Testament Perspective, London
1999, chap. 21.

4 Vgl. die 25 Beitrige zu dieser Suche in: W. Huber u.a. (Hg.), Implizite Axiome, Tie-
fenstrukturen des Denkens und Handelns, (FS D. Ritschl), Miinchen 1990.



Vorsprachliches, Riaumliches, Zeitliches. Zur Phinomenologie des Glaubens 167

mental um die Erforschung der Wahrheit, die «hinter» den Texten liegt.S Man
kann auch an das vielleicht mehr poetisch gemeinte Diktum Tillichs denken:
«Die Wahrheit liegt nicht in der Mitte, sondern in der Tiefe». Die Theologie
darf sich nicht aus Furcht vor einer vordergriindigen Metaphysikkritik davor
scheuen, diese Nachfrage stindig zu betreiben. Freilich ist dies nicht ihre ein-
zige, wohl aber innerhalb ihrer analytischen Funktion die wichtigste Aufgabe.

II. Neue Metapherndiskussionen

Ein dritter Schritt meiner Nachfragen betraf die Unterscheidung zwischen
deskriptiver und askriptiver Sprache und den Gebrauch von Metaphern in ih-
nen. In der anredenden, doxologischen Sprache der Bibel, der Kirche und der
Theologie haben Metaphern ihren genuinen Ort. Aber ihre direkte bzw. nai-
ve Riickfithrung in deskriptive, berichtende Sprache ist seit jeher — spitestens
seit der Spitzeit griechischer Patristik — Quelle schwerwiegender Missver-
stindnisse. Freilich haben Metaphern auch in Ist-Sitzen deskriptiver Sprache
ihren Platz, aber der Gebrauch ist anderer Art. Die aus Wittgensteinscher
Philosophie stammende Frage, ob ausser Eigennamen letztlich alle Worte
metaphorisch verstanden werden missten, lassen wir hier undiskutiert. Hier
ist vor allem interessant, dass es bei Metaphern mehrheitlich um einzelne
Worte geht. Wihrend prozessuale Erlebnis- und Sprachketten (in der Gestalt
von «stories» etwa) durch implizite, erforschbare Steuerungen geleitet sind
bzw. deren Wahrheitsanspriiche widerspiegeln, kann dies iiber einzelne Wor-
te/Worter nur sehr selten gesagt werden. Bekanntlich war es Wilhelm v. Ock-
ham, der lehrte, dass synkategorematische Ausdriicke nur in einem komple-
xen Wortverband sinnvoll gebraucht werden konnen, und um solche handelt
es sich zumeist beim typisch biblischen und theologischen Metaphernge-
brauch. Es bestand zwar in der Theologie und in der von ihr damals geprigten
Theologenausbildung fiir lange Zeit ein grosses Interesse an Etymologien,
d.h. an Wortstudien, die mit einem hintergriindigen Sinn- und Wahrheitsge-
halt rechneten. So funktionierte Kittels « Worterbuch zum Neuen Testament»
und so haben wir noch im Studium —ich z.B. bei Karl Ludwig Schmidt mit ei-
ner vollig irrelevanten Arbeit tiber das Wort «leiturgia» — biblische Worter
auf ihren heimlichen Hintergrundsgehalt hin analysiert. (In der Psychologie
war es vor allem der verheerende Einfluss von C.G.Jungs Sprachverstidndnis,
der ganze Generationen von Therapeuten und Laien zu abenteuerlichen Be-
hauptungen iiber heimliche Urbedeutungen von Wortern verleitete). Es war
wiederum James Barr, der in seinem ersten grosseren Werk® diese Vorge-

> Ich habe dieses Problem im Beitrag»Welchen Sinn hat die Suche nach Strukturen
hinter Texten?» in der FS fiir James Barr, Language, Theology and the Bible, Oxford
1994, 385-397 dargestellt.



168 Dietrich Ritschl

hensweise griindlich demontierte. Es bedurfte also gar nicht des Einflusses
der analytischen Philosophie und Wittgensteins, um der Theologie gegeniiber
eine massive Warnung vor Etymologie bzw. vor ihrer naiven Nutzung iiber
das Philologische und Historische hinaus geltend zu machen. (Freilich hat die
analytische Philosophie trotz ihrer aggressiven und letztlich doch auch positi-
vistischen Grundhaltung — wenn auch von ihr oft bestritten — der systemati-
schen Theologie grosse Dienste geleistet, die durchaus mit der lauternden
Wirkung I.Kants auf die Theologie des 19.Jahrhunderts verglichen werden
kann).

Die Tendenz zur Suche nach verborgenen Wahrheiten hinter einzelnen
Wortern ist heute abgeflaut. Das zeigt sich deutlich in neueren exegetischen
Studien, die zwar «Wortfelder» analysieren, dabei aber soziale und andere
kontextuelle Bedingungen stédndig miteinrechnen. In der systematischen und
besonders in der angelsdchsischen philosophischen Theologie ist die Auf-
merksamkeit jedoch erneut auf Metaphern gerichtet. Dabei ist die Grenzmar-
kierung zwischen Metapher und Symbol oft nicht leicht auszumachen, weil
unstandardisierte Verwendungsweisen der Begriffe noch weithin vorherr-
schen. Jedenfalls geht es bei Symbolen, im Unterschied zu Metaphern, in vie-
len Fillen nicht nur um Sprache, sondern auch um damit verbundene Hand-
lungen. In der Theologie wurde und wird oft auf Tillichs Interesse an Symbo-
len, die an der von ihnen angezeigten Wirklichkeit partizipieren, verwiesen.
Symbolstudien sollten jedoch nicht an Ernst Cassirers klassischen Arbeiten’
sowie an neueren philosophischen Studien (P.Ricoeur, U.Eco u.a.) vorbeige-
hen.

Die in der Theologie ldngst fillige Erkundung der Entstehung, Funktion
und Interpretation von Metaphern hat erst vor etwa zwei Jahrzehnten begon-
nen. Leider hat sie noch keine Breitenwirkung, d.h. sie ist eine Spezialdiskus-
sion geblieben, wihrend sie doch alle Gebiete der Theologie von der Dogma-
tik bis zur Homiletik und Seelsorge sehr direkt betreffen sollte. Ulrike Link-
Wieczorek gibt im besagten Buch® einen niitzlichen Uberblick mit vielen Li-
teraturangaben iiber das Eindringen dieser Thematik in die Theologie.

6 J.Barr, The Semantics of Biblical Language, Oxford 1961.

7 E.Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Berlin 1923-29 (Nachdr.
Darmstadt 1953-64) u. Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, 1922 (Nachdr. 1956).

® In dem in Anm. 1 genannten Buch Metapher und Wirklichkeit, 9-19. Die Metapher-
theorien von Sally McFague, Metaphorical Theology, Philadelphia 1982 (vgl. die Kritik Co-
lin Guntons an ihr) sowie von J.N. Soskice, Metapher and Religious Language, Oxford
1985, haben eine interessante Diskussion ausgelost. — Vgl. zur philosophischen Gesprichs-
lage A. Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darmstadt 1996.



Vorsprachliches, Riaumliches, Zeitliches. Zur Phinomenologie des Glaubens 169

111 Gott wohnt in der Zeit

Ein vierter Schritt meiner Nachfragen fiihrte zur Einsicht, dass Reden von
Gott in den Kategorien der Zeit den raumlichen Kategorien vorzuziehen ist.
Dies ist nicht eine philosophisch begriindete Priferenz, sondern eine Gewich-
tung, die sich durch biblische Texte aufzudringen scheint. Erinnerung und
Verheissung, Hoffnung und Zuversicht, Gottes Mitgehen und Vorausgehen,
Anfang, Ziel und Ende... nicht ohne gute Griinde hat sich die Theologie der
letzten Jahrzehnte von der Konzentration auf Begriffe abgewendet und sich
auf eben diese dynamischen und prozessualen Vorstellungen konzentriert.
Beispiele aus alt- und neutestamentlicher Exegese in ihrer Einwirkung auf
evangelische und katholische Dogmatik konnten ohne jede Schwierigkeit in
Fiille gegeben werden.

Diese Tendenz kann jedoch noch vertieft und radikalisiert werden bis hin
zu den steilen Thesen, dass Gott «in der Zeit wohnt», dass er in ihr sicherer
und klarer erkannt und angetroffen werden kann als im Raum; dass auch un-
sere Kausalvorstellungen von Gottes Handeln viel eher zeitlich als raumlich
konzipiert sein konnten; dass sich die Theodizeefrage durch diese Gewich-
tung verschiebt und vielleicht auflost. Damit sei nicht Gottes Eingehen in den
Raum des Himmels und der irdischen Geschichte bis hinein in das Kind in der
Krippe und in die versammelte Gemeinde bestritten. Aber wenn wir sagen
wollen, wie er dort im Raum ist, so sprechen wir zuerst — und vielleicht auch
zuletzt — doch in den zeitlichen Kategorien der Erwartung, Erfiilllung und
Vollendung.

Eine Phinomenologie des Glaubens wird sich auf die Phinomene des Er-
innerns und des «Wiedererkennens»’ einlassen miissen. Hier stésst man auch
auf das Basiselement von Offenbarung, ndmlich die Wiederbegegnung mit
dem erinnerten Inhalt der Gegenwart Gottes im Vorgang des Wiedererken-
nens. Dieses wird durch «Anlidsse» («occasions» sagten wir damals in der
amerikanischen Theologie in Anleihe eines Begriffs von A.N.Whitehead)
ausgelost. Sie konnen in- und ausserhalb des Gottesdienstes, im Kleinen im
tiglichen Leben oder im Grossen in Politik und Gesellschaft geschehen — ein
Wahrnehmen der Prasenz Gottes im Wiederhoren oder in der erneuten Erin-
nerung an gehorte Texte, Worte und Augenblicke der Erkenntnis.

Biblische Geschichten («stories») spiegeln die hier skizzierte zeitliche Di-
mension des Redens von Gott adidquater wider als Ein-Wort-Metaphern, die
besonders dann zu rdumlichen Vorstellungen und inneren Bildern einladen,
wenn sie autonom geworden sind, d.h. aus threm urspriinglichen Kontext be-

? Ich habe dies versucht in «Gediichtnis und Antizipation» in: J. Assmann u. T. Holscher
(Hg.) Kultur und Gedéchtnis, Suhrkamp TB 724, Frankfurt 1988, 50-64; sowie «Gotteser-
kenntnis durch Wiedererkennen», in J.Roloff u. H.G. Ulrich (Hg.), Einfach von Gott re-
den, (FS FE-Mildenberger), Kohlhammer, Stuttgart 1994, 144-152.



170 Dietrich Ritschl

freit ihren eigenen Weg eingeschlagen haben. Im Interesse einer Kldarung der
Entstehung und Funktion von Metaphern in dieser Gefahrenzone soll zu-
nichst mit einer These zum Phinomen der Vorsprachlichkeit zuriickgekehrt
werden.

1V. Metaphern durch Oberflichenanleihe bei Nachbarn

Die These besagt, dass einzelne metaphorisch verwendete Worter ihren
Sinngehalt durch Querbeziehungen zu Wortern in ihrer nahen oder fernen
Nachbarschaft erhalten. Metaphern kommen durch «Anleihe» bei anderen
Wortern oder Ausdriicken zustande. Normalerweise betrifft die Anleihe das
ganze Wort selbst, nicht aber dessen gédnzliche Bedeutung: «Gott ist Konig»
heisst nicht, dass er in derselben Weise Konig ist wie ein orientalischer Konig
zur Zeit, als die Konigspsalmen abgefasst wurden. Die Anleihe folgt dem Mu-
ster der analogia attributionis, weil weder das Analogat, das aus dem zur An-
leihe gewdhlten Wort stammt, noch Gott, dem das Attribut des Analogats zu-
gesprochen wird, den Vollsinn der Worte «Konig» bzw. «Gott» erschopfend
ausdriickt. Dies ist der Typus von Metapher, bei der ein partieller Transfer
eine Sinndeutung ergibt, die anders als metaphorisch nicht ausgedriickt wer-
den kann. Es gibt auch andere Typen von Metaphern, die nicht ohne weiteres
der Attributionenanalogie zugeordnet werden konnen. Aber alle scheinen
dies gemeinsam zu haben, dass ein «Zwang» besteht, sie zu verwenden, weil
eine reduzierte, «nackte» und unmetaphorische Sprechweise nicht moglich
ist. (Aristoteles hat bekanntlich vorgeschlagen, Metaphern als Ornamente fiir
etwas, das wir auch anders sagen konnen, zu verstehen; dies deckt jedoch
nicht sein ganzes Metaphernverstindnis ab).

Die Beobachtung der Querbeziehung bedeutet: Metaphern — welcher Art
auch immer — haben ihren Wahrheitsbezug nicht in einer vorsprachlichen
Axiomatik wie wir sie im Hinblick auf prozessuale Erlebnis- und Sprachket-
ten («stories») erorterten. Vielmehr machen ihre Konstrukteure — z.B. der
Autor eines Konigspsalmes — Gebrauch von der Moglichkeit der «Anleihe»
bei Wortern, die «neben» dem zu bezeichnenden Objekt liegen, sozusagen an
der Sprachoberfliche der Alltagssprache. Vorsprachliche Entitédten spielen
hier zunichst, jedenfalls im Hinblick auf das ausgelichene Wort, keine Rolle.
Freilich ist die Auswabhl als solche sicherlich durch eine implizite Axiomatik
gesteuert: Gott «Konig» oder Jesus «guter Hirt» zu nennen, «passt» aus
Griinden, die freilich in einer vorsprachlichen Axiomatik liegen. Andere aus-
geliechene Worter wiirden nicht «passen». Weil nun wegen der vorhin genann-
ten Uneigentlichkeit bzw. wegen des nur partiellen Transfers von Sinngehal-
ten von einem Wort auf das andere eine Vielzahl von Metaphern notig ist, um
z.B. «Gott» zu benennen, ist es ungemein schwierig, die Logik des «Passens»
addquat zu beschreiben. Nur das nie fassbare «Gesamt» aller Metaphern, die



Vorsprachliches, Riumliches, Zeitliches. Zur Phiinomenologie des Glaubens 171

fiir Gott bzw. fiir Jesus Christus (in der Bibel und der nachfolgenden Traditi-
on) verwendet werden, wiirde die Antwort auf die Frage: Warum gerade die-
se? in Anndherung erbringen konnen. Dazu kommt noch die unausweichli-
che Beobachtung bzw. der berechtigte Argwohn, dass in der Bibel auch fal-
sche Sitze iiber Gott stehen, z.B. Usurpationen aus eigenen persénlichen
oder politischen Wiinschen oder Angsten usw. Das macht es umso schwieri-
ger, ein legitimes «Gesamt» zu erkennen. Ferner bleibt die Frage immer of-
fen, ob nicht vollig neue, zeitgeméasse Anleithen bei Wortern moglich wiren,
um Gott bzw. Jesus zu beschreiben: ist es nur die fehlende 6kumenische Ak-
zeptanz, die uns hindert, Gott z.B. auch als «Préisident» oder «Mitgefange-
nen» zu benennen? Es sind also Metaphern-Geflechte, mit denen wir es zu
tun haben. Aber es ist ratsam, ja geboten, die einzelnen metaphorischen Aus-
driicke nicht auf ihre Einzelheit hin zu interpretieren, erst recht nicht auf ihre
etymologische Herkunft, sondern sie in ithrem Zusammenspiel und in ihrer
gegenseitigen Erginzung und Korrektur zu interpretieren, immer offen fiir
die Moglichkeit des Irrtums. (Zweifellos ist diese Zuriickhaltung in der
Lehrentwicklung der Kirche nicht zu beobachten, man denke nur an die Ver-
absolutierung von zwei oder drei neutestamentlichen Titeln Jesu — unter Aus-
lassung vieler anderer — in der Entwicklung des christologischen Dogmas).

V. Entstehung und Auflosung innerer Bilder

Mit diesem Riistzeug soll nun die Frage der Verbindung zwischen inneren
Bildern und Sprache angegangen werden.!” Die in der Theologie vorherr-
schende Frage nach dem Wort Gottes in menschlichen Worten war seit jeher
auf die Seite des Ursprungs, der Entstehung, der Sprachtypen (z.B. die oben
genannten der Deskription, der Doxologie, sowie des Gleichnisses, der Para-
nese usw.), der Zielrichtungen u.a.m. gemiinzt. Im folgenden soll die andere
Seite, die der Rezipienten in den Blick kommen. Was geschieht, wenn wir bi-
blische Geschichten (Haggada, «stories») oder Ermahnungen und Regeln

1 Unter dem Titel «Innere Bilder und Sprache» habe ich in K. Hormann u.W.Schurian
(Hg.) Kunsttherapie, Miinster 1994,127-134, meine Erfahrungen mit der psychotherapeu-
tischen Methode des «Katathymen Bilderlebens» theoretisch reflektiert. Die Methode geht
auf R.Desoille (1931) und C.Happich (1932) zuriick und wurde von H.Leuner (1970) ei-
gentlich begriindet. Tagtrdume werden induziert, d.h. «innere Bilder» werden vom Patien-
ten gesehen und auch sprachlich beschrieben, sie sind spiter fast beliebig «abrufbar» und
erfahren mit dem Fortschritt der Therapie — die sich freilich nicht nur auf diese Bilder be-
zieht — signifikante Verinderungen. Die Methoden der Mal- und im weiteren Sinn Kunst-
therapie bauen ecbenfalls auf der Bezichung «Erleben-Bild-Sprache» auf, wobei die
Sprache teilweise auch durch auf Papier gezeichnete, spontane Antworten des Therapeu-
ten ersetzt werden kann. (In Basel haben Prof.G. Benedetti und PD Dr. G. Waser Entschei-
dendes auf diesem Gebiet erarbeitet).



172 Dietrich Ritschl

(Halacha, Paridnesen) horen und erinnern? Wie verhalten sich die durch

Sprache bewirkten Bilder zum gehorten Wort?!!

Mit der hier skizzierten Frage beriihren wir freilich die ungemein breiten
Felder der Beziehung zwischen Sprache und Kunst, kindlichem Spracher-
werb und visueller Erfahrung sowie den gesamten Bereich der normalen und
pathologischen Imagination. Es versteht sich von selbst, dass diese Bereiche
hier nur benannt werden konnen.

Die Doppelthese, auf die ich mich konzentrieren mochte, lautet:

— Geschichten (z.B. biblische Geschichten, «stories») wecken innere Bilder,
in denen wir sie aufnehmen und erinnern; sie erfahren jedoch durch die
Verbilderung eine Schmilerung;

— Metaphern in Gestalt von einzelnen Wortern oder Ausdriicken wecken
ebenfalls innere Bilder; sie erfahren jedoch durch die Verbilderung eine il-
legitime Verbreiterung.

Nehmen wir fiir «Geschichte» die Ausweisung aus dem Paradies, die Op-
ferung Isaaks, den Kampf Jakobs am Jabbok, den Auszug aus Agypten, die
Geburt Jesu, die Kreuzigung Jesu, seine Auferweckung, die Ausgiessung des
Geistes an Pfingsten..., so ist es mit Hinden zu greifen, dass frith wahrgenom-
mene Bilder aus der Kinderbibel oder Kunstwerke, die wir im spéteren Leben
wahrgenommen haben, die inneren Bilder, die die sprachliche Vermittlung
ohnehin in uns entstehen liessen, bleibend geprédgt haben. Wenn wir die Ge-
schichten erinnern, so sind es in Wahrheit nicht die Geschichten, sondern die
inneren Bilder, die bleibend bei uns sind. Das heisst nicht, dass sie nicht durch
neue sprachliche Erfahrungen korrigiert und verdndert werden konnen, z.B.
durch eine Predigt oder die Lektiire eines Textes. Aber in jedem Fall sind die
Bilder «enger» als die Texte, sie bringen eine Szene «auf den Punkt», viel-
leicht die Mitte der Geschichte, vielleicht nur den Vordergrund, vielleicht nur
etwas an ihrer Peripherie. Der Wortlaut der Geschichte (der «story») mag
beim Wiedererinnern des Bildes mitschwingen, aber nicht immer in korrigie-
render oder bereichernder, vertiefender Weise. Man priife sich beim Lesen
dieser Zeilen selbst, was genau im inneren Bild erscheint, wenn Sprache uns
an die Geschichten vom barmherzigen Samariter, vom verlorenen Sohn oder
der Kreuzigung Jesu erinnert. Damit soll nicht gesagt sein, dass wir beim Er-
innern bzw. Wiedererinnern immer nur ein Einzelbild wie auf einer Muse-
umswand sehen, es kann sehr wohl so sein, dass mehrere Bilder, die wie Biih-
nenbilder ineinandergeschoben, je nach Perspektive und Beleuchtung eines
iber das andere dominierend, gesehen werden. Aber eine Reduktion liegt in
jedem Fall vor und die Erkenntnis der impliziten Steuerung, die diese Ge-

' In dem in Anm. 1 genannten Buch Metapher und Wirklichkeit fragen manche der
Beitrdage in diese Richtung, insbesondere die von Chr.Link, Dorothea Sattler/Th. Schnei-
der, sowie die der Religionspiddagogen H.Schmidt und Ingrid Schoberth.



Vorsprachliches, Riaumliches, Zeitliches. Zur Phinomenologie des Glaubens 173

schichte gerade so und nicht anders verlaufen liess, wird nicht unbedingt
sichtbar.!'?

Und nehmen wir fiir «Metaphern» wieder das Wort «Konig» fiir Gott,
oder «guter Hirt» fiir Jesus (oder «Herr», «<Hoher Priester», «Sohn Gottes»,
«Menschensohn», «Retter» , «Richter» «Lamm Gottes» usw.) so ist es offen-
sichtlich, dass wir als Horer innere Bilder sehen, die diesen Metaphern mehr
zuschreiben, als ihnen urspriinglich zugedacht war. Der «Konig» erhilt (be-
reits in der Bibel, nicht erst in der kirchlichen Tradition) einen Thron, einen
Hofstaat, hohe Beamte und Diener sowie Botschafter, er fiihrt Kriege und er-
ringt Siege, ist im kausalen Sinn allméchtig usw. Die Attribute der Analogate
werden ausgemalt und verbreitert. Es entstehen neue, abhiingige Metaphern
in einem vernetzten Gefilige, das dadurch entstanden ist, dass die Grundme-
tapher in die Univozitdt zuriickgedrdngt worden ist. Die Grundmetaphern
werden in der Tradition in zunehmender Weise — man denke an unser Lied-
gut in den Gesangbiichern — ihres eigentlichen metaphorischen Charakters
entkleidet so wie wenn sie das, was urspriinglich als metaphorisches Wagnis
ausgesprochen wurde, weil wir nicht anders als metaphorisch iiber das Wich-
tigste reden konnen, nun in deskriptiver Sprache doch hemmungslos sagen
diirften. Die Metaphern werden so nicht nur gedehnt, sie werden eigentlich
zerstort und — was freilich nicht die Absicht ist — ihres Sinnes beraubt. Diese
Sinnberaubung durch nicht-metaphorische Sinnausdehnung und Sinniiber-
frachtung geht zuriick auf die Macht der Bilder, die in uns entstehen, wenn
wir die Metaphern vernehmen.

Nun besteht freilich eine komplizierte Doppelwirkung, denn es ist ja auch
so, dass innere Bilder, die in uns wohnen, zwar korrekturfihig und innerhalb
von Grenzen auch ersetzbar sind, ihrerseits auf Versprachlichung dringen.
Das einfachste Beispiel ist das Bediirfnis, nach einer erlebnisreichen Reise
die erfahrenen Eindriicke und Bilder in Sprache umgemiinzt Freunden zu er-
zidhlen («Wes das Herz voll, des geht der Mund iiber.»). Dadurch kann auch
ein Abschied von den erlebten Bildern erfahren werden und — wie beim Er-
zdahlen nach einer schonen Urlaubsreise — eine Trauer, nie mehr zum ersten
Mal erzihlen zu konnen.'? Ferner konnen dussere Bilder — aus der westlichen
Kunst sowie die Ikonen aus der Ostkirche — sich dem Auge fiir die dahinter-
liegenden Geschichten 6ffnen in einer Blickrichtung, die bis in die Ewigkeit
reicht. Hier ist jedoch die oben genannte Unterscheidung wichtig: es ist eines,
ob ein inneres Bild eine Geschichte (eine «story») summiert und damit redu-

12 Gerade dieses Defizit habe ich kiirzlich in einer an sich sehr sorgfiltig vorbereiteten
Predigt iiber Gen 22 erlebt.

13 Paul Cézanne «trennt sich» von der geliebten, nach Scabiosen duftenden Landschaft
—dem Saint Victoire — indem er sich «durch die erste Skizze von ihr [6st» (hier ist die Skizze
des Malers wie die Sprache des Sprechenden). Vgl. A. Andina-Kernen, Uber das Entstehen
von Symbolen, Basel 1996; ihr verdanke ich dieses Zitat.



174 Dietrich Ritschl

ziert oder ob ein einzelnes Wort, urspriinglich als Metapher verwendet, in sei-
ner nicht-metaphorischen Dimension innere Bilder erzeugt. Solche inneren
Bilder sind — dies verkompliziert die Situation in bezug auf den christlichen
Glauben — zudem an frithe Bildprigungen aus der Kindheit oder aus Zeiten
mit markanten psychischen Entwicklungsverinderungen gebunden. Kein
Wunder, dass ungezihlte Menschen, die als Kinder biblische Metaphern tiber
Gott, Jesus, die Kirche, den Himmel, das ewige Leben usw. vernommen ha-
ben und entsprechende innere Bilder in sich erwecken liessen, noch als Er-
wachsende ginzlich infantile Gottesbilder und Glaubensvorstellungen haben,
die sie massiv daran hindern, die christliche Botschaft zu vernehmen.

V1. Einige Konsequenzen fiir die Theologie

1. Die Schonheit der Theologie verdankt sich zum grossen Teil dem
Reichtum an Sprachformen und den mit ihnen gegebenen inneren Bildern.
Dass wir — zumindest im Protestantismus — dussere Bilder gefiirchtet und ver-
nachléssigt haben, ist oft festgestellt und beklagt worden. Dies soll hier nicht
diskutiert werden. Aber die grundsitzliche Beobachtung ist doch interessant,
dass die Viiter der Reformation ihre mehr oder minder starken ikonoklasti-
schen Tendenzen nicht auf innere Bilder anzuwenden geneigt waren.

2. Die Beobachtung, dass die biblischen Geschichten oder «stories» (frei-
lich iiberhaupt alle Narrationen) durch eine «hinter» ihnen liegende Axioma-
tik gesteuert sind, in der ihr Wahrheitsanspruch residiert, habe ich an ver-
schiedenen Orten dargestellt und diskutiert. Hier soll nur noch einmal betont
werden, dass einzig mit dieser Interpretationsmethode eine sinnvolle Abwehr
fundamentalistischer Textdeutungen geleistet werden kann. Zudem ist die
Beobachtung fiir den Fortschritt 6kumenischer, zwischenkirchlicher Kon-
taktnahmen darum von grossem Wert, weil hier das theoretische Riistzeug
fiir die Anwendung der Einsicht bereitsteht, dass gleiche oder dhnliche Leh-
ren oder Wahrheiten auf verschiedene Weise und in unterschiedlichem
Sprachgewand ausgedriickt werden konnen. Ohne diese Einsicht konnte es in
Okumenischer Arbeit nur Kompromisse, nicht aber Konsens- oder Konver-
genzergebnisse geben. — Die Bedeutung innerer Bilder in der Feststellung
von Dissensen ist nach meiner Ansicht bislang in der Okumene zu wenig Be-
achtung geschenkt worden.

3. Aus génzlich erkldrbaren Griinden ist die Sprache der Kirche und ihrer
Theologien nahezu vollstindig an metaphorische Ausdrucksweisen gebun-
den. Diese Bindung ist dann gefdhrlich und zerstorerisch, wenn die Theologie
zwar zugibt, mit Metaphern und ganzen Metapherngebduden und -ketten
umzugehen, aber doch so zum Alltagsgeschift ibergeht, wie wenn sie univok
gebraucht werden konnten. Unsymmetrien im theologischen Denken und
Spannungen zwischen Metaphern und Metaphernketten konnen oft dadurch



Vorsprachliches, Riumliches, Zeitliches. Zur Phiinomenologie des Glaubens 175

entstehen, dass die eine Metapher strikt metaphorisch, die andere weiterhin
univok interpretiert wird. Beispiele liessen sich nennen aus neuerer Trinitéts-
theologie (deren Riickkehr in 6kumenische Diskussionen ich sehr begriisse),
aus Aussagen lber die Auferweckung Jesu, biblischen Satzen tiber Gericht
und ewiges Leben sowie liber Gott und den Verlauf der Geschichte. Die Wei-
se, in der Theologie auch heute bestimmte biblische Metaphern opfert, ande-
re dafiir hochhilt, ist alles andere als konsistent. Mir scheint, dass systemati-
sche Theologie noch intensiver als bisher Belehrungen aus neuen Metapher-
theorien und aus Studien iiber innere Bilder aufnehmen sollte.

4. In der Seelsorgelehre ist die Notwendigkeit der Analyse von Erlebnis,
inneren Bildern und Sprache noch deutlicher. Der Umgang mit quasi-meta-
phorischen Leerformeln, «Gottes Wille», «Gott weiss, wozu es gut ist», «Gott
lenkt alles» — auch wenn balanciert mit Ausserungen iiber Gottes Mit-Leiden
— macht noch keine hilfreiche und trostliche Seelsorge.'*

5. Die Bedeutung der Fixierung auf innere Bilder, vielleicht aus der frithen
Kindheit, birgt ferner die Gefahr, der Neigung iiber Gott, sein Wirken, seine
Prisenz, seinen Schutz und seine Behiitung vornehmlich in rdumlichen Vor-
stellungen zu denken, nachzugeben. Praktische Theologie und die Sprache
der Kirche muss sich kritische Nachfragen systematischer Theologie in diesen
Bereichen gefallen lassen.

Dietrich Ritschl, Reigoldswil

14 Es gibt manches zu lernen von den therapeutischen Stationen (u.a. in Ziirich, Berlin,
Kopenhagen), die sich mit gefolterten Menschen befassen und ihre Bilder furchtbarer Er-
lebnisse durch Sprache und neue Bilder aufzuldsen versuchen.



	Vorsprachliches, Räumliches, Zeitliches : zur Phänomenologie des Glaubens

