
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Vorsprachliches, Räumliches, Zeitliches : zur Phänomenologie des
Glaubens

Autor: Ritschl, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vorsprachliches, Räumliches, Zeitliches

Zur Phänomenologie des Glaubens

Mit Freude spreche ich meinem verehrten Fachgenossen und Freund aus
der Zeit der Kindheit - wir waren Klassenkameraden in der Primarschule in
Riehen - zum 70. Geburtstag einige Gedanken zu, die er als kleine Gegengabe

für seinen Beitrag zu meiner Festschrift1 zu Beginn dieses Jahres freundlich

aufnehmen möge.
Ich möchte mich zu einer verwandten Thematik äussern. Im folgenden

geht es um Sprache und um innere Bilder. Meine Argumente kreisen um die
doppelte Tatsache, dass in Sprache gefasste prozessuale Erlebnisse oder
Berichte über sie - also Geschichten («stories») - uns nicht als solche, sondern
in den Bildern, die sie wecken, betreffen. Wir sehen sie räumlich in zwei oder
drei Dimensionen und arretieren damit sozusagen die zeitliche Dimension
von Berichten und Geschichten. Es sind nicht die Worte als solche, die uns
betroffen machen, uns in Erinnerung bleiben, sondern die durch sie geweckten
inneren Bilder. Jedoch ist es auch richtig zu sagen, dass erlebte und erinnerte
Bilder auf Versprachlichung drängen. Freilich betreten wir mit solchen Thesen

ein schon seit langer Zeit gründlich bearbeitetes Feld. Die Diskussionen
fanden jedoch weitgehend ausserhalb der Theologie statt. Auch bei mir
haben sie ihre Wurzeln zum Teil in der analytischen Philosophie, zum Teil in der
Psycholinguistik. Die theologische Anwendung auf das Verstehen der Rezeption

(und die Erinnerung an die Rezeption) des gehörten bzw. gelesenen
Wortes der Verkündigung ist mein eigentlich leitendes Interesse. Vorerst
müssen jedoch die Stufen meiner Entdeckungsreise kurz geschildert werden.

I. Steuerung aus dem Vorsprachlichen

In den fünfziger Jahren begann ich unter dem Einfluss des Alttestament-
lers und Semitisten James Barr sowie amerikanischer Kollegen, die
Grundstruktur prozessualer Erlebnis- und Sprachketten intensiv zu analysieren und
die Ausformung ihrer Summierungen in späterer Lehr- und Dogmenbildung
zu untersuchen. Wir sprachen von «story» und «stories», ihrer Summierbar-
keit, Fähigkeit zur Generierung von Ableitungen, ihrer Ersetzbarkeit durch

1 H.Ott, «Die Wirkungsweise der Symbolsprache» in: R.Bernhardt u.U.Link-
Wieczorek (Hg.), Metapher und Wirklichkeit, Die Logik der Bildhaftigkeit im Reden von
Gott, Mensch und Natur, (FS D. Ritsehl), Göttingen 1999, 34-41.



166 Dietrich Ritsehl

andere Wortketten usw.2 Klar dabei war immer, dass diese Texte (bzw.
mündlichen Traditionen) nicht «Theologie» waren, sondern dass diese erst
dort beginnt, wo nach ihrer Steuerung, ihrer adäquaten Summierung sowie
Zuordnung zu Paralleltraditionen (-stories) gesucht und über ihren
Wahrheitsanspruch in der Zusammenschau mit Gegenwartsfragen reflektiert wird.
(Darum ist «narrative Theologie» zumindest ein «misnonrer», wenn nicht ein

Missverständnis). James Barr hat in dem soeben erschienenen monumentalen
Buch «The Concept of Biblical Theology»3 noch einmal das storyKonzept

im Zusammenhang mit der Suche nach «biblischer Theologie» diskutiert.
In einem zweiten Schritt meiner Nachfragen ging es um die Frage, was

eigentlich die Erzähler oder Autoren von «stories» steuert. (Dabei kommen
keineswegs nur biblische stories in Sicht, sondern prinzipiell alle Berichte
über Ereignisse und Erlebnisse, auch die Grundform der Autobiographie
sowie des psychotherapeutischen Gesprächs: «wir sind, was wir in unsern
Geschichten von uns erzählen können»). Die Struktur und Richtung einer
Einzelgeschichte, viel mehr noch das komplexe Ineinander von «stories», wie wir
es im Leben eines Menschen, einer Gruppe und natürlich in der Bibel finden,
ist gar nicht verständlich, sondern zerfiele in einzelne, unverbundene Brok-
ken, wenn nicht «hinter ihnen» eine differenzierte und vielleicht hierarchisch
geordnete Axiomatik angenommen würde. Diese impliziten Axiome - sie
sind implizit, weil sie am Rand der Sprache im Vorsprachlichen sind - steuern
Denken, Sprechen und Handeln.4 Der Suche nach ihnen, ihrem Ort und ihrer
Funktion in der Theologie galt meine Arbeit in den dann folgenden Jahren.
Klar war dabei, dass expliziten Axiomen (z.B. Dogmen und Lehrsätzen)
vorsprachliche implizite Axiome vorangehen. Als Beispiel können einzelne
biblische Bücher genannt werden, etwa die Paulusbriefe, in denen sich wohl
implizit aber noch nicht explizit Christologien finden.

Nun ist es, sprachphilosophisch geurteilt, heikel, von etwas sprechen zu
wollen, das ausserhalb oder «vor» (bzw. «hinter» aus der Sicht des Lesers/Hörers)

der Sprache liegt. Am einfachsten ist natürlich eine Totalreduktion aller
Exegese und Theologie auf die Oberfläche der biblischen Sprache. Das ist das

Prinzip der positivistischen Interpretation von Texten, wie wir sie im
Fundamentalismus oder auch im Rechtspositivismus finden. Aber in der Theologie
(die Parallele zum Verstehen anderer Texte sowie zur analytischen
Psychotherapie lassen wir hier, der Kürze wegen, ausser acht) geht es ganz funda-

2
Vgl. etwa D. Ritsehl, Zur Logik der Theologie. München 21986, Kap.I.B. S. auch meinen

Art. «Lehre» in 'I RE 20, 1990, 608-621.

J.Barr, The Concept of Biblical Theology, An Old Testament Perspective, London
1999, chap. 21.

4 Vgl. die 25 Beiträge zu dieser Suche in: W. Huber u.a. (Hg.), Implizite Axiome,
Tiefenstrukturen des Denkens und Handelns, (FS D. Ritsehl), München 1990.



Vorsprachliches, Räumliches, Zeitliches. Zur Phänomenologie des Glaubens 167

mental um die Erforschung der Wahrheit, die «hinter» den Texten liegt.6 Man
kann auch an das vielleicht mehr poetisch gemeinte Diktum Tillichs denken:
«Die Wahrheit liegt nicht in der Mitte, sondern in der Tiefe». Die Theologie
darf sich nicht aus Furcht vor einer vordergründigen Metaphysikkritik davor
scheuen, diese Nachfrage ständig zu betreiben. Freilich ist dies nicht ihre
einzige, wohl aber innerhalb ihrer analytischen Funktion die wichtigste Aufgabe.

II. Neue Metapherndiskussionen

Ein dritter Schritt meiner Nachfragen betraf die Unterscheidung zwischen
deskriptiver und askriptiver Sprache und den Gebrauch von Metaphern in
ihnen. In der anredenden, doxologischen Sprache der Bibel, der Kirche und der
Theologie haben Metaphern ihren genuinen Ort. Aber ihre direkte bzw. naive

Rückführung in deskriptive, berichtende Sprache ist seit jeher - spätestens
seit der Spätzeit griechischer Patristik - Quelle schwerwiegender
Missverständnisse. Freilich haben Metaphern auch in Ist-Sätzen deskriptiver Sprache
ihren Platz, aber der Gebrauch ist anderer Art. Die aus Wittgensteinscher
Philosophie stammende Frage, ob ausser Eigennamen letztlich alle Worte
metaphorisch verstanden werden müssten, lassen wir hier undiskutiert. Hier
ist vor allem interessant, dass es bei Metaphern mehrheitlich um einzelne
Worte geht. Während prozessuale Erlebnis- und Sprachketten (in der Gestalt
von «stories» etwa) durch implizite, erforschbare Steuerungen geleitet sind
bzw. deren Wahrheitsansprüche widerspiegeln, kann dies über einzelne
Worte/Wörter nur sehr selten gesagt werden. Bekanntlich war es Wilhelm v. Ock-
ham, der lehrte, dass synkategorematische Ausdrücke nur in einem komplexen

Wortverband sinnvoll gebraucht werden können, und um solche handelt
es sich zumeist beim typisch biblischen und theologischen Metapherngebrauch.

Es bestand zwar in der Theologie und in der von ihr damals geprägten
Theologenausbildung für lange Zeit ein grosses Interesse an Etymologien,
d.h. an Wortstudien, die mit einem hintergründigen Sinn- und Wahrheitsgehalt

rechneten. So funktionierte Kittels «Wörterbuch zum Neuen Testament»
und so haben wir noch im Studium - ich z.B. bei Karl Ludwig Schmidt mit
einer völlig irrelevanten Arbeit über das Wort «leiturgia» - biblische Wörter
auf ihren heimlichen Hintergrundsgehalt hin analysiert. (In der Psychologie
war es vor allem der verheerende Einfluss von C.G.Jungs Sprachverständnis,
der ganze Generationen von Therapeuten und Laien zu abenteuerlichen
Behauptungen über heimliche Urbedeutungen von Wörtern verleitete). Es war
wiederum James Barr, der in seinem ersten grösseren Werk6 diese Vorge-

Ich habe dieses Problem im Beitrag»Welchen Sinn hat die Suche nach Strukturen
hinter Texten?» in der FS für James Barr, Language, Theology and the Bible, Oxford
1994, 385-397 dargestellt.



168 Dietrich Ritsehl

hensweise gründlich demontierte. Es bedurfte also gar nicht des Einflusses
der analytischen Philosophie und Wittgensteins, um der Theologie gegenüber
eine massive Warnung vor Etymologie bzw. vor ihrer naiven Nutzung über
das Philologische und Historische hinaus geltend zu machen. (Freilich hat die
analytische Philosophie trotz ihrer aggressiven und letztlich doch auch
positivistischen Grundhaltung - wenn auch von ihr oft bestritten - der systematischen

Theologie grosse Dienste geleistet, die durchaus mit der läuternden
Wirkung I.Kants auf die Theologie des 19.Jahrhunderts verglichen werden
kann).

Die Tendenz zur Suche nach verborgenen Wahrheiten hinter einzelnen
Wörtern ist heute abgeflaut. Das zeigt sich deutlich in neueren exegetischen
Studien, die zwar «Wortfelder» analysieren, dabei aber soziale und andere
kontextuelle Bedingungen ständig miteinrechnen. In der systematischen und
besonders in der angelsächsischen philosophischen Theologie ist die
Aufmerksamkeit jedoch erneut auf Metaphern gerichtet. Dabei ist die Grenzmarkierung

zwischen Metapher und Symbol oft nicht leicht auszumachen, weil
unstandardisierte Verwendungsweisen der Begriffe noch weithin vorherrschen.

Jedenfalls geht es bei Symbolen, im Unterschied zu Metaphern, in vielen

Fällen nicht nur um Sprache, sondern auch um damit verbundene
Handlungen. In der Theologie wurde und wird oft auf Tillichs Interesse an Symbolen,

die an der von ihnen angezeigten Wirklichkeit partizipieren, verwiesen.
Symbolstudien sollten jedoch nicht an Ernst Cassirers klassischen Arbeiten7
sowie an neueren philosophischen Studien (P. Ricoeur, U.Eco u.a.) vorbeigehen.

Die in der Theologie längst fällige Erkundung der Entstehung, Funktion
und Interpretation von Metaphern hat erst vor etwa zwei Jahrzehnten begonnen.

Leider hat sie noch keine Breitenwirkung, d.h. sie ist eine Spezialdiskus-
sion geblieben, während sie doch alle Gebiete der Theologie von der Dogma-
tik bis zur Homiletik und Seelsorge sehr direkt betreffen sollte. Ulrike Link-

o
Wieczorek gibt im besagten Buch einen nützlichen Uberblick mit vielen
Literaturangaben über das Eindringen dieser Thematik in die Theologie.

6 J.Barr, The Semantics of Biblical Language, Oxford 1961.
7 E.Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Berlin 1923-29 (Nachdr.

Darmstadt 1953-64) u. Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, 1922 (Nachdr. 1956).
8 In dem in Anm. 1 genannten Buch Metapher und Wirklichkeit, 9-19. Die Metaphertheorien

von Sally McFague, Metaphorical Theology, Philadelphia 1982 (vgl. die Kritik Colin

Guntons an ihr) sowie von J.N. Soskice, Metapher and Religious Language, Oxford
1985, haben eine interessante Diskussion ausgelöst. - Vgl. zur philosophischen Gesprächslage

A. Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darmstadt 1996.



Vorsprachliches, Räumliches, Zeitliches. Zur Phänomenologie des Glaubens 169

III. Gott wohnt in der Zeit

Ein vierter Schritt meiner Nachfragen führte zur Einsicht, dass Reden von
Gott in den Kategorien der Zeit den räumlichen Kategorien vorzuziehen ist.
Dies ist nicht eine philosophisch begründete Präferenz, sondern eine Gewichtung,

die sich durch biblische Texte aufzudrängen scheint. Erinnerung und
Verheissung, Hoffnung und Zuversicht, Gottes Mitgehen und Vorausgehen,
Anfang, Ziel und Ende... nicht ohne gute Gründe hat sich die Theologie der
letzten Jahrzehnte von der Konzentration auf Begriffe abgewendet und sich
auf eben diese dynamischen und prozessualen Vorstellungen konzentriert.
Beispiele aus alt- und neutestamentlicher Exegese in ihrer Einwirkung auf
evangelische und katholische Dogmatik könnten ohne jede Schwierigkeit in
Fülle gegeben werden.

Diese Tendenz kann jedoch noch vertieft und radikalisiert werden bis hin
zu den steilen Thesen, dass Gott «in der Zeit wohnt», dass er in ihr sicherer
und klarer erkannt und angetroffen werden kann als im Raum; dass auch
unsere Kausalvorstellungen von Gottes Handeln viel eher zeitlich als räumlich
konzipiert sein könnten; dass sich die Theodizeefrage durch diese Gewichtung

verschiebt und vielleicht auflöst. Damit sei nicht Gottes Eingehen in den
Raum des Himmels und der irdischen Geschichte bis hinein in das Kind in der
Krippe und in die versammelte Gemeinde bestritten. Aber wenn wir sagen
wollen, wie er dort im Raum ist, so sprechen wir zuerst - und vielleicht auch
zuletzt - doch in den zeitlichen Kategorien der Erwartung, Erfüllung und
Vollendung.

Eine Phänomenologie des Glaubens wird sich auf die Phänomene des Er-
innerns und des «Wiedererkennens»9 einlassen müssen. Hier stösst man auch
auf das Basiselement von Offenbarung, nämlich die Wiederbegegnung mit
dem erinnerten Inhalt der Gegenwart Gottes im Vorgang des Wiedererkennens.

Dieses wird durch «Anlässe» («occasions» sagten wir damals in der
amerikanischen Theologie in Anleihe eines Begriffs von A.N. Whitehead)
ausgelöst. Sie können in- und ausserhalb des Gottesdienstes, im Kleinen im
täglichen Leben oder im Grossen in Politik und Gesellschaft geschehen - ein
Wahrnehmen der Präsenz Gottes im Wiederhören oder in der erneuten
Erinnerung an gehörte Texte, Worte und Augenblicke der Erkenntnis.

Biblische Geschichten («stories») spiegeln die hier skizzierte zeitliche
Dimension des Redens von Gott adäquater wider als Ein-Wort-Metaphern, die
besonders dann zu räumlichen Vorstellungen und inneren Bildern einladen,
wenn sie autonom geworden sind, d.h. aus ihrem ursprünglichen Kontext be-

9 Ich habe dies versucht in «Gedächtnis und Antizipation» in: J. Assmann u. T. Hölscher
(Hg.) Kultur und Gedächtnis, Suhrkamp TB 724, Frankfurt 1988, 50-64; sowie «Gotteserkenntnis

durch Wiedererkennen», in J.Roloff u. H.G.Ulrich (Hg.), Einlach von Gott
reden, (FS F.Mildenberger), Kohlhammer. Stuttgart 1994, 144-152.



170 Dietrich Ritsch!

freit ihren eigenen Weg eingeschlagen haben. Im Interesse einer Klärung der
Entstehung und Funktion von Metaphern in dieser Gefahrenzone soll
zunächst mit einer These zum Phänomen der Vorsprachlichkeit zurückgekehrt
werden.

IV. Metaphern durch Oberflächenanleihe bei Nachbarn

Die These besagt, dass einzelne metaphorisch verwendete Wörter ihren
Sinngehalt durch Querbeziehungen zu Wörtern in ihrer nahen oder fernen
Nachbarschaft erhalten. Metaphern kommen durch «Anleihe» bei anderen
Wörtern oder Ausdrücken zustande. Normalerweise betrifft die Anleihe das

ganze Wort selbst, nicht aber dessen gänzliche Bedeutung: «Gott ist König»
heisst nicht, dass er in derselben Weise König ist wie ein orientalischer König
zur Zeit, als die Königspsalmen abgefasst wurden. Die Anleihe folgt dem Muster

der analogia attributionis, weil weder das Analogat, das aus dem zur
Anleihe gewählten Wort stammt, noch Gott, dem das Attribut des Analogats
zugesprochen wird, den Vollsinn der Worte «König» bzw. «Gott» erschöpfend
ausdrückt. Dies ist der Typus von Metapher, bei der ein partieller Transfer
eine Sinndeutung ergibt, die anders als metaphorisch nicht ausgedrückt werden

kann. Es gibt auch andere Typen von Metaphern, die nicht ohne weiteres
der Attribulionenanalogie zugeordnet werden können. Aber alle scheinen
dies gemeinsam zu haben, dass ein «Zwang» besteht, sie zu verwenden, weil
eine reduzierte, «nackte» und unmetaphorische Sprechweise nicht möglich
ist. (Aristoteles hat bekanntlich vorgeschlagen, Metaphern als Ornamente für
etwas, das wir auch anders sagen können, zu verstehen; dies deckt jedoch
nicht sein ganzes Metaphernverständnis ab).

Die Beobachtung der Querbeziehung bedeutet: Metaphern - welcher Art
auch immer - haben ihren Wahrheitsbezug nicht in einer vorsprachlichen
Axiomatik wie wir sie im Hinblick auf prozessuale Erlebnis- und Sprachketten

(«stories») erörterten. Vielmehr machen ihre Konstrukteure - z.B. der
Autor eines Königspsalmes - Gebrauch von der Möglichkeit der «Anleihe»
bei Wörtern, die «neben» dem zu bezeichnenden Objekt liegen, sozusagen an
der Sprachoberfläche der Alltagssprache. Vorsprachliche Entitäten spielen
hier zunächst, jedenfalls im Hinblick auf das ausgeliehene Wort, keine Rolle.
Freilich ist die Auswahl als solche sicherlich durch eine implizite Axiomatik
gesteuert: Gott «König» oder Jesus «guter Hirt» zu nennen, «passt» aus
Gründen, die freilich in einer vorsprachlichen Axiomatik liegen. Andere
ausgeliehene Wörter würden nicht «passen». Weil nun wegen der vorhin genannten

Uneigentlichkeit bzw. wegen des nur partiellen Transfers von Sinngehalten

von einem Wort auf das andere eine Vielzahl von Metaphern nötig ist, um
z.B. «Gott» zu benennen, ist es ungemein schwierig, die Logik des «Passens»

adäquat zu beschreiben. Nur das nie fassbare «Gesamt» aller Metaphern, die



Vorsprachliches, Räumliches, Zeitliches. Zur Phänomenologie des Glaubens 171

für Gott bzw. für Jesus Christus (in der Bibel und der nachfolgenden Tradition)

verwendet werden, würde die Antwort auf die Frage: Warum gerade diese?

in Annäherung erbringen können. Dazu kommt noch die unausweichliche

Beobachtung bzw. der berechtigte Argwohn, dass in der Bibel auch
falsche Sätze über Gott stehen, z.B. Usurpationen aus eigenen persönlichen
oder politischen Wünschen oder Ängsten usw. Das macht es umso schwieriger,

ein legitimes «Gesamt» zu erkennen. Ferner bleibt die Frage immer
offen, ob nicht völlig neue, zeitgemässe Anleihen bei Wörtern möglich wären,
um Gott bzw. Jesus zu beschreiben: ist es nur die fehlende ökumenische
Akzeptanz, die uns hindert, Gott z.B. auch als «Präsident» oder «Mitgefangenen»

zu benennen? Es sind also Metaphern-Geflechte, mit denen wir es zu
tun haben. Aber es ist ratsam, ja geboten, die einzelnen metaphorischen
Ausdrücke nicht auf ihre Einzelheit hin zu interpretieren, erst recht nicht auf ihre
etymologische Herkunft, sondern sie in ihrem Zusammenspiel und in ihrer
gegenseitigen Ergänzung und Korrektur zu interpretieren, immer offen für
die Möglichkeit des Irrtums. (Zweifellos ist diese Zurückhaltung in der
Lehrentwicklung der Kirche nicht zu beobachten, man denke nur an die
Verabsolutierung von zwei oder drei neutestamentlichen Titeln Jesu - unter
Auslassung vieler anderer - in der Entwicklung des christologischen Dogmas).

V. Entstehung und Auflösung innerer Bilder

Mit diesem Rüstzeug soll nun die Frage der Verbindung zwischen inneren
Bildern und Sprache angegangen werden.10 Die in der Theologie vorherrschende

Frage nach dem Wort Gottes in menschlichen Worten war seit jeher
auf die Seite des Ursprungs, der Entstehung, der Sprachtypen (z.B. die oben
genannten der Deskription. der Doxologie, sowie des Gleichnisses, der Parä-
nese usw.), der Zielrichtungen u.a.m. gemünzt. Im folgenden soll die andere
Seite, die der Rezipienten in den Blick kommen. Was geschieht, wenn wir
biblische Geschichten (Haggada, «stories») oder Ermahnungen und Regeln

10 Unter dem Titel «Innere Bilder und Sprache» habe ich in K. Hörmann u.W.Schurian
(Hg.) Kunsttherapie, Münster 1994,127-134, meine Erfahrungen mit der psychotherapeutischen

Methode des «Katathymen Bilderlebens» theoretisch reflektiert. Die Methode geht
auf R.Desoille (1931) und C.Happich (1932) zurück und wurde von H.Leuner (1970)
eigentlich begründet. Tagträume werden induziert, d.h. «innere Bilder» werden vom Patienten

gesehen und auch sprachlich beschrieben, sie sind später fast beliebig «abrufbar» und
erfahren mit dem Forlschritt der Therapie - die sich freilich nicht nur auf diese Bilder
bezieht - signifikante Veränderungen. Die Methoden der Mal- und im weiteren Sinn Kunst-
therapie bauen ebenfalls auf der Beziehung «Erleben-Bild-Sprache» auf, wobei die

Sprache teilweise auch durch auf Papier gezeichnete, spontane Antworten des Therapeuten

ersetzt werden kann. (In Basel haben Prof.G. Benedetti und PD Dr. G.Waser Entscheidendes

auf diesem Gebiet erarbeitet).



172 Dietrich Ritsehl

(Halacha, Paränesen) hören und erinnern? Wie verhalten sich die durch
Sprache bewirkten Bilder zum gehörten Wort?11

Mit der hier skizzierten Frage berühren wir freilich die ungemein breiten
Felder der Beziehung zwischen Sprache und Kunst, kindlichem Spracherwerb

und visueller Erfahrung sowie den gesamten Bereich der normalen und
pathologischen Imagination. Es versteht sich von selbst, dass diese Bereiche
hier nur benannt werden können.

Die Doppelthese, auf die ich mich konzentrieren möchte, lautet:

- Geschichten (z.B. biblische Geschichten, «stories») wecken innere Bilder,
in denen wir sie aufnehmen und erinnern; sie erfahren jedoch durch die
Verbilderung eine Schmälerung;

- Metaphern in Gestalt von einzelnen Wörtern oder Ausdrücken wecken
ebenfalls innere Bilder; sie erfahren jedoch durch die Verbilderung eine
illegitime Verbreiterung.
Nehmen wir für «Geschichte» die Ausweisung aus dem Paradies, die

Opferung Isaaks, den Kampf Jakobs am Jabbok, den Auszug aus Ägypten, die
Geburt Jesu, die Kreuzigung Jesu, seine Auferweckung, die Ausgiessung des
Geistes an Pfingsten..., so ist es mit Händen zu greifen, dass früh wahrgenommene

Bilder aus der Kinderbibel oder Kunstwerke, die wir im späteren Leben
wahrgenommen haben, die inneren Bilder, die die sprachliche Vermittlung
ohnehin in uns entstehen liessen, bleibend geprägt haben. Wenn wir die
Geschichten erinnern, so sind es in Wahrheit nicht die Geschichten, sondern die
inneren Bilder, die bleibend bei uns sind. Das heisst nicht, dass sie nicht durch
neue sprachliche Erfahrungen korrigiert und verändert werden können, z.B.
durch eine Predigt oder die Lektüre eines Textes. Aber in jedem Fall sind die
Bilder «enger» als die Texte, sie bringen eine Szene «auf den Punkt»,
vielleicht die Mitte der Geschichte, vielleicht nur den Vordergrund, vielleicht nur
etwas an ihrer Peripherie. Der Wortlaut der Geschichte (der «story») mag
beim Wiedererinnern des Bildes mitschwingen, aber nicht immer in korrigierender

oder bereichernder, vertiefender Weise. Man prüfe sich beim Lesen
dieser Zeilen selbst, was genau im inneren Bild erscheint, wenn Sprache uns
an die Geschichten vom barmherzigen Samariter, vom verlorenen Sohn oder
der Kreuzigung Jesu erinnert. Damit soll nicht gesagt sein, dass wir beim
Erinnern bzw. Wiedererinnern immer nur ein Einzelbild wie auf einer
Museumswand sehen, es kann sehr wohl so sein, dass mehrere Bilder, die wie
Bühnenbilder ineinandergeschoben, je nach Perspektive und Beleuchtung eines
über das andere dominierend, gesehen werden. Aber eine Reduktion liegt in
jedem Fall vor und die Erkenntnis der impliziten Steuerung, die diese Ge-

" In dem in Anm. 1 genannten Buch Metapher und Wirklichkeit fragen manche der
Beiträge in diese Richtung, insbesondere die von Chr. Link, Dorothea Sattler/Th. Schneider,

sowie die der Religionspädagogen H.Schmidt und Ingrid Schoberth.



Vorsprachliches, Räumliches, Zeitliches. Zur Phänomenologie des Glaubens 173

schichte gerade so und nicht anders verlaufen liess, wird nicht unbedingt
sichtbar.12

Und nehmen wir für «Metaphern» wieder das Wort «König» für Gott,
oder «guter Hirt» für Jesus (oder «Herr», «Hoher Priester», «Sohn Gottes»,
«Menschensohn», «Retter» «Richter» «Lamm Gottes» usw.) so ist es
offensichtlich, dass wir als Hörer innere Bilder sehen, die diesen Metaphern mehr
zuschreiben, als ihnen ursprünglich zugedacht war. Der «König» erhält
(bereits in der Bibel, nicht erst in der kirchlichen Tradition) einen Thron, einen
Hofstaat, hohe Beamte und Diener sowie Botschafter, er führt Kriege und
erringt Siege, ist im kausalen Sinn allmächtig usw. Die Attribute der Analogate
werden ausgemalt und verbreitert. Es entstehen neue, abhängige Metaphern
in einem vernetzten Gefüge, das dadurch entstanden ist, dass die Grundmetapher

in die Univozität zurückgedrängt worden ist. Die Grundmetaphern
werden in der Tradition in zunehmender Weise - man denke an unser Liedgut

in den Gesangbüchern - ihres eigentlichen metaphorischen Charakters
entkleidet so wie wenn sie das, was ursprünglich als metaphorisches Wagnis
ausgesprochen wurde, weil wir nicht anders als metaphorisch über das Wichtigste

reden können, nun in deskriptiver Sprache doch hemmungslos sagen
dürften. Die Metaphern werden so nicht nur gedehnt, sie werden eigentlich
zerstört und - was freilich nicht die Absicht ist - ihres Sinnes beraubt. Diese
Sinnberaubung durch nicht-metaphorische Sinnausdehnung und Sinnüber-
frachtung geht zurück auf die Macht der Bilder, die in uns entstehen, wenn
wir die Metaphern vernehmen.

Nun besteht freilich eine komplizierte Doppelwirkung, denn es ist ja auch
so, dass innere Bilder, die in uns wohnen, zwar korrekturfähig und innerhalb
von Grenzen auch ersetzbar sind, ihrerseits auf Versprachlichung drängen.
Das einfachste Beispiel ist das Bedürfnis, nach einer erlebnisreichen Reise
die erfahrenen Eindrücke und Bilder in Sprache umgemünzt Freunden zu
erzählen («Wes das Herz voll, des geht der Mund über.»). Dadurch kann auch
ein Abschied von den erlebten Bildern erfahren werden und - wie beim
Erzählen nach einer schönen Urlaubsreise - eine Trauer, nie mehr zum ersten
Mal erzählen zu können.1"1 Ferner können äussere Bilder- aus der westlichen
Kunst sowie die Ikonen aus der Ostkirche - sich dem Auge für die dahinter-
liegenden Geschichten öffnen in einer Blickrichtung, die bis in die Ewigkeit
reicht. Hier ist jedoch die oben genannte Unterscheidung wichtig: es ist eines,
ob ein inneres Bild eine Geschichte (eine «story») summiert und damit redu-

12 Gerade dieses Defizit habe ich kürzlich in einer an sich sehr sorgfältig vorbereiteten
Predigt über Gen 22 erlebt.

13 Paul Cézanne «trennt sich» von der geliebten, nach Scabiosen duftenden Landschaft

- dem Saint Victoire - indem er sich «durch die erste Skizze von ihr löst» (hier ist die Skizze
des Malers wie die Sprache des Sprechenden). Vgl. A. Andina-Kernen, Über das Entstehen
von Symbolen, Basel 1996; ihr verdanke ich dieses Zitat.



174 Dietrich Ritsehl

ziert oder ob ein einzelnes Wort, ursprünglich als Metapher verwendet, in seiner

nicht-metaphorischen Dimension innere Bilder erzeugt. Solche inneren
Bilder sind - dies verkompliziert die Situation in bezug auf den christlichen
Glauben - zudem an frühe Bildprägungen aus der Kindheit oder aus Zeiten
mit markanten psychischen Entwicklungsveränderungen gebunden. Kein
Wunder, dass ungezählte Menschen, die als Kinder biblische Metaphern über
Gott, Jesus, die Kirche, den Himmel, das ewige Leben usw. vernommen
haben und entsprechende innere Bilder in sich erwecken liessen, noch als
Erwachsende gänzlich infantile Gottesbilder und Glaubensvorstellungen haben,
die sie massiv daran hindern, die christliche Botschaft zu vernehmen.

VI. Einige Konsequenzen für die Theologie

1. Die Schönheit der Theologie verdankt sich zum grossen Teil dem
Reichtum an Sprachformen und den mit ihnen gegebenen inneren Bildern.
Dass wir - zumindest im Protestantismus - äussere Bilder gefürchtet und
vernachlässigt haben, ist oft festgestellt und beklagt worden. Dies soll hier nicht
diskutiert werden. Aber die grundsätzliche Beobachtung ist doch interessant,
dass die Väter der Reformation ihre mehr oder minder starken ikonoklasti-
schen Tendenzen nicht auf innere Bilder anzuwenden geneigt waren.

2. Die Beobachtung, dass die biblischen Geschichten oder «stories» (freilich

überhaupt alle Narrationen) durch eine «hinter» ihnen liegende Axioma-
tik gesteuert sind, in der ihr Wahrheitsanspruch residiert, habe ich an
verschiedenen Orten dargestellt und diskutiert. Hier soll nur noch einmal betont
werden, dass einzig mit dieser Interpretationsmethode eine sinnvolle Abwehr
fundamentalistischer Tcxldeutungen geleistet werden kann. Zudem ist die
Beobachtung für den Fortschritt ökumenischer, zwischenkirchlicher
Kontaktnahmen darum von grossem Wert, weil hier das theoretische Rüstzeug
für die Anwendung der Einsicht bereitsteht, dass gleiche oder ähnliche Lehren

oder Wahrheiten auf verschiedene Weise und in unterschiedlichem
Sprachgewand ausgedrückt werden können. Ohne diese Einsicht könnte es in
ökumenischer Arbeit nur Kompromisse, nicht aber Konsens- oder
Konvergenzergebnisse geben. - Die Bedeutung innerer Bilder in der Feststellung
von Dissensen ist nach meiner Ansicht bislang in der Ökumene zu wenig
Beachtung geschenkt worden.

3. Aus gänzlich erklärbaren Gründen ist die Sprache der Kirche und ihrer
Theologien nahezu vollständig an metaphorische Ausdrucksweisen gebunden.

Diese Bindung ist dann gefährlich und zerstörerisch, wenn die Theologie
zwar zugibt, mit Metaphern und ganzen Metapherngebäuden und -ketten
umzugehen, aber doch so zum Alltagsgeschäft übergeht, wie wenn sie univok
gebraucht werden könnten. Unsymmetrien im theologischen Denken und
Spannungen zwischen Metaphern und Metaphernketten können oft dadurch



Vorsprachliches, Räumliches, Zeitliches. Zur Phänomenologie des Glaubens 175

entstehen, dass die eine Metapher strikt metaphorisch, die andere weiterhin
univok interpretiert wird. Beispiele Hessen sich nennen aus neuerer Trinitäts-
theologie (deren Rückkehr in ökumenische Diskussionen ich sehr begrüsse),
aus Aussagen über die Auferweckung Jesu, biblischen Sätzen über Gericht
und ewiges Leben sowie über Gott und den Verlauf der Geschichte. Die Weise,

in der Theologie auch heute bestimmte biblische Metaphern opfert, andere

dafür hochhält, ist alles andere als konsistent. Mir scheint, dass systematische

Theologie noch intensiver als bisher Belehrungen aus neuen Metaphertheorien

und aus Studien über innere Bilder aufnehmen sollte.
4. In der Seelsorgelehre ist die Notwendigkeit der Analyse von Erlebnis,

inneren Bildern und Sprache noch deutlicher. Der Umgang mit quasi-meta-
phorischen Leerformeln, «Gottes Wille», «Gott weiss, wozu es gut ist», «Gott
lenkt alles» - auch wenn balanciert mit Äusserungen über Gottes Mit-Leiden
- macht noch keine hilfreiche und tröstliche Seelsorge.14

5. Die Bedeutung der Fixierung auf innere Bilder, vielleicht aus der frühen
Kindheit, birgt ferner die Gefahr, der Neigung über Gott, sein Wirken, seine
Präsenz, seinen Schutz und seine Behütung vornehmlich in räumlichen
Vorstellungen zu denken, nachzugeben. Praktische Theologie und die Sprache
der Kirche muss sich kritische Nachfragen systematischer Theologie in diesen
Bereichen gefallen lassen.

Dietrich Ritsehl, Reigoldswil

14 Es gibt manches zu lernen von den therapeutischen Stationen (u.a. in Zürich, Berlin,
Kopenhagen), die sich mit gefolterten Menschen befassen und ihre Bilder furchtbarer
Erlebnisse durch Sprache und neue Bilder aufzulösen versuchen.


	Vorsprachliches, Räumliches, Zeitliches : zur Phänomenologie des Glaubens

