
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Relecture der "Apologetik des Glaubens"

Autor: Neidhart, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Relecture der «Apologetik des Glaubens»

Heinrich Ott realisiert in diesem Buch' «einen neuen Stil des theologischen

und des religiösen Denkens». Für ihn ist es «nicht mehr die primäre
Aufgabe der Theologie, falsche Lehre zu bekämpfen, zu verurteilen, sich
nach irgend einer Seite abzugrenzen.» Er will im Sinn von I Petr. 3,15
möglichst klar, präzis, differenziert und einleuchtend umschreiben und erklären,
was Glaube meint. Das könne in der heutigen Welt mit ihrem Interdepen-
denzbewusstsein auf dem Feld der Religionen nicht geschehen, ohne auch auf
die andern Religionen zu blicken, sich um Verständnis ihrer Auffassungen zu
bemühen und im Gespräch mit ihnen die eigene Sicht darzulegen. Soll dieses

Gespräch Sinn haben und nicht bloss aus einem Nacheinander von Monologen

über die eigene Position bestehen, so kann man Aussagen über den Glauben

immer nur vorläufig und revidierbar formulieren. «Was Denken ist, ist

vom Dialogischen, vom menschlich gelebten Leben, von der Existenz her zu
verstehen. Dialog heisst Begegnung. Denken ist... ein Begegnungsgeschehen.
Es ist nicht die theoretisch-monologische Aktivität eines einsamen
Subjekts...». Der Satz aus I Petr. 3,15 «impliziert ja gerade dies: dass der kritische
Dialog nie aufhört, dass wir als Theologen uns von jedermann und also immer
neu und von neuen Gesichtspunkten her befragen lassen sollen und Rede und
Antwort zu stehen haben».

Beim zweiten Lesen des Buchs sind mir solche Sätze zur Aufforderung
geworden, mich an diesem Dialog zu beteiligen. Fruchtbare Gespräche mit dem
Jubilar habe ich seit Jahrzehnten immer wieder geführt, in gemeinsamen
Vorlesungen, Seminaren. Publikationen und privat. Die Festschrift gibt mir
Gelegenheit, den Dialog noch einmal fortzuführen. Ich vertraue darauf, dass H.
Ott mit seiner Bereitschaft und seiner Fähigkeit zum Gespräch auch meine
kritischen Anfragen an seine Position verstehen und fruchtbar verarbeiten
wird.

Wie weit sein Horizont ist, mit welchem Mass von Verständnis er den Dialog

führt, zeigt sich u.a. bei seinen Überlegungen zu verschiedenen theologischen

Kontroversen der letzten Jahrzehnte: er denkt das je eigene Anliegen
der sich bekämpfenden Theologen weiter, sucht ihre Absicht tiefer zu verstehen,

als sie selber es mit ihren Kategorien vermögen und deckt damit das

eigentliche Problem auf. das die Parteien trennt. Dabei kommt dann oft zum
Vorschein, dass die gegensätzlichen Positionen komplementär sind, dass beide

also ihrer Antithese bedürfen, um die eigene Einseitigkeit oder das eigene
Skotom zu korrigieren. Dafür ein Beispiel: Im Streit um das christologische
Dogma zwischen den deutschen Bischöfen und H. Küng bemühte sich dieser

1 Heinrich Ott, Apologetik des Glaubens, Darmstadt 1994.



Relecture der «Apologetik des Glaubens» 157

darum, das alte Dogma in der heutigen Situation verständlich und hinsichtlich
seiner existentiellen Bedeutung auszulegen, während jene nicht auf die Betonung

der seinshaften Beziehung zwischen dem Sohn und dem Vater verzichten

wollten. Den Bischöfen ging es darum, dass Gott selber, also seinshaft, im
Sohn anwesend ist, Küng jedoch lehnte die von der Beziehung losgelöste
Behauptung der Seinshaftigkeit ab, weil er sie als abstrakt und unverständlich
beurteilte. Das hermeneutisch-pastorale Anliegen von Küng und das Anliegen

der Bischöfe, am Dogma festzuhalten, widersprechen sich nicht
grundsätzlich, sondern ergänzen sich. Mit personalistischen Kategorien, so urteilt
H. Ott, wäre es möglich gewesen, deren Komplementarität aufzuzeigen. Er
praktiziert die gleichen Dialogregeln auch bei vielen andern theologischen
Streitfragen. Ich halte dies für verheissungsvoll.

Darum wundert es mich, dass er bei Theologen mit verbalistischem
Verständnis der Schrift nicht auf die selbe Weise dialogisch vorgeht. Gegenüber
der evangelikalen und der fundamentalistischen Position argumentiert er
durchwegs auf einer andern Ebene: Ihr objektivierendes Reden über Gott
und über die Heilsgeschichte kritisiert er als «ontologische Nachlässigkeit,
eine gewisse saloppe Haltung des frommen Daherredens». Ihrem Verständnis

der heilsgeschichtlichen Ereignisse als Eingriffen des allmächtigen Gottes
in den Lauf der Welt und somit als historischen Fakten liege, so schreibt H.
Ott, «ein handfestes, simples ontologisches Schema von Wirklichkeit zugrunde».

Ihre Position sei «philosophisch unreflektiert», «nicht auf der Höhe des

heutigen Denkens», «zu wenig subtil und durchdacht». An einer Stelle lobt er
die neue christliche <Orthodoxie>, die liberal geworden ist, während (S. 162)
«konservative wie modernistische Fundamentalismen, welche den
Anforderungen solcher hermeneutischen Liberalität nicht entsprechen, im heutigen

theologischen Spektrum (quer durch die Konfessionen) als heterodox»
erscheinen. Solche Urteile sind für die davon Betroffenen wohl keine Einladung

zu einem Gespräch mit einer offenen, dialogbereiten Theologie.
Dabei könnte auch bei ihnen nach ihrem sie motivierenden, vielleicht

berechtigten Anliegen gefragt werden. Ich würde dieses etwa so umschreiben:
Sie gehen aus vom Glauben an den gnädigen Gott, der sich völlig eindeutig,
klar und für alle Menschen verständlich offenbart hat. Sie haben gleichsam
eine Hermeneutik des kindlichen Gottvertrauens. Für sie ist die Bibel
uneingeschränkt und mit Autorität Gottes Wort. Jedermann/frau kann verstehen,
was Gott ihm/ihr durch sein Wort sagt, ohne zuerst Philosophie studieren und
eine komplizierte Denkweise lernen zu müssen. Auch Paulus hat gewarnt:
«Gebt acht, dass euch niemand mit seiner Philosophie und falschen Lehre
verführt» (Kol. 3,8).

Die Wörter der biblischen Sprache sind also nicht mehrdeutig. Sie meinen
das, was sie im Alltag und in der bisherigen Sprache der Gläubigen bedeuten.
Für die Ostergeschichte heisst das z.B. : Der Engel hatte den Frauen verkündet:

«Er ist auferweckt worden. Er ist nicht hier. Siehe da, den Ort, wo sie ihn



158 Walter Neidhart

hingelegt haben.» Also war das Grab leer. Das ist ein historisches Faktum.
Heinzpeter Hempelmann schreibt darüber in einer Publikation, die bekenntnisartig

den Glauben der Evangelikaien umschreibt: « An der Zuverlässigkeit
der neutestamentlichen Osterberichte entscheidet es sich, ob Gebete

einen <realen> Adressaten haben, ob es eine Hoffnung über den Tod hinaus gibt
und ob die Welt und Geschichte eine Zukunft hat. An der Wirklichkeit von
Ostern entscheidet und bemisst sich die Wirklichkeit des christlichen Glaubens.

Seit Ostern ist die leibhaftige Auferstehung Jesu immer wieder bestritten

worden. Mit den urchristlichen Zeugen bekennen wird: <Der Herr ist
wirklich auferstanden), und mit ihnen argumentieren wir für die Realität dieses

Handelns in Raum und Zeit.»2
Von dieser Seite her wird die kritische Unterscheidung zwischen Gotteswort

und Menschenwort, zwischen zeitgebundenen und immer noch gültigen
Vorstellungen der Bibel abgelehnt, konsequent und radikal von den
Fundamentalisten im engern Sinn, unter Zulassung einer «sanften Bibelkritik» von
manchen Evangelikaien. Man fürchtet (psychologisch verständlich), dass die
Bibelkritik, die als solche ja keine «Notbremse» gegen die destruktive Kraft
ihrer Analysen kennt, zu einer progressiven Aushöhlung der Glaubenssubstanz

führe - was sich ja durch Beispiele aus der modernen Bibelkritik durchaus

belegen lässt.
Bei H. Ott fehlen solche Überlegungen zum Verständnis des Anliegens

seiner «Gegner zur Rechten.» Warum? Hält er den Dialog mit ihnen nicht für
sinnvoll? Damit dürfte er, mindestens teilweise, recht haben. Es gibt zwar
auch unter evangelikalen Theologen solche, die subjektiv zum Dialog mit
liberal-kritischen Kollegen bereit sind, doch oft ist dies nur die Bereitschaft,
monologisch die eigene Position zu erklären, mit Standardargumenten zu
verteidigen und Schwachstellen bei den Gegnern aufzudecken - ein Diskursstil,
der in der Theologie Jahrhunderte lang üblich war.

Wie ist ein Dialog mit Christen möglich die von der Wahrheit ihres
Glaubensverständnisses so überzeugt sind, dass jede Infragestellung der eigenen
Auffassung, jedes Eingehen auf eine Interpretation ihres Gegners für sie eine
Untreue gegenüber dem Glauben ist? - ich weiss es nicht.

Beim heutigen Pluralismus der Weltanschauungen und Theologien, der
von vielen als Gefahr empfunden wird, verstärkt sich in manchen christlichen
Gruppen die Tendenz, sich vor fremden Einflüssen und Ideen zu schützen
und sich nach aussen abzuschliessen. Dadurch entsteht eine neue Bruchlinie
zwischen den Theologen verschiedener Schulen und Konfessionen, die den

Dialog suchen, auf der einen und auf der andern Seite den Theologen und
Gläubigen, welche die Verweigerung des Dialogs als Glaubenspflicht ansehen.

Diese Bruchlinie verläuft quer durch bisherige religiöse Gemeinschaften

2 H. Hempelmann, auferstanden von den Toten. In: F. Laubach, H. Stadelmann,
Was Evangelikaie glauben, Wuppertal 1989.



Relecture der «Apologetik des Glaubens» 159

und Institutionen und verhindert eine Zusammenarbeit zwischen den für den

Dialog offenen Christen und den andern, die den Dialog ablehnen oder nur
für das Bekenntnis der eigenen Glaubensweise zulassen. Für das christliche
Zeugnis in der heutigen Welt ist das ein schwerer Schaden. Dieses wird für
viele Nicht-Christen dadurch unglaubhaft.

Die gleiche Bruchlinie trennt auch uns, die zum Dialog Bereiten, von den
theologischen Autoritäten der Vergangenheit. Für die meisten von ihnen war
es zwar nicht die primäre, wohl aber eine unverzichtbare Aufgabe der Theologie,

Irrlehre zu entlarven und zu bekämpfen. Zu ihrer Auslegung des Glaubens

an die Offenbarung gehörte notwendigerweise die Verurteilung von
Glaubensweisen, die nach ihrer Meinung diese Wahrheit verfälschten. Für sie

wäre ein interreligiöser Dialog, wie er heute eingeleitet ist, ausgeschlossen
gewesen, weil sie von der Absolutheit des Christentums überzeugt waren. Die
Hermeneutik der Reformatoren war derjenigen der heutigen Evangelikaien
ähnlicher als alle Hermeneutiken, die von der Entmythologisierung
Gebrauch machen. Bis zu Lessings Streit gegen Goetze wurden biblische
Wundergeschichten als Bericht über Fakten gelesen. Noch in der Zeit nach Lessing

haben Theologen diese Geschichten immer wieder als Beweise für die
Wahrheit ihres Glaubens verwendet, weil sie deren Historizität für selbstverständlich

hielten.
Viele ältere Theologen, die heute bereit sind, von Andersdenkenden im

Dialog zu lernen, standen in ihrer Jugend auf der andern Seite der Bruchlinie.
Das gilt für mich; ob es auch für den Jubilar zutrifft, soll hier nicht untersucht
werden. Vielleicht hat ihm seine frühe Begegnung mit R. Bultmann schon
beizeiten ein Gespür für den Symbolcharakter vieler biblischer Vorstellungen

und Geschichten vermittelt. In der Einleitung zur «Apologetik des
Glaubens» rühmt er jedenfalls den «neuen Stil des Dialogs und des religiösen
Denkens», in § 11 nennt er diesen Sachverhalt «das neue Offenbarungsverständnis».

Er praktiziert den Dialogstil auch und unterscheidet sich damit von vielen

Theologen der Vergangenheit.
Der Wandel im theologischen Gesprächsklima ist unverkennbar, auch

wenn Evangelikaie und Fundamentalisten sich davon distanzieren. Er ist
durch viele Faktoren in sehr verschiedenen Bereichen (Theologie- und
Geistesgeschichte, ökumenische Bewegung, politische, ökonomische und
gesellschaftliche Entwicklungen u.a.m.) verursacht worden. Es ist hier nicht der
Ort, auf alle diese Faktoren einzugehen. Nur mit einer der Ursachen will ich
mich im folgenden weiter beschäftigen: mit der Fähigkeit einer zunehmenden
Zahl von Menschen, bisher Selbstverständliches in Frage zu stellen. Das
hängt mit dem Individualisierungsprozess der Moderne zusammen. Immer
mehr Menschen übernehmen Weltdeutung und Wertvorstellungen nicht
mehr eo ipso von Eltern, Lehrern und von den dafür zuständigen Institutionen.

Sie hinterfragen solche Auffassungen, kritisieren sie und fällen eigene
Entscheidungen über Normen und Glaubensweisen. Auch religiöse Überzeu-



160 Walter Neidhart

gungen übernimmt man, wenn man nicht zu einer dogmatisch geschlossenen
Gruppe gehört, nicht mehr von einem theologischen Lehrer, der mit Autorität

ausgestattet ist, sondern setzt sie in subjektiver Reflexion als «Patchwork»
zusammen.

Dieses Infragestellen des bisher Gültigen wirkt sich auf Gruppen und
Institutionen verwandelnd aus, wenn diejenigen, die es betreiben, auch gegenüber

eigenen Meinungen kritisch werden, wenn sie an bisherigen Überzeugungen

zweifeln und erkennen, dass eigene Auffassungen, die sie jahrelang
vertreten haben, problematisch geworden sind. Der Zweifel hat freilich in der
Theologie keinen guten Ruf. In der Weisheitsliteratur und in Jesusworten
wird der Beter vor dem Zweifel gewarnt. Der Zweifler gleicht nach Jak. l,6ff.
«der Welle des Meeres, die vom Wind bewegt und getrieben wird. Ein solcher
Mensch meine nicht, dass er etwas vom Herrn empfangen werde. Er, ein
zwiespältiger Mann, ist unbeständig in allen seinen Wegen.» Ich will die beängstigende,

die Seele zersetzende Kraft des Zweifels nicht verharmlosen. Es ist
verständlich, wenn Seelsorger dringend vor ihm warnen und dazu anleiten,
alle zweifelnden Gedanken, die aufsteigen, zu verdrängen, auch wenn die
Verdrängung manchmal neue Probleme verursacht.

Ich versuche trotzdem, etwas zugunsten dieser gefährlichen seelischen
Aktivität zu sagen. Sie hat oft für die geistige Entwicklung der zweifelnden
Menschen und der Gemeinschaften, zu denen diese gehören, positive
Wirkungen. Auch die Wandlungen im theologischen Denken (die manchmal zu
einer Annäherung an die von der Theologie gesuchten Wahrheit geführt
haben), sind nur durch den Zweifel einzelner Menschen möglich geworden. Wie
würden wir z.B. die Gleichnisse Jesu heute verstehen, wenn nicht einzelne
Ausleger gezweifelt hätten, dass die Verstockungstheorie von Mk 4,11 ff. dem
Evangelium Jesu gemäss ist? Wo wäre die Erneuerung der Theologie der
zwanziger Jahre geblieben, wenn K. Barth und seine Freunde nicht an der
Theologie und am Nationalismus ihrer kulturprotestantischen Lehrer gezweifelt

hätten? Gäbe es die Gleichberechtigung der Frau innerhalb der
protestantischen Kirchen (und in Anfängen innerhalb der westlichen Demokratien),

wenn nicht viele Bibelleser an der paulinischen Anordnung, dass die
Frauen schweigen und sich unterordnen müssen, gezweifelt hätten? Wie wäre
unsere Einstellung zu den Homosexuellen ohne den Zweifel an der Lehre
von der Sündhaftgkeit ihrer Art von Sexualität? Schliesslich: Wäre der durchwegs

dialogische Charakter der «Apologetik des Glaubens» möglich gewesen
ohne den Zweifel am Wert von Streit und Polemik gegen theologische Gegner?

Darum meine ich, eine Apologetik des Zweifels wäre fast so nötig wie eine

Apologetik des Glaubens. Sie müsste darlegen, wie die geistige und geistliche
Entwicklung einzelner Individuen, ihre Reifung und ihr Durchbruch zu neuen

Erkenntnissen nur möglich wurde, weil sie Phasen der Unsicherheit und
des Zweifels durchmachten, - wie auch christliche Gemeinschaften im Wan-



Relecture der «Apologetik des Glaubens» 161

del der Zeiten und in veränderter Situation nur die angemessene neue Auslegung

des Glaubens gefunden haben, wenn zuerst einzelne ihrer Glieder
zweifelten, dass die bisherige Glaubenslehre noch zeitgemäss sei.

Eine Apologetik des Zweifels müsste ferner zeigen, dass das Zweifeln
nicht jedermanns/frau Sache ist. Allgemein menschlich ist nur die Fähigkeit,
Zweifel bei alltäglichen Fragen anzumelden. Eine Minderheit wendet diese

Fähigkeit auch auf die letzten Fragen der Werte und des Lebenssinnes an.
Menschen, welche die grundsätzlichen Zweifel kennen, findet man nicht bloss
unter Intellektuellen, sondern auch bei Menschen ohne besondere Schulbildung.

Im Gegensatz zu diesen gibt es viele Intellektuelle, die gescheit sind
und im Alltag eine anspruchsvolle, komplizierte Denkarbeit leisten, aber im
Bereich von Normen und Weltdeutung kennen sie nicht die geringsten Zweifel.

Solche restlos Überzeugten, unerschütterlich Gläubigen und in ihren
Auffassungen Sicheren finden sich in allen Kirchen, religiösen Gruppen und
Parteien, auch in wissenschaftlichen Schulen, selbst in Hobbyclubs. Mit ihrer
Gesinnungstreue werden sie gern der Jugend als Vorbilder hingestellt, und ihnen
ist die jahrhundertelange Konstanz von weltanschaulichen Institutionen zum
Teil zu verdanken. Das muss eine Apologetik des Zweifels zugeben.

Religiöse Zweifel können sich auf verschiedene Probleme beziehen, auf
marginale oder gravierende: auf die Historizität von einzelnen biblischen
Geschichten, auf die Wahrheit bestimmter Dogmen (z.B. Erbsündenlehre,
Jungfrauengeburt). Viele zweifeln an der Gerechtigkeit Gottes, andere an Gottes
Allmacht. Aufwühlend sind Zweifel an der Existenz Gottes und an den
religiösen Antworten auf die Sinnfrage. Manche dieser Zweifel tauchen auf, aber
lassen sich bald überwinden: durch das Gespräch mit einem Mitmenschen,
durch die Auseinandersetzung mit einem Buch oder durch eine
Gemeinschaftserfahrung. Dann wird die Zweifelsfrage durch ein klares Ja oder ein
eindeutiges Nein beantwortet - bis sie sich vielleicht nach einer ungewöhnlichen

Erfahrung von neuem meldet. Bei vielen Menschen sind jedoch marginale

oder gravierende Zweifel Dauermieter, die sich weder durch Gespräch
noch durch Argumente austreiben lassen. Die Zweifler schwanken «wie die
Wellen des Meeres» hin und her zwischen dem «Vielleicht-ja» und dem
«Vielleicht-nein», oder sie stellen resigniert fest, dass auf ihre Zweifelsfrage
keine Antwort zu finden ist. Chronische Zweifel sind nicht auf einen moralischen

Defekt oder einen schlechten Charakter, nach meiner Meinung auch
nicht auf Mangel an Glaubensgehorsam zurückzuführen. Sie können
lebensgeschichtlich bedingt sein. Oft haben sie damit zu tun, dass das Problem, um
das der Zweifel kreist, für uns Menschen überhaupt schwierig und dunkel ist,

- nur merken das die unerschüttert Gläubigen nicht.
Zum Atheisten wird man entweder, nachdem man sich nach einer Phase

des Zweifels an der Existenz Gottes für ein eindeutiges Nein entschieden hat,
oder weil man in einem atheistischen Milieu oder einer atheistischen Kultur
aufgewachsen ist und sich darum die Gottesfrage nie ernsthaft gestellt hat.



162 Walter Neidhart

Nach allen empirischen Befragungen ist die Zahl der überzeugten Atheisten
in den westlichen Ländern immer noch gering - im Unterschied zu den Staaten,

in denen der Atheismus jahrzehntelang staatlich gefördert wurde und das

Bildungssystem beherrscht hat. In den Demokratien des Westens ist jedoch
im Verhältnis zur Gesamtbevölkerung der Anteil der Zweifler und derer, die
nicht wissen, ob sie an Gott glauben oder nicht, je nach Alter, Geschlecht,
Bildung, Zivilstand und Milieu beträchtlich. Das Stossgebet «O Gott, hilf mir,
wenn es dich gibt!» dürfte hier häufig sein. Der katholische Buddhismusforscher

H. Waidenfels schreibt dazu: «Es darf nicht übersehen werden, dass in
der Glaubensnot unserer Tage viele Christen sich heute als Tideles simul et
infideles> erfahren haben und mühsam neue Gehversuche auf den Gott der
Offenbarung hin tun müssen.»3

Ich begrüsse es sehr, dass H. Ott in der «Apologetik» - im Unterschied zu
vielen Theologen - sich bemüht, auch die Nichtglaubenden zu verstehen und
ihnen gerecht zu werden. Bei seinen Ausführungen über das apologetische
Gewicht des Gottesnamens «Mysterium» bei K. Rahner und über K. Barth's
Verständnis des Gottesbeweises von Anselm betont H. Ott, dass «die nahe
verwandten Plausibilitätsargumente Rahners und Anselms rein theoretisch
nicht zwingend sind. Die Plausibilität, die sie aufzeigen, ist existentieller Art,
und es bleibt dem Menschen immer noch die Möglichkeit existentiell
auszuweichen, sich anders zu entscheiden ...» (S.77). Dabei denkt H. Ott «an den
vornehmen agnostischen Humanisten». «Er sieht sich nicht vom Geheimnis
getragen, sondern von unaufhellbaren Rätseln umgeben. Sie sind nicht <Ge-

heimnis>, nicht das grundsätzlich Unauslotbare, aber ihre Zahl, Komplexität
und Entferntheit ist zu gross, als dass unsere mutmasslich einmalige und
sicher endliche menschliche Lebenszeit ausreichen könnte, sie aufzuhellen. So

bescheidet sich dieser Mensch in stiller Resignation mit dem <ignoramus,
ignorabimus>» (S.78). So hat auch der Agnostiker einen Platz in der «Apologetik

des Glaubens» bekommen, - wie übrigens der Kohelet ebenfalls im
Kanon der heiligen Schriften stehen darf.

In dieses wohlwollende theologische Verständnis für eine nicht-gläubige
Existenz sollten, so meine ich, auch die Zweifler mitaufgenommen werden.
Im Alltag haben wir es viel häufiger mit ihnen zu tun, weniger mit den
«vornehmen Agnostikern», die oft selbstsicher und stolz auf ihre Weltdeutung
sind. Im Unterschied zu diesen sind Zweifler unauffällig und schweigsamer.
Sie beteiligen sich kaum an Gesprächen über Glaubensfragen, weil sie eben
nicht wie die andern Dialogpartner eine feste Position haben und mit ihrem
«Vielleicht» oder ihrem «Ich-weiss-nicht» keinen Staat machen können. Ihr
<Ignoramus> ist kein trotziges Bekenntnis gegen den Dogmatismus (bei E. du

3 H. Waidenfels, Faszination des Buddhismus, Mainz 1982.



Relecture der «Apologetik des Glaubens» 163

Bois-Reymond gegen den dogmatischen Materialismus), sondern es ist wie
ein Seufzen über die Dunkelheit, in der sie ihren Weg suchen müssen.

Wäre es für das Verständnis beider, der Agnostiker und der Zweifler, so

frage ich, nicht hilfreich, ihre Einstellung zu Gott auch mit dem Begriff
«wissendes Nichtwissen» zu umschreiben? Dieser Begriff hätte dann freilich eine
andere Bedeutung als bei H. Ott. Dieser verwendet ihn im Sinn von Cusanus:
Das Nichtwissen dieses Wissens über Gott bezieht sich darauf, dass alle
Aussagen über das letzte Geheimnis Gott vorläufig sind, nur Annäherungen, die
der Korrektur und des Widerspruchs im Dialog bedürftig sind. Aber das
Nichtwissen dieses Wissens bedeutet nicht, dass es kein Wissen wäre. Im
Gegenteil: H. Ott macht in Negationen, Metaphern und anthropomorphen
Bildern viele Aussagen über Gott, die der traditionellen Glaubenslehre entsprechen

oder ihr mindestens ähnlich sind, Aussagen über die Schöpfung, die
Menschwerdung Gottes, die Heilsbedeutung des Todes Christi, die Auferstehung,

die Trinität. Alle diese Aussagen stehen unter dem Vorbehalt, dass sie

provisorisch sind. Die Dogmen der Alten Kirchen enthalten für H. Ott Wahrheit,

aber nicht schon, wenn sie in der heutigen veränderten Situation wörtlich

wiederholt werden, sondern indem sie in der Interpretationsgemeinschaft
der Gläubigen, zu der auch Partner aus nicht-christlichen Religionen eingeladen

sind, weiter geklärt werden.
Würde man die Formel «wissendes Nichtwissen» auf Agnostiker und

Zweifler anwenden, bekäme sie einen andern Sinn, der dem, was Sokrates mit
ihr gemeint hat, näher wäre: Das Nichtwissen dieses Wissens bezöge sich auf
den Inhalt des Wissens. Über Gott weiss man nichts, was in Aussagesätzen
umschrieben werden kann. Über ihn zu reden ist höchstens in Zweifelsfragen
möglich oder in Paradoxien, die nach der westlichen Logik ausgeschlossen
sind. Für diese Art von Nichtwissen gilt das Motto: «Wer nicht weiss, redet.
Wer weiss, schweigt» oder nach Kohelet (5,1): «Sei nicht vorschnell mit
deinem Munde und dein Herz sei nicht eilfertig, ein Wort vor Gott vorzubringen.
Denn Gott ist im Himmel, und du bist auf der Erde, darum seien deiner Worte

wenige.»
Da Menschen mit chronischen Zweifeln oft darunter leiden, dass sie nicht

wie andere auf dem festen Boden einer Überzeugung stehen, sondern wie auf
einem Schifflein im Auf-und-Ab der Wellen leben müssen, wäre es für sie

ermutigend zu wissen, dass sie mit ihren Zweifeln, über die sie selber schweigen,
der Wahrheit näher sein können als die, welche gut über die Wahrheit zu
reden wissen.

Das ist ein grundsätzliches Problem, das sich nach meinem Dafürhalten
heute für die Kollegen von der Systematik stellen müsste. B. Brecht hat es

einmal schmunzelnd für die marxistische Dogmatik so formuliert: «Ich habe
bemerkt» sagte Herr K., «dass wir viele abschrecken von unserer Lehre
dadurch, dass wir auf alles eine Antwort wissen. Könnten wir nicht im Interesse
der Propaganda eine Liste der Fragen aufstellen, die uns ganz ungelöst er-



164 Walter Neidhart

scheinen?»4 Ist das für die christliche Dogmatik völlig anders? Müsste die
Theologie nicht bei manchen Fragen, auf welche die theologischen Väter
noch klare und ausführliche Antworten wussten, heute, wo fast jedermann
den Pluralismus der Weltdeutungen kennt und weiss, dass es Grenzen des

menschlichen Erkennens gibt, mit Schweigen antworten oder zugeben, dass

wir als Menschen und als Theologen diese Fragen nicht zu beantworten
vermögen? Begründet wäre das Schweigen durch das Bewusstsein, dass alles
theologische Erkennen bloss Stückwerk ist.

Nehmen wir z.B. die Frage nach der Heilsbedeutung des Todes Christi.
Bisher konnte man in jeder Glaubenslehre ausführliche Antworten auf diese

Frage lesen, freilich bei jedem Theologen wieder etwas verschiedene. Heute
hat sich unser Verständnis des ganzen Komplexes Schuld-Strafe-Vergebung
so tiefgreifend gewandelt, dass die bisherigen Antworten, wie mir scheint,
unbrauchbar geworden sind. Auch für H. Ott ist die Stellvertretungslehre von
Anselm problematisch geworden. Sind aber die andern Antworten weniger
fragwürdig? Sie müssen ja alle irgendwie erklären, warum sich durch den
Foltertod eines Juden im ersten Jahrhundert die Beziehung Gottes zu uns heutigen

Menschen grundlegend verändert haben sollte, und das ist nur möglich
durch irgend eine moderne Version der antiquierten Vorstellung von Sühne
durch ein Blutopfer. Wäre es nicht bei der Begrenztheit des theologischen
Erkennens angemessener, bei dieser Frage zu schweigen? Wir wissen nur, dass

die Jünger Jesu und vielleicht er selber an die Heilsbedeutung seines Todes
geglaubt haben, alles weitere ist jenseits des für uns Erkennbaren.

Nach meiner Meinung würde eine Apologetik des Glaubens gewinnen,
wenn sie ausdrücklich die Fragen aufführte, auf die wir im Unterschied zur
christlichen Tradition nicht mehr antworten können. Damit würde sie das

immer noch verbreitete Missverständnis abbauen, dass der Glaube über eine
Antwort auf alle Welträtsel und Menschheitsfragen verfüge.

Walter Neidhart, Basel

4 B. Brecht, Gesammelte Werke, Bd. 12, Frankfurt a.M. 1967, 382.


	Relecture der "Apologetik des Glaubens"

