Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)
Heft: 2-3
Artikel: Zwischen religionsgeschichtlicher Rekonstruktion und theologischer

Interpretation : Rudolf Bultmanns "Theologie des Neuen Testaments" in
ihrem forschungsgeschichtlichen Kontext

Autor: Stegemann, Ekkehard W.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen religionsgeschichtlicher Rekonstruktion
und theologischer Interpretation

Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments»
in ihrem forschungsgeschichtlichen Kontext

Die Disziplin der Theologie des Neuen Testaments hat einen doppelten
Ursprung in der protestantischen Theologie, ndmlich einerseits in deren
Schriftprinzip, also in der Lehre, dass allein die Heilige Schrift Quelle und
Kriterium aller Wahrheit ist, und andererseits in der «historistischen Aufkli-
rung» (H. Schniidelbach), also in der Historisierung aller Uberlieferung, die
mit der Aufklidrungstheologie auch in die reformatorische Bibelauslegung
Einzug gehalten hat. Durch das Schriftprinzip erhielt die Bibel eine autorita-
tive Stellung fiir die christliche Lehre im reformatorischen Bereich, und durch
die historisch-kritische Methode wiederum wird ein historischer Begriff von
Biblischer Theologie entwickelt, der zur Trennung der beiden Kanonteile der
christlichen Bibel und damit allererst zur Ausbildung einer Disziplin «Theo-
logie des Neuen Testaments» fiihrte. Der zweite Ursprung ist zwar der fiir die
Disziplin unmittelbarere, er hidngt jedoch mit dem ersten zusammen und
wirkt auf ihn zuriick. Vom reformatorischen Schriftprinzip her ist namlich die
historische Auslegung der Bibel durchaus nicht ganz inkonsequent. Zumal
die Betonung des Literalsinns in der reformatorischen Hermeneutik weist
Ansitze zur historischen Methode auf. Doch untergribt die Historisierung
zugleich das reformatorische Schriftprinzip, indem es die Schriften als jeweils
menschliche und historisch bedingte Produkte versteht. Es verbinden sich
also in diesem doppelten Ursprung zwei unterschiedliche, ja, zum Teil gera-
dezu gegensitzliche Perspektiven. Das reformatorische Schriftprinzip unter-
scheidet die Bibel als norma normans non normata von aller menschlichen,
religivsen, kirchlichen Uberlieferung. Die historische Methode hingegen re-
lativiert alles und macht es zum Teil einer menschlichen Uberlieferung, auch
die Schrift. Stellt das reformatorische Schriftprinzip einen kirchlich-dogmati-
schen Wahrheitsanspruch in Frage, dessen Quelle und Kriterium nicht die
Schrift ist, so stellt die historische Kritik den normativen Anspruch der Schrift
(auf gottliche Inspiration) in Frage, indem sie sie als Untersuchungsgegen-
stand der Wissenschaft unterwirft und damit eben auch wissenschaftlichen,
d.h. Offenbarungsanspriiche prinzipiell ausschliessenden Methoden. Schon
der Kanon der Schrift wird fiir sie als menschliches Produkt, als Ergebnis der
Kirchengeschichte erkennbar, und alle einzelnen Biicher der Bibel verdan-
ken sich aus ihrer Perspektive antiker Religions-, Sozial- und Literaturge-
schichte. Die Historisierung widerstreitet darum nicht nur dem reformatori-



138 Ekkehard W. Stegemann

schen Schriftprinzip und seiner Artikulation als Inspirationslehre in der alt-
protestantischen Dogmatik, sondern enthdlt in sich eine Tendenz, die bibli-
sche Theologie bzw. die Theologie des Neuen Testaments, die sie allererst
geschaffen hat, schliesslich in antike Religionsgeschichte aufzultsen. Der
zweite Ursprung der Disziplin Theologie des Neuen Testaments stellt diese
vor die Frage, wie ein historisches Dokument des Urchristentums bleibende,
d.h. identitdtsnormierende Bedeutung fiir den christlichen Glauben haben
kann. Demgemiss schwankt die Theologie des Neuen Testaments zwischen
religionsgeschichtlicher Rekonstruktion und theologischer Interpretation der
Urchristentumsgeschichte. Derjenige, der sich diesem Dilemma in seiner
Theologie des Neuen Testaments ausdriicklich gestellt hat und beide Seiten
gleichsam zu versohnen suchte, war Rudolf Bultmann. Die folgenden Uber-
legungen, die ich in meiner Basler Vorlesung zur Neutestamentlichen Theo-
logie zuerst vorgetragen habe, stellen Bultmanns Theologie des Neuen Testa-
ments in ihren forschungsgeschichtlichen Kontext.!

Johann Philipp Gabler und die Unterscheidung
von biblischer und dogmatischer Theologie

Eine Konsequenz der Kritik und Historisierung der Bibel ist die Unter-
scheidung einer biblischen Theologie von der dogmatischen Theologie, wie
sie vor allem mit Johann Philipp Gablers Rede De justo discrimine theologiae
biblicae et dogmaticae regundisque recte utriusque finibus (1787) verbunden
wird.” Gewiss, der Begriff «Biblische Theologie» ist dlter und stammt aus dem
Pietismus. Doch dort hat er sozusagen noch die urprotestantische Bedeutung,
wonach das, was als christlich-reformatorische Lehre zu gelten hat, allein aus
der Schrift zu erheben ist. Im Pietismus findet sich also gewissermassen der
Protest gegen die herrschende scholastische Lehre wieder, wie ihn die Refor-
mation selbst erhoben hat, nur dass der Pietismus ihn nun gegen die altprote-
stantische Orthodoxie richtet, die fiir ihn zur neuen Scholastik geworden ist
(vgl. A. F. Biisching, Gedanken von der Beschaffenheit und dem Vorzug der
biblisch-dogmatischen Theologie vor der scholastischen, 1758). Gablers Be-
griff von «Biblischer Theologie» ist hingegen ein historischer. Er unterschei-
det zwischen der theologia dogmatica, die die christliche Lehre jeweils in der
Gegenwart und fiir die Gegenwart zu formulieren hat, und der theologia bib-
lica, die eben die historischen Formulierungen des christlichen Glaubens in

"'Im Folgenden werden Zitate aus besprochenen Werken mit Seitenzahlen in
Klammern innerhalb des Textes verifiziert.

2 Vgl. dazu v.a. Rudolf Smend, Johann Philipp Gablers Begriindung der Biblischen
Theologie, in: ders., Epochen der Bibelkritik. Gesammelte Studien Band 3, Miinchen
1991, 104-116. Deutsche Ubersetzung in: Georg Strecker (Hg.), Das Problem der Theolo-
gie des Neuen Testaments, Darmstadt 1975, 32-44.



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 139

ihrer Eigenart erhebt und priift, was davon jeweils nur zeitbedingt war und
was weiterhin fiir die Gegenwart als dicta classica, wie er sagt, verbindlich ist.?
Mehr als ein Jahrzehnt vor Gabler veroffentlichte G. T. Zacharias seine «Bi-
blische Theologie oder Untersuchung des biblischen Grundes der vornehm-
sten theologischen Lehren» (1771-1775), die schon in Gablers Richtung weist.

Eine wichtige Folge des historischen Begriffs von «biblischer Theologie»
war, dass die beiden Kanonteile nun immer deutlicher unterschieden wurden.
So erschien 1796-1803 eine getrennte Darstellung der Theologie des Alten
Testaments und der des Neuen Testaments von Lorenz Bauer. Die Trennung
der Kanonteile ist die einsichtige Folge der Historisierung der Schrift in der
Aufkliarungstheologie, doch ist sie zugleich mit einer entschiedenen Wertung
verbunden, wie die kritische Untersuchung des Kanons durch J. S. Semler
zeigt. Im Hintergrund steht die Kritik der Aufkldarung am Christentum, vor
allem am Alten Testament, das dem Ideal einer natiirlichen oder verniinfti-
gen Religion am wenigsten zu entsprechen schien. Verbunden damit ist die
Vorstellung, dass allein das Evangelium einer natiirlichen oder verniinftigen
Religion entspriache oder nahe kidame und dass alles, was ihr im Neuen Testa-
ment nicht entspricht, auf Akkomodation beruhe. Ausdruck dessen ist auch
de Wettes Schrift «Biblische Dogmatik des Alten Testaments und des Neuen
Testaments, oder kritische Darstellung des Hebraismus, des Judentums und
des Urchristentums» (1813), in der das Urchristentum als Riickgriff iiber das
Judentum hinweg auf den alten Hebraismus gilt. Hier deutet sich etwas an,
was in der Folge ein brisantes Problem der historischen Hermeneutik der Bi-
bel und insbesondere des Neuen Testaments bleiben wird und es bis heute ist.
Die historisierende Betrachtung der Bibel als Teil einer Religionsgeschichte
enthilt in sich eine Tendenz, die insbesondere den Offenbarungsanspruch des
Evangeliums bzw. des Neuen Testaments untergribt, indem das Urchristen-
tum immer deutlicher als Teil der antiken und insbesondere der antiken jiidi-
schen Religionsgeschichte erkennbar wird. Ein bis heute wirksamer Ausweg,
den man im Protestantismus aus dieser relativierenden Betrachtung ein-
schlug, war die Abwertung zumal der jiidischen Religion. In ihr sah man et-
was Partikulares und Reaktionires, das mit den modernen, universalen Prin-
zipien nicht in Einklang zu bringen sei, wihrend das Christliche durchaus als
universale, in die Zukunft gerichtete Religion galt, durch die das Judentum
iiberwunden wurde.* Ich werde dies gleich an Ferdinand Christian Baurs
Theologie des Neuen Testaments illustrieren. Jetzt ist noch festzustellen, dass
in dieser Epoche tiberhaupt der Religionsbegriff grosse Bedeutung fiir die
Theologie gewann, da er einerseits erlaubte, einen Oberbegriff fiir historisch

3 Vgl. bei Strecker a.a.0., S. 42f.
* Vgl. Rudolf Smend, Universalismus und Partikularismus in der Alttestamentlichen
Theologie des 19. Jahrhunderts, in: ders., Epochen der Bibelkritik, 117-127.



140 Ekkehard W. Stegemann

konfessionell pluralistisch Entfaltetes zu haben, andererseits die durch Histo-
risierung in Frage gestellte Objektivitidt der christlichen Wahrheit bzw. der
Schriftautoritit durch ein anderes, anscheinend untriiglicheres fundamentum
inconcussum zu ersetzen, ndmlich die subjektive und individuelle Glaubens-
gewissheit bzw. ein religioses Bewusstsein.” Hier setzt bekanntlich Schleier-
macher an. Hintergrund dieses Prozesses ist das, was man den Historismus
nennt. Hier geht es, verkiirzt gesagt, darum, dass das, was als Grund kritischer
historischer Erkenntnis in der historischen Aufkldarung gilt, ndmlich die Ver-
nunft, selbst historisiert und damit relativiert wird. «Die Historisierung dieses
Aufklirungsfundaments erst bringt den Historismus auf den Weg»?, also die
Problematisierung des Gegeniibers von Vernunft und Geschichte. Wenn der
Mensch und seine Fahigkeit, verniinftig zu urteilen, selbst etwas Historisches
sind, kann Vernunft nicht einfach als etwas Normatives gelten. Rationalitét
ist selbst etwas Geschichtliches, Wandelbares. Es gibt nichts, was nicht gewor-
den ist, und darum ist alles genetisch ableitbar. Im Historismus kommt die
Frage auf, wie Geschichtswissenschaft, wie geschichtliches Verstehen mog-
lich ist, wenn etwas Objektives, normativ Gegebenes ausserhalb des Ge-
schichtlichen nicht vorhanden ist. In der Theologie antwortet bekanntlich
Schleiermacher darauf mit dem Versuch, das religiose Bewusstsein, das Ge-
fiihl der schlechthinnigen Abhingigkeit, als Fundament einzufiihren. Demge-
mass tritt der Glaubensbegriff in eine gewisse Konkurrenz zum Schriftwort,
das fiir Schleiermacher einerseits nur — und zwar eingeschrinkt auf «die Hei-
ligen Schriften des Neuen Bundes» — «das erste Glied in der seitdem fortlau-
fenden Reihe aller Darstellungen des christlichen Glaubens», andererseits
aber durchaus «die Norm fiir alle folgenden Darstellungen» ist.

Ferdinand Christian Baur
— Aufklirungstheologie mit idealistischer Geschichtskonstruktion

Wir sagten eben, dass der historischen Betrachtung der Bibel eine Ten-
denz zur Relativierung innewohnt, die den Offenbarungs- und Wahrheitsan-
spruch des Evangeliums gefidhrdet. Dagegen wird nun vor allem seit der Auf-
kldrungstheologie ein Gegenmittel erprobt, nimlich nun gerade mit Hilfe der
Historie die Hochstgeltung oder gar Absolutheit der christlichen Religion in
ithrer protestantischen Spielart zu erweisen. Verbunden damit ist die Abwer-
tung der jiidischen Religion, aber auch des Katholizismus als einer angeblich
judaisierenden Spielart der christlichen Religion. Systematisch am konse-

3 Vel. Wolfhart Pannenberg, Systematische Theologie. Band 1, Goéttingen 1988, 471f.

© Herbert Schnidelbach, Vernunft und Geschichte. Vortrige und Abhandlungen,
Frankfurt 1987, 31f.

7 Friedrich Schleiermacher, Der christliche Glaube, Band 2, 2. Ausg. 1830, hg. v. M. Re-
deker, Berlin 1960, 288.



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 141

quentesten hat Ferdinand Christian Baur diesen Versuch der Uberwindung
der Historisierung durch historische Kritik durchgefiihrt. Im Unterschied zur
dlteren Aufkldrungstheologie unterscheidet er nicht notwendige Vernunft-
wahrheiten und zufillige Geschichtswahrheiten, um mit Lessing zu sprechen,
sondern unterlegt dem Geschichtsprozess selbst mit Hegel einen Entwick-
lungs- bzw. Fortschrittsgedanken, einen Gedanken der Entwicklung von Be-
wusstsein durch historischen Fortschritt zu Selbstbewusstsein. Freilich wird
der Fortschritt nicht einfach jeweils mit dem Fortschritt der Zeit verbunden,
so dass eben alle Gegenwart jeweils gegeniiber der Vergangenheit Fortschritt
bedeutete. Fortschritt ist vielmehr ein dialektischer Prozess, in dem das Chri-
stentum zu seinem Selbstbewusstsein, d.h. zum Bewusstsein seiner selbst als
neuer, ja absoluter Religion kommt, deren hochster theologischer Lehrbe-
griff das wahrhaft geistige Gottesbewusstsein ist, das sich fiir Baur entspre-
chend der hegelsch-idealistischen Bevorzugung im Johannesevangelium arti-
kuliert. Baur unterscheidet also zwischen «Religion» einerseits und theologi-
schen «Lehrbegriffen» als deren bewussten, reflektierten, «dogmatisch-be-
stimmten» Entfaltungen.®

Die Baursche Darstellung der Neutestamentlichen Theologie fiihrt diese
Unterscheidung so durch, dass einerseits «Jesus Stifter einer neuen Religion»
ist, seine Lehre also nicht Theologie (45) ist, sondern allen theologischen Re-
flexionen prinzipiell vorausgeht und zugrundeliegt, und dass andererseits die
theologischen Lehrbegriffe im Neuen Testament demgegeniiber bestimmte
lehrhafte Entfaltungen des Bewusstseins dieser neuen Religion von sich
selbst sind, freilich keine einheitlichen. Vertritt Jesus also gewissermassen die
Rolle der aller kirchlichen Lehre vorausgehenden Offenbarungswahrheit, so
stellen die theologischen Lehrbegriffe der Apostel deren kontroverse konfes-
sionell-dogmatische Ausdifferenzierung dar. Die Entfaltung der neutesta-
mentlichen Lehrbegriffe ist selbst ein geschichtlicher Prozess gegensitzlicher
Tendenzen, in dem Fortschritt immer nur innerhalb einer dialektisch verlau-
fenden gleichzeitigen Entwicklung erreicht wird. Und innerhalb dieser im
Parteienstreit zwischen Petrinismus (These), Paulinismus (Antithese) und
Friihkatholizismus (Synthese) des Urchristentums ablaufenden Entwicklung
gibt es nun fiir Baur Stufen, auf denen der Lehrbegriff der christlichen Reli-
gion in reinster Form entfaltet wird. Diese reinen christlichen Lehrbegriffe
vertreten fiir Baur Paulus und Johannes, Paulus als der traditionelle Haupt-
garant reformatorischen Christentums und Johannes als Lieblingsevangelium
des Idealismus. Dieser steht am Ende, jener am Anfang dreier «Perioden»
neutestamentlicher Theologiegeschichte.

8 Ferdinand Christian Baur, Vorlesungen iiber neutestamentliche Theologie, hg. von
Ferd. Fried. Baur, Leipzig 1864 (Nachdruck Darmstadt 1973 mit einer Einfithrung von W.
G. Kiimmel)



142 Ekkehard W. Stegemann

Nicht nur in der ersten Periode, sondern iiberhaupt stellt fiir Baur Paulus’
Lehrbegriff «das bedeutendtste Moment in der Entwicklungsgeschichte des
Urchristenthums» (128) dar, da er die neue Religion, die Jesus gestiftet hat,
zum Bewusstsein ihrer selbst und damit in einen expliziten Gegensatz zum Ju-
dentum brachte. Zwar war dieser Gegensatz «an sich, principiell und that-
sdchtlich, oder implicite schon in der Lehre Jesu enthalten» (128), aber bei
Paulus ist er ausdriicklich und bewusst vollzogen worden. Die Voraussetzung
dafiir war, dass nicht Jesu Lehre, sondern seine Person, Tod und Auferste-
hung, absolute Bedeutung fiir die Erlosung bekam, insofern in ihr die Idee
der Einheit von Gott und Mensch, die fiir Baur die hochste religiose und sitt-
liche ist, zum Ausdruck kam. «Die Lehre von der Person Jesu ist das Grund-
dogma, auf welchem alles beruht, und von welchem aus nun auch der princi-
pielle Unterschied des Christenthums vom alten Testament, welcher in der
Lehre Jesu noch zuriicktritt, in seinem ganzen Umfang sich herausstellt»
(127). Paulus kommt es nach Baur darauf an, mit der Antithese zum Juden-
tum — und damit auch zum Judenchristentum der édlteren Apostel Jesu vor
ihm — das Christentum als neue, universalistische Religion von allem jiidi-
schen Partikularismus, wie er es sieht, zu reinigen und zu einer «absoluten
Idee Gottes aufzusteigen» (205). Das genaue Gegenteil vom paulinischen
Lehrbegriff vertritt nach Baur die Apokalypse des Johannes, die sich dem Ju-
dentum am stirksten anschliesst, zwar nicht dem «gesetzlich mosaischen»,
sondern dem «prophetischen» (207), aber eben: der entscheidende Schritt
zum christlichen Selbstbewusstsein, der antijiidische und universale Lehrbe-
griff, fehlt der Apokalypse nach Baur. Wihrend Paulus nach Baur das Juden-
tum als Gesetzesreligion prinzipiell vom Christentum unterscheidet und nur
negativ beurteilt, versteht nach seiner Meinung die Apokalypse das Christen-
tum als Vollendung des Judentums, indem es in Christus die jiidische Messi-
asidee verwirklicht sieht. Sie ist nur erfiilltes, nicht iiberwundenes Judentum.

Die zweite Periode wird fiir Baur durch den Hebréerbrief und die kleinen
paulinischen Briefe, wie er sagt, also die von ihm fiir deuteropaulinisch gehal-
tenen Briefe an die Epheser, Kolosser, Philipper, ferner durch den Jakobus-
brief, die Petrusbriefe sowie die synoptischen Evangelien und die Apostelge-
schichte reprasentiert. Diese zweite Periode stellt einerseits, ndmlich im He-
briderbrief und den kleinen paulinischen Briefen, so etwas wie eine Fortset-
zung des Paulinismus dar, freilich im Hebréerbrief vermittelt mit der Position
der Apokalypse. Andererseits findet sich im Jakobusbrief etwa eine antipau-
linische Position. Uberhaupt ist aber das vermittelnde Element hier entschei-
dend. Baur nennt es auch, speziell im Blick auf die Petrusbriefe, «katholisie-
rend». Katholisch oder frithkatholisch meint bei ihm das, was eben eine neu-
tralisierende Einheit von Judentum und Christentum sucht, wobel — wie im
Fall des Matthdusevangeliums — das jidische bzw. judenchristliche Element
oder — wie im Fall des Markusevangeliums — das paulinisch-antijiidische stér-
ker zum Tragen kommen kann.



Rudolf Bultmanns « Theologie des Neuen Testaments» 143

Die dritte Periode enthilt wiederum zwei Lehrbegriffe, nimlich den der
Pastoralbriefe und den des Johannesevangeliums. Die ersten vertreten den
Paulinismus auf einer hoheren, modifizierten Stufe, zumal in der Christolo-
gie, ndmlich insofern sie deutliche Ansitze zur Idee der Menschwerdung Got-
tes in Christus enthilt, also die bei Paulus beginnende Konzentration des
Christentums auf die Person Jesu weiter entfaltet. Doch erst im Johannes-
evangelium «erreicht die neutestamentliche Theologie ihre hochste Stufe und
ihre vollendetste Form» (351) nach Baur, sofern es einerseits Gottes tran-
szendentes Wesen «als reine Geistigkeit bestimmt» (355), andererseits in dem
menschgewordenen Logos die Vermittlung dieses absoluten und unendlich
unterschiedenen Gottes zum menschlichen Wesen denkt. «Der johanneische
Logos kann auch in seiner Fleischwerdung die transcendente Sphére nicht
verldugnen, aus welcher er in diese irdische Ordnung der Dinge herabgekom-
men ist. Es ist durchaus der Logos, welcher seiner Einheit mit Gott sich be-
wusst ist, nur darin scheint sich ein menschliches Bewusstsein in thm auszu-
sprechen, dass er in seiner Einheit mit Gott sich auch schlechthin abhéngig
von Gott weiss» (367). Wenn aber Gott nur Geist ist, dann ist das Christentum
fiir Baur als «<Erhebung des Bewusstseins in die Sphire reiner Geistigkeit, in
welcher Gott als Geist gewusst wird», die absolute, das Judentum endgiiltig
tiberwindende Religion, da es alles Partikulare und Beschridnkende hinter
sich lésst (403), eigentlich auch die geschichtliche Religion selbst. So schliesst
Baur seine Vorlesungen mit dem Blick auf den «Idealismus» des Johannes-
evangeliums, «welchem in der Selbstgewissheit seiner innern Anschauung zu-
letzt sogar die geschichtliche Wirklichkeit nur eine dussere, das an sich Wahre
fiir das Bewusstsein vermittelnde Form ist» (407). Hier deutet sich eine bis
Bultmann reichende Linie an, die alles Welthafte letztlich fiir das zu Uber-
windende hilt, wobei mehr oder weniger unterschwellig dieses Welthafte
(«Gesetz» und «Geschichte») mit der jiidischen Religion identifiziert wird.

Die Religionsgeschichtliche Schule:
Historische Rekonstruktion der Religion des Urchristentums

Baurs Theologie des Neuen Testaments ist noch deutlich von dem hegel-
schen idealistischen Optimismus geleitet, wonach die Geschichtlichkeit der
Vernunft und die Verniinftigkeit der Geschichte vereinbar sind, sofern eben
der sich seiner selbst bewusstwerdende Geist im objektiven Gang der Ge-
schichte als absoluter Geist hervortritt. Baur wendet das auf die Geschichte
des Christentums an. Mit diesem Optimismus bricht der Historismus. In der
Geschichte der Disziplin «Theologie des Neuen Testaments» verbindet sich
dieser Bruch mit dem Aufkommen der «Religionsgeschichtlichen Schule» in
den letzten beiden Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts.” Entscheidend dafiir ist
die historische Erkenntnis, dass die Urchristentumsgeschichte keineswegs so



144 Ekkehard W. Stegemann

einfach dem dialektischen Prozess folgt, wie ihn Baur darstellte, vor allem
aber, dass das Christentum nicht die «verniinftige Religion» sei, die Baur in
thm sehen wollte, sondern eben Religion und damit auch etwas Irrationales.
So wurde etwa der urchristliche Geist-Begriff als ekstatisch-irrationales Phé-
nomen von Gunkel gegen Baurs idealistisches Bild ausgespielt und tiberhaupt
das Mystische in der urchristlichen Religion herausgearbeitet. Vor allem ist
es aber die Entdeckung der Apokalyptik, die eben auch die neutestamentli-
che Eschatologie, ja, sogar Jesu Gottes-Reich-Predigt prigt (Johannes
Weiss), welche den irrational-mythologischen Charakter neutestamentlicher
Anschauungen aufwies. William Wrede hat diese religionsgeschichtliche Po-
sition gegeniiber der von Baur bestimmten Richtung auf den Begriff gebracht
in seiner programmatischen Schrift: «Uber Aufgabe und Methode der soge-
nannten neutestamentlichen Theologie» (1897).“) Wenn man mit Theologie
wie Baur einen «Lehrbegriff», also ein gedankliches System verbindet, so ist
das fiir Wrede ein intellektualistisch-idealistisches und auch noch dogmati-
sches Missverstdndnis des urchristlichen Glaubens, der eine Religion sei. Die-
se Religion bzw. ihre Geschichte in ithrem Zusammenhang sei darzustellen,
also was geglaubt, gehofft, gefordert usw. wurde, nicht was Glaube, Hoff-
nung, Liebe begrifflich seien. Und der religionsgeschichtliche Ansatz relati-
viert nun auch die Kanongrenzen, und zwar nach beiden Seiten, und fithrt zu
einer Konstruktion, die man Religion des Urchristentums nennt oder, wie
Wrede sagte: «der fiir die Sache passende Name heisst: urchristliche Religi-
onsgeschichte bzw. Geschichte der urchristlichen Religion und Theologie»
(80). In der Tat gibt es nun auch Darstellungen der biblischen Religion oder
der Religion des Urchristentums bzw. religionsgeschichtliche Lehrbiicher, die
manchmal noch biblische Theologie oder dhnlich heissen, aber 6fter nun auch
schon den Begriff Religion im Titel tragen. Typisch ist Heinrich Weinels «Bi-
blische Theologie des Neuen Testaments», die den Untertitel trigt: «Die Re-
ligion Jesu und des Urchristentums» (1911).

Wilhelm Bousset — Konsequente Religionsgeschichte

Am konsequentesten ist der Ansatz der Religionsgeschichtlichen Schule
in der Monographie «Kyrios Christos» (1. Aufl. 1913) von Wilhelm Bousset
ausgearbeitet worden.!! Hier wird zwar keine eigentliche Theologie des Neu-
en Testaments bzw. eine Geschichte der Religion des Urchristentums vorge-
legt, aber doch, wie der Untertitel deutlich macht, eine «Geschichte des Chri-

? Vgl. dazu Michael Murrmann Kahl, Die entzauberte Heilsgeschichte. Der Historis-
mus erobert die Theologie (1880-1920), Giitersloh 1992.

10" William Wrede, Uber Aufgabe und Methode der sogenannten Neutestamentlichen
Theologie, Gottingen 1897, teilweise wieder abgedruckt in: Georg Strecker (Hg.), Das Pro-
blem der Theologie des Neuen Testaments, Darmstadt 1975, 81-154.



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 145

stusglaubens von den Anfingen des Christentums bis Irenius», also eine Ge-
schichte der urchristlichen Christologie, die fiir Bousset das Zentrum bildet.
Entscheidend ist jedoch nicht so sehr, dass Bousset die Kanongrenzen zur él-
teren Dogmengeschichte tiberschreitet und zugleich eine Einbettung in die
antike Religions- und Kulturgeschichte vornimmt, sondern dass er in der ur-
christlichen Religion eine Entwicklung annimmt vom messianischen Glauben
der palidstinischen Urgemeinde, der auf dem Boden der jiidischen Religion
und Frommigkeit entfaltet wurde, hin zum Christus- bzw. Kyrios-Kult ausser-
halb Palédstinas in den ersten hellenistischen Gemeinden auf dem Boden hel-
lenistischer Frommigkeit und damit auch heidnischer Religiositit. Die kulti-
sche Verehrung Christi als des im Kult gegenwirtigen Kyrios, Gottesdienst
und Sakrament iiberwinden die Messianologie und Eschatologie der Urge-
meinde hin zu einer eigentlichen Christologie. Oder anders gesagt: dem jiidi-
schen Monotheismus, dem heis ho theos, der in der Messianologie und Escha-
tologie der Urgemeinde noch vorherrschte, wird als Besonderheit der christ-
lichen Gemeinde die Anrufung Jesu Christi als des Herrn im Kult hinzugefiigt
(vgl. S. 102). Bousset sieht hier freilich keine Aufweichung des Monotheis-
mus. In diesem Kyrios-Christos-Kult ist zwar einerseits eine Analogie zum
paganen Kaiser- oder Herrscherkult, andererseits aber eine entschlossene,
vom alttestamentlichen Monotheismus getragene Kritik daran zu finden.
Doch deutlich ist der Unterschied fiir ihn zum Judentum und zu Jesus bzw.
zur paléstinischen Urgemeinde: Die messianisch-eschatologischen Hoffnun-
gen fir die Zukunft werden durch den gegenwirtig im Kult erfahrenen Kyri-
os Christos abgelost, und eben dieser Kyrios reprisentiert Gott. «Das Dogma
von der Gottheit Christi ist auf dem Marsch», wie er im Blick auf Paulus sagt
(154), ein Vorgang, den er im johanneischen Christentum weiterentwickelt
sieht.

Es ist aus diesen kurzen Bemerkungen deutlich geworden, dass hier wie
bei Baur, allerdings mit religionsgeschichtlichen Mitteln und einem anderen
Konzept von Entwicklung, die neutestamentliche Theologie im Prinzip die
Aufgabe verfolgt, die Eigenart und Eigenstdndigkeit des Christentums, das
Werden der christlichen Religion, historisch aufzuzeigen. Gegen die Tendenz
zur Relativierung, die der historischen Methode innewohnt, wird gerade mit
historischen Mitteln das Besondere herausgearbeitet. Nachhaltig hat
Boussets Konzeption vor allem auf Rudolf Bultmann gewirkt, dessen epocha-
ler Entwurf einer neutestamentlichen Theologie bis heute unerreicht geblie-
ben ist.

' Wilhelm Bousset, Kyrios Christos. Geschichte des Christusglaubens von den Anfin-
gen des Christentums bis Irenédus, Gottingen 2. Aufl. 1921, wieder abgedruckt und mit ei-
nem Geleitwort von Rudolf Bultmann versehen, Gottingen 1964.



146 Ekkehard W. Stegemann

Rudolf Bultmann — Von der religionsgeschichtlichen Rekonstruktion
zur theologischen Interpretation

Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» (in Lieferungen
seit 1948)!% ist der entschlossene Versuch, gegen die bloss historisch-rekon-
struktive Darstellung der Geschichte der urchristlichen Religion wirklich
eine Theologie des Neuen Testaments zu entwerfen, d.h. fiir ithn eine Inter-
pretation der Schriften zu leisten, die deren Bedeutung fiir die Gegenwart
herausstellt. Er spielt dabei nicht Interpretation und Rekonstruktion gegen-
einander aus, sondern stellt, wie er sagt, die Rekonstruktion in den Dienst der
Interpretation (vgl. S. 599). Anders ausgedriickt geht es ihm darum, der so-
wohl objektivierenden wie relativierenden Geschichtswissenschaft gegen-
tiber Theologie als die denkende Entfaltung des Glaubens selbst zu deuten,
der ein bestimmtes Verstehen von Gott, Welt und Mensch darstellt. Bult-
mann spricht darum auch nicht objektivierend von «Religion», sondern von
«Glauben», womit er einerseits den existentiellen Vollzug des christlichen
Selbstverstiandnisses, andererseits eine Erkenntnisweise und nicht nur eine
Gefiihls- und Erlebenswelt meint, wie sie im Religionsbegriff betont wird.
Wenn man Religion definiert als eine performative Gesamtorientierung in
der Welt, dann ist nach Bultmann eben fiir das Christentum charakteristisch
der Glaube, und wenn man wie er von der Heideggerschen Phianomenologie
herkommend Existenz begrifflich als Selbstverstindnis, als Sichverstehen in
der Welt fasst, dann ist fiir das Christentum charakteristisch, dass der Glaube
ein neues Selbstverstdandnis ist, ein neues Verstehen meiner selbst «in eins mit
meinem Verstehen von Gott und Welt» (587). Theologie ist dann die denken-
de oder begriffliche Explikation des glaubenden Selbstverstandnisses. Wir
miissen diesen theologischen Ansatz bei Bultmann kurz niher erliutern.'?

Was fiur Bultmann, meine ich, charakteristisch war, das war seine ausser-
ordentliche Offenheit fiir die Weite und Vielfalt der Welt, ein amor mundi,
und zugleich die von Selbstmitleid freie Einsicht in die Begrenztheit und Zeit-
lichkeit der Existenz. Entsprechend prigten seine Theologie niichterne An-
erkennung der modernen wissenschaftlich-technischen Rationalitit und der
«Kampf fiir die Moglichkeit des Glaubens» (H. Jonas)!'* gleichwohl. Als ver-
stehende Verantwortung des Glaubens im Hinblick insbesondere auf die hi-

12 Zitiert wird nach Rudolf Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen 3.
Aufl. 1965.

& Vgl. dazu vor allem Helmut Peukert, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie —
Fundamentale Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung,
Frankfurt 1978, 23ft.; Eberhard Jiingel, Glauben und Verstehen. Zum Theologiebegriff Ru-
dolf Bultmanns, in: ders., Wertlose Wahrheit. Zur Identitit und Relevanz des christlichen
Glaubens. Theologische Erorterungen 111, Miinchen 1990, 16-77.

14 vgl. Hans Jonas, Im Kampf um die Moglichkeit des Glaubens, in: Gedenken an Ru-
dolf Bultmann, hg. v. Otto Kaiser, Tiibingen 1977, 41-70.



Rudolf Bultmanns « Theologie des Neuen Testaments» 147

storistische Aufklarung hat seine Theologie die Frage ausgearbeitet, wie ihr
transzendenter Gegenstand begrifflich zu explizieren sei. Theologie ist fiir ihn
nur als historische, als eine Geschichtswissenschaft zu treiben, weil Ge-
schichtlichkeit das Schicksal menschlichen Daseins ist. Aber die glaubende
Existenz als bestimmte Weise von Zeitlich- und Geschichtlichsein kennzeich-
net, dass sie «im Dasein Gott vernimmt und ihm gehorcht»ls, weswegen eben
Geschichtswissenschaft als Theologie zu betreiben sel.

Anders als Ernst Troeltsch tritt er der Bedrohung des Christentums durch
geschichtliche Relativierung nicht entgegen, indem er dessen relative
«Hochstgeltung» auf der Basis eines kulturwissenschaftlichen Vergleichs auf-
zuweisen versucht. Auch wenn er nicht leugnet, dass der christliche Glaube
als ein Weltphdnomen angesehen und kultur- oder religionsgeschichtlicher
Betrachtung unterworfen werden kann, sucht er doch dessen «Ausgegrenzt-
heit gegeniiber dem {ibrigen Dasein»'® aufzuzeigen. Theologiegeschichtlich
dussert sich darin nicht ein neupietistischer oder gar neoorthodoxer Ansatz.
Davon war Bultmann durch seine aus der Religionsgeschichtlichen Schule
und dem theologischen Liberalismus herrithrende Priagung, wie er sie durch
Johannes Weiss und Wilhelm Herrmann zumal empfangen hat, weit entfernt.
Vielmehr ist es die Wende zur «Dialektischen Theologie», die sich hier gel-
tend macht. Doch im Unterschied etwa zu Karl Barth, der von der Liberalen
Theologie Abschied genommen hat aufgrund der Erfahrung des Ersten Welt-
kriegs und seiner Barbarei, beteuert Bultmann, dass die Bankrotterklarung
der christlichen Kultur des Abendlandes, die sich in diesem Zivilisations-
bruch zeigte, fiir ihn nicht ausschlaggebend war.!” Er blieb auch als «Dialek-
tischer Theologe» seiner liberalen und religionsgeschichtlichen Schulher-
kunft treu. Was ihn zur Auseinandersetzung mit ihr und in die Nihe der
«Theologie der Krise» brachte, war die Phinomenologie, der er schon vor sei-
ner Begegnung und Freundschaft mit Heidegger zuneigte, durch ihn dann
aber in ihrer daseinsanalytischen Ausarbeitung kennenlernte. Wie Heidegger
als «der Phidnomenologe in ihm selber von der Moglichkeit eigentlichen
Selbstseins getroffen worden ist»'®, so ist Bultmann von der Frage bestimmt,
woher diese absolut betreffbare, endliche Existenz ihre Mdoglichkeit hat.
Uber die analytische Erhellung des Daseins als Sein zum Tode hinaus fragt
Bultmann also nach dem, was «Existenz schenkt»!?. Wenn Rudolf Otto in
phidnomenologischer Absicht von der Religion als der Begegnung mit dem

15" Rudolf Bultmann, Theologische Enzyklopidie, hg. v. Eberhard Jiingel und Klaus
W. Miiller, Ttibingen 1984, 163.

16 Rudolf Bultmann, Theologische Enzyklopidie, 162.

17" vgl. Walter Schmithals, Ein Brief Rudolf Bultmanns an Erich Foerster, in: Bernd
Jaspert (Hg.), Rudolf Bultmanns Werk und Wirkung, Darmstadt 1984, 70-80:73.

8 Wilhelm Anz, Bedeutung und Grenze der existentialen Interpretation, in: Bernd
Jaspert (Hg.), Rudolf Bultmanns Werk und Wirkung, Darmstadt 1984, 348-358:357.

19" Rudolf Bultmann, in: Kerygma und Mythos II, 191.



148 Ekkehard W. Stegemann

«Ganz anderen» sprach, so hat Bultmann dies theologisch-existential gewen-
det. Gottes Ganz-anders-Sein zeigt sich gerade daran, dass er nicht verfiigbar,
nicht zu einem Objekt gemacht werden kann. Er ist nicht etwas Positives, dem
gegeniiber ein Zuschauerstandpunkt eingenommen werden konnte. «Den-
ken wir Gott im echten Sinne, so denken wir den Allmichtigen, der unsere
Existenz schlechthin bestimmt, oder wir denken ihn iiberhaupt nicht.»*
Wenn wir aber wirklich Gott denken, dann ist dies nach Bultmann der Au-
genblick des Glaubens, in dem der Mensch theologisch gesprochen als Stinder
iberfiithrt wird, als der, der im Nichtglauben, in der Unruhe und Angst, der
Sorge um sich selbst, eben als natiirlicher, zeitlich-geschichtlicher Mensch
lebt und sich aus der Welt verstehend in ihr zu behaupten versucht. Aber an-
dererseits ist dies auch der Augenblick der Entscheidung, theologisch gespro-
chen der Gnade, in dem der Mensch den unverfiigbaren Geschenkcharakter
seiner Existenz ergreift. Dieser Glaube befreit nicht von der faktischen End-
lichkeit an sich, vom Sterbenmiissen, aber er wird der Unverfiigbarkeit des
Lebens inne und so fiir die Zukunft frei. Von Gott kann darum nicht abgese-
hen vom Menschen, aber auch vom Menschen nicht abgesehen von diesem
Geheimnis der Ermoglichung seiner Existenz geredet werden. Existieren im
eigentlichen Sinn heisst fiir Bultmann, die Faktizitit des zeitlich-geschichtli-
chen Daseins neu verstehen als ein «Leben vom anderen her».”! Wer sich
selbst so und nicht nur von sich selbst her, von seiner Fixierung durch die End-
lichkeit, versteht, versteht sich wirklich selbst und d.h. neu.

Freilich bedarf es zu diesem neuen Selbstverstdndnis der Befreiung, der
Offenbarung, einer Mitteilung also iiber die mich von meiner Fixierung auf
mich erlésenden Tat. Das ist fiir Bultmann Gottes Heilstat in Jesus Christus,
die die christliche Botschaft, das Kerygma, verkiindigt und die im Glauben
angenommen wird. Im Einklang mit «orthodoxer» reformatorischer Lehre ist
er der Uberzeugung, dass allein im Glauben an dieses Kerygma wirklich ge-
glaubt und Wahrheit erkannt, d.h. das neue Selbstverstindnis gewonnen wer-
den kann. Nur wendet er sich gegen die Auffassung, dass Offenbarung ein in
der Vergangenheit geschehenes Faktum wie alle anderen historischen Fakten
auch ist und das Kerygma die objektive Mitteilung dariiber. Wie der Inhalt
der Offenbarung weder Natur noch Geschichte ist, so ist Offenbarung immer
nur gegenwdrtige Moglichkeit, Begegnung mit dem Befreier von mir selbst,
Vergegenwirtigung der Heilstat Gottes im Augenblick des Glaubens. Umge-
kehrt kann darum auch Gottes Heilstat in Jesus Christus nicht historisch in
«Heilstatsachen» konstatiert oder ausgewiesen werden. Dieses Verstindnis
von Offenbarung wurzelt in Bultmanns eigentiimlicher Interpretation ur-
christlicher Eschatologie. Legt man diese ndmlich nicht fest auf ihr (durch das
antike und insbesondere durch die jiidisch-urchristliche Apokalyptik be-

20 Rudolf Bultmann, Theologische Enzyklopidie, 55.
I Rudolf Bultmann, Theologische Enzyklopidie, 143.



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 149

stimmtes) mythisches Weltbild, so ist ihr entmythologisierter und existential
interpetierter Sinn nach Bultmann, dass im Augenblick des Glaubens die gan-
ze «Fiille der Zeit», die Selbstwerdung in der Befreiung vom alten, falschen
Selbstverstidndnis, «Entweltlichung» geschieht. Hier liegt der Grund dafiir,
dass Bultmann jeglichem Versuch einer Legitimierung von Offenbarung jen-
seits des eschatologischen Augenblicks, des Glaubensaktes, widersprochen
hat. Insbesondere sah er die Liberale Theologie mit ihren Rekonstruktionen
einer historischen Personlichkeit Jesu in dieser Gefahr. Nicht nur lieferte sie
seiner Meinung nach das Kerygma der immer nur relativen historischen Er-
kenntnis aus. Vielmehr vergottlichte sie die Geschichte bzw. einen Menschen.
Der historische Jesus, der jiidische Gesetzeslehrer, Wunderheiler und Predi-
ger, zu dessen Rekonstruktion Bultmann selbst ein bis heute lesenswertes
Buch geschrieben hat, ist seiner Meinung nach fiir den Glauben abgesehen
von der historischen Faktizitdt seines Dagewesenseins irrelevant. Im Keryg-
ma begegnet der als eschatologische Heilstat verkiindigte Christus und nicht
der historische Jesus. Demgemaiss gehort der historische Jesus nach Bult-
mann auch nur zu den Voraussetzungen neutestamentlicher Theologie. Er
war Jude und nicht Christ, Teil jiidischer Religions- und Sozialgeschichte, wie
radikal auch immer er sich zu dieser seiner Tradition verhalten haben mag.
Erst wo in der Urgemeinde der Verkindiger zum Verkiindigten wurde, wo
die Gemeinde sein Gekommensein mit mythischer Eschatologie und Messia-
nologie interpretierte, wo sie ithn im Kult mit dem Gottesnamen Kyrios als
Herrn anrief und verehrte, beginnt das Kerygma und eigentlich erst das Chri-
stentum. In diesen Entwicklungen nehmen fiir Bultmann insbesondere Pau-
lus und Johannes einen entscheidenden Platz ein. Paulus deswegen, weil er
der erste christliche Theologe war, der nicht nur durch seine Bekehrung «sein
ganzes bisheriges Selbstverstindnis preiszugeben und seine Existenz neu zu
verstehen» entschlossen war, sondern eben auch diesen Glaubensakt existen-
tialtheologisch-begrifflich explizierte. Und das Johannesevangelium repré-
sentiert nach Meinung Bultmanns die konsequenteste Befreiung der Escha-
tologie von jiidisch-apokalyptischer Tradition. Die prisentische Eschatologie
des Johannesevangeliums entmythologisiert fiir ihn schon in existentialer In-
terpretation «die Erwartung des Weltendes und der Herauffiihrung eines de-
finitiven Heilszustandes durch eine kosmische Katastrophe». Paradoxerweise
musste das Christentum also erst durch Mythologisierung von Geschichte
entstehen, um einen gegen die Katastrophenangst gerichteten eschatologi-
schen Glauben zu entwickeln, dessen existentialer Sinn die Befreiung des auf
die Endlichkeit fixierten Existenzverstidndnisses ist.

Spitestens hier, so scheint mir, wird deutlich, dass Bultmanns Theologie
tiefer der traumatischen Erfahrung der Katastrophe des Ersten Weltkrieges
verpflichtet ist, als er selbst meinte. Gegen diese abscheuliche Geschichte, die
im Zweiten Weltkrieg sich gesteigert fortsetzte und jegliche heilsgeschichtli-
che Interpretation als mythisch-illusioniire Uberforderung der Wirklichkeit



150 Ekkehard W. Stegemann

erwies, suchte Bultmann im Dennoch des Glaubens den individuellen Da-
seinsdank als Augenblick der Befreiung, des eschatologischen Heils, zu set-
zen. Dass er dabei den christlichen Glauben als die Ermoglichung eines neuen
Selbstverstidndnisses gegen den jiidischen ausspielte, in dem er das Paradigma
des alten, falschen Selbstverstiandnisses sah, beruht auf einer undurchschau-
ten Abhingigkeit von einer massiv verzerrten Deutung jiidischer Religiositét,
die sich zumal im Luthertum, dem Bultmann entstammt, ausgebildet hat. Das
ist insofern tragisch, als Bultmann personlich von Antisemitismus frei war
und als Mitglied der Bekennenden Kirche durchaus mutig gegen die kirch-
lich-theologischen Komplizen der NS-Verbrecher, die Deutschen Christen,
aufgetreten und sich menschlich jedenfalls hochanstindig verhalten hat, wie
das bewegend Hans Jonas bezeugt hat. Freilich zeigt sich hier auch ein grund-
sdtzliches Problem christlicher Theologie, sofern sie ndamlich an der Gegen-
wart eines eschatologischen Heils, wenn auch nur noch existential interpre-
tiert, festhélt und gleichsam ihre charismatischen Anfinge ideologisch verall-
taglicht. Die Emporung gegen die als abscheulich erfahrene Geschichte und
der Entwurf einer Gegenwelt, die von Gewalt, Ungerechtigkeit und Negati-
vitét frei ist, wie sie in der jiidisch-urchristlichen Apokalyptik sich artikuliert,
hat auch noch dort, wo sie schon die endzeitliche Erlosung in die Geschichte
hineinragen sieht, einen ethischen Impuls. Sie will nicht immunisieren gegen
das Betroffensein durch die Katastrophe, sondern in ihrem Eingedenken zur
Umkehr rufen. Bultmanns Theologie scheint mir darum einer Kritik unterzo-
gen werden zu miissen, wie sie etwa von Walter Schulz an Heidegger geiibt
wurde, ndmlich dass er das Ideal einer Existenz suchte, «die von der realen
Welt nicht mehr betroffen werden kann».?> Doch ist das eine Kritik, der sich
christliche Theologie tiberhaupt zu stellen hat und an der sie angesichts der
biblischen Uberlieferung nicht zu scheitern braucht.

Der Aufriss der Theologie des Neuen Testaments macht schon deutlich,
was bzw. wer fiir Bultmann neutestamentliche Theologie eigentlich reprasen-
tiert, namlich Paulus und Johannes. Der erste Teil behandelt «Voraussetzun-
gen und Motive der neutestamentlichen Theologie», und zwar 1. Die Verkiin-
digung Jesu, 1I. Das Kerygma der Urgemeinde, III. Das Kerygma der helle-
nistischen Gemeinde vor und neben Paulus. Der zweite Teil behandelt dann
I. Die Theologie des Paulus und II. Die Theologie des Johannesevangeliums
und der Johannesbriefe. Der dritte und letzte Teil hat die Uberschrift: «Die
Entwicklung zur Alten Kirche».

Diese Darstellung folgt im Prinzip dem Modell vom Urchristentum, wie es
bei F. Chr. Baur ausgebildet und dann von Bousset religionsgeschichtlich ent-
faltet worden ist. Wie bei Bousset das Christentum im hellenistischen Bereich
eine Christologie und eben den Kult eines gegenwirtigen Kyrios Christos

22 Walter Schulz, Philosophie in der verinderten Welt, Pfullingen 1972, 300; vgl. H.
Pcukert a.a.0., S. 46.



Rudolf Bultmanns « Theologie des Neuen Testaments» 151

ausbildet, so ist fiir Bultmann entscheidend, dass es ein Kerygma gibt von Je-
sus Christus «als Gottes eschatologische Heilstat», dass der Verkiindiger zum
Verkiindigten wird. Dies beginnt freilich schon in der Urgemeinde.

Die Urgemeinde kniipft zwar an die Lehre Jesu an. Aber Jesus ist mehr fiir
sie als nur «Lehrer und Prophet», namlich der Messias. Jesus selbst hatte ja
nach Bultmann kein messianisches Selbstbewusstsein, sein Leben war «un-
messianisch». Die Urgemeinde aber hat ihn als den kommenden Messias ver-
kiindigt, d.h. als den «Menschensohn»! «Man erwartet nicht seine Wieder-
kunft als Messias, sondern seine Ankunft als Messias» (35). Das aber bedeu-
tet, so zieht Bultmann wie Bousset den Schluss, dass sich die Verkiindigung
der Urgemeinde noch durchaus «im Rahmen der jiidischen eschatologischen
Hoffnung hélt» (36), man konnte auch sagen: im Rahmen jiidischer Messia-
nologie.

Freilich ist etwas Entscheidendes doch passiert, indem nun der jiidische
Mythos vom Messias «auf einen konkreten geschichtlichen Menschen iiber-
tragen worden ist». Aber der Mythos selbst, das Bild von der Zukunft, das ist
damit noch nicht verédndert, das Gottesverhiltnis ist noch nicht neu verstan-
den worden. Das aber muss nach Meinung Bultmanns sich @ndern, damit man
von einer eigenen neutestamentlichen Theologie reden kann. Und damit teilt
er die Grundanschauung der protestantischen Theologie seit der Aufkldrung:
Christentum bzw. christliche Theologie gibt es nur in dem Moment, da sich
der messianische Glaube der Jesusanhédnger in entscheidender Weise vom Ju-
dentum ablost bzw. den jiidischen Rahmen sprengt. Deshalb gehort auch Je-
sus nur zu den Voraussetzungen. Denn so sehr Jesu Judentum als ein in man-
cher Hinsicht radikales bezeichnet werden muss, es bleibt doch Judentum
(vgl. S. 36f.).

Gilt das nun auch fiir die Urgemeinde? Bultmann antwortet: Sie stand je-
denfalls in der Gefahr, «eine jiidische Sekte zu bleiben» (39). Ja, er stellt deut-
lich fest: Wenn die Urgemeinde Jesu Bedeutung nur darin gesehen hitte, dass
er der zukiinftig zu Gericht und Rettung kommende «Menschensohn» ist,
dann wiire «sie eine jiidische Sekte und wire nicht als christliche Gemeinde
zu bezeichnen» (39). Aber wann wird es denn fiir Bultmann christlich? Wenn
eben dieser Mythos vom zukiinftigen Messias und seinem Kommen gleichsam
an die Geschichte gekniipft, mit der Geschichte in Beziehung gesetzt wird und
d.h. vom apokalyptischen Mythos zur Eschatologie wird. Bultmann sieht das
im Kerygma der Urgemeinde darin geschehen, dass sie sich selbst als escha-
tologische Gemeinde, als die Gemeinde der Endzeit sah. Das unterscheidet
sie nach Bultmann von anderen Sekten im Judentum. Aber auch in der Chri-
stologie ist jedenfalls implizit ein eschatologisches Verstindnis da, da das Ge-
kommensein Jesu als entscheidend angesehen wird. Wenn Bultmann also das
Entscheidende fiir die Theologie des Neuen Testaments darin sah, dass Jesus
Christus als eschatologische Heilstat verkiindigt wird, so wird nun deutlich,
dass eschatologische Heilstat eben nicht nur ein bloss zukiinftiges, sondern



152 Ekkehard W. Stegemann

ein historisches Ereignis mit eschatologischer Dimension meint, d.h. dass Jesu
Gekommensein eschatologisch begriffen wird. Ein historisches Ereignis wird
als eschatologisches geglaubt: «Indem die Gemeinde den Propheten und Leh-
rer als den kommenden <Menschensohn> erwartet und im Lichte des Oster-
glaubens Jesu irdisches Wirken neu darstellt, gewinnt seine Gestalt auch eine
die Gegenwart bestimmende Macht» (50).

Und die Konsequenzen aus diesem eschatologischen Bewusstsein zeigen
sich nun auch im Sozialen. Die Urgemeinde bildet ansatzweise kirchliche For-
men aus. Gewiss, sie grenzt sich damit nicht gegen die Religion des Juden-
tums als neue Religion ab und hilt am Tempel fest und auch am Gesetz (vgl.
S. 56ff). Das unterscheidet sie fiir Bultmann deutlich von der hellenistischen
Gemeinde und insbesondere von Paulus. Allein es geht eben in ihr um escha-
tologisches Bewusstsein. Und dies wird, wo dann der Funke iiberspringt auf
das hellenistische Judentum, das in seinem Verhiltnis zum Tempel und zum
Gesetz nach Bultmann ohnehin schon kritische Tone angeschlagen hiitte,
eben auch in diesem Zusammenhang Wirkungen, d.h. eben Distanznahmen
zum Judentum und seiner Religion zeitigen. Dieser Prozess wird jedenfalls
fiir Bultmann durch hellenistische Juden ausgelost, «die nach Jerusalem zu-
riickgekehrt waren und dort ihre Synagogen hatten (Act 6,9)». Vermittelt
tiber diese Hellenisten, die aus Jerusalem vertriecben wurden (Apg 8,4ff;
11,19ff), kommt nun das Kerygma in die Diaspora und fiihrt dort zu ersten
heidenchristlichen Gemeinden, «fiir die die Ubernahme des Gesetzes und vor
allem der Beschneidung nicht mehr als Bedingung fiir den Eintritt in die Ge-
meinde und fiir die Teilnahme am messianischen Heil galt» (59f.).

Es ist dieses hellenistische Christentum, von dem her nach Bultmann auch
Paulus und Johannes zu verstehen sind — jeder eben eine bestimmte Linie des
differenzierten Phinomens aufgreifend und weiterziehend. Allein das Ent-
scheidende ist, dass hier in der hellenistischen Gemeinde schon «Jesus Chri-
stus zum <kultisch verehrten Herrn>» — zum Kyrios wird. Er ist fiir sie nicht
mehr nur der eschatologische Retter und Richter, sondern eben auch der ge-
genwidrtig im Kult angerufene Kyrios. Zum Menschensohn- und Christus-
bzw. Messiastitel «tritt in den hellenistischen Gemeinden der Titel kyrios»
(128f.). «Das epikaleisthai des kyrios diirfte freilich nicht in liturgischen Ge-
beten, die sich direkt an Christus richteten, bestanden haben» (128), also nur
in seinem Namen an Gott gerichtet worden sein (vgl.130).

Hier, in der hellenistischen Gemeinde, tritt aber nicht nur der Kyrios-Be-
griff hinzu, auch der Gottessohnbegriff wird nun entscheidend modifiziert.
Bezeichnete er urspriinglich (Ps 2) den messianischen Konig, so erhilt er jetzt
einen den heidnischen Horern selbstverstindlichen Sinn: «Er bezeichnet jetzt
das gottliche Wesen Christi, eine gottliche Natur, kraft derer er von der
menschlichen Sphire unterschieden ist; er behauptete, dass Christus gottli-
chen Ursprungs und von gottlicher dynamis erfillt sei» (131).



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 153

Es sind nun fiir Bultmann wie bei Baur auch Paulus und Johannes, bei de-
nen dieses urchristliche Glaubensdenken als neues Selbstverstindnis theolo-
gisch entfaltet wird. Ahnlich wie Baur kennzeichnet Bultmann «die geschicht-
liche Stellung des Paulus» so, «dass er, im Rahmen des hellenistischen Chri-
stentums stehend, die theologischen Motive, die im Kerygma der hellenisti-
schen Gemeinde wirksam waren, zur Klarheit des theologischen Gedankens
erhoben ... hat und ... zum Begriinder einer christlichen Theologie geworden
ist» (188). Auch regiert nach Bultmann der Gegensatz zum Judentum die
paulinische Theologie, doch interpretiert er dies nun so, dass der Glaube an
Christus als eschatologisches Geschehen die gegenwirtige Moglichkeit des
neuen Selbstverstdndnisses ergreift, wihrend das Judentum auf die Seite des
Sich-aus-der-Welt-Verstehens gewiesen wird. Jidische Religion ist letztlich
fiir Bultmann das Exempel fiir menschlichen «Hochmut» und «Selbstillusi-
on». Ebenso ist nach Bultmann im Johannesevangelium «die jiidische Religi-
on» das «Beispiel» dafiir, «<wie der menschliche Sicherungswille das Wissen
um Gott verdreht, wie er aus Gottes Forderung und Verheissung einen Besitz
macht und sich so gegen Gott verschliesst» (380). Demgegeniiber vertritt Jo-
hannes selbst den Glauben «als eschatologische Existenz», d.h. «als Entschei-
dung gegen die Welt fiir Gott» (429) und als «Entweltlichung» (430).

Was Bultmann trotz aller mit Hinden zu greifenden Ubereinstimmung
von Bousset unterscheidet, ist, dass er die Religionsgeschichte des Urchri-
stentums mit ihrer Spitze in Paulus und Johannes wie Baur als eine Theologie
beschreibt, die fiir die Gegenwart Bedeutungsvolles zu sagen habe. Anders
als Baur entwirft Bultmann eine existential-phdnomenologische Ausarbei-
tung des Glaubens. Doch bleibt auch dies noch auf der Linie Baurs. Denn als
neues Selbstverstdndnis ist der Glaube als Augenblick der Befreiung von der
Endlichkeit und dem Sichverstehen aus der Welt iiberhaupt erst mit dem
Glauben an Christus moglich. So stellt die Theologie des Neuen Testaments
zwar nicht den christlichen Glauben als absolute Religion, aber doch gewis-
sermassen als den absoluten Glauben vor.

Ausblick

Die Ara nach Bultmanns epochalem Entwurf ist zum einen bestimmt
durch eine Diskussion innerhalb der Bultmann-Schule, zum anderen durch
eine Renaissance der religionsgeschichtlich orientierten Arbeiten und
schliesslich durch den Entwurf eines neuen Konzepts von Biblischer Theolo-
gie des Neuen Testaments. In der Bultmann-Schule bleibt man einerseits wie
Conzelmann mehr oder weniger treu dem Ansatz Bultmanns verpflichtet, an-
dererseits werden, wie bei Kdsemann, wichtige Vorentscheidungen in Frage
gestellt. Conzelmanns Theologie des Neuen Testaments bringt gewisse modi-
fizierende Positionen hinsichtlich der weitergehenden historisch-rekonstruk-



154 Ekkehard W. Stegemann

tiven Forschung am Neuen Testament ein. Kdsemann widerspricht Bultmann
jedoch an entscheidenden Stellen: Jesus gehort nicht nur zu den Vorausset-
zungen der neutestamentlichen Theologie, er ist vielmehr deren Begriinder.
Die existential-theologische Interpretation und Entmythologisierung der
Apokalyptik verkennt, dass die Apokalyptik die Mutter der christlichen
Theologie ist. Gerade die fiir Bultmann wichtigen Zeugen, Paulus und Johan-
nes, vertreten andere Positionen, als Bultmann meinte. Paulus ist apokalyp-
tisch bestimmt und Johannes ein naiver Doketist.

Die eigentliche Neuerung der Nach-Bultmann-Ara ist aber der Entwurf
einer «Biblischen Theologie», die im Bereich des Neuen Testaments etwa Pe-
ter Stuhlmacher vertritt.>> Biblische Theologie meint hier einerseits gegen die
religionsgeschichtliche Relativierung der Kanongrenzen und iiberhaupt ge-
geniiber historischer Relativierung das Festhalten an der Autoritit des neu-
testamentlichen Kanons, seines Offenbarungsanspruchs bzw. seiner kirchli-
chen Bedeutung. Und andererseits wird ausdriicklich das Verhiltnis des Neu-
en Testaments zum ersten Kanonteil der christlichen Bibel thematisiert, da
der Kanon der neutestamentlichen Schriften selbst wie das Urchristentum
insgesamt die «Heiligen Schriften» des Judentums als Heilige Schriften ange-
sehen haben und dies in der christlichen Kirche fortgesetzt wurde durch die
Kanonisierung dieser Schriften als Altes Testament.”* Auffillig ist, dass mit
diesem Programm geradezu ausdriicklich dem theologiegeschichtlichen Aus-
differenzierungsprozess der neutestamentlichen Theologie seit Gabler entge-
gengewirkt werden soll. Stuhlmachers Entwurf ist dabei bestimmt von der
Vorstellung, dass eine «Mitte der Schrift» zu formulieren sei, von der her die
kanonische Vielfalt gleichsam domestizierbar wird. Ob das wirklich gelingen
kann, sei dahingestellt. Ich sehe jedenfalls auch und gerade in der Vielstim-
migkeit des Doppelkanons der christlichen Bibel eine theologische Aussage.
Sie ist auch ein starker Hinweis auf die Unausschopflichkeit und Unab-
schliessbarkeit der Auslegungen dieses biblisch vielstimmigen Redens von
Gott. Deshalb folge ich gern dem, was Heinrich Ott in Auseinandersetzung
mit Bultmanns Argumentationsstil einmal den «Vorbehalt der negativen
Theologie» nannte. Er hat darauf hingewiesen, dass «alle materiellen Aussa-
gen, Formulierungen iiber Gott und gottliche Dinge ja die Sache, von der sie
zu reden beanspruchen, doch nie wirklich erreichen konnen».>> Es hebt die-
sen Vorbehalt nicht auf, wenn ich hinzufiige, dass ich mit grosser Dankbarkeit
diese Arbeit ihm als einem theologischen Lehrer unserer Zeit widme, der im
ruhigen und lauteren Argumentieren den christlichen Glauben eindrucksvoll

23 Peter Stuhlmacher, Biblische Theologie des Neuen Testaments. Band 1: Grundle-
gung. Von Jesus zu Paulus, Gottingen 1992.

4 Vgl. Stuhlmacher a.a.0., S. 2ff.

2> Heinrich Ott, Uberlegungen zum theologischen Argumentationsstil Rudolf Bult-
manns, in: Bernd Jaspert (Hg.), Rudolf Bultmanns Werk und Wirkung, 253-263:253.



Rudolf Bultmanns « Theologie des Neuen Testaments» 155

denkend verantwortet und im Gesprich mit anderen Religionen ohne die ge-
ringste Spur des Hochmutes immer wieder ins Offene neuen Fragens vorge-

drungen ist.

Ekkehard W. Stegemann, Basel



	Zwischen religionsgeschichtlicher Rekonstruktion und theologischer Interpretation : Rudolf Bultmanns "Theologie des Neuen Testaments" in ihrem forschungsgeschichtlichen Kontext

