
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Zwischen religionsgeschichtlicher Rekonstruktion und theologischer
Interpretation : Rudolf Bultmanns "Theologie des Neuen Testaments" in
ihrem forschungsgeschichtlichen Kontext

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen religionsgeschichtlicher Rekonstruktion
und theologischer Interpretation

Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments»
in ihrem forschungsgeschichtlichen Kontext

Die Disziplin der Theologie des Neuen Testaments hat einen doppelten
Ursprung in der protestantischen Theologie, nämlich einerseits in deren
Schriftprinzip, also in der Lehre, dass allein die Heilige Schrift Quelle und
Kriterium aller Wahrheit ist, und andererseits in der «historistischen Aufklärung»

(H. Schnädelbach), also in der Historisierung aller Überlieferung, die
mit der Aufklärungstheologie auch in die reformatorische Bibelauslegung
Einzug gehalten hat. Durch das Schriftprinzip erhielt die Bibel eine autoritative

Stellung für die christliche Lehre im reformatorischen Bereich, und durch
die historisch-kritische Methode wiederum wird ein historischer Begriff von
Biblischer Theologie entwickelt, der zur Trennung der beiden Kanonteile der
christlichen Bibel und damit allererst zur Ausbildung einer Disziplin «Theologie

des Neuen Testaments» führte. Der zweite Ursprung ist zwar der für die
Disziplin unmittelbarere, er hängt jedoch mit dem ersten zusammen und
wirkt auf ihn zurück. Vom reformatorischen Schriftprinzip her ist nämlich die
historische Auslegung der Bibel durchaus nicht ganz inkonsequent. Zumal
die Betonung des Literalsinns in der reformatorischen Hermeneutik weist
Ansätze zur historischen Methode auf. Doch untergräbt die Historisierung
zugleich das reformatorische Schriftprinzip, indem es die Schriften als jeweils
menschliche und historisch bedingte Produkte versteht. Es verbinden sich
also in diesem doppelten Ursprung zwei unterschiedliche, ja, zum Teil geradezu

gegensätzliche Perspektiven. Das reformatorische Schriftprinzip
unterscheidet die Bibel als norma normans non normata von aller menschlichen,
religiösen, kirchlichen Überlieferung. Die historische Methode hingegen
relativiert alles und macht es zum Teil einer menschlichen Überlieferung, auch
die Schrift. Stellt das reformatorische Schriftprinzip einen kirchlich-dogmatischen

Wahrheitsanspruch in Frage, dessen Quelle und Kriterium nicht die
Schrift ist, so stellt die historische Kritik den normativen Anspruch der Schrift
(auf göttliche Inspiration) in Frage, indem sie sie als Untersuchungsgegenstand

der Wissenschaft unterwirft und damit eben auch wissenschaftlichen,
d.h. Offenbarungsansprüche prinzipiell ausschliessenden Methoden. Schon
der Kanon der Schrift wird für sie als menschliches Produkt, als Ergebnis der
Kirchengeschichte erkennbar, und alle einzelnen Bücher der Bibel verdanken

sich aus ihrer Perspektive antiker Religions-, Sozial- und Literaturgeschichte.

Die Historisierung widerstreitet darum nicht nur dem reformatori-



Ekkehard W. Stegemann

sehen Schriftprinzip und seiner Artikulation als Inspirationslehre in der
altprotestantischen Dogmatik, sondern enthält in sich eine Tendenz, die biblische

Theologie bzw. die Theologie des Neuen Testaments, die sie allererst
geschaffen hat, schliesslich in antike Religionsgeschichte aufzulösen. Der
zweite Ursprung der Disziplin Theologie des Neuen Testaments stellt diese

vor die Frage, wie ein historisches Dokument des Urchristentums bleibende,
d.h. identitätsnormierende Bedeutung für den christlichen Glauben haben
kann. Demgemäss schwankt die Theologie des Neuen Testaments zwischen
religionsgeschichtlicher Rekonstruktion und theologischer Interpretation der
Urchristentumsgeschichte. Derjenige, der sich diesem Dilemma in seiner
Theologie des Neuen Testaments ausdrücklich gestellt hat und beide Seiten
gleichsam zu versöhnen suchte, war Rudolf Bultmann. Die folgenden
Überlegungen, die ich in meiner Basler Vorlesung zur Neutestamentlichen Theologie

zuerst vorgetragen habe, stellen Bultmanns Theologie des Neuen Testaments

in ihren forschungsgeschichtlichen Kontext.1

Johann Philipp Gabler und die Unterscheidung
von biblischer und dogmatischer Theologie

Eine Konsequenz der Kritik und Historisierung der Bibel ist die
Unterscheidung einer biblischen Theologie von der dogmatischen Theologie, wie
sie vor allem mit Johann Philipp Gablers Rede De justo discrimine theologiae
biblicae et dogmaticae regundisque recte utriusque finibus (1787) verbunden
wird.2 Gewiss, der Begriff «Biblische Theologie» ist älter und stammt aus dem
Pietismus. Doch dort hat er sozusagen noch die urprotestantische Bedeutung,
wonach das, was als christlich-reformatorische Lehre zu gelten hat, allein aus
der Schrift zu erheben ist. Im Pietismus findet sich also gewissermassen der
Protest gegen die herrschende scholastische Lehre wieder, wie ihn die
Reformation selbst erhoben hat, nur dass der Pietismus ihn nun gegen die
altprotestantische Orthodoxie richtet, die für ihn zur neuen Scholastik geworden ist

(vgl. A. F. Büsching, Gedanken von der Beschaffenheit und dem Vorzug der
biblisch-dogmatischen Theologie vor der scholastischen, 1758). Gablers
Begriff von «Biblischer Theologie» ist hingegen ein historischer. Er unterscheidet

zwischen der theologia dogmatica, die die christliche Lehre jeweils in der
Gegenwart und für die Gegenwart zu formulieren hat, und der theologia bib-
lica, die eben die historischen Formulierungen des christlichen Glaubens in

1 Im Folgenden werden Zitate aus besprochenen Werken mit Seitenzahlen in
Klammern innerhalb des Textes verifiziert.

2 Vgl. dazu v.a. Rudolf Smend, Johann Philipp Gablers Begründung der Biblischen
Theologie, in: ders., Epochen der Bibelkritik. Gesammelte Studien Band 3, München
1991, 104-116. Deutsche Übersetzung in: Georg Strecker (Hg.). Das Problem der Theologie

des Neuen Testaments, Darmstadt 1975, 32-44.



RudolfBultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 139

ihrer Eigenart erhebt und prüft, was davon jeweils nur zeitbedingt war und
was weiterhin für die Gegenwart als dicta classica, wie er sagt, verbindlich ist.3

Mehr als ein Jahrzehnt vor Gabler veröffentlichte G. T. Zacharias seine
«Biblische Theologie oder Untersuchung des biblischen Grundes der vornehmsten

theologischen Lehren» (1771-1775), die schon in Gablers Richtung weist.

Eine wichtige Folge des historischen Begriffs von «biblischer Theologie»
war, dass die beiden Kanonteile nun immer deutlicher unterschieden wurden.
So erschien 1796-1803 eine getrennte Darstellung der Theologie des Alten
Testaments und der des Neuen Testaments von Lorenz Bauer. Die Trennung
der Kanonteile ist die einsichtige Folge der Historisierung der Schrift in der
Aufklärungstheologie, doch ist sie zugleich mit einer entschiedenen Wertung
verbunden, wie die kritische Untersuchung des Kanons durch J. S. Semler
zeigt. Im Hintergrund steht die Kritik der Aufklärung am Christentum, vor
allem am Alten Testament, das dem Ideal einer natürlichen oder vernünftigen

Religion am wenigsten zu entsprechen schien. Verbunden damit ist die
Vorstellung, dass allein das Evangelium einer natürlichen oder vernünftigen
Religion entspräche oder nahe käme und dass alles, was ihr im Neuen Testament

nicht entspricht, auf Akkomodation beruhe. Ausdruck dessen ist auch
de Wettes Schrift «Biblische Dogmatik des Alten Testaments und des Neuen
Testaments, oder kritische Darstellung des Hebraismus, des Judentums und
des Urchristentums» (1813), in der das Urchristentum als Rückgriff über das

Judentum hinweg auf den alten Hebraismus gilt. Hier deutet sich etwas an,
was in der Folge ein brisantes Problem der historischen Hermeneutik der
Bibel und insbesondere des Neuen Testaments bleiben wird und es bis heute ist.
Die historisierende Betrachtung der Bibel als Teil einer Religionsgeschichte
enthält in sich eine Tendenz, die insbesondere den Offenbarungsanspruch des

Evangeliums bzw. des Neuen Testaments untergräbt, indem das Urchristentum

immer deutlicher als Teil der antiken und insbesondere der antiken
jüdischen Religionsgeschichte erkennbar wird. Ein bis heute wirksamer Ausweg,
den man im Protestantismus aus dieser relativierenden Betrachtung
einschlug, war die Abwertung zumal der jüdischen Religion. In ihr sah man
etwas Partikulares und Reaktionäres, das mit den modernen, universalen
Prinzipien nicht in Einklang zu bringen sei, während das Christliche durchaus als

universale, in die Zukunft gerichtete Religion galt, durch die das Judentum
überwunden wurde.4 Ich werde dies gleich an Ferdinand Christian Baurs
Theologie des Neuen Testaments illustrieren. Jetzt ist noch festzustellen, dass

in dieser Epoche überhaupt der Religionsbegriff grosse Bedeutung für die
Theologie gewann, da er einerseits erlaubte, einen Oberbegriff für historisch

3 Vgl. bei Strecker a.a.O., S. 42f.
4 Vgl. Rudolf Smend, Universalismus und Partikularismus in der Alttestamentlichen

Theologie des 19. Jahrhunderts, in: dcrs., Epochen der Bibelkritik, 117-127.



140 Ekkehard W. Stegemann

konfessionell pluralistisch Entfaltetes zu haben, andererseits die durch
Historisierung in Frage gestellte Objektivität der christlichen Wahrheit bzw. der
Schriftautorität durch ein anderes, anscheinend untrüglicheres fundamentum
inconcussum zu ersetzen, nämlich die subjektive und individuelle Glaubens-
gewissheit bzw. ein religiöses Bewusstsein.5 Hier setzt bekanntlich Schleiermacher

an. Hintergrund dieses Prozesses ist das, was man den Historismus
nennt. Hier geht es, verkürzt gesagt, darum, dass das, was als Grund kritischer
historischer Erkenntnis in der historischen Aufklärung gilt, nämlich die
Vernunft, selbst historisiert und damit relativiert wird. «Die Historisierung dieses

Aufklärungsfundaments erst bringt den Historismus auf den Weg»6, also die
Problematisierung des Gegenübers von Vernunft und Geschichte. Wenn der
Mensch und seine Fähigkeit, vernünftig zu urteilen, selbst etwas Historisches
sind, kann Vernunft nicht einfach als etwas Normatives gelten. Rationalität
ist selbst etwas Geschichtliches, Wandelbares. Es gibt nichts, was nicht geworden

ist, und darum ist alles genetisch ableitbar. Im Historismus kommt die
Frage auf, wie Geschichtswissenschaft, wie geschichtliches Verstehen möglich

ist, wenn etwas Objektives, normativ Gegebenes ausserhalb des
Geschichtlichen nicht vorhanden ist. In der Theologie antwortet bekanntlich
Schleiermacher darauf mit dem Versuch, das religiöse Bewusstsein, das
Gefühl der schlechthinnigen Abhängigkeit, als Fundament einzuführen. Demge-
mäss tritt der Glaubensbegriff in eine gewisse Konkurrenz zum Schriftwort,
das für Schleiermacher einerseits nur - und zwar eingeschränkt auf «die
Heiligen Schriften des Neuen Bundes» - «das erste Glied in der seitdem fortlaufenden

Reihe aller Darstellungen des christlichen Glaubens», andererseits
aber durchaus «die Norm für alle folgenden Darstellungen» ist.7

Ferdinand Christian Baur
- Aufklärungstheologie mit idealistischer Geschichtskonstruktion

Wir sagten eben, dass der historischen Betrachtung der Bibel eine
Tendenz zur Relativierung innewohnt, die den Offenbarungs- und Wahrheitsanspruch

des Evangeliums gefährdet. Dagegen wird nun vor allem seit der
Aufklärungstheologie ein Gegenmittel erprobt, nämlich nun gerade mit Hilfe der
Historie die Höchstgeltung oder gar Absolutheit der christlichen Religion in
ihrer protestantischen Spielart zu erweisen. Verbunden damit ist die Abwertung

der jüdischen Religion, aber auch des Katholizismus als einer angeblich
judaisierenden Spielart der christlichen Religion. Systematisch am konse-

5 Vgl. Wolfhart Pannenberg, Systematische Theologie. Band 1, Göttingen 1988, 47ff.
6 Herbert Schnädelbach, Vernunft und Geschichte. Vorträge und Abhandlungen,

Frankfurt 1987, 31 f.
7 Friedrich Schleiermacher, Der christliche Glaube, Band 2,2. Ausg. 1830, hg. v. M. Re-

deker, Berlin 1960,288.



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 141

quentesten hat Ferdinand Christian Baur diesen Versuch der Überwindung
der Historisierung durch historische Kritik durchgeführt. Im Unterschied zur
älteren Aufklärungstheologie unterscheidet er nicht notwendige
Vernunftwahrheiten und zufällige Geschichtswahrheiten, um mit Lessing zu sprechen,
sondern unterlegt dem Geschichtsprozess selbst mit Hegel einen Entwick-
lungs- bzw. Fortschrittsgedanken, einen Gedanken der Entwicklung von Be-
wusstsein durch historischen Fortschritt zu Selbstbewusstsein. Freilich wird
der Fortschritt nicht einfach jeweils mit dem Fortschritt der Zeit verbunden,
so dass eben alle Gegenwart jeweils gegenüber der Vergangenheit Fortschritt
bedeutete. Fortschritt ist vielmehr ein dialektischer Prozess, in dem das
Christentum zu seinem Selbstbewusstsein. d.h. zum Bewusstsein seiner selbst als

neuer, ja absoluter Religion kommt, deren höchster theologischer Lehrbegriff

das wahrhaft geistige Gottesbewusstsein ist, das sich für Baur entsprechend

der hegelsch-idealistischen Bevorzugung im Johannesevangelium
artikuliert. Baur unterscheidet also zwischen «Religion» einerseits und theologischen

«Lehrbegriffen» als deren bewussten, reflektierten, «dogmatisch-bestimmten»

Entfaltungen.lS
Die Baursche Darstellung der Neutestamentlichen Theologie führt diese

Unterscheidung so durch, dass einerseits «Jesus Stifter einer neuen Religion»
ist, seine Lehre also nicht Theologie (45) ist, sondern allen theologischen
Reflexionen prinzipiell vorausgeht und zugrundeliegt, und dass andererseits die
theologischen Lehrbegriffe im Neuen Testament demgegenüber bestimmte
lehrhafte Entfaltungen des Bewusstseins dieser neuen Religion von sich
selbst sind, freilich keine einheitlichen. Vertritt Jesus also gewissermassen die
Rolle der aller kirchlichen Lehre vorausgehenden Offenbarungswahrheit, so
stellen die theologischen Lehrbegriffe der Apostel deren kontroverse
konfessionell-dogmatische Ausdifferenzierung dar. Die Entfaltung der
neutestamentlichen Lehrbegriffe ist selbst ein geschichtlicher Prozess gegensätzlicher
Tendenzen, in dem Fortschritt immer nur innerhalb einer dialektisch verlaufenden

gleichzeitigen Entwicklung erreicht wird. Und innerhalb dieser im
Parteienstreit zwischen Petrinismus (These), Paulinismus (Antithese) und
Frühkatholizismus (Synthese) des Urchristentums ablaufenden Entwicklung
gibt es nun für Baur Stufen, auf denen der Lehrbegriff der christlichen Religion

in reinster Form entfaltet wird. Diese reinen christlichen Lehrbegriffe
vertreten für Baur Paulus und Johannes, Paulus als der traditionelle Hauptgarant

reformatorischen Christentums und Johannes als Lieblingsevangelium
des Idealismus. Dieser steht am Ende, jener am Anfang dreier «Perioden»
neutestamentlicher Theologiegeschichte.

8 Ferdinand Christian Baur, Vorlesungen über neutestamentliche Theologie, hg. von
Ferd. Fried. Baur, Leipzig 1864 (Nachdruck Darmstadt 1973 mit einer Einführung von W.
G. Kümmel)



142 Ekkehard W. Stegemann

Nicht nur in der ersten Periode, sondern überhaupt stellt für Baur Paulus'
Lehrbegriff «das bedeutendtste Moment in der Entwicklungsgeschichte des

Urchristenthums» (128) dar, da er die neue Religion, die Jesus gestiftet hat,
zum Bewusstsein ihrer selbst und damit in einen expliziten Gegensatz zum
Judentum brachte. Zwar war dieser Gegensatz «an sich, principiell und that-
sächtlich, oder implicite schon in der Lehre Jesu enthalten» (128), aber bei
Paulus ist er ausdrücklich und bewusst vollzogen worden. Die Voraussetzung
dafür war, dass nicht Jesu Lehre, sondern seine Person, Tod und Auferstehung,

absolute Bedeutung für die Erlösung bekam, insofern in ihr die Idee
der Einheit von Gott und Mensch, die für Baur die höchste religiöse und
sittliche ist, zum Ausdruck kam. «Die Lehre von der Person Jesu ist das Grunddogma,

auf welchem alles beruht, und von welchem aus nun auch der princi-
pielle Unterschied des Christenthums vom alten Testament, welcher in der
Lehre Jesu noch zurücktritt, in seinem ganzen Umfang sich herausstellt»
(127). Paulus kommt es nach Baur darauf an, mit der Antithese zum Judentum

- und damit auch zum Judenchristentum der älteren Apostel Jesu vor
ihm - das Christentum als neue, universalistische Religion von allem
jüdischen Partikularismus, wie er es sieht, zu reinigen und zu einer «absoluten
Idee Gottes aufzusteigen» (205). Das genaue Gegenteil vom paulinischen
Lehrbegriff vertritt nach Baur die Apokalypse des Johannes, die sich dem
Judentum am stärksten anschliesst, zwar nicht dem «gesetzlich mosaischen»,
sondern dem «prophetischen» (207), aber eben: der entscheidende Schritt
zum christlichen Selbstbewusstsein, der antijüdische und universale Lehrbegriff,

fehlt der Apokalypse nach Baur. Während Paulus nach Baur das Judentum

als Gesetzesreligion prinzipiell vom Christentum unterscheidet und nur
negativ beurteilt, versteht nach seiner Meinung die Apokalypse das Christentum

als Vollendung des Judentums, indem es in Christus die jüdische Messiasidee

verwirklicht sieht. Sie ist nur erfülltes, nicht überwundenes Judentum.
Die zweite Periode wird für Baur durch den Hebräerbrief und die kleinen

paulinischen Briefe, wie er sagt, also die von ihm für deuteropaulinisch gehaltenen

Briefe an die Epheser, Kolosser, Philipper, ferner durch den Jakobusbrief,

die Petrusbriefe sowie die synoptischen Evangelien und die Apostelgeschichte

repräsentiert. Diese zweite Periode stellt einerseits, nämlich im
Hebräerbrief und den kleinen paulinischen Briefen, so etwas wie eine Fortsetzung

des Paulinismus dar, freilich im Hebräerbrief vermittelt mit der Position
der Apokalypse. Andererseits findet sich im Jakobusbrief etwa eine antipau-
linische Position. Überhaupt ist aber das vermittelnde Element hier entscheidend.

Baur nennt es auch, speziell im Blick auf die Petrusbriefe, «katholisie-
rend». Katholisch oder frühkatholisch meint bei ihm das, was eben eine
neutralisierende Einheit von Judentum und Christentum sucht, wobei - wie im
Fall des Matthäusevangeliums - das jüdische bzw. judenchristliche Element
oder - wie im Fall des Markusevangeliums - das paulinisch-antijüdische stärker

zum Tragen kommen kann.



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 143

Die dritte Periode enthält wiederum zwei Lehrbegriffe, nämlich den der
Pastoralbriefe und den des Johannesevangeliums. Die ersten vertreten den
Paulinismus auf einer höheren, modifizierten Stufe, zumal in der Christolo-
gie, nämlich insofern sie deutliche Ansätze zur Idee der Menschwerdung Gottes

in Christus enthält, also die bei Paulus beginnende Konzentration des

Christentums auf die Person Jesu weiter entfaltet. Doch erst im
Johannesevangelium «erreicht die neutestamentliche Theologie ihre höchste Stufe und
ihre vollendetste Form» (351) nach Baur, sofern es einerseits Gottes
transzendentes Wesen «als reine Geistigkeit bestimmt» (355), andererseits in dem
menschgewordenen Logos die Vermittlung dieses absoluten und unendlich
unterschiedenen Gottes zum menschlichen Wesen denkt. «Der johanneische
Logos kann auch in seiner Fleischwerdung die transcendente Sphäre nicht
verläugnen, aus welcher er in diese irdische Ordnung der Dinge herabgekommen

ist. Es ist durchaus der Logos, welcher seiner Einheit mit Gott sich be-
wusst ist, nur darin scheint sich ein menschliches Bewusstsein in ihm
auszusprechen, dass er in seiner Einheit mit Gott sich auch schlechthin abhängig
von Gott weiss» (367). Wenn aber Gott nur Geist ist, dann ist das Christentum
für Baur als «Erhebung des Bewusstseins in die Sphäre reiner Geistigkeit, in
welcher Gott als Geist gewusst wird», die absolute, das Judentum endgültig
überwindende Religion, da es alles Partikulare und Beschränkende hinter
sich lässt (403), eigentlich auch die geschichtliche Religion selbst. So schliesst
Baur seine Vorlesungen mit dem Blick auf den «Idealismus» des
Johannesevangeliums, «welchem in der Selbstgewissheit seiner innern Anschauung
zuletzt sogar die geschichtliche Wirklichkeit nur eine äussere, das an sich Wahre
für das Bewusstsein vermittelnde Form ist» (407). Hier deutet sich eine bis
Bultmann reichende Linie an, die alles Welthafte letztlich für das zu
Überwindende hält, wobei mehr oder weniger unterschwellig dieses Welthafte
(«Gesetz» und «Geschichte») mit der jüdischen Religion identifiziert wird.

Die Religionsgeschichtliche Schule:
Historische Rekonstruktion der Religion des Urchristentums

Baurs Theologie des Neuen Testaments ist noch deutlich von dem hegel-
schen idealistischen Optimismus geleitet, wonach die Geschichtlichkeit der
Vernunft und die Vernünftigkeit der Geschichte vereinbar sind, sofern eben
der sich seiner selbst bewusstwerdende Geist im objektiven Gang der
Geschichte als absoluter Geist hervortritt. Baur wendet das auf die Geschichte
des Christentums an. Mit diesem Optimismus bricht der Historismus. In der
Geschichte der Disziplin «Theologie des Neuen Testaments» verbindet sich
dieser Bruch mit dem Aufkommen der «Religionsgeschichtlichen Schule» in
den letzten beiden Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts.9 Entscheidend dafür ist
die historische Erkenntnis, dass die Urchristentumsgeschichte keineswegs so



144 Ekkehard W. Stegemann

einfach dem dialektischen Prozess folgt, wie ihn Baur darstellte, vor allem
aber, dass das Christentum nicht die «vernünftige Religion» sei, die Baur in
ihm sehen wollte, sondern eben Religion und damit auch etwas Irrationales.
So wurde etwa der urchristliche Geist-Begriff als ekstatisch-irrationales
Phänomen von Gunkel gegen Baurs idealistisches Bild ausgespielt und überhaupt
das Mystische in der urchristlichen Religion herausgearbeitet. Vor allem ist
es aber die Entdeckung der Apokalyptik, die eben auch die neutestamentli-
che Eschatologie, ja, sogar Jesu Gottes-Reich-Predigt prägt (Johannes
Weiss), welche den irrational-mythologischen Charakter neutestamentlicher
Anschauungen aufwies. William Wrede hat diese religionsgeschichtliche
Position gegenüber der von Baur bestimmten Richtung auf den Begriff gebracht
in seiner programmatischen Schrift: «Über Aufgabe und Methode der
sogenannten neutestamentlichen Theologie» (1897).10 Wenn man mit Theologie
wie Baur einen «Lehrbegriff», also ein gedankliches System verbindet, so ist
das für Wrede ein intellektualistisch-idealistisches und auch noch dogmatisches

Missverständnis des urchristlichen Glaubens, der eine Religion sei. Diese

Religion bzw. ihre Geschichte in ihrem Zusammenhang sei darzustellen,
also was geglaubt, gehofft, gefordert usw. wurde, nicht was Glaube,
Hoffnung, Liebe begrifflich seien. Und der religionsgeschichtliche Ansatz relativiert

nun auch die Kanongrenzen, und zwar nach beiden Seiten, und führt zu
einer Konstruktion, die man Religion des Urchristentums nennt oder, wie
Wrede sagte: «der für die Sache passende Name heisst: urchristliche
Religionsgeschichte bzw. Geschichte der urchristlichen Religion und Theologie»
(80). In der Tat gibt es nun auch Darstellungen der biblischen Religion oder
der Religion des Urchristentums bzw. religionsgeschichtliche Lehrbücher, die
manchmal noch biblische Theologie oder ähnlich heissen, aber öfter nun auch
schon den Begriff Religion im Titel tragen. Typisch ist Heinrich Wcinels
«Biblische Theologie des Neuen Testaments», die den Untertitel trägt: «Die
Religion Jesu und des Urchristentums» (1911).

Wilhelm Bousset - Konsequente Religionsgeschichte

Am konsequentesten ist der Ansatz der Religionsgeschichllichen Schule
in der Monographie «Kyrios Christos» (1. Aufl. 1913) von Wilhelm Bousset
ausgearbeitet worden." Hier wird zwar keine eigentliche Theologie des Neuen

Testaments bzw. eine Geschichte der Religion des Urchristentums vorgelegt,

aber doch, wie der Untertitel deutlich macht, eine «Geschichte des Chri-

9 Vgl. dazu Michael Murrmann Kahl, Die entzauberte Heilsgeschichte. Der Historismus

erobert die Theologie (1880-1920), Gütersloh 1992.
10 William Wrede, Über Aufgabe und Methode der sogenannten Neutestamentlichen

Theologie. Göttingen 1897, teilweise wieder abgedruckt in: Georg Strecker (Hg.), Das
Problem der Theologie des Neuen Testaments, Darmstadt 1975, 81-154.



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 145

stusglaubens von den Anfängen des Christentums bis Irenaus», also eine
Geschichte der urchristlichen Christologie, die für Bousset das Zentrum bildet.
Entscheidend ist jedoch nicht so sehr, dass Bousset die Kanongrenzen zur
älteren Dogmengeschichte überschreitet und zugleich eine Einbettung in die
antike Religions- und Kulturgeschichte vornimmt, sondern dass er in der
urchristlichen Religion eine Entwicklung annimmt vom messianischen Glauben
der palästinischen Urgemeinde, der auf dem Boden der jüdischen Religion
und Frömmigkeit entfaltet wurde, hin zum Christus- bzw. Kyrios-Kult ausserhalb

Palästinas in den ersten hellenistischen Gemeinden auf dem Boden
hellenistischer Frömmigkeit und damit auch heidnischer Religiosität. Die kultische

Verehrung Christi als des im Kult gegenwärtigen Kyrios, Gottesdienst
und Sakrament überwinden die Messianologie und Eschatologie der
Urgemeinde hin zu einer eigentlichen Christologie. Oder anders gesagt: dem
jüdischen Monotheismus, dem he is ho theos, der in der Messianologie und
Eschatologie der Urgemeinde noch vorherrschte, wird als Besonderheit der christlichen

Gemeinde die Anrufung Jesu Christi als des Herrn im Kult hinzugefügt
(vgl. S. 102). Bousset sieht hier freilich keine Aufweichung des Monotheismus.

In diesem Kyrios-Christos-Kult ist zwar einerseits eine Analogie zum
paganen Kaiser- oder Herrscherkult, andererseits aber eine entschlossene,
vom alttestamentlichen Monotheismus getragene Kritik daran zu finden.
Doch deutlich ist der Unterschied für ihn zum Judentum und zu Jesus bzw.

zur palästinischen Urgemeinde: Die messianisch-eschatologischen Hoffnungen

für die Zukunft werden durch den gegenwärtig im Kult erfahrenen Kyrios

Christos abgelöst, und eben dieser Kyrios repräsentiert Gott. «Das Dogma
von der Gottheit Christi ist auf dem Marsch», wie er im Blick auf Paulus sagt
(154), ein Vorgang, den er im johanneischen Christentum weiterentwickelt
sieht.

Es ist aus diesen kurzen Bemerkungen deutlich geworden, dass hier wie
bei Baur, allerdings mit religionsgeschichtlichen Mitteln und einem anderen
Konzept von Entwicklung, die neutestamentliche Theologie im Prinzip die
Aufgabe verfolgt, die Eigenart und Eigenständigkeit des Christentums, das

Werden der christlichen Religion, historisch aufzuzeigen. Gegen die Tendenz
zur Relativierung, die der historischen Methode innewohnt, wird gerade mit
historischen Mitteln das Besondere herausgearbeitet. Nachhaltig hat
Boussets Konzeption vor allem auf Rudolf Bultmann gewirkt, dessen epochaler

Entwurf einer neutestamentlichen Theologie bis heute unerreicht geblieben

ist.

11 Wilhelm Bousset, Kyrios Christos. Geschichte des Christusglaubens von den Anfängen

des Christentums bis Irenaus, Göttingen 2. Aufl. 1921, wieder abgedruckt und mit
einem Geleitwort von Rudolf Bultmann versehen, Göttingen 1964.



146 Ekkehard MV. Siegemann

Rudolf Bultmann - Von der religionsgeschichtlichen Rekonstruktion
zur theologischen Interpretation

Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» (in Lieferungen
seit 1948)12 ist der entschlossene Versuch, gegen die bloss historisch-rekonstruktive

Darstellung der Geschichte der urchristlichen Religion wirklich
eine Theologie des Neuen Testaments zu entwerfen, d.h. für ihn eine
Interpretation der Schriften zu leisten, die deren Bedeutung für die Gegenwart
herausstellt. Er spielt dabei nicht Interpretation und Rekonstruktion
gegeneinander aus, sondern stellt, wie er sagt, die Rekonstruktion in den Dienst der
Interpretation (vgl. S. 599). Anders ausgedrückt geht es ihm darum, der
sowohl objektivierenden wie relativierenden Geschichtswissenschaft gegenüber

Theologie als die denkende Entfaltung des Glaubens selbst zu deuten,
der ein bestimmtes Verstehen von Gott, Welt und Mensch darstellt.
Bultmann spricht darum auch nicht objektivierend von «Religion», sondern von
«Glauben», womit er einerseits den existentiellen Vollzug des christlichen
Selbstverständnisses, andererseits eine Erkenntnisweise und nicht nur eine
Gefühls- und Erlebenswelt meint, wie sie im Religionsbegriff betont wird.
Wenn man Religion definiert als eine performative Gesamtorientierung in
der Welt, dann ist nach Bultmann eben für das Christentum charakteristisch
der Glaube, und wenn man wie er von der Heideggerschen Phänomenologie
herkommend Existenz begrifflich als Selbstverständnis, als Sichverstehen in
der Welt fasst, dann ist für das Christentum charakteristisch, dass der Glaube
ein neues Selbstverständnis ist, ein neues Verstehen meiner selbst «in eins mit
meinem Verstehen von Gott und Welt» (587). Theologie ist dann die denkende

oder begriffliche Explikation des glaubenden Selbstverständnisses. Wir
müssen diesen theologischen Ansatz bei Bultmann kurz näher erläutern.13

Was für Bultmann, meine ich, charakteristisch war, das war seine
ausserordentliche Offenheit für die Weite und Vielfalt der Welt, ein amor mundi,
und zugleich die von Selbstmitleid freie Einsicht in die Begrenztheit und
Zeitlichkeit der Existenz. Entsprechend prägten seine Theologie nüchterne
Anerkennung der modernen wissenschaftlich-technischen Rationalität und der
«Kampf für die Möglichkeit des Glaubens» (H. Jonas)14 gleichwohl. Als
verstehende Verantwortung des Glaubens im Hinblick insbesondere auf die hi-

12 Zitiert wird nach Rudolf Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen 5.

Aufl. 1965.
13 Vgl. dazu vor allem Helmut Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie -

Fundamentale Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung,
Frankfurt 1978,23ff.; Eberhard Jüngel. Glauben und Verstehen. Zum Theologiebegriff
Rudolf Bultmanns, in: ders., Wertlose Wahrheit. Zur Identität und Relevanz des christlichen
Glaubens. Theologische Erörterungen III, München 1990, 16-77.

14 Vgl. Hans Jonas, Im Kampf um die Möglichkeit des Glaubens, in: Gedenken an
Rudolf Bultmann, hg. v. Otto Kaiser, Tübingen 1977, 41-70.



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 147

storistische Aufklärung hat seine Theologie die Frage ausgearbeitet, wie ihr
transzendenter Gegenstand begrifflich zu explizieren sei. Theologie ist für ihn
nur als historische, als eine Geschichtswissenschaft zu treiben, weil
Geschichtlichkeit das Schicksal menschlichen Daseins ist. Aber die glaubende
Existenz als bestimmte Weise von Zeitlich- und Geschichtlichsein kennzeichnet,

dass sie «im Dasein Gott vernimmt und ihm gehorcht»15, weswegen eben
Geschichtswissenschaft als Theologie zu betreiben sei.

Anders als Ernst Troeltsch tritt er der Bedrohung des Christentums durch
geschichtliche Relativierung nicht entgegen, indem er dessen relative
«Höchstgeltung» auf der Basis eines kulturwissenschaftlichen Vergleichs
aufzuweisen versucht. Auch wenn er nicht leugnet, dass der christliche Glaube
als ein Weltphänomen angesehen und kultur- oder religionsgeschichtlicher
Betrachtung unterworfen werden kann, sucht er doch dessen «Ausgegrenzt-
heit gegenüber dem übrigen Dasein» aufzuzeigen. Theologiegeschichtlich
äussert sich darin nicht ein neupietistischer oder gar neoorthodoxer Ansatz.
Davon war Bultmann durch seine aus der Religionsgeschichtlichen Schule
und dem theologischen Liberalismus herrührende Prägung, wie er sie durch
Johannes Weiss und Wilhelm Herrmann zumal empfangen hat, weit entfernt.
Vielmehr ist es die Wende zur «Dialektischen Theologie», die sich hier
geltend macht. Doch im Unterschied etwa zu Karl Barth, der von der Liberalen
Theologie Abschied genommen hat aufgrund der Erfahrung des Ersten
Weltkriegs und seiner Barbarei, beteuert Bultmann, dass die Bankrotterklärung
der christlichen Kultur des Abendlandes, die sich in diesem Zivilisationsbruch

zeigte, für ihn nicht ausschlaggebend war.17 Er blieb auch als «Dialektischer

Theologe» seiner liberalen und religionsgeschichtlichen Schulherkunft

treu. Was ihn zur Auseinandersetzung mit ihr und in die Nähe der
«Theologie der Krise» brachte, war die Phänomenologie, der er schon vor seiner

Begegnung und Freundschaft mit Heidegger zuneigte, durch ihn dann
aber in ihrer daseinsanalytischen Ausarbeitung kennenlernte. Wie Heidegger
als «der Phänomenologe in ihm selber von der Möglichkeit eigentlichen
Selbstseins getroffen worden ist» so ist Bultmann von der Frage bestimmt,
woher diese absolut betreffbare, endliche Existenz ihre Möglichkeit hat.
Über die analytische Erhellung des Daseins als Sein zum Tode hinaus fragt
Bultmann also nach dem, was «Existenz schenkt»19. Wenn Rudolf Otto in
phänomenologischer Absicht von der Religion als der Begegnung mit dem

15 Rudolf Bultmann. Theologische Enzyklopädie, hg. v. Eberhard Jüngel und Klaus
W. Müller, Tübingen 1984, 163.

16 Rudolf Bultmann, Theologische Enzyklopädie. 162.
17

Vgl. Walter Schmithals, Ein Brief Rudolf Bultmanns an Erich Foerster, in: Bernd
Jaspert (Hg.), Rudolf Bultmanns Werk und Wirkung, Darmstadt 1984, 70-80:73.

18 Wilhelm Anz. Bedeutung und Grenze der existentialen Interpretation, in: Bernd
Jaspert (Hg.), Rudolf Bultmanns Werk und Wirkung, Darmstadt 1984, 348-358:357.

19 Rudolf Bultmann, in: Kerygma und Mythos II. 191.



148 Ekkehard W. Stegeinann

«Ganz anderen» sprach, so hat Bultmann dies theologisch-existential gewendet.

Gottes Ganz-anders-Sein zeigt sich gerade daran, dass er nicht verfügbar,
nicht zu einem Objekt gemacht werden kann. Er ist nicht etwas Positives, dem
gegenüber ein Zuschauerstandpunkt eingenommen werden könnte. «Denken

wir Gott im echten Sinne, so denken wir den Allmächtigen, der unsere
Existenz schlechthin bestimmt, oder wir denken ihn überhaupt nicht.»20

Wenn wir aber wirklich Gott denken, dann ist dies nach Bultmann der
Augenblick des Glaubens, in dem der Mensch theologisch gesprochen als Sünder
überführt wird, als der, der im Nichtglauben, in der Unruhe und Angst, der
Sorge um sich selbst, eben als natürlicher, zeitlich-geschichtlicher Mensch
lebt und sich aus der Welt verstehend in ihr zu behaupten versucht. Aber
andererseits ist dies auch der Augenblick der Entscheidung, theologisch gesprochen

der Gnade, in dem der Mensch den unverfügbaren Geschenkcharakter
seiner Existenz ergreift. Dieser Glaube befreit nicht von der faktischen
Endlichkeit an sich, vom Sterbenmüssen, aber er wird der Unverfügbarkeit des
Lebens inne und so für die Zukunft frei. Von Gott kann darum nicht abgesehen

vom Menschen, aber auch vom Menschen nicht abgesehen von diesem
Geheimnis der Ermöglichung seiner Existenz geredet werden. Existieren im
eigentlichen Sinn heisst für Bultmann, die Faktizität des zeitlich-geschichtlichen

Daseins neu verstehen als ein «Leben vom anderen her». Wer sich
selbst so und nicht nur von sich selbst her, von seiner Fixierung durch die
Endlichkeit, versteht, versteht sich wirklich selbst und d.h. neu.

Freilich bedarf es zu diesem neuen Selbstverständnis der Befreiung, der
Offenbarung, einer Mitteilung also über die mich von meiner Fixierung auf
mich erlösenden Tat. Das ist für Bultmann Gottes Heilstat in Jesus Christus,
die die christliche Botschaft, das Kerygma, verkündigt und die im Glauben
angenommen wird. Im Einklang mit «orthodoxer» reformatorischer Lehre ist

er der Überzeugung, dass allein im Glauben an dieses Kerygma wirklich
geglaubt und Wahrheit erkannt, d.h. das neue Selbstverständnis gewonnen werden

kann. Nur wendet er sich gegen die Auffassung, dass Offenbarung ein in
der Vergangenheit geschehenes Faktum wie alle anderen historischen Fakten
auch ist und das Kerygma die objektive Mitteilung darüber. Wie der Inhalt
der Offenbarung weder Natur noch Geschichte ist, so ist Offenbarung immer
nur gegenwärtige Möglichkeit, Begegnung mit dem Befreier von mir selbst.
Vergegenwärtigung der Heilstat Gottes im Augenblick des Glaubens. Umgekehrt

kann darum auch Gottes Heilstat in Jesus Christus nicht historisch in
«Heilstatsachen» konstatiert oder ausgewiesen werden. Dieses Verständnis
von Offenbarung wurzelt in Bultmanns eigentümlicher Interpretation
urchristlicher Eschatologie. Legt man diese nämlich nicht fest auf ihr (durch das

antike und insbesondere durch die jüdisch-urchristliche Apokalyptik be-

20 Rudolf Bultmann, Theologische Enzyklopädie, 55.
21 Rudolf Bultmann, Theologische Enzyklopädie, 143.



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 149

stimmtes) mythisches Weltbild, so ist ihr entmythologisierter und existential
interpetierter Sinn nach Bultmann, dass im Augenblick des Glaubens die ganze

«Fülle der Zeit», die Selbstwerdung in der Befreiung vom alten, falschen
Selbstverständnis, «Entweltlichung» geschieht. Hier liegt der Grund dafür,
dass Bultmann jeglichem Versuch einer Legitimierung von Offenbarung
jenseits des eschatologischen Augenblicks, des Glaubensaktes, widersprochen
hat. Insbesondere sah er die Liberale Theologie mit ihren Rekonstruktionen
einer historischen Persönlichkeit Jesu in dieser Gefahr. Nicht nur lieferte sie

seiner Meinung nach das Kerygma der immer nur relativen historischen
Erkenntnis aus. Vielmehr vergöttlichte sie die Geschichte bzw. einen Menschen.
Der historische Jesus, der jüdische Gesetzeslehrer, Wunderheiler und Prediger,

zu dessen Rekonstruktion Bultmann selbst ein bis heute lesenswertes
Buch geschrieben hat, ist seiner Meinung nach für den Glauben abgesehen
von der historischen Faktizität seines Dagewesenseins irrelevant. Im Kerygma

begegnet der als eschatologische Heilstat verkündigte Christus und nicht
der historische Jesus. Demgemäss gehört der historische Jesus nach
Bultmann auch nur zu den Voraussetzungen neutestamentlicher Theologie. Er
war Jude und nicht Christ, Teil jüdischer Religions- und Sozialgeschichte, wie
radikal auch immer er sich zu dieser seiner Tradition verhalten haben mag.
Erst wo in der Urgemeinde der Verkündiger zum Verkündigten wurde, wo
die Gemeinde sein Gekommensein mit mythischer Eschatologie und Messia-
nologie interpretierte, wo sie ihn im Kult mit dem Gottesnamen Kyrios als

Herrn anrief und verehrte, beginnt das Kerygma und eigentlich erst das
Christentum. In diesen Entwicklungen nehmen für Bultmann insbesondere Paulus

und Johannes einen entscheidenden Platz ein. Paulus deswegen, weil er
der erste christliche Theologe war, der nicht nur durch seine Bekehrung «sein

ganzes bisheriges Selbstverständnis preiszugeben und seine Existenz neu zu
verstehen» entschlossen war, sondern eben auch diesen Glaubensakt existen-
tialtheologisch-begrifflich explizierte. Und das Johannesevangelium
repräsentiert nach Meinung Bultmanns die konsequenteste Befreiung der
Eschatologie von jüdisch-apokalyptischer Tradition. Die präsentische Eschatologie
des Johannesevangeliums entmythologisiert für ihn schon in existentialer
Interpretation «die Erwartung des Weltendes und der Heraufführung eines
definitiven Heilszustandes durch eine kosmische Katastrophe». Paradoxerweise
musste das Christentum also erst durch Mythologisierung von Geschichte
entstehen, um einen gegen die Katastrophenangst gerichteten eschatologischen

Glauben zu entwickeln, dessen existentialer Sinn die Befreiung des auf
die Endlichkeit fixierten Existenzverständnisses ist.

Spätestens hier, so scheint mir, wird deutlich, dass Bultmanns Theologie
tiefer der traumatischen Erfahrung der Katastrophe des Ersten Weltkrieges
verpflichtet ist, als er selbst meinte. Gegen diese abscheuliche Geschichte, die
im Zweiten Weltkrieg sich gesteigert fortsetzte und jegliche heilsgeschichtliche

Interpretation als mythisch-illusionäre Überforderung der Wirklichkeit



150 Ekkehard W. Stegemann

erwies, suchte Bultmann im Dennoch des Glaubens den individuellen
Daseinsdank als Augenblick der Befreiung, des eschatologischen Heils, zu
setzen. Dass er dabei den christlichen Glauben als die Ermöglichung eines neuen
Selbstverständnisses gegen den jüdischen ausspielte, in dem er das Paradigma
des alten, falschen Selbstverständnisses sah, beruht auf einer undurchschau-
ten Abhängigkeit von einer massiv verzerrten Deutung jüdischer Religiosität,
die sich zumal im Luthertum, dem Bultmann entstammt, ausgebildet hat. Das
ist insofern tragisch, als Bultmann persönlich von Antisemitismus frei war
und als Mitglied der Bekennenden Kirche durchaus mutig gegen die
kirchlich-theologischen Komplizen der NS-Verbrecher, die Deutschen Christen,
aufgetreten und sich menschlich jedenfalls hochanständig verhalten hat, wie
das bewegend Hans Jonas bezeugt hat. Freilich zeigt sich hier auch ein
grundsätzliches Problem christlicher Theologie, sofern sie nämlich an der Gegenwart

eines eschatologischen Heils, wenn auch nur noch existential interpretiert,

festhält und gleichsam ihre charismatischen Anfänge ideologisch verall-
täglicht. Die Empörung gegen die als abscheulich erfahrene Geschichte und
der Entwurf einer Gegenwelt, die von Gewalt, Ungerechtigkeit und Negati-
vität frei ist, wie sie in der jüdisch-urchristlichen Apokalyptik sich artikuliert,
hat auch noch dort, wo sie schon die endzeitliche Erlösung in die Geschichte
hineinragen sieht, einen ethischen Impuls. Sie will nicht immunisieren gegen
das Betroffensein durch die Katastrophe, sondern in ihrem Eingedenken zur
Umkehr rufen. Bultmanns Theologie scheint mir darum einer Kritik unterzogen

werden zu müssen, wie sie etwa von Walter Schulz an Heidegger geübt
wurde, nämlich dass er das Ideal einer Existenz suchte, «die von der realen
Welt nicht mehr betroffen werden kann».22 Doch ist das eine Kritik, der sich
christliche Theologie überhaupt zu stellen hat und an der sie angesichts der
biblischen Überlieferung nicht zu scheitern braucht.

Der Aufriss der Theologie des Neuen Testaments macht schon deutlich,
was bzw. wer für Bultmann neutestamentliche Theologie eigentlich repräsentiert,

nämlich Paulus und Johannes. Der erste Teil behandelt «Voraussetzungen

und Motive der neutestamentlichen Theologie», und zwar I. Die Verkündigung

Jesu, II. Das Kerygma der Urgemeinde, III. Das Kerygma der
hellenistischen Gemeinde vor und neben Paulus. Der zweite Teil behandelt dann
I. Die Theologie des Paulus und II. Die Theologie des Johannesevangeliums
und der Johannesbriefe. Der dritte und letzte Teil hat die Überschrift: «Die
Entwicklung zur Alten Kirche».

Diese Darstellung folgt im Prinzip dem Modell vom Urchristentum, wie es

bei F. Chr. Baur ausgebildet und dann von Bousset religionsgeschichtlich
entfaltet worden ist. Wie bei Bousset das Christentum im hellenistischen Bereich
eine Christologie und eben den Kult eines gegenwärtigen Kyrios Christos

22 Walter Schulz, Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen 1972, 300; vgl. H.
Peukert a.a.O., S. 46.



RudolfBultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 151

ausbildet, so ist für Bultmann entscheidend, dass es ein Kerygma gibt von
Jesus Christus «als Gottes eschatologische Heilstat», dass der Verkündiger zum
Verkündigten wird. Dies beginnt freilich schon in der Urgemeinde.

Die Urgemeinde knüpft zwar an die Lehre Jesu an. Aber Jesus ist mehr für
sie als nur «Lehrer und Prophet», nämlich der Messias. Jesus selbst hatte ja
nach Bultmann kein messianisches Selbstbewusstsein, sein Leben war «un-
messianisch». Die Urgemeinde aber hat ihn als den kommenden Messias
verkündigt, d.h. als den «Menschensohn»! «Man erwartet nicht seine Wiederkunft

als Messias, sondern seine Ankunft als Messias» (35). Das aber bedeutet,

so zieht Bultmann wie Bousset den Schluss. dass sich die Verkündigung
der Urgemeinde noch durchaus «im Rahmen der jüdischen eschatologischen
Hoffnung hält» (36), man könnte auch sagen: im Rahmen jüdischer Messia-

nologie.
Freilich ist etwas Entscheidendes doch passiert, indem nun der jüdische

Mythos vom Messias «auf einen konkreten geschichtlichen Menschen
übertragen worden ist». Aber der Mythos selbst, das Bild von der Zukunft, das ist
damit noch nicht verändert, das Gottesverhältnis ist noch nicht neu verstanden

worden. Das aber muss nach Meinung Bultmanns sich ändern, damit man
von einer eigenen neutestamentlichen Theologie reden kann. Und damit teilt
er die Grundanschauung der protestantischen Theologie seit der Aufklärung:
Christentum bzw. christliche Theologie gibt es nur in dem Moment, da sich
der messianische Glaube der Jesusanhänger in entscheidender Weise vom
Judentum ablöst bzw. den jüdischen Rahmen sprengt. Deshalb gehört auch
Jesus nur zu den Voraussetzungen. Denn so sehr Jesu Judentum als ein in mancher

Hinsicht radikales bezeichnet werden muss, es bleibt doch Judentum
(vgl. S. 36f.).

Gilt das nun auch für die Urgemeinde? Bultmann antwortet: Sie stand
jedenfalls in der Gefahr, «eine jüdische Sekte zu bleiben» (39). Ja, er stellt deutlich

fest: Wenn die Urgemeinde Jesu Bedeutung nur darin gesehen hätte, dass

er der zukünftig zu Gericht und Rettung kommende «Menschensohn» ist,
dann wäre «sie eine jüdische Sekte und wäre nicht als christliche Gemeinde
zu bezeichnen» (39). Aber wann wird es denn für Bultmann christlich? Wenn
eben dieser Mythos vom zukünftigen Messias und seinem Kommen gleichsam
an die Geschichte geknüpft, mit der Geschichte in Beziehung gesetzt wird und
d.h. vom apokalyptischen Mythos zur Eschatologie wird. Bultmann sieht das

im Kerygma der Urgemeinde darin geschehen, dass sie sich selbst als
eschatologische Gemeinde, als die Gemeinde der Endzeit sah. Das unterscheidet
sie nach Bultmann von anderen Sekten im Judentum. Aber auch in der Chri-
stologie ist jedenfalls implizit ein eschatologisches Verständnis da, da das
Gekommensein Jesu als entscheidend angesehen wird. Wenn Bultmann also das

Entscheidende für die Theologie des Neuen Testaments darin sah, dass Jesus

Christus als eschatologische Heilstat verkündigt wird, so wird nun deutlich,
dass eschatologische Heilstat eben nicht nur ein bloss zukünftiges, sondern



152 Ekkehard W. Siegemann

ein historisches Ereignis mit eschatologischer Dimension meint, d.h. dass Jesu
Gekommensein eschatologisch begriffen wird. Ein historisches Ereignis wird
als eschatologisches geglaubt: «Indem die Gemeinde den Propheten und Lehrer

als den kommenden <Menschensohn> erwartet und im Lichte des
Osterglaubens Jesu irdisches Wirken neu darstellt, gewinnt seine Gestalt auch eine
die Gegenwart bestimmende Macht» (50).

Und die Konsequenzen aus diesem eschatologischen Bewusstsein zeigen
sich nun auch im Sozialen. Die Urgemeinde bildet ansatzweise kirchliche
Formen aus. Gewiss, sie grenzt sich damit nicht gegen die Religion des Judentums

als neue Religion ab und hält am Tempel fest und auch am Gesetz (vgl.
S. 56ff). Das unterscheidet sie für Bultmann deutlich von der hellenistischen
Gemeinde und insbesondere von Paulus. Allein es geht eben in ihr um
eschatologisches Bewusstsein. Und dies wird, wo dann der Funke überspringt auf
das hellenistische Judentum, das in seinem Verhältnis zum Tempel und zum
Gesetz nach Bultmann ohnehin schon kritische Töne angeschlagen hätte,
eben auch in diesem Zusammenhang Wirkungen, d.h. eben Distanznahmen
zum Judentum und seiner Religion zeitigen. Dieser Prozess wird jedenfalls
für Bultmann durch hellenistische Juden ausgelöst, «die nach Jerusalem
zurückgekehrt waren und dort ihre Synagogen hatten (Act 6,9)». Vermittelt
über diese Hellenisten, die aus Jerusalem vertrieben wurden (Apg 8,4ff;

1 l,19ff), kommt nun das Kerygma in die Diaspora und führt dort zu ersten
heidenchristlichen Gemeinden, «für die die Übernahme des Gesetzes und vor
allem der Beschneidung nicht mehr als Bedingung für den Eintritt in die
Gemeinde und für die Teilnahme am messianischen Heil galt» (59f.).

Es ist dieses hellenistische Christentum, von dem her nach Bultmann auch
Paulus und Johannes zu verstehen sind - jeder eben eine bestimmte Linie des
differenzierten Phänomens aufgreifend und weiterziehend. Allein das
Entscheidende ist, dass hier in der hellenistischen Gemeinde schon «Jesus Christus

zum <kultisch verehrten Herrin» - zum Kyrios wird. Er ist für sie nicht
mehr nur der eschatologische Retter und Richter, sondern eben auch der
gegenwärtig im Kult angerufene Kyrios. Zum Menschensohn- und Christusbzw.

Messiastitel «tritt in den hellenistischen Gemeinden der Titel kyrios»
(128f.). «Das epikaleisthai des kyrios dürfte freilich nicht in liturgischen
Gebeten, die sich direkt an Christus richteten, bestanden haben» (128), also nur
in seinem Namen an Gott gerichtet worden sein (vgl.130).

Hier, in der hellenistischen Gemeinde, tritt aber nicht nur der Kyrios-Be-
griff hinzu, auch der Gottessohnbegriff wird nun entscheidend modifiziert.
Bezeichnete er ursprünglich (Ps 2) den messianischen König, so erhält er jetzt
einen den heidnischen Hörern selbstverständlichen Sinn: «Er bezeichnet jetzt
das göttliche Wesen Christi, eine göttliche Natur, kraft derer er von der
menschlichen Sphäre unterschieden ist; er behauptete, dass Christus göttlichen

Ursprungs und von göttlicher dynamis erfüllt sei» 131).



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 153

Es sind nun für Bultmann wie bei Baur auch Paulus und Johannes, bei
denen dieses urchristliche Glaubensdenken als neues Selbstverständnis theologisch

entfaltet wird. Ähnlich wie Baur kennzeichnet Bultmann «die geschichtliche

Stellung des Paulus» so, «dass er, im Rahmen des hellenistischen
Christentums stehend, die theologischen Motive, die im Kerygma der hellenistischen

Gemeinde wirksam waren, zur Klarheit des theologischen Gedankens
erhoben hat und zum Begründer einer christlichen Theologie geworden
ist» (188). Auch regiert nach Bultmann der Gegensatz zum Judentum die

paulinische Theologie, doch interpretiert er dies nun so, dass der Glaube an
Christus als eschatologisches Geschehen die gegenwärtige Möglichkeit des

neuen Selbstverständnisses ergreift, während das Judentum auf die Seite des

Sich-aus-der-Welt-Verstehens gewiesen wird. Jüdische Religion ist letztlich
für Bultmann das Exempel für menschlichen «Elochmut» und «Selbstillusion».

Ebenso ist nach Bultmann im Johannesevangelium «die jüdische Religion»

das «Beispiel» dafür, «wie der menschliche Sicherungswille das Wissen
um Gott verdreht, wie er aus Gottes Forderung und Verheissung einen Besitz
macht und sich so gegen Gott verschliesst» (380). Demgegenüber vertritt
Johannes selbst den Glauben «als eschatologische Existenz», d.h. «als Entscheidung

gegen die Welt für Gott» (429) und als «Entweltlichung» (430).
Was Bultmann trotz aller mit Händen zu greifenden Übereinstimmung

von Bousset unterscheidet, ist, dass er die Religionsgeschichte des
Urchristentums mit ihrer Spitze in Paulus und Johannes wie Baur als eine Theologie
beschreibt, die für die Gegenwart Bedeutungsvolles zu sagen habe. Anders
als Baur entwirft Bultmann eine existential-phänomenologische Ausarbeitung

des Glaubens. Doch bleibt auch dies noch auf der Linie Baurs. Denn als

neues Selbstverständnis ist der Glaube als Augenblick der Befreiung von der
Endlichkeit und dem Sichverstehen aus der Welt überhaupt erst mit dem
Glauben an Christus möglich. So stellt die Theologie des Neuen Testaments
zwar nicht den christlichen Glauben als absolute Religion, aber doch gewis-
sermassen als den absoluten Glauben vor.

Ausblick

Die Ära nach Bultmanns epochalem Entwurf ist zum einen bestimmt
durch eine Diskussion innerhalb der Bultmann-Schule, zum anderen durch
eine Renaissance der religionsgeschichtlich orientierten Arbeiten und
schliesslich durch den Entwurf eines neuen Konzepts von Biblischer Theologie

des Neuen Testaments. In der Bultmann-Schule bleibt man einerseits wie
Conzelmann mehr oder weniger treu dem Ansatz Bultmanns verpflichtet,
andererseits werden, wie bei Käsemann, wichtige Vorentscheidungen in Frage
gestellt. Conzelmanns Theologie des Neuen Testaments bringt gewisse
modifizierende Positionen hinsichtlich der weitergehenden historisch-rekonstruk-



154 Ekkehard W. Stegemann

tiven Forschung am Neuen Testament ein. Käsemann widerspricht Bultmann
jedoch an entscheidenden Stellen: Jesus gehört nicht nur zu den Voraussetzungen

der neutestamentlichen Theologie, er ist vielmehr deren Begründer.
Die existential-theologische Interpretation und Entmythologisierung der
Apokalyptik verkennt, dass die Apokalyptik die Mutter der christlichen
Theologie ist. Gerade die für Bultmann wichtigen Zeugen, Paulus und Johannes,

vertreten andere Positionen, als Bultmann meinte. Paulus ist apokalyptisch

bestimmt und Johannes ein naiver Doketist.
Die eigentliche Neuerung der Nach-Bultmann-Ära ist aber der Entwurf

einer «Biblischen Theologie», die im Bereich des Neuen Testaments etwa Peter

Stuhlmacher vertritt.2 Biblische Theologie meint hier einerseits gegen die
religionsgeschichtliche Relativierung der Kanongrenzen und überhaupt
gegenüber historischer Relativierung das Festhalten an der Autorität des neu-
testamentlichen Kanons, seines Offenbarungsanspruchs bzw. seiner kirchlichen

Bedeutung. Und andererseits wird ausdrücklich das Verhältnis des Neuen

Testaments zum ersten Kanonteil der christlichen Bibel thematisiert, da
der Kanon der neutestamentlichen Schriften selbst wie das Urchristentum
insgesamt die «Heiligen Schriften» des Judentums als Heilige Schriften
angesehen haben und dies in der christlichen Kirche fortgesetzt wurde durch die

Kanonisierung dieser Schriften als Altes Testament."4 Auffällig ist, dass mit
diesem Programm geradezu ausdrücklich dem theologiegeschichtlichen Aus-
differenzierungsprozess der neutestamentlichen Theologie seit Gabler
entgegengewirkt werden soll. Stuhlmachers Entwurf ist dabei bestimmt von der
Vorstellung, dass eine «Mitte der Schrift» zu formulieren sei, von der her die
kanonische Vielfalt gleichsam domestizierbar wird. Ob das wirklich gelingen
kann, sei dahingestellt. Ich sehe jedenfalls auch und gerade in der Vielstimmigkeit

des Doppelkanons der christlichen Bibel eine theologische Aussage.
Sie ist auch ein starker Hinweis auf die Unausschöpflichkeit und Unab-
schliessbarkeit der Auslegungen dieses biblisch vielstimmigen Redens von
Gott. Deshalb folge ich gern dem, was Heinrich Ott in Auseinandersetzung
mit Bultmanns Argumentationsstil einmal den «Vorbehalt der negativen
Theologie» nannte. Er hat darauf hingewiesen, dass «alle materiellen Aussagen,

Formulierungen über Gott und göttliche Dinge ja die Sache, von der sie

zu reden beanspruchen, doch nie wirklich erreichen können».25 Es hebt diesen

Vorbehalt nicht auf, wenn ich hinzufüge, dass ich mit grosser Dankbarkeit
diese Arbeit ihm als einem theologischen Lehrer unserer Zeit widme, der im
ruhigen und lauteren Argumentieren den christlichen Glauben eindrucksvoll

23 Peter Stuhlmacher, Biblische Theologie des Neuen Testaments. Band 1 : Grundlegung.

Von Jesus zu Paulus, Göttingen 1992.

Vgl. Stuhlmacher a.a.O., S. 2ff.
25 Heinrich Ott, Überlegungen zum theologischen Argumentationsstil Rudolf

Bultmanns, in: Bernd Jaspert (Hg.), Rudolf Bultmanns Werk und Wirkung, 253-263:253.



Rudolf Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» 155

denkend verantwortet und im Gespräch mit anderen Religionen ohne die
geringste Spur des Hochmutes immer wieder ins Offene neuen Fragens
vorgedrungen ist.

Ekkehard W. Stegemann, Basel


	Zwischen religionsgeschichtlicher Rekonstruktion und theologischer Interpretation : Rudolf Bultmanns "Theologie des Neuen Testaments" in ihrem forschungsgeschichtlichen Kontext

