Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)
Heft: 2-3
Artikel: "Gott wird nicht allein durch richtige Dogmen, sondern auch durch einen

guten Lebenswandel verherrlicht." : Zur Verhaltnisbestimmung von
Glaube und Werken bei Johannes Chrysostomus

Autor: Brandle, Rudolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877997

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Gott wird nicht allein durch richtige Dogmen, sondern
auch durch einen guten Lebenswandel verherrlicht.»'

Zur Verhiltnisbestimmung von Glaube und Werken bei
Johannes Chrysostomus.

Die unterschiedliche Beurteilung von Johannes Chrysostomus (349-407)*
bei Martin Luther und den Lutheranern auf der einen und bei den Reformier-
ten auf der anderen Seite weist prizis hin auf die Fragen nach dem Verhiltnis
von Glaube und Werken, von Rechtfertigung und Heiligung, die zwischen
den verschiedenen Bekenntnissen theologisch immer wieder kontrovers dis-
kutiert werden. Luther hat sich sehr abfiillig {iber ihn gedussert. Er halte ihn
fiir einen «Wescher», der ihm wenig gelte.” Gelesen hatte er nach eigener Mit-
teilung allerdings nur die Homilien zum Hebriéerbrief.* Anders die Refor-
mierten: Johannes Oekolampad iibersetzte in Basel als Mitarbeiter bei den
grossen Basler Chrysostomus-Ausgaben von Cratander (1522/26) und dann
Erasmus-Froben (1530/39/57) 186 Predigten und Traktate, darunter die 67
Homilien zur Genesis, die Homilien zur Apostelgeschichte und zum zweiten
Korintherbrief. Er hielt fest, dass er sich zu diesem Vater wunderbar hingezo-
gen fiihle.” Zwingli hat von Oekolampad patristische Belegstellen bezogen. In
seinem Werk finden sich 42 Stellen mit Hinweisen auf Johannes Chrysosto-
mus.® Auch Calvin hat diesen Kirchenvater hoch geschitzt. Seine exegeti-
schen Methoden haben ihn ebenso wie die ausfiihrlichen Parédnesen und sein
Bemiihen um eine reine Kirche tief beeinflusst. Wie wichtig Johannes Chry-
sostomus fiir Johannes Calvin war, zeigen die zahlreichen Randbemerkungen

'Aokdletat 8¢ O Oeog ov S1d doyudtav OpB@V udvov, GAAG kat d1d toitteiag apiomg. In
Genesim Sermo 1,3 [SC 433,170].

? Zu Johannes Chrysostomus allgemein vgl. R. Brindle, Johannes Chrysostomus I. In:
RAC 18, Sp. 426-503. Die in diesem Aufsatz zitierten Ubersetzungen aus den Werken von
Johannes Chrysostomus folgen oft den in den Bédnden der Bibliothek der Kirchenviter
wiedergegebenen. Eine Zusammenstellung der Werke von Johannes Chrysostomus mit
den besten Textausgaben und den Ubersetzungen ist zu finden in: Johannes Chrysosto-
mus, Acht Reden gegen Juden. Eingeleitet und erlidutert von Rudolf Brindle. Ubersetzt
von Verena Jegher-Bucher, BGL 41, 1995, S. 275-301.

*WATR 1, S. 85 (Nr. 188): Cum primum legerem epistolam ad Hebraeos, ibi acci-
piebam Chrysostomum eumque legebam, sed er liess mich stecken an allen orten, da ich
sein dorfft. Er ist ein lauter wescher, lest den text fallen.

*WATR I, S. 106 (Nr. 252); 11, S. 515 (Nr. 2544a); 1V, S. 49f. (Nr. 3975); S. 286 (Nr.
4387); S. 652 (Nr. 5089).

°E. Staehelin, Die Viteriibersetzungen Oekolampads, SThZ 33 (1916), 57-91, 71.

® A. Schindler, Zwingli und die Kirchenviiter, Ziirich 1984, S. 93.



122 Rudolf Brindle

in seinem Exemplar der Pariser Chrysostomus-Ausgabe von 1536, das heute
in der Genfer Universitiitsbibliothek aufbewahrt wird.”

Johannes Chrysostomus hat das Verhiltnis von Glaube und Werken in ei-
ner Art und Weise bestimmt, die ihm in spiterer Zeit den Ruf eingebracht
hat, er habe einen klassischen «Synergismus> vertreten.® Dieser Begriff ist im
Protestantismus eindeutig negativ bestimmt. Ein neutrales Verstédndnis von
Synergismus ist im Bereich lutherischer Tradition nicht moglich. Darum ist es
problematisch, das Miteinander und Ineinander von gottlichem Gnadenhan-
deln und menschlichem Tun unter dem Einfluss der gottlichen Gnade in der
altkirchlichen griechischen Theologie mit dem Begriff Synergismus zu benen-
nen. Die griechischen Viter, unter ihnen an erster Stelle Johannes Chrysosto-
mus, bezeichnen mit dem Begriff der cuvépyeia zwar die Beziehung zwischen
gottlichem und menschlichem Handeln. Sie verwenden den Begriff aber in
anderer Absicht, als das dann in der bitteren Auseinandersetzung um das
Erbe Luthers gegen eine mogliche Verfilschung durch Melanchthon (Flacius
gegen Strigel) geschah. Das ist mitbedacht, wenn nachstehend die Termino-
logie <Synergismus>, «<synergistisch> verwendet wird.

Johannes hat keine dogmatischen Abhandlungen geschrieben, sondern
seine Uberzeugung in Predigten entfaltet. Das gilt es zu beachten, denn Pre-
digten werden in aller Regel die Horerinnen und Horer zum eigenen Tun auf-
fordern und werden das menschliche Handeln auch mit der Hoffnung auf
ewiges Heil in Verbindung bringen. Johannes legte als Prediger in Antiochi-
en, spéter in Konstantinopel den Akzent oft auf die Notwendigkeit der Wer-
ke. In seiner sechsten Predigt zum Johannesevangelium formuliert er:
«Rechtgldubigkeit ohne gute Werke niitzt nichts.»” Unsere Erwiihlung «er-
folgt aber weder aus Liebe allein, noch aus unserer Tugend allein, sondern
aus beidem zusammen».'"” «Der Glaube ohne Werke ist ein Phantom ohne
Kraft.»'' Das Miteinander von menschlicher Bereitwilligkeit und gottlichem
Beistand ist fiir Johannes ein 86ypa péya'’. Er fiihrt den Nachweis dafiir in der

7 A. Ganoczy und K. Miiller, Calvins handschriftliche Annotationen zu Chrysostomos,
Wiesbaden 1981; J.H. McIndoe, John Calvin, Preface to the Homilies of Chrysostom:
HartQ 5 (1965) 19-26; R. J. Schoeck, The Use of Saint John Chrysostom in Sixteenth Cen-
tury Controversies: HThR 54 (1961) 21-27.

% Breiter dargestellt ist die Thematik in: R. Briindle, Synergismus als Phiinomen der
Frommigkeitsgeschichte, dargestellt an den Predigten des Johannes Chrysostomus. In:
Fairy v. Lilienfeld; Ekkehard Miihlenberg (Hgg.), Gnadenwahl und Entscheidungsfreiheit
in der Theologie der Alten Kirche, Oikonomia 9, Erlangen 1980, S. 69-89; 113-121. Dieser
Text gibt einen Vortrag wieder, der 1979 an der Tagung der Patristischen Arbeitsgemein-
schaft in Bethel gehalten wurde. Hilfreich zur Thematik auch A. M. Ritter, Charisma im
Verstandnis des Joannes Chrysostomos und seiner Zeit, Gottingen 1972.

’In ev. Joh. hom. 6 (5) [MPG 59.62].

'“In ep. ad Eph. h. 1,2 [62,12].

""In ep. II ad Tim. hom. 8,1 [62,643]; in ep. ad Philem. hom. 3.2 [62,716f.].

12In ev. Mt. hom. 82 al. 83,4 [58,742].



Zur Verhiltnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 123

82. Predigt zum Matthiusevangelium, die um den Verrat des Judas und die
Verleugnung des Petrus kreist: Judas empfing wohl viel Beistand, ohne dass
das ihm niitzte, weil er nicht wollte und nicht bereit war, das Seine dazu bei-
zutragen. Petrus war bereitwillig, aber er fiel, weil er keinen Beistand hatte.!
Bei der Entfaltung des doyno péyo sagt Johannes, die Menschen wirkten so-
wohl mit Gott zusammen als auch Gott mit den Menschen zusammen.'* Er
verwendet dabei relativ selten die Termini cuvépyetla, cuppoyio, CUUTPATTELY.
Weit hdufiger braucht er umschreibende Wendungen wie «Das ist unsere und
seine Sache» oder «Einiges tut er, einiges tun wir»."> Mit grossem Nachdruck
hilt Johannes Chrysostomus fest, dass der Grund unseres Heils allein in Got-
tes Erbarmen liegt. «Christus ist fiir seine Nachkommen, obzwar sie nicht ge-
recht handelten, der Vermittler der Gerechtigkeit geworden, die er uns allen
durch seinen Kreuzestod verdient hat.»'® Und: «Die Befreiung von der Last
der Siinde, von unheilbarer Krankheit, war Sache des gottlichen Erbarmens
allein. Aber», so fiahrt er fort, «was dann kommt, teilt sich zwischen uns und
ihm.» '’

Das Zustandekommen des Glaubens fithrt Chrysostomus meist auf Gott
zuriick. Gelegentlich spricht er aber vom Glauben in synergistischer Weise.
Besonders ausgepragt tut er dies in einer Predigt zu I Kor 4,13. Hier setzt er
sich mit der paulinischen Wortverbindung «Geist des Glaubens» auseinan-
der. Wie kann Paulus den Glauben als «Geist des Glaubens» bezeichnen und
unter die Charismata zdhlen? Wenn der Glaube ein Charisma und damit aus-
schliesslich ein Geschenk des Geistes und nicht auch unser Werk ist, so ver-
dienen die Ungldubigen nicht bestraft und die Gldubigen nicht gelobt und be-
lohnt zu werden. Der Glaube ist auch ein Werk der Tugend des Glaubenden.
Indem Paulus den Glauben als Geist des Glaubens bezeichnet, will er zeigen,
dass es beim Anfang des Glaubens wie beim Horen der Berufung auf unsere
gvyvopooLvn ankommt. Wenn einmal der Glaube gegriindet ist, so ist die Hil-
fe des Geistes unentbehrlich. Nur so kann der Glaube Bestand haben. «Gott
und die Gnade des Geistes kommen unserer npoaipeotic nicht zuvor, sondern
obgleich er ruft, so wartet er doch, bis wir selbst freiwillig kommen. Kommen
wir, so schenkt er uns seine ganze Hilfe.»'®

Eindeutig <synergistisch> denkt Johannes auf der Ebene der Werke. Das
neue Leben, das nach der Befreiung von der Stinde durch Gott beim Men-
schen folgen muss, teilt sich zwischen Gott und den Menschen. Das neue Le-

“Hom. 82,4 [58,742].

"“In ep. ad Phil. hom. 2 (1),3 [62,185]; in ep. II ad Tim. hom. 2,1 [62,608]; in ep. ad
Hebr. hom. 16,4 [63,128]; de paen. hom. 3.5 [48,299].

!> n ep. ad II ad Thess. hom. 4,2 [62,128].

'“In ep. ad Rom. hom. 11 (10),1 [60,475].

"In ep. ad Tit. hom. 5,2 [62,691]; vel. Exp. Ps. 116 [55,327]; in ep ad Col. hom. 5,1
[62,332].

' In illud: Habentes eundem spiritum, hom. 1,4f [51,276].



124 Rudolf Brindle

ben der Christenmenschen ist Gottes und unsere Sache.'” Gott ist zur Hilfe
bereit, aber er ist nicht ein Helfer des Trigen, sondern des Selbsttitigen.”
Diese Uberzeugung sitzt so tief in Johannes, dass er sie auch in der paulini-
schen Wendung von der Gnadenwahl (Rém 11,5) ausgedriickt findet. Er
schreibt: «Beachte, wie in dem Wort <Gnadenwahl> jeder Teil seine besonde-
re Bedeutung hat; es ist einerseits die Gnade Gottes, andererseits die gute
Gesinnung derer, die zum Heil gelangt sind, ausgedriickt. Durch das Wort
<Wahl> bringt der Apostel das eigene Dazutun jener zum Ausdruck, durch das
Wort <«Gnaden-> das Geschenk Gottes.»”' Gott verlangt von unsere Seite eine
Mitwirkung, er setzt uns nicht wie Holz oder Stein in Bewegung. Er schiebt
uns nicht wie Holz oder Stein vom Laster zur Tugend hiniiber.”* Gott selbst
wirkt in uns, aber wir miissen unseren freien Willen bestidndig in enger, unauf-
loslicher Verbindung mit ihm erhalten. Die Aussage des Paulus in Phil 2,13,
dass Gott Wollen und Vollbringen wirke, macht Johannes grosse Schwierig-
keiten. Wenn Gott auch das Wollen bewirkt, wie kann Paulus noch eine For-
derung an uns stellen? Wenn Gott das Wollen bewirkt, konnen wir gar nicht
gehorchen. Johannes formuliert in einer Predigt zum Philipperbrief: «Nur
wenn du willst, wird er das Wollen wirken.»>* Das Dilemma, das sich fiir ihn
auftut, hat thn immer wieder beschiiftigt. Er hat es unter verschiedenen
Aspekten formuliert. Wenn alles Gottes Werk wire, so stiinde ja nichts im
Wege, dass alle das Heil erlangten.”* Wenn der freie Wille aufgehoben ist,
wenn wir nicht freiwillig, sondern unter Zwang gesiindigt haben, dann hat
Strafe keinen Sinn.” Gottes Gnade kommt uns zwar nicht auf Grund unserer
Anstrengungen und treuer Pflichterfiillung zu, sondern aus Liebe; freilich
nicht aus Liebe allein, sondern auch auf Grund unserer Tugend. «Wenn nim-
lich aus Liebe allein, so missten alle gerettet werden; wenn hinwiederum aus
unserer Tugend allein, so wire seine Ankunft (ropovcia) und das ganze
Heilswerk (mdvto 10 otkovoundévta) iiberfliissig. Es erfolgt aber weder nur
aus Liebe noch aus unserer Tugend allein, sondern aus beiden zusammen.
«Denn er hat uns erwihlt>, heisst es; der Wihlende aber weiss, was er

"In ep. ad Tit. hom. 5.2 [62,691]; in ep. ad Hebr. hom. 12,4 [63,101].

*In ep. ad Eph. hom. 21,4 [62,155f.].

?'In ep. ad Rom. hom. 19 (18),4 [60,578].

*’In ep. ad Phil. hom. 2 (1),3 [62,185]; in ep. II ad Thess. hom. 5,1 [62,493]; in ep. I ad
Tim. hom 3.1 [62,515]. Zu vgl. sind auch folgende Stellen; in ev. Mt. hom. 82 al. 83,4
[58,742]; in ep. II ad Tim. hom. 2,1 [62,608]; in ep. ad Hebr. hom. 12,4 [63,101]; hom. 16,4
[63.128]. Besonders interessant ist die Stelle In illud: Salutate Priscillam et Aquilam, hom.
2.2 [51,199f]. Jesus spricht zu seinen Jiingern: «Ich erlaube euch, Beutel und Tasche zu ha-
ben, damit ich nicht durch cuch wie seelenlose Maschinen (dUayvymv opydvev) zu wirken
scheine. Thr sollt dabei auch eure Tugend zeigen.»

*In ep. ad Phil. hom. 9 (8),1 [62.,240].

*In ep. ad Rom. hom. 17 (16).9 [60,561].

» Hom. 67 in Gen. hom. 22,1 [53,187].



Zur Verhilmisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 125

wihlt.»* Der letzte Satz zeigt ein wichtiges Problem an. Johannes interpre-
tiert die Vorherbestimmung Gottes als seine Priszienz.”” Nur so kann er Got-
tes Pradestination mit der Freiheit des menschlichen Willens zusammenden-
ken. Beides zusammenzubringen ist fiir Johannes so wichtig, dass er sogar
eine Stelle wie Rom 9,23, «die er vorherbestimmt hatte zur Herrlichkeit», als
Hinweis auf Gottes Vorherwissen versteht. Die Freiheit des Willens aufzuhe-
ben ist fiir Johannes ein Zeichen des Unglaubens.*® Man darf nicht «Ich kann
nicht» sagen. Das hiesse den Schopfer anklagen. «Denn wenn er uns ohn-
méchtig erschaffen hat und dann Pflichten auferlegt, so liegt darin eine An-
klage gegen ihn.»** Johannes ist zutiefst davon iiberzeugt, dass Gott den Men-
schen von Anbeginn an mit freiem Willen ausgeriistet hat.”” Durch die Siinde
ist der freie Wille wohl geschidigt, aber nicht vollig zerstort. «Die Schlechtig-
keit des freien Willens wog mehr als die Gesetze der Natur.»’' Christus ist
nicht gekommen, die menschliche Natur zu vernichten, sondern dem Willen
die rechte Richtung zu geben.* Alles liegt bei Gott, aber nicht so, dass unser
freier Wille (ovte&ovotov) verletzt wiirde.*

Die zahlreichen Stellen im chrysostomischen Predigtwerk, die synergi-
stisch geprégt sind, diirfen indes den Blick nicht dafiir verdecken, dass Johan-
nes letztlich entschieden an der Priavenienz der Gnade festhilt. Er weiss sich
in der Uberzeugung mit Paulus einig, dass Gott von allem Anfang an seinen
Heilsratschluss iiber die Menschen gefasst hat. Christus hat dieses Gliick
moglich gemacht schon vor unserer Entstehung, ja, schon vor Grundlegung
der Welt.*® Die Erlosung der Menschen ist die alleinige Tat Gottes, ein Ge-
schenk seiner Gnade. Sie ist nicht etwa Gegengabe fiir geleistete Arbeit, son-
dern «alles ist aus Gnade geschehen». «Daraus ist das Ubermass (der Liebe
Gottes) ersichtlich, dass er (die Menschen) nicht bloss erlost, dass er sie nicht
nur in eine bessere Lage versetzt hat, sondern dass er es ohne ihr Zutun, ohne
thre Anstrengung getan hat; ja, er hat sie nicht bloss erlost, sondern er hat ih-
nen noch viel bessere Dinge geschenkt und alles das einzig um seines Sohnes
willen.»*> Gott hat uns trotz unseres Widerstandes aus Liebe an sich gezo-
gen.™ Er hat die Menschen, die fiihlloser waren als Stein, mit einem Schlag
zur Wiirde der Engel emporgehoben, ohne jede Mitwirkung von ihrer Seite.”’

*1n ep. ad Eph. hom. 1,2 [62.12].

*"In ep. ad Rom. hom. 17 (16),9 [60,561]; cf. in ev. Mt. hom. 79 al. 80,2 [58,719].
*In ep. I ad Tim. hom 3.2 [62,518].

»In ep. ad Hebr. hom. 16,4 [63,127].
*Hom. 67 in Gen. hom. 16,5 [53,132].
'In ev. Mt. hom. 9,5 [57.182].

1n ep. ad Rom. hom. 12 (11).2 [60.486].
*In ep. ad Hebr. hom. 12,3 [63,99].

1n ep. ad Eph. hom. 1,2 [62,11f.].

¥In ep. ad Rom. hom. 13 (12).2 [60.496].
% In ep. ad Phil. hom. 15 (14),2 [62,285].



126 Rudolf Brindle

Was Gott fiir unser Heil getan hat, ist aus blosser Gnade (yuuviig xdpirog) ge-
schehen.® Gott hat uns versohnt, bevor wir etwas geleistet haben, als wir noch
seine Feinde waren.”” Besonders schon ist eine Stelle in der vierten Predigt
iiber die Anderung der Namen. Paulus bekennt von sich, nicht er habe den
Herrn gefunden, sondern er sei von ihm in der Irre gefunden worden.* In sei-
ner ersten Predigt zum Titusbrief bezieht Johannes das, was er in der eben er-
wihnten Homilie von Paulus aussagt, ausdriicklich auf uns alle. «Erst wurden
wir ergriffen und spiater kamen wir zur Erkenntnis; erst wurden wir erkannt
und dann ergriffen wir. Erst wurden wir gerufen und dann gehorchten wir.»*!
Aus diesen und anderen Stellen erhellt, dass Johannes Chrysostomus auch
die Aneignung des Heils, das Ja des Menschen, nicht einfach und ausschlies-
slich der Kraft des freien Willens zuschreibt.

Fiir die Vermittlung der beiden Glaubensiiberzeugungen, Priavenienz der
Gnade Gottes und Willensfreiheit des Menschen, ist die chrysostomische
Tauftheologie von grosser Bedeutung. In der Taufe geschiecht mehr als Be-
gnadigung des Siinders. Vielmehr dringt die Gnade so tief in den Téufling ein,
dass’sie die Seele selbst beriihrt und die Siinde mitsamt den Wurzeln aus ihr
herausreisst. Die Taufe ist zugleich Quelle der Heiligung.* In der Taufe be-
kommen wir Anteil am Geist. Vor der Gnade des Heiligen Geistes liegen von
nun an die Leidenschaften am Boden in Furcht und Zittern.¥ Der Geist
macht uns heilig.** Er ermoglicht unsere guten Werke.* Auf die Frage «Wie
erwihlt Gott die Glaubigen zum Heil?» antwortet Johannes: «Das erklirt der
Apostel durch die Worte <in Heiligung des Geistes>, dadurch also, dass Gott
sie heiligte durch den Geist und den wahren Glauben. Denn das ist es, was un-
serer Rettung (cwmpia) Halt gibt; [es kommt] nicht von Werken noch von
rechten Taten (oUdopod anod €pywv, ovdauod ano kKatopBwuatwy), sondern
[entsteht] durch Glauben an die Wahrheit.»* Von dieser Uberzeugung her ist
es Johannes Chrysostomus moglich zu sagen, dass wir das Gute nicht aus ei-
gener Kraft bewerkstelligen, sondern durch Gottes Gnade®’. Was immer wir
an Gutem tun, wir bleiben angewiesen auf Gottes ¢tiavOporia.” Keiner fiihrt
ein solches Leben, dass er das Himmelreich verdiente, sondern alles ist ein

In ep. ad Col. hom. 5,1 [62,332].

*In ep. ad Rom. hom. 15 (14),1 [60.523].

¥1n ep. 11 ad Cor. hom. 11.3 [61,487f.]; in ev. Mt. hom. 45 al. 46,3 [58.474].
*De mut. nom. hom. 4,4 [51,150].

' nep. ad Tit. hom. 1,1 [62,665].

1 ep. I ad Cor. hom. 40,2 [61,348L.]; hom. 1,1 [61,13].
“In ep. ad Rom. hom. 14 (13).7 [60.517].

*1In ep. ad Hebr. hom. 17,5 [63,133].

* De prophetiarum obscuritate 11,5 [56.182f.].

“In ep. IT ad Thess. hom. 4,2 [62,488].

7 Ad Stag. 1,9 [47,445(.].

*In Jesaiam 1.6 [SC 304.76].



Zur Verhiltnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 127

Gnadengeschenk Gottes.* Besonders priignant ist ein Abschnitt in der zwolf-
ten Predigt zum 1. Korintherbrief: «Denn nicht dein Verdienst ist es, sondern
Gottes Gnade. Nennst du mir den Glauben, so hast du thn durch die Beru-
fung; und nennst du die Vergebung der Siinden, die Wundergaben und das
Lehramt: alles hast du von dorther empfangen. Sage mir also, was besitzest du
denn, das du nicht empfangen, sondern aus eigenem Verdienst erworben hét-
test? Nichts hast du aufzuweisen, sondern alles hast du empfangen.»” Wir
wissen zutiefst, dass wir alles durch Gottes Gnade tun, schreibt Johannes in
anderem Kontext.”'

Das Nebeneinander von Aussagen, die in grosser Ausschliesslichkeit die
Privenienz der gottlichen Gnade betonen und solchen, die in ebensolcher
Ausschliesslichkeit die Bedeutung des menschlichen Mitwirkens unterstrei-
chen, ldsst sich nicht in ein System bringen. Unser westliches Denken muss
sich in den Kategorien von Entweder-Oder entscheiden. Einem Mann wie Jo-
hannes Chrysostomus - und das gilt auch fiir die anderen grossen griechischen
Kirchenviiter - ist mit einem auf Alternativen fixierten Denken nicht beizu-
kommen. Sein Denken schreitet einen Kreis ab. Bei einer Einzelaussage ist es
nicht sinnvoll nach dem Ort auf diesem Kreis zu fragen. Nachstehend seien
drei Beispiele aufgefiihrt. In der vierten Homilie zum 1. Thessalonicherbrief
schreibt Johannes: «Wenn das Feuer der Sonne der Gerechtigkeit in unsere
Seele dringt, dann ldsst sie darin nichts Starres, nichts Hartes, nichts Schadli-
ches, nichts Unfruchtbares; sie macht alles mild und siiss und angenehm.
Wenn wir einander lieben, wird auch uns ein solcher Strahl treffen.»* Bei ei-
ner Aussage wie dieser sollte nun nicht gefragt werden, ob hier die Préiveni-
enz der Gnade Gottes oder die Mitwirkung des Menschen betont werde. Was
fiir uns wie zwei distinkte Aussagen aussehen mag, ist fiir Johannes eine. Der
gottliche Strahl macht die Menschen liebesfihig und im Vollzug der Liebe
trifft uns dieser Strahl. Der grosse Prediger bringt damit eine neue Dimension
in die Diskussion ein: die Erfahrung des Glaubens. Der zweite Text stammt
aus der Homilie «De resurrectione Domini nostri Jesu Christi». Johannes ver-
gleicht hier Jesus mit einem Trainer, der den von ihm geschulten Athleten in
den Wettkampf gehen lidsst, damit dieser die Erfahrung machen kann, welche
Kraft der Lehrer in ihn gelegt hat. Christus hitte den Feind auch allein vollig
besiegen und beseitigen konnen. «Aber damit du die iiberschwengliche Gros-
se seiner Gnade kennenlernst, die Grosse der geistlichen Kraft, die du durch
die Taufe empfangen hast, lisst er dich in den Kampf ziehen.»* Die dritte
Stelle findet sich in der ersten Predigt zu II Kor 4,13 «Habentes eundem spi-

¥1n ep. ad Col. hom. 2,3 [62,311].
n ep. I ad Cor. hom. 12,2 [61,98].
S'In ep. IT ad Cor. hom. 3.2 [61,407].
2In ep. I ad Thess. hom. 4.5 [62,422].
¥ De resurrectione 5 [50,440].



128 Rudolf Briindle

ritum». Hier nimmt Johannes seinen Ausgang beim Glauben. Der Glaube be-
notigt den Beistand des Heiligen Geistes, um unerschiitterlich zu bleiben. Der
Beistand des Heiligen Geistes wird uns durch reines Leben und guten Wandel
(81 Blov kaBapo kat moAtteiag apiotne) gesichert.” Die drei Texte illustrie-
ren das Denken unseres Kirchenvaters in Kreisen. Er schreitet mit seinen
Formulierungen relativ selten den ganzen Kreis ab. Meist gibt er an einer ein-
zelnen Stelle nur ein Segment wieder.

Die Predigten von Johannes Chrysostomus sind von einem tiefen seelsor-
gerlichen Engagement gepragt. Hier liegt mit ein wichtiger Grund fiir seine
synergistische Verhiltnisbestimmung von Glaube und Werken. In diesem
Kontext ist die Verbindung eindriicklich, die Johannes zwischen Gebot und
Gebet herstellt. «Hore auf Gott in seinen Geboten, damit auch Gott auf dich
hore in deinen Gebeten!»>® Wir spiiren zumal in seinen antiochenischen Pre-
digten die grosse Sorge iiber den Zustand der christlichen Gemeinde. Der im
Osten weitherum bekannte Rhetorikprofessor Libanius, der dem alten Glau-
ben verpflichtet blieb, gestand zwar zu, dass die Mehrheit der Bevolkerung
christlich geworden sei. Allerdings, merkt er ironisch an, was fiir Christen!*
Johannes selbst spricht wohl als erster von <halben Christen>”’. Die Kirche
seiner Zeit erscheint ihm wie eine Frau, die von threm fritheren Wohlstand
herabgesunken ist und nur noch die Zeichen ihres ehemaligen Wohlstands
besitzt, die Kistchen fiir den goldenen Schmuck und ihre Schrinke, aber kei-
ne Schitze mehr hat.”® Schlimmer noch: Johannes sieht die ganze Kirche wie
einen entseelten Leib darniederliegen. «Wie man an einem Leib, aus dem
eben erst das Leben entwichen ist, noch die Augen sehen kann, noch die Héan-
de und Fiisse, noch Hals und Kopf, wie aber keines der Glieder mehr seinen
Dienst versieht, so sind eben auch hier alle, die ich vor mir sehe, Gliaubige,
aber dem Glauben fehlt das Leben; denn die Wiarme haben wir ausgetrieben
und dem Leib Christi das Leben geraubt.»” Die urspriingliche Liebe ist erkal-
tet.®” Die Stadt ist voll von Armen, denen es am Allernétigsten fehlt. Die Rei-
chen sind hartherzig geworden. Sie tragen fiir viele Talente Gold und Edel-
steine auf sich herum, wihrend in der gleichen Stadt Menschen vor Hunger
sterben.®' Sie bringen es fertig, nach dem Gottesdienst an den vor der Kirche

*In illud: Habentes eundem spiritum, hom. 1,9 [51,280].

3 De stat. hom. 15.5 [49,162].

% Or. 30.28f.

57 In ev. Mt. hom. 4.7; 5,1 [57.48.55]

¥In ep. I ad Cor. hom. 36.5 [61.312].

*In ep. Il ad Cor. hom. 27,4 [61,588].

%1n ep. 11 ad Thess. hom. 5.4 [62,497]; cf. in ep. ad Eph. hom. 6.4 [62,47].

®'In ev. Mt. hom. 89 al.90.4 [58,786]: in ep. ad Eph. hom. 13,4 [62,100]; in ep. ad Phil.
hom. 11 (10),3 [62,259]; in acta Apost. hom. 11,3 [60,98]; in ep. [ ad Cor. hom. 21,5 [61,176];
hom. 38,6 [61.330]: in ep. II ad Thess. hom. 5.2 [62,495].



Zur Verhiltnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 129

wartenden Armen voriiberzugehen, wie wenn diese nicht Menschen, sondern
Sdulen aus Stein wiren.*

Johannes Chrysostomus hat in der ihm vorgegebenen Situation den Ak-
zent auf die Orthopraxie legen miissen. Immer wieder betont er, in immer
neuen Wendungen, dass nur der Barmherzige Gottes Reich ererben wird.*
Gott hat unendlich viel fiir unser Heil getan, nun gilt es, dass wir uns auch un-
sererseits um unser Heil kiimmern.® Wer nach Annahme des Glaubens nach-
ldssig wird, kann nicht gerettet werden. Die Grosse der Gnade darf nicht als
Vorwand fiir Triigheit missbraucht werden.” Die Berufung ist ein freies
Werk der Gnade; darin zu verharren, hiingt vom Eifer der Berufenen ab. Im
Schlaf kann keiner in den Himmel eingehen. Standig gilt es, eifrig und ange-
spannt zu sein.®® Die Forderungen des Evangeliums konnen leicht erfiillt wer-
den. «Sobald wir wollen, wird Gott unser Wollen immer mehr stirken.»®’
Zum Guten sind alle fdhig, wendet Johannes gegen einen ein, der unter Be-
rufung auf die Natur seines Korpers und die Neigung seines Willens erklért,
er konne das Gute nicht tun. «Weil du nicht willst, nicht weil du nicht kannst,
tust du das Gute nicht.»*® Das sind optimistische Téne, zu optimistische
mochten wir meinen, wenn wir an Rom 7,19, an Augustin oder unsere eige-
nen Erfahrungen denken. Aber wir miissen uns die Adressaten solch tiber-
spitzter Aussagen vorzustellen versuchen. Das sind Menschen, die ihre Nach-
lassigkeit (paBupia), die Weigerung, ihr Leben zu dndern, mit Ausreden ent-
schuldigen, die dhnlich geklungen haben werden wie jene, die Johannes in sei-
ner dritten Predigt iiber die Verdnderung der Namen zitiert. «<Wenn es Gottes
Willen ist, dass ich mich bekehre, so wird er mich schon tiberzeugen, und ich
werde mich bekehren.»” Oder Leute, die unter Berufung auf Joh. 6,37.44 er-
klidren, wen der Vater nicht zu Christus gefiihrt habe, der sei ohne Schuld.”
Oder Christen, die den mahnenden Hinweis auf grosse Gestalten des Glau-
bens wie Daniel zuriickweisen mit der Behauptung, bei diesen sei alles rein
ein Werk der Gnade gewesen.”> Auf dem Hintergrund solch leichtfertiger Be-

2In Genesim Sermo V.3, [SC 433,271].

®In ev. Mt. hom. 47 al. 48,4 [58,486]; hom. 78 al. 79,1 [58,711]; in ev. Joh. hom. 60 (59).4
[59,332].

*1In ep. ad Rom. hom. 26 (25),5 [60,635].

% In ep. ad Rom. hom. 14 (13),7 [60,517]; cf. in ep. I ad Cor. hom 42,3 [61,366].

% In ev. Mt. hom. 69 al. 70,2 [58,650]; in ep. ad Hebr. hom. 16,4 [63,128]; hom. 34,3
[63,2351].

" In ep. ad Rom. hom. 16 (15).5 [60.547]; cf. in ev. Mt. hom. 45 al. 46,3 [58,475]; hom.
79 al. 80,1 [58,718]; in ev. Joh. hom. 60 (59).,4 [59,333]; In ep. ad Phil. hom. 9 (8),1 [62,240)].

% In ep. I ad Cor. hom. 2.3 [61,21].

“Vagl. die chrysostomische Auslegung in ep. ad Rom. hom. 14 (13),2 [60.510].

De mut. nom. hom. 3,6 [51,143f.].

"'In ev. Joh. hom. 46 (45),1 [59,257f.]. Interessant wiire hier ein Vergleich mit der Aus-
legung Augustins, s. Tractatus in Joh. 26,2 [CChr 36,260f.]; cf. 53,6ff [ CChr 36,454ff.].

"2In ep. ad Rom. hom. 4 (3).4 [60,416].



130 Rudolf Brindle

hauptungen, die, auch wenn sie durch Johannes stilisiert worden sind, doch
Meinungen wiedergeben, wie sie zu seiner Zeit vertreten worden sind, wird
der Nachdruck verstidndlich, den er auf den unauflésbaren Zusammenhang
zwischen dem rechten Glauben und dem ihm entsprechenden Leben legt.
Der Glaube ohne Werke ist wie eine blosse Form ohne Kraft.” «Gott wird
nicht allein durch richtige Dogmen, sondern auch durch einen guten Lebens-
wandel verherrlicht.»™ Fehlen die Werke, so ist der Glaube nicht Verherrli-
chung, sondern Listerung Gottes.”

Ein weiterer Beweggrund fiir Johannes, die Notwendigkeit eines dem
Evangelium entsprechenden Lebens mit so starken Farben herauszustellen,
lag im Umstand, dass die etwa 15% Juden und die rund 35% Heiden in An-
tiochien’ aufmerksam beobachteten, ob die Christen die in ihren Lehren er-
hobenen hohen Anspriiche auch einlosten. Die Nichtchristen beurteilen die
christliche Lehre nicht nach ihrer dogmatischen Richtigkeit, sondern nach der
Kraft, die auf das tigliche Leben ausstrahlt.”” Sie achten nicht auf die Worte
der Christen, sondern priifen zuerst ihr Tun. Sie fordern die Christen auf, die
Wahrheit ihres Glaubens durch ihre Taten zu erweisen. Wenn die Christen
das verweigern, wenn die Reichen unter ihnen trotz der Not der Armen an ih-
rem {libersteigerten Luxus festhalten, miissen die Heiden den christlichen
Glauben fiir ein Ammenmiirchen oder einen Mythos ansehen’. Johannes
kann sagen: «Es bediirfte keiner Worte, wenn unser Leben ein solches Licht»
- Phil 2,15 wird vorher zitiert - «verbreiten wiirde. Es bediirfte keiner Lehrer,
wenn wir mit unseren Taten predigen wiirden. Es géibe keine Heiden, wenn
wir alle richtige Christen wiiren.»”” Christus hat sich selbst hingegeben und
nicht nur schone Worte gemacht, darum muss auch der Glaube seiner Anhén-
ger Auswirkungen im Alltag haben.” In einer Homilie zum Romerbrief gibt
Johannes ein Gesprich zwischen einem Heiden und einem Juden wieder:
«Wenn dich weiter der Heide fragt: <Woran soll ich erkennen, dass Gott Din-
ge befohlen hat, die méglich sind? Denn sieh, du bist ein Christ, du stammst
von christlichen Eltern ab, du bist in dieser schonen Religion aufgewachsen,
tust aber nichts von dem, was sie befiehlt.>» Da kannst du freilich sagen: <ch

“1n ep. Il ad Tim. hom. 8,1 [62, 643]; in ep. ad Philem. hom. 2,1 [62, 709].

"In Genesim Sermo 1,3 [SC 433,170].

5 1n ev. Joh. hom. 67 (66),3 [59,374].

70 Johannes Chrysostomus, Acht Reden gegen Juden. Eingeleitet und erlidutert von
Rudolf Briindle. Ubersetzt von Verena Jegher-Bucher, BGL 41, 1995, S. 51.

"In ep. ad Tit. hom. 4,3 [62,685].

" 1In ep. ad Col. hom. 7,5 [62,350]; cf. ad pop. Ant. hom. 5,2 [49,71].

" In ep. ad Tit. hom. 10,3 [62,554]; vgl. in Psalmum 145.4 [55,523f.]; in acta Apost.
hom. 11,3 [60,97]; in ep. ad Rom. hom. 27 (26).4 [60,642]; in ep. I ad Cor. hom. 33,5
[61,283]; in ep. ad Phil. hom. 1 (arg.),3 [62,181]; in ep. I ad Thess. hom. 2,4 [62,404]; in ep.
ad Hebr. hom. 4.5 [63,42f.]; hom. 28,6 [63,200].

%In ep. ad Col. hom. 3,3 [62.321].



Zur Verhiltnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 131

weise dich auf Beispiele von anderen hin, die es tun, auf die Monche in den
Wiisteneien.» Aber schiamst du dich nicht, dass du dich als Christ bekennst
und auf andere verweisen musst, selbst nicht imstande, dein Christentum
durch Taten zu erweisen?»"!

Johannes Chrysostomus hat seine Uberzeugung, wir seien in unserem Wil-
len frei, uns zu entscheiden, auch gegen den in der Spitantike starken Glau-
ben an den Einfluss der Gestirne verteidigen miissen. Er nimmt darauf in ver-
schiedenen Predigten Bezug. Seinen Ausserungen ist zu entnehmen, dass die-
ser Irrglaube auch unter den Christen zahlreiche Anhiinger hatte. Vehement
wendet er sich dagegen. Den Sternen bestimmenden Einfluss auf die Men-
schen zuzuschreiben bedeutet fiir ihn das Ende jeder Moral.** Mit dem Ster-
nenglauben verwandt ist die Uberzeugung, die Menschen unterstinden der
Heimarmene, einem zwingenden Geschick. Johannes geht in der 22. Homilie
zum 1. Korintherbrief darauf ein. Paulus mit seinem Lebensweg ist fiir ihn das
tiberzeugende Gegenargument. Paulus, der vom Verfolger der Kirche zu ih-
rem grossen Apostel wurde, lehrt uns, dass auch wir uns dndern und bessern
konnen. «Wo sind nun diejenigen, welche der Willensfreiheit (tpoaipéoeng
ehevbepiav) das zwingende Schicksal (v thig elpopuévne avdyknv) entgegen-
stellen?» fragt der Prediger am Ende der fiktiven Debatte seine Horer. Die
ganze Argumentation hat fir ihn ein seelsorgerliches Ziel. Er will den in ihre
Schuld Verstrickten, den Verzagten Mut machen.™ In der 59. Predigt zum
Matthdusevangelium setzt er sich iiber mehrere Paragraphen hinweg mit der
Behauptung auseinander, das Bose sei ein unerschaffenes, ewiges Prinzip. Er
kann in diesen manichéisch klingenden Sédtzen nur Einflisterungen des Teu-
fels sehen. Dieser verfiihrt die Menschen, gegen Gott derartige Listerungen
zu schleudern. Unter dem Vorwand der Frommigkeit hat er sie verleitet, eine
andere Ursache fiir die Herkunft des Bosen auszukliigeln. «Um die Ursache
des Bosen nicht im Menschen selbst suchen zu miissen, stellt man die gottlose
Behauptung (rovnpov doyua) auf, es sei von Ewigkeit her, (ayévnta, uner-
schaffen)». Die Frage, woher das Bose denn stamme, kann Johannes in dieser
Predigt nur mit dem Hinweis auf den Willen dé§ Einzelnen beantworten. Er
nimmt Bezug auf die Erfahrung der Horer. Sie alle haben schon die Erfah-
rung gemacht, dass sie einmal der Versuchung erlegen sind, ein andermal ihr
widerstanden haben, dass sie sich einmal des Armen erbarmt, ein andermal
ihn abgewiesen haben. Woher kommt das? «Es kam daher, dass du dir das
eine Mal ernstlich Gewalt antatest, dann aber wieder nachléssig und leichtsin-
nig wurdest.»™ Das Bose ist nicht ein {ibergeordnetes Prinzip, es nimmt sei-
nen Ausgang «vom Leichtsinn, von der Nachlissigkeit, vom Umgang mit dem

81n ep. ad Rom. hom. 27 (26).4 [60,6431.]; cf. in ev. Mt. hom. 43 al. 445 [57.,464].
% Hom. habita postquam presbyter gothus 6 [63,509].

% 1n ep. I ad Cor. hom. 22,4 [61,185f.].

*1In ev. Mt. hom. 59 al. 60,2-3 [58,575-578].



132 Rudolf Brindle

Bosen, von der Geringschidtzung der Tugend». Zum Bdsen kann niemand ge-
zwungen werden.® Wiederholt nimmt Johannes Chrysostomus ein Argument
auf, das ihm offensichtlich hédufig entgegengehalten worden ist. Die Leiblich-
keit des Menschen sei schuld an seinen Verfehlungen, der Korper sei Sitz der
bosen Regungen. Er hilt entgegen, dass so argumentieren bedeute, die
Schopfung Gottes zu ldstern und mit den Manichidern gemeinsame Sache zu
machen. Nicht der Korper und seine Glieder tragen die Schuld, sondern ein-
zig der bose Wille.™ Die schwierigsten Gegner aber sind fiir Johannes dieje-
nigen, die mit der Schrift argumentieren. Ein Wort vor allem zitieren die Geg-
ner des freien Willens mit Vorliebe. «Des Menschen Weg steht nicht in seiner
Gewalt und der Mann wird nicht, wie er will, wandeln oder seinen Gang rich-
ten.» (Jer 10, 23) Dieser Vers bedarf sorgfiltiger Auslegung, weil er leicht zu
Missverstindnissen fiithrt. Johannes schreibt: «Dieser Ausspruch aber er-
schallt iiberall, in den Héausern, auf den offentlichen Plitzen, in den Dorfern,
in den Stidten, auf dem festen Lande, auf dem Meere, auf den Inseln. Du
magst hinkommen, wohin du willst, so wirst du viele sagen horen: <Es steht ge-
schrieben: <Des Menschen Weg steht nicht in seiner Gewalt.> [hr Gedéachtnis
hat diesen Ausspruch nicht allein gefasst, sie verbinden mit demselben noch
andere, ndmlich folgende: <Es liegt nicht an jemandes Wollen oder Laufen>,
dergleichen: <Wo der Herr nicht das Haus baut, arbeiten umsonst, die daran
bauen.>» Mit aller Schirfe wendet Johannes Chrysostomus sich gegen diese
Menschen, die die Heilige Schrift brauchen, um ihre Nachlassigkeit zu be-
minteln. Solche Leute untergraben unsere Seligkeit und Hoffnung. Wenn
nichts in unserer Gewalt steht, dann ist alles umsonst: die Verheissung des
Himmelreiches, die Drohung mit der Holle, Gesetze, Vergeltung, Strafen, Er-
mahnungen.*” Die Ausfithrungen, die Johannes im vorliegenden Kontext
macht, sind auch hermeneutisch von grossem Interesse. Einzelverse diirfen
nicht aus ihrem Zusammenhang herausgerissen und absolut gesetzt werden.™
Der Satan redet den nachlassigen Christen ein, die Stellen der Schrift zu ver-
drehen, zuzusetzen und wegzulassen und dadurch die ganze Wahrheit zu ver-
dunkeln.* Johannes gibt wiederum seiner Uberzeugung Ausdruck, dass Gott
uns keinen Zwang antut. Durch unsere Bereitschaft, aufzubrechen, zu wollen
und zu laufen, bewegen wir Gottes Herz, uns beizustehen.” Unentwegt hiilt
Johannes am 86yua péya der Willensfreiheit fest und bekdmpft das doyuo
0A£0piov, das den Menschen die Freiheit der Entscheidung wegnehmen will.”!

% In ev. Mt. hom. 59 al. 60,3-4 [58,575-579].

%In ep. ad Gal. comm. V3 [61,688]: cf. in ep. I ad Cor. hom. 39,9 [61,345] et passim.
¥ Hom. in illud: Domine, non est in homine 1 [56,155].

% Ibidem 2 [56,156].

% Ibidem 2 [56,156].

“ Ibidem 5 [56,162].

! Ibidem 4 [56,160].



Zur Verhiltnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 133

Mit seiner Auslegung der matthidischen Perikope 25,31-46 hat Johannes
Chrysostomus einen neuen Ansatz fiir eine christliche Ethik gefunden, der
die Alternativen «Gnade Gottes» oder «freies Handeln der Menschen» iiber-
windet und die «synergistische> Diskussion auf eine neue Ebene hebt.”” Er hat
die in seinem Urteil «lieblichste» Perikope” der Bibel rund vierhundert Mal
zitiert oder in Anspielungen aufgenommen.” Seine Interpretation findet ih-
ren Hohepunkt in den zahlreichen Stellen, an denen er mit Nachdruck unter-
streicht, dass Jesus Christus heute in den Armen leidet. Der gleiche Herr, der
sich um unsertwillen seiner Herrlichkeit entéussert hat, wird jetzt von Hunger
gequailt. Der gleiche, der zwischen Riubern ans Kreuz geschlagen worden ist,
leidet jetzt Hunger. IThm, der sein Leben fiir uns dahingegeben, sein kostbares
Blut fiir uns vergossen hat, wollen wir jetzt nicht einmal etwas Geld geben. Er,
der fiir uns gestorben ist, geht jetzt der Kleider beraubt durch die Strassen
und wird verachtet.” «Er hat sich fiir uns hingeopfert; wir aber gehen an ihm
voriiber, wenn er des tiglichen Brotes entbehrt, wir schauen ihn gar nicht an,
wenn er krank ist und nackt.»” Mit dem Hinweis auf den Mut der Frauen
beim Grab des Herrn ermahnt Johannes die Minner in seiner Horerschaft,
heute Jesus in seinen Anfechtungen nicht allein zu lassen.”

Eine besonders enge Verbindung zwischen den Leiden Christi in seiner
Passion und seinen heutigen Leiden setzt Johannes Chrysostomus in der sech-
zehnten Homilie zum Romerbrief. «<Dem Herrn war es nicht genug, den Tod
am Kreuz zu leiden; er wollte auch noch arm werden und ein Fremdling und
heimatlos und nackt, er wollte in den Kerker geworfen werden und Krankheit
ertragen, um dich vielleicht wenigstens so zu gewinnen.»”

Die Aussagen vom heutigen Leiden Christi finden sich bei keinem ande-
ren Kirchenvater in dieser Dichte. Sie fiihren bei tieferer Reflexion in Schwie-
rigkeiten, die mit einer alternativen Logik nicht aufzuldsen sind. Darin sind
sie den Problemen dhnlich, die das Neben- und Ineinander von Sitzen bietet,
die die Priavenienz der Gnade und die Bedeutung des menschlichen Mitwir-
kens aussagen. Wie verhilt sich die Uberzeugung von Johannes Chrysosto-
mus, dass der Auferstandene in der Gegenwart in den Armen leidet, zu Aus-
sagen von der Einmaligkeit des Todes Christi und der umfassenden erlosen-
den Kraft dieses Geschehens, die er an anderen Stellen durchaus vertritt?

92

R. Briindle, Matth. 25,31-46 im Werk des Johannes Chrysostomos. Ein Beitrag zur
Auslegungsgeschichte und zur Erforschung der Ethik der griechischen Kirche um die
Wende vom 4. zum 5. Jahrhundert, BGBE 22, Tiibingen 1979.

*In ev. Mt. hom. 79 al. 80,1 [58,717].

“Dazu R. Brindle, Matth. 25,31-46, S. 9-74.

% In ep. IT ad Cor. hom. 17,3 [61,522]; in illud: Ne timueritis, hom. 2.2 [55,515]: in ev.
Joh. hom. 27,3 [59,160]; cf. in ep. ad Rom. h. 8,7 [60.450].

%In ep. I ad Tim. hom. 7,3 [62,538].

In ev. Mt. hom. 88 al. 893 [58,778]: cf. Lk. 22.28.

*In ep. ad Rom. h. 16 (15).6 [60,5471.].



134 Rudolf Brindle

Und wie vertragen sich die chrysostomischen Aussagen mit dem alten Satz
von der Leidensunfihigkeit Gottes?” Johannes Chrysostomus hat seine kiih-
nen Aussagen aus einem grossen Anliegen heraus formuliert. Die fortwih-
rende Meditation der Worte Jesu Christi im Gericht hat ihn zur Erkenntnis
gefiithrt, dass der Auferstandene uns damit nicht nur einen stindigen Impuls
zur Hilfeleistung an die Armen gibt, sondern dass er dariiber hinaus uns seine
hilfreiche Gegenwart zusagt. Johannes glaubt zutiefst, dass Gott sein Heils-
handeln auch nach Tod und Auferweckung seines Sohnes fortsetzt. Er hat uns
unaussprechlich viele und grosse Wohltaten erwiesen, hat die Propheten zu
uns sprechen lassen, hat seinen Sohn gesandt. Nicht einmal der Mord an sei-
nem Sohn hat seine Liebe zu uns Menschen ausloschen konnen. Er bittet uns
und ruft uns weiter. Er verldsst uns nicht, sondern fahrt fort, mit der Holle zu
drohen und das Himmelreich zu verheissen, «um uns so zu sich zu ziehen».'"
Der Herr hat sich die menschlichen ndfn zu eigen gemacht, er leidet Hunger
und Durst, um uns fiir sich zu gewinnen. Aus Liebe ist er bereit, sich von sei-
nen Dienern ernihren zu lassen.!”! Christus geht unsertwegen und um unse-
res Heiles willen nackt: 8t fiudg kat Ty compiav thy nuetépav.'” Er hungert,
damit wir nicht zu darben brauchen.'” Er erduldet auch die jetzigen Leiden
um unsertwillen. «Gern hungert er, damit du Nahrung bekommst, geht nackt
umher, damit er dir einen Grund fiir die Verleihung des Gewandes der Un-
sterblichkeit gewdhren kann.»'" Christus sagt: «Ich war hungrig», um uns zur
Barmherzigkeit zu bewegen und uns den Gedanken des Almosens nahezule-
gen. «Hier auf Erden diirstet er, hier hungert er; er diirstet aber, weil er nach
deinem Heil durstig ist. Darum geht er als Bettler, darum geht er nackt ein-
her, um dir zum ewigen Leben zu verhelfen.»'"” Wie ein guter Arzt, der alles
tut fiir das Wohl seiner Patienten, so tut Christus alles fiir die in ihrem Geiz
befangenen und kranken Menschen.'” Auch wenn er iibersehen und verach-
tet wird, steht er von seinem Bemiihen nicht ab; denn «er will ja so sehnstich-
tig, gar so sehnsiichtig unser Heil». Er ist um unsertwillen gekommen, hat sein
Leben fiir uns hingegeben und scheut sich nach dem allem nicht, uns um Hilfe
zu bitten."”” Am eindringlichsten formuliert Johannes sein soteriologisches

Anliegen in der schon erwihnten sechzehnten Homilie zum Rémerbrief'™.

% Zu Losungsversuchen dieser Probleme s. R. Briindle, Matth. 2531-46 im Werk des
Johannes Chrysostomus, BGBE 22, S. 284-342.

n ep. ad Rom. hom. 6 (5).7 [60.431].

'Tn ep. I ad Tim. hom. 7,3 [62,538]; hom. 4,3 [62,523]; in ep. ad Philem. hom. 2.4
[62.714].

2Hom. 67 in Genes. hom. 35,8 [53,332].

% In ev. Mt. hom. 5,5 [57.,61].

'™ In ev. Joh. hom. 27 (26),3 [59.161].

% 1n ep. ad Rom. hom. 8 (7),9 [60,454].

"% In ep. ad Rom. hom. 8 (7),9 [60,454].

7In ep. ad Rom. hom. 8 (7),9 [60.454]; in ev. Joh. hom. 20,3 [59,128].



Zur Verhiltnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 135

Er setzt hier die Leiden Christi in seiner Passion und seine Leiden heute in
engste Beziehung zueinander. Sein Leiden heute geschieht wie sein Leiden
damals zu unserem Heil. Christus ist arm, fremd, heimatlos, liegt gebunden
im Gefingnis, ist krank, «um dich vielleicht wenigstens so zu gewinnen». Die
Not, die er auf Golgotha gelitten hat, die Not, die er heute erleidet, beides
zielt darauf, «dich auf die eine oder andere Weise zum Mitleid zu bewe-
gen».'” Diese Aussagen sind von grosster Bedeutung, denn sie heben die alte
und viel traktierte Frage des Synergismus bei Johannes Chrysostomus auf
eine neue Ebene. Ohne Liebe, ohne Eleemosyne konnen die Menschen ihr
Heil nicht finden. Die Liebe ist die Schopferin aller Tugenden.'"” Weil dem
Herrn nichts so sehr am Herzen liegt wie unser Heil, ldsst er nichts unver-
sucht, ist ihm nichts zu niedrig, um uns dazu zu verhelfen. Er wird arm, damit
wir durch seine Armut reich wiirden.'"! Der Auferstandene konfrontiert uns
nicht nur mit der Forderung der Barmherzigkeit, sondern er tritt uns von der
anderen Seite her in der Gestalt der Mitmenschen entgegen. Nicht erst unser
barmherziges Tun vermittelt uns die Gegenwart des Auferstandenen. Er ist
schon da, bevor wir etwas tun, ruft uns, lddt uns ein. In der schon mehrfach
erwihnten sechzehnten Homilie zum Romerbrief ldsst Johannes Chrysosto-
mus den Auferstandenen direkt sprechen: «Lass dich erweichen durch den
Gedanken an die menschliche Natur, wenn du mich nackt siehst, und erinnere
dich jener Nacktheit, die ich fiir dich am Kreuz hingend ertrug, und wenn du
auch das nicht willst, so wenigstens der Blosse, die ich jetzt in der Person der
Armen leide. Ich litt damals bittere Not fiir dich, ich erleide sie auch jetzt fiir
dich, um dich auf die eine oder andere Weise zum Mitleid zu bewegen. Ich fa-
stete einst fiir dich, jetzt hungere ich wieder fiir dich. Am Kreuze hingend litt
ich Durst fiir dich, jetzt diirste ich in der Person der Armen wieder fiir dich,
um dich durch das eine wie durch das andere an mich zu ziehen und dich zur
Liebe zu bewegen zu deinem eigenen Heil... Wenn ich im Kerker bin, verlan-
ge ich ja nicht, dass du meine Ketten 16sest und mich befreist, sondern ich ver-
lange nur eines, dass du mich, der ich fir dich gefesselt bin, besuchen
kommst... Ich kann dich zwar ohne dies kronen, aber ich will dir auch Schuld-
ner sein, damit die Krone dir ein gewisses Selbstbewusstsein (roappnoia)
bringt.»'"? ... «Ich méchte so gern von dir gespeist werden; denn ich liebe dich
gar sehr. Darum komme ich auch gern zu dir zu Tisch, wie es unter Freunden
Brauch ist und bin stolz darauf.»'"?

"% In ep. ad Rom. hom. 16 (15).6 [60,5471.].

' In ep. ad Rom. hom. 16 (15).,6 [60,548].

"9Tn ep I ad Cor. h. 33,6 [61,286].

"I Kor. 8,9; in ev. Mt. hom. 5,5 [57.61].

12 Advapan pgv yap xopic outev oe otedavody, ovdopat 8¢ cot kal 0detA£g
glvat, Tva ¢€pn ool Tiva kal Toppnoiov O oTédavoc.

31n ep. ad Rom. hom. 16 (15), 6 [60,548].



136 Rudolf Brandle

Dieser bewegende Abschnitt gibt uns einen Schliissel in die Hand, mit des-
sen Hilfe ein tieferes Verstdndnis der «<synergistischen> Aussagen unseres Kir-
chenvaters erschlossen werden kann. Der Auferstandene tritt uns in der Ge-
genwart in den notleidenden Mitmenschen entgegen, weil er unser Heil sucht.
Er will nicht willenlose Sklaven gewinnen, sondern Freunde, die aus Liebe
barmherzig sind. Seinen Freunden will er die himmlische Krone «nicht ohne
alles das» geben, damit sie ithnen Selbstbewusstsein verleiht. Jesus Christus
selbst 1adt uns zur Mitwirkung an unserem Heil ein. Die Mitwirkung der Men-
schen an ihrem Heil ist fiir Johannes Chrysostomus darum nicht etwas, was
sie Gott auf Kosten seiner Ehre abtrotzen, sondern hat ihren Grund darin,
dass Gott will, dass wir an unserem Heil mitwirken. Von daher erst erschliesst
sich, was ohne die von Mt 25,31-46 geprédgten Aussagen unverstdndlich bleibt:
die Tatsache, dass Johannes immer wieder von der Mitwirkung der Menschen
an ihrem Heil spricht und doch festhiilt, dass alles bei Gott liegt.

Rudolf Brindle, Basel



	"Gott wird nicht allein durch richtige Dogmen, sondern auch durch einen guten Lebenswandel verherrlicht." : Zur Verhältnisbestimmung von Glaube und Werken bei Johannes Chrysostomus

