
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: "Gott wird nicht allein durch richtige Dogmen, sondern auch durch einen
guten Lebenswandel verherrlicht." : Zur Verhältnisbestimmung von
Glaube und Werken bei Johannes Chrysostomus

Autor: Brändle, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Gott wird nicht allein durch richtige Dogmen, sondern
auch durch einen guten Lebenswandel verherrlicht.»1

Zur Verhältnisbestimmung von Glaube und Werken bei
Johannes Chrysostomus.

Die unterschiedliche Beurteilung von Johannes Chrysostomus (349-407)2
bei Martin Luther und den Lutheranern auf der einen und bei den Reformierten

auf der anderen Seite weist präzis hin auf die Fragen nach dem Verhältnis
von Glaube und Werken, von Rechtfertigung und Heiligung, die zwischen
den verschiedenen Bekenntnissen theologisch immer wieder kontrovers
diskutiert werden. Luther hat sich sehr abfällig über ihn geäussert. Er halte ihn
für einen «Wescher», der ihm wenig gelte.3 Gelesen hatte er nach eigener
Mitteilung allerdings nur die Homilien zum Hebräerbrief.4 Anders die
Reformierten: Johannes Oekolampad übersetzte in Basel als Mitarbeiter bei den

grossen Basler Chrysostomus-Ausgaben von Cratander (1522/26) und dann
Erasmus-Froben (1530/39/57) 186 Predigten und Traktate, darunter die 67

Homilien zur Genesis, die Homilien zur Apostelgeschichte und zum zweiten
Korintherbrief. Er hielt fest, dass er sich zu diesem Vater wunderbar hingezogen

fühle.5 Zwingli hat von Oekolampad patristische Belegstellen bezogen. In
seinem Werk finden sich 42 Stellen mit Hinweisen auf Johannes Chrysostomus.h

Auch Calvin hal diesen Kirchenvater hoch geschätzt. Seine exegetischen

Methoden haben ihn ebenso wie die ausführlichen Paränesen und sein
Bemühen um eine reine Kirche tief beeinflusst. Wie wichtig Johannes
Chrysostomus für Johannes Calvin war, zeigen die zahlreichen Randbemerkungen

1

AoÇàÇerai 8è 6 0eôç où 8ià SoygàTtov ôp0wv pövov, àXXà Kai 8ià jtoÀiTeiaç àplcrtriç. In
Genesim Scrmo 1,3 [SC 433,170).

2 Zu Johannes Chrysostomus allgemein vgl. R. Brandie, Johannes Chrysostomus I. In:
RAC 18, Sp. 426-503. Die in diesem Aufsatz zitierten Übersetzungen aus den Werken von
Johannes Chrysostomus folgen oft den in den Bänden der Bibliothek der Kirchenväter
wiedergegebenen. Eine Zusammenstellung der Werke von Johannes Chrysostomus mit
den besten Textausgaben und den Übersetzungen ist zu finden in: Johannes Chrysostomus,

Acht Reden gegen Juden. Eingeleitet und erläutert von Rudolf Brandie. Übersetzt
von Verena Jegher-Bucher, BGL 41,1995, S. 275-301.

1 WATR I, S. 85 (Nr. 188): Cum primum legerem epistolam ad Hebraeos, ibi acci-
piebam Chrysostomum eumque legebam, sed er liess mich stecken an allen orten, da ich
sein dorfft. Er ist ein lauter wescher, lest den text fallen.

4 WATR I, S. 106 (Nr. 252); II, S. 515 (Nr. 2544a): IV. S. 49f. (Nr. 3975); S. 286 (Nr.
4387); S. 652 (Nr. 5089).

5 E. Staehelin, Die Välerübersetzungen Oekolampads, SThZ 33 (1916). 57-91, 71.
6 A. Schindler, Zwingli und die Kirchenväter. Zürich 1984. S. 93.



122 Rudolf B rändle

in seinem Exemplar der Pariser Chrysostomus-Ausgabe von 1536, das heute
in der Genfer Universitätsbibliothek aufbewahrt wird.7

Johannes Chrysostomus hat das Verhältnis von Glaube und Werken in
einer Art und Weise bestimmt, die ihm in späterer Zeit den Ruf eingebracht
hat, er habe einen klassischen <Synergismus> vertreten.* Dieser Begriff ist im
Protestantismus eindeutig negativ bestimmt. Ein neutrales Verständnis von
Synergismus ist im Bereich lutherischer Tradition nicht möglich. Darum ist es

problematisch, das Miteinander und Ineinander von göttlichem Gnadenhandeln

und menschlichem Tun unter dem Einfluss der göttlichen Gnade in der
altkirchlichen griechischen Theologie mit dem Begriff Synergismus zu benennen.

Die griechischen Väter, unter ihnen an erster Stelle Johannes Chrysostomus,

bezeichnen mit dem Begriff der cruvepyeict zwar die Beziehung zwischen
göttlichem und menschlichem Handeln. Sie verwenden den Begriff aber in
anderer Absicht, als das dann in der bitteren Auseinandersetzung um das

Erbe Luthers gegen eine mögliche Verfälschung durch Melanchthon (Flacius
gegen Strigel) geschah. Das ist mitbedacht, wenn nachstehend die Terminologie

<Synergismus>, <synergistisch> verwendet wird.
Johannes hat keine dogmatischen Abhandlungen geschrieben, sondern

seine Überzeugung in Predigten entfaltet. Das gilt es zu beachten, denn
Predigten werden in aller Regel die Hörerinnen und Hörer zum eigenen Tun
auffordern und werden das menschliche Handeln auch mit der Hoffnung auf
ewiges Heil in Verbindung bringen. Johannes legte als Prediger in Antiochien,

später in Konstantinopel den Akzent oft auf die Notwendigkeit der Werke.

In seiner sechsten Predigt zum Johannesevangelium formuliert er:
«Rechtgläubigkeit ohne gute Werke nützt nichts.»9 Unsere Erwählung
«erfolgt aber weder aus Liebe allein, noch aus unserer Tugend allein, sondern
aus beidem zusammen».10 «Der Glaube ohne Werke ist ein Phantom ohne
Kraft.»11 Das Miteinander von menschlicher Bereitwilligkeit und göttlichem
Beistand ist für Johannes ein Soypa peyct12. Er führt den Nachweis dafür in der

7 A. Ganoczy und K. Müller, Calvins handschriftliche Annotationen zu Chrysostomos,
Wiesbaden 1981; J.H. Mclndoe, John Calvin, Preface to the Homilies of Chrysostom:
HartQ 5 (1965) 19-26; R. J. Schoeck, The Use of Saint John Chrysostom in Sixteenth Century

Controversies: HThR 54 (1961) 21-27.
s Breiter dargestellt ist die Thematik in: R. Brandie, Synergismus als Phänomen der

Frömmigkeitsgeschichte, dargestellt an den Predigten des Johannes Chrysostomus. In:
Fairy v. Lilienfeld; Ekkehard Mühlenberg (Hgg.), Gnadenwahl und Entscheidungsfreiheit
in der Theologie der Alten Kirche, Oikonomia 9, Erlangen 1980, S. 69-89; 113-121. Dieser
Text gibt einen Vortrag wieder, der 1979 an der Tagung der Patristischen Arbeitsgemeinschaft

in Bethel gehalten wurde. Hilfreich zur Thematik auch A. M. Ritter, Charisma im
Verständnis des Joannes Chrysostomos und seiner Zeit, Göttingen 1972.

"In ev. Joh. hom. 6 (5) [MPG 59,62],
10 In ep. ad Eph. h. 1,2 [62,12],
11 In ep. II ad Tim. hom. 8,1 [62,643]; in ep. ad Philem. hom. 3,2 [62,716f.].
12 In ev. Mt. hom. 82 al. 83,4 [58,742],



Zur Verhältnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 123

82. Predigt zum Matthäusevangelium, die um den Verrat des Judas und die
Verleugnung des Petrus kreist: Judas empfing wohl viel Beistand, ohne dass

das ihm nützte, weil er nicht wollte und nicht bereit war, das Seine dazu
beizutragen. Petrus war bereitwillig, aber er fiel, weil er keinen Beistand hatte.11

Bei der Entfaltung des Soypa péya sagt Johannes, die Menschen wirkten
sowohl mit Gott zusammen als auch Gott mit den Menschen zusammen.14 Er
verwendet dabei relativ selten die Termini ouvepyeia, ouppaxia, ou|i7rpdiTeiv.
Weit häufiger braucht er umschreibende Wendungen wie «Das ist unsere und
seine Sache» oder «Einiges tut er, einiges tun wir».15 Mit grossem Nachdruck
hält Johannes Chrysostomus fest, dass der Grund unseres Heils allein in Gottes

Erbarmen liegt. «Christus ist für seine Nachkommen, obzwar sie nicht
gerecht handelten, der Vermittler der Gerechtigkeit geworden, die er uns allen
durch seinen Kreuzestod verdient hat.»16 Und: «Die Befreiung von der Last
der Sünde, von unheilbarer Krankheit, war Sache des göttlichen Erbarmens
allein. Aber», so fährt er fort, «was dann kommt, teilt sich zwischen uns und
ihm.» 17

Das Zustandekommen des Glaubens führt Chrysostomus meist auf Gott
zurück. Gelegentlich spricht er aber vom Glauben in synergistischer Weise.
Besonders ausgeprägt tut er dies in einer Predigt zu I Kor 4,13. Hier setzt er
sich mit der paulinischen Wortverbindung «Geist des Glaubens» auseinander.

Wie kann Paulus den Glauben als «Geist des Glaubens» bezeichnen und
unter die Charismata zählen? Wenn der Glaube ein Charisma und damit
ausschliesslich ein Geschenk des Geistes und nicht auch unser Werk ist, so
verdienen die Ungläubigen nicht bestraft und die Gläubigen nicht gelobt und
belohnt zu werden. Der Glaube ist auch ein Werk der Tugend des Glaubenden.
Indem Paulus den Glauben als Geist des Glaubens bezeichnet, will er zeigen,
dass es beim Anfang des Glaubens wie beim Hören der Berufung auf unsere
eùyvcogoGÛvn ankommt. Wenn einmal der Glaube gegründet ist, so ist die Hilfe

des Geistes unentbehrlich. Nur so kann der Glaube Bestand haben. «Gott
und die Gnade des Geistes kommen unserer npoaipEoiç nicht zuvor, sondern
obgleich er ruft, so wartet er doch, bis wir selbst freiwillig kommen. Kommen
wir, so schenkt er uns seine ganze Hilfe.»IS

Eindeutig <synergistisch> denkt Johannes auf der Ebene der Werke. Das
neue Leben, das nach der Befreiung von der Sünde durch Gott beim
Menschen folgen muss, teilt sich zwischen Gott und den Menschen. Das neue Le-

13 Horn. 82,4 [58,742],
14 In ep. ad Phil. hom. 2 (1),3 [62,185]; in ep. II ad Tim. hom. 2,1 [62,608]; in ep. ad

Hehr. hom. 16,4 [63,128]; de paen. hom. 3,5 [48,299],
15

n ep. ad II ad Thess. hom. 4,2 [62,128].
16 In ep. ad Rom. hom. 11 (10),1 [60,475],
17 In ep. ad Tit. hom. 5,2 [62,691]; vgl. Exp. Ps. 116 [55,327]; in ep ad Col. hom. 5,1

[62,332],
18 In illud: Habentes eundem spiritum, hom. l,4f [51,276],



124 Rudolf Brändle

ben der Christenmenschen ist Gottes und unsere Sache.19 Gott ist zur Hilfe
bereit, aber er ist nicht ein Helfer des Trägen, sondern des Selbsttätigen.2"
Diese Überzeugung sitzt so tief in Johannes, dass er sie auch in der paulini-
schen Wendung von der Gnadenwahl (Rom 11,5) ausgedrückt findet. Er
schreibt: «Beachte, wie in dem Wort <Gnadenwahl> jeder Teil seine besondere

Bedeutung hat; es ist einerseits die Gnade Gottes, andererseits die gute
Gesinnung derer, die zum Heil gelangt sind, ausgedrückt. Durch das Wort
<Wahl> bringt der Apostel das eigene Dazutun jener zum Ausdruck, durch das

Wort <Gnaden-> das Geschenk Gottes.»21 Gott verlangt von unsere Seite eine

Mitwirkung, er setzt uns nicht wie Holz oder Stein in Bewegung. Er schiebt
uns nicht wie Holz oder Stein vom Laster zur Tugend hinüber.22 Gott selbst
wirkt in uns, aber wir müssen unseren freien Willen beständig in enger,
unauflöslicher Verbindung mit ihm erhalten. Die Aussage des Paulus in Phil 2,13,
dass Gott Wollen und Vollbringen wirke, macht Johannes grosse Schwierigkeiten.

Wenn Gott auch das Wollen bewirkt, wie kann Paulus noch eine
Forderung an uns stellen? Wenn Gott das Wollen bewirkt, können wir gar nicht
gehorchen. Johannes formuliert in einer Predigt zum Philipperbrief: «Nur
wenn du willst, wird er das Wollen wirken.»23 Das Dilemma, das sich für ihn
auftut, hat ihn immer wieder beschäftigt. Er hat es unter verschiedenen
Aspekten formuliert. Wenn alles Gottes Werk wäre, so stünde ja nichts im
Wege, dass alle das Heil erlangten.24 Wenn der freie Wille aufgehoben ist,
wenn wir nicht freiwillig, sondern unter Zwang gesündigt haben, dann hat
Strafe keinen Sinn.25 Gottes Gnade kommt uns zwar nicht auf Grund unserer
Anstrengungen und treuer Pflichterfüllung zu, sondern aus Liebe; freilich
nicht aus Liebe allein, sondern auch auf Grund unserer Tugend. «Wenn nämlich

aus Liebe allein, so müssten alle gerettet werden; wenn hinwiederum aus

unserer Tugend allein, so wäre seine Ankunft (mpouaia) und das ganze
Heilswerk (navta xà oiKovogr|0évxa) überflüssig. Es erfolgt aber weder nur
aus Liebe noch aus unserer Tugend allein, sondern aus beiden zusammen.
«<Denn er hat uns erwählt>, heisst es; der Wählende aber weiss, was er

19 In ep. ad Tit. hom. 5,2 [62,6911; in ep. ad Hehr. hom. 12,4 [63,101].
20 In ep. ad Eph. hom. 21,4 [62,155f.].
21 In ep. ad Rom. hom. 19 (18),4 [60,578],
22 In ep. ad Phil. hom. 2 (1),3 [62,185]; in ep. II ad Thess. hom. 5,1 [62,493]; in ep. I ad

Tim. hom 3,1 [62,515], Zu vgl. sind auch folgende Stellen; in ev. Mt. hom. 82 al. 83,4
[58,742]; in ep. II ad Tim. hom. 2,1 (62,608]; in ep. ad Hebr. hom. 12,4 [63,101]; hom. 16,4

[63,128]. Besonders interessant ist die Stelle In illud: Salutale Priscillam et Aquilam. hom.
2,2 [51,199fj. Jesus spricht zu seinen Jüngern: «Ich erlaube euch. Beutel und Tasche zu
haben, damit ich nicht durch euch wie seelenlose Maschinen (Siavj/hxcov ôpydvcov) zu wirken
scheine. Ihr sollt dabei auch eure Tugend zeigen.»

23 In ep. ad Phil. hom. 9 (8),1 [62,240],
24 In ep. ad Rom. hom. 17 (16),9 [60,561],
25 Hom. 67 in Gen. hom. 22,1 [53,187].



Zur Verhältnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 125

wählt.»26 Der letzte Satz zeigt ein wichtiges Problem an. Johannes interpretiert

die Vorherbestimmung Gottes als seine Präszienz.27 Nur so kann er Gottes

Prädestination mit der Freiheit des menschlichen Willens zusammendenken.

Beides zusammenzubringen ist für Johannes so wichtig, dass er sogar
eine Stelle wie Rom 9,23, «die er vorherbestimmt hatte zur Herrlichkeit», als

Hinweis auf Gottes Vorherwissen versteht. Die Freiheit des Willens aufzuheben

ist für Johannes ein Zeichen des Unglaubens.28 Man darf nicht «Ich kann
nicht» sagen. Das hiesse den Schöpfer anklagen. «Denn wenn er uns
ohnmächtig erschaffen hat und dann Pflichten auferlegt, so liegt darin eine
Anklage gegen ihn.»29 Johannes ist zutiefst davon überzeugt, dass Gott den
Menschen von Anbeginn an mit freiem Willen ausgerüstet hat.30 Durch die Sünde
ist der freie Wille wohl geschädigt, aber nicht völlig zerstört. «Die Schlechtigkeit

des freien Willens wog mehr als die Gesetze der Natur.»3' Christus ist
nicht gekommen, die menschliche Natur zu vernichten, sondern dem Willen
die rechte Richtung zu geben.32 Alles liegt bei Gott, aber nicht so, dass unser
freier Wille (aüxe^oüoiov) verletzt würde.33

Die zahlreichen Stellen im chrysostomischen Predigtwerk, die synergistisch

geprägt sind, dürfen indes den Blick nicht dafür verdecken, dass Johannes

letztlich entschieden an der Prävenienz der Gnade festhält. Er weiss sich
in der Überzeugung mit Paulus einig, dass Gott von allem Anfang an seinen
Heilsratschluss über die Menschen gefasst hat. Christus hat dieses Glück
möglich gemacht schon vor unserer Entstehung, ja, schon vor Grundlegung
der Welt.34 Die Erlösung der Menschen ist die alleinige Tat Gottes, ein
Geschenk seiner Gnade. Sie ist nicht etwa Gegengabe für geleistete Arbeit,
sondern «alles ist aus Gnade geschehen». «Daraus ist das Übermass (der Liebe
Gottes) ersichtlich, dass er (die Menschen) nicht bloss erlöst, dass er sie nicht
nur in eine bessere Lage versetzt hat, sondern dass er es ohne ihr Zutun, ohne
ihre Anstrengung getan hat; ja, er hat sie nicht bloss erlöst, sondern er hat
ihnen noch viel bessere Dinge geschenkt und alles das einzig um seines Sohnes
willen.»35 Gott hat uns trotz unseres Widerstandes aus Liebe an sich
gezogen.36 Er hat die Menschen, die fühlloser waren als Stein, mit einem Schlag
zur Würde der Engel emporgehoben, ohne jede Mitwirkung von ihrer Seite.37

26 In ep. ad Eph. hom. 1,2 [62,12],
21 In ep. ad Rom. hom. 17 (16),9 [60,561]; cf. in ev. Mt. hom. 79 al. 80,2 [58,719].
28 In ep. I ad Tim. hom 3,2 [62,518],
29 In ep. ad Hebr. hom. 16,4 [63,127],
311 Hom. 67 in Gen. hom. 16,5 [53,132],
31 In ev. Mt. hom. 9,5 [57,182],
32 In ep. ad Rom. hom. 12 (11),2 [60,486].
33 In ep. ad Hebr. hom. 12,3 [63,99].
34 In ep. ad Eph. hom. 1,2 [62,11 f.],
35 In ep. ad Rom. hom. 13 12),2 [60,496],
36 In ep. ad Phil. hom. 15 (14),2 [62,285],



126 Rudolf Brandie

Was Gott für unser Heil getan hat, ist aus blosser Gnade (yugvrp xàprtoç) ge_
schehen.38 Gott hat uns versöhnt, bevor wir etwas geleistet haben, als wir noch
seine Feinde waren.39 Besonders schön ist eine Stelle in der vierten Predigt
über die Änderung der Namen. Paulus bekennt von sich, nicht er habe den
Herrn gefunden, sondern er sei von ihm in der Irre gefunden worden.4" In seiner

ersten Predigt zum Titusbrief bezieht Johannes das, was er in der eben
erwähnten Homilie von Paulus aussagt, ausdrücklich auf uns alle. «Erst wurden
wir ergriffen und später kamen wir zur Erkenntnis; erst wurden wir erkannt
und dann ergriffen wir. Erst wurden wir gerufen und dann gehorchten wir.»41

Aus diesen und anderen Stellen erhellt, dass Johannes Chrysostomus auch
die Aneignung des Heils, das Ja des Menschen, nicht einfach und ausschliesslich

der Kraft des freien Willens zuschreibt.
Für die Vermittlung der beiden Glaubensüberzeugungen, Prävenienz der

Gnade Gottes und Willensfreiheit des Menschen, ist die chrysostomische
Tauftheologie von grosser Bedeutung. In der Taufe geschieht mehr als

Begnadigung des Sünders. Vielmehr dringt die Gnade so tief in den Täufling ein,
dass sie die Seele selbst berührt und die Sünde mitsamt den Wurzeln aus ihr
herausreisst. Die Taufe ist zugleich Quelle der Heiligung.42 In der Taufe
bekommen wir Anteil am Geist. Vor der Gnade des Heiligen Geistes liegen von
nun an die Leidenschaften am Boden in Furcht und Zittern.43 Der Geist
macht uns heilig.44 Er ermöglicht unsere guten Werke.45 Auf die Frage «Wie
erwählt Gott die Gläubigen zum Heil?» antwortet Johannes: «Das erklärt der
Apostel durch die Worte <in Heiligung des Geistes>, dadurch also, dass Gott
sie heiligte durch den Geist und den wahren Glauben. Denn das ist es, was
unserer Rettung (acoxipia) Halt gibt; [es kommt] nicht von Werken noch von
rechten Taten (oùSapoû ànù epytov, oùôagoû àno KaiopScopàTaiv), sondern
[entsteht] durch Glauben an die Wahrheit.»46 Von dieser Überzeugung her ist

es Johannes Chrysostomus möglich zu sagen, dass wir das Gute nicht aus

eigener Kraft bewerkstelligen, sondern durch Gottes Gnade47. Was immer wir
an Gutem tun, wir bleiben angewiesen auf Gottes <j)ikav0pco7iict.48 Keiner führt
ein solches Leben, dass er das Himmelreich verdiente, sondern alles ist ein

37 In ep. ad Col. hom. 5,1 [62,332].
38In ep. ad Rom. hom. 15 (14),1 [60,523].
39 In ep. II ad Cor. hom. 11.3 [61,4871.]: in ev. Mt. hom. 45 al. 46,3 [58,474],
411 De mut. nom. hom. 4,4 [51,150].
41

n ep. ad Tit. hom. 1,1 [62,665],
42 In ep. I ad Cor. hom. 40,2 [61,348f.|; hom. 1,1 [61,13],
43In ep. ad Rom. hom. 14 (13),7 [60,517].
44 In ep. ad Hebr. hom. 17,5 [63,133],
45 De prophetiarum obscuritate 11,5 [56,182f.].
46 In ep. II ad Thess. hom. 4,2 [62,488],
47 Ad Stag. 1,9 [47,4451.].
48 In Jesaiam 1,6 [SC 304,76],



Zur Verhältnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 127

Gnadengeschenk Gottes.49 Besonders prägnant ist ein Abschnitt in der zwölften

Predigt zum 1. Korintherbrief: «Denn nicht dein Verdienst ist es, sondern
Gottes Gnade. Nennst du mir den Glauben, so hast du ihn durch die Berufung;

und nennst du die Vergebung der Sünden, die Wundergaben und das

Lehramt: alles hast du von dorther empfangen. Sage mir also, was besitzest du

denn, das du nicht empfangen, sondern aus eigenem Verdienst erworben
hättest? Nichts hast du aufzuweisen, sondern alles hast du empfangen.»50 Wir
wissen zutiefst, dass wir alles durch Gottes Gnade tun, schreibt Johannes in
anderem Kontext.51

Das Nebeneinander von Aussagen, die in grosser Ausschliesslichkeit die
Prävenienz der göttlichen Gnade betonen und solchen, die in ebensolcher
Ausschliesslichkeit die Bedeutung des menschlichen Mitwirkens unterstreichen,

lässt sich nicht in ein System bringen. Unser westliches Denken muss
sich in den Kategorien von Entweder-Oder entscheiden. Einem Mann wie
Johannes Chrysostomus - und das gilt auch für die anderen grossen griechischen
Kirchenväter - ist mit einem auf Alternativen fixierten Denken nicht
beizukommen. Sein Denken schreitet einen Kreis ab. Bei einer Einzelaussage ist es

nicht sinnvoll nach dem Ort auf diesem Kreis zu fragen. Nachstehend seien
drei Beispiele aufgeführt. In der vierten Homilie zum 1. Thessalonicherbrief
schreibt Johannes: «Wenn das Feuer der Sonne der Gerechtigkeit in unsere
Seele dringt, dann lässt sie darin nichts Starres, nichts Hartes, nichts Schädliches,

nichts Unfruchtbares; sie macht alles mild und süss und angenehm.
Wenn wir einander lieben, wird auch uns ein solcher Strahl treffen.»52 Bei
einer Aussage wie dieser sollte nun nicht gefragt werden, ob hier die Prävenienz

der Gnade Gottes oder die Mitwirkung des Menschen betont werde. Was
für uns wie zwei distinkte Aussagen aussehen mag, ist für Johannes eine. Der
göttliche Strahl macht die Menschen liebesfähig und im Vollzug der Liebe
trifft uns dieser Strahl. Der grosse Prediger bringt damit eine neue Dimension
in die Diskussion ein: die Erfahrung des Glaubens. Der zweite Text stammt
aus der Homilie «De resurrectione Domini nostri Jesu Christi». Johannes
vergleicht hier Jesus mit einem Trainer, der den von ihm geschulten Athleten in
den Wettkampf gehen lässt, damit dieser die Erfahrung machen kann, welche
Kraft der Lehrer in ihn gelegt hat. Christus hätte den Feind auch allein völlig
besiegen und beseitigen können. «Aber damit du die überschwengliche Grösse

seiner Gnade kennenlernst, die Grösse der geistlichen Kraft, die du durch
die Taufe empfangen hast, lässt er dich in den Kampf ziehen.»53 Die dritte
Stelle findet sich in der ersten Predigt zu II Kor 4,13 «Habentes eundem spi-

49In ep. ad Col. horn. 2,3 [62,311],
50 In ep. I ad Cor. hom. 12,2 [61,98],
51 In ep. II ad Cor. hom. 3,2 [61,407].
52 In ep. I ad Thess. hom. 4,5 [62,422].
53 De resurrectione 5 [50,440].



128 Rudolf Brandie

ritum». Hier nimmt Johannes seinen Ausgang beim Glauben. Der Glaube
benötigt den Beistand des Heiligen Geistes, um unerschütterlich zu bleiben. Der
Beistand des Heiligen Geistes wird uns durch reines Leben und guten Wandel
(5ià ßiou Kabapoü Kai jtoA.iteiaç àpiairiç) gesichert.54 Die drei Texte illustrieren

das Denken unseres Kirchenvaters in Kreisen. Er schreitet mit seinen

Formulierungen relativ selten den ganzen Kreis ab. Meist gibt er an einer
einzelnen Stelle nur ein Segment wieder.

Die Predigten von Johannes Chrysostomus sind von einem tiefen
seelsorgerlichen Engagement geprägt. Hier liegt mit ein wichtiger Grund für seine

synergistische Verhältnisbestimmung von Glaube und Werken. In diesem
Kontext ist die Verbindung eindrücklich, die Johannes zwischen Gebot und
Gebet herstellt. «Höre auf Gott in seinen Geboten, damit auch Gott auf dich
höre in deinen Gebeten!»55 Wir spüren zumal in seinen antiochenischen
Predigten die grosse Sorge über den Zustand der christlichen Gemeinde. Der im
Osten weitherum bekannte Rhetorikprofessor Libanius, der dem alten Glauben

verpflichtet blieb, gestand zwar zu, dass die Mehrheit der Bevölkerung
christlich geworden sei. Allerdings, merkt er ironisch an, was für Christen!56
Johannes selbst spricht wohl als erster von <halben Christen»57. Die Kirche
seiner Zeit erscheint ihm wie eine Frau, die von ihrem früheren Wohlstand
herabgesunken ist und nur noch die Zeichen ihres ehemaligen Wohlstands
besitzt, die Kästchen für den goldenen Schmuck und ihre Schränke, aber keine

Schätze mehr hat.58 Schlimmer noch: Johannes sieht die ganze Kirche wie
einen entseelten Leib darniederliegen. «Wie man an einem Leib, aus dem
eben erst das Leben entwichen ist, noch die Augen sehen kann, noch die Hände

und Füsse, noch Hals und Kopf, wie aber keines der Glieder mehr seinen
Dienst versieht, so sind eben auch hier alle, die ich vor mir sehe, Gläubige,
aber dem Glauben fehlt das Leben; denn die Wärme haben wir ausgetrieben
und dem Leib Christi das Leben geraubt.»5'' Die ursprüngliche Liebe ist erkaltet.60

Die Stadt ist voll von Armen, denen es am Allernötigsten fehlt. Die
Reichen sind hartherzig geworden. Sie tragen für viele Talente Gold und
Edelsteine auf sich herum, während in der gleichen Stadt Menschen vor Hunger
sterben.61 Sie bringen es fertig, nach dem Gottesdienst an den vor der Kirche

54 In illud: Habentes eundem spiritum, hom. 1,9 [51,280].
55 De stat. hom. 15,5 [49,162],
56 Or. 30,28f.
57 In ev. Mt. hom. 4,7; 5,1 [57,48.55]
58 In ep. I ad Cor. hom. 36,5 [61,312],
59In ep. II ad Cor. hom. 27,4 [61,588],
60In ep. II ad Thess. hom. 5,4 [62,497]; cf. in ep. ad Eph. hom. 6,4 [62,47].
61 In ev. Mt. hom. 89 al.90,4 [58,786]; in ep. ad Eph. hom. 13,4 [62,100]; in ep. ad Phil,

hom. 11 (10),3 [62,259]; in acta Apost. hom. 11,3 [60,98]; in ep. I ad Cor. hom. 21,5 [61,176];
hom. 38,6 [61,330]; in ep. II ad Thess. hom. 5,2 [62,495],



Zur Verhältnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 129

wartenden Armen vorüberzugehen, wie wenn diese nicht Menschen, sondern
Säulen aus Stein wären.62

Johannes Chrysostomus hat in der ihm vorgegebenen Situation den
Akzent auf die Orthopraxie legen müssen. Immer wieder betont er, in immer
neuen Wendungen, dass nur der Barmherzige Gottes Reich ererben wird.63

Gott hat unendlich viel für unser Heil getan, nun gilt es, dass wir uns auch
unsererseits um unser Heil kümmern.64 Wer nach Annahme des Glaubens nachlässig

wird, kann nicht gerettet werden. Die Grösse der Gnade darf nicht als

Vorwand für Trägheit missbraucht werden.65 Die Berufung ist ein freies
Werk der Gnade; darin zu verharren, hängt vom Eifer der Berufenen ab. Im
Schlaf kann keiner in den Himmel eingehen. Ständig gilt es, eifrig und
angespannt zu sein.66 Die Forderungen des Evangeliums können leicht erfüllt werden.

«Sobald wir wollen, wird Gott unser Wollen immer mehr stärken.»67

Zum Guten sind alle fähig, wendet Johannes gegen einen ein, der unter
Berufung auf die Natur seines Körpers und die Neigung seines Willens erklärt,
er könne das Gute nicht tun. «Weil du nicht willst, nicht weil du nicht kannst,
tust du das Gute nicht.»68 Das sind optimistische Töne, zu optimistische
möchten wir meinen, wenn wir an Rom 7,1969, an Augustin oder unsere eigenen

Erfahrungen denken. Aber wir müssen uns die Adressaten solch
überspitzter Aussagen vorzustellen versuchen. Das sind Menschen, die ihre
Nachlässigkeit (paOogta), die Weigerung, ihr Leben zu ändern, mit Ausreden
entschuldigen, die ähnlich geklungen haben werden wie jene, die Johannes in seiner

dritten Predigt über die Veränderung der Namen zitiert. «Wenn es Gottes
Willen ist, dass ich mich bekehre, so wird er mich schon überzeugen, und ich
werde mich bekehren.»70 Oder Leute, die unter Berufung auf Joh. 6,37.44
erklären, wen der Vater nicht zu Christus geführt habe, der sei ohne Schuld.71

Oder Christen, die den mahnenden Hinweis auf grosse Gestalten des Glaubens

wie Daniel zurückweisen mit der Behauptung, bei diesen sei alles rein
ein Werk der Gnade gewesen.72 Auf dem Hintergrund solch leichtfertiger Be-

62 In Genesim Sernio V,3, [SC 433,271 ].

63In ev. Mt. hom. 47 al. 48,4 [58,486]; hom. 78 al. 79,1 [58,711]; in ev. Joh. hom. 60 (59),4
[59,332],

64 In ep. ad Rom. hom. 26 (25),5 [60,635],
65In ep. ad Rom. hom. 14 (13),7 [60,517]; cf. in ep. I ad Cor. hom 42,3 [61,366].
66 In ev. Mt. hom. 69 al. 70,2 [58,650]; in ep. ad Hebr. hom. 16,4 [63,128]; hom. 34,3

[63,235f],
67 In ep. ad Rom. hom. 16 (15),5 [60,547]; cf. in ev. Mt. hom. 45 al. 46,3 [58,475]; hom.

79 al. 80,1 [58,718]; in ev. Joh. hom. 60 (59),4 [59,333]; In ep. ad Phil. hom. 9 (8),1 [62,240],
68In ep. I ad Cor. hom. 2,3 [61,21],
69 Vgl. die chrysostomische Auslegung in ep. ad Rom. hom. 14 (13),2 [60,510],
70De mut. nom. hom. 3,6 [51,143f.].
71 In ev. Joh. hom. 46 (45),1 [59,257f.]. Interessant wäre hier ein Vergleich mit der

Auslegung Augustins, s. Tractatus in Joh. 26,2 [CChr 36,260f.]; cf. 53,6ff [CChr 36,454ff.].
12 In ep. ad Rom. hom. 4 (3),4 [60,416].



130 Rudolf Brandie

hauptungen, die, auch wenn sie durch Johannes stilisiert worden sind, doch
Meinungen wiedergeben, wie sie zu seiner Zeit vertreten worden sind, wird
der Nachdruck verständlich, den er auf den unauflösbaren Zusammenhang
zwischen dem rechten Glauben und dem ihm entsprechenden Leben legt.
Der Glaube ohne Werke ist wie eine blosse Form ohne Kraft.71 «Gott wird
nicht allein durch richtige Dogmen, sondern auch durch einen guten Lebenswandel

verherrlicht.»74 Fehlen die Werke, so ist der Glaube nicht Verherrlichung,

sondern Lästerung Gottes.7''
Ein weiterer Beweggrund für Johannes, die Notwendigkeit eines dem

Evangelium entsprechenden Lebens mit so starken Farben herauszustellen,
lag im Umstand, dass die etwa 15% Juden und die rund 35% Fleiden in
Antiochien76 aufmerksam beobachteten, ob die Christen die in ihren Lehren
erhobenen hohen Ansprüche auch einlösten. Die Nichtchristen beurteilen die
christliche Lehre nicht nach ihrer dogmatischen Richtigkeit, sondern nach der
Kraft, die auf das tägliche Leben ausstrahlt.77 Sie achten nicht auf die Worte
der Christen, sondern prüfen zuerst ihr Tun. Sie fordern die Christen auf, die
Wahrheit ihres Glaubens durch ihre Taten zu erweisen. Wenn die Christen
das verweigern, wenn die Reichen unter ihnen trotz der Not der Armen an
ihrem übersteigerten Luxus festhalten, müssen die Heiden den christlichen
Glauben für ein Ammenmärchen oder einen Mythos ansehen78. Johannes
kann sagen: «Es bedürfte keiner Worte, wenn unser Leben ein solches Licht»
- Phil 2,15 wird vorher zitiert - «verbreiten würde. Es bedürfte keiner Lehrer,
wenn wir mit unseren Taten predigen würden. Es gäbe keine Heiden, wenn
wir alle richtige Christen wären.»79 Christus hat sich selbst hingegeben und
nicht nur schöne Worte gemacht, darum muss auch der Glaube seiner Anhänger

Auswirkungen im Alltag haben.80 In einer Homilie zum Römerbrief gibt
Johannes ein Gespräch zwischen einem Heiden und einem Juden wieder:
«Wenn dich weiter der Heide fragt: <Woran soll ich erkennen, dass Gott Dinge

befohlen hat, die möglich sind? Denn sieh, du bist ein Christ, du stammst
von christlichen Eltern ab, du bist in dieser schönen Religion aufgewachsen,
tust aber nichts von dem, was sie befiehlt.> Da kannst du freilich sagen: <Ich

73 In ep. II ad Tim. hom. 8,1 [62, 643]: in ep. ad Philem. hom. 2,1 [62, 709],
74In Genesim Sermo 1,3 [SC 433,170],
75 In ev. Joh. hom. 67 (66),3 [59,374].
76 Johannes Chrysostomus, Acht Reden gegen Juden. Eingeleitet und erläutert von

Rudolf Brandie. Übersetzt von Verena Jegher-Bucher, BGL 41. 1995, S. 51.
77 In ep. ad Tit. hom. 4,3 [62,685].
78 In ep. ad Col. hom. 7,5 [62,350]; cf. ad pop. Ant. hom. 5,2 [49,71].
79 In ep. ad Tit. hom. 10,3 [62,554]; vgl. in Psalmum 145,4 [55,523f.]; in acta Apost.

hom. 11,3 [60,97]; in ep. ad Rom. hom. 27 (26),4 [60,642]; in ep. 1 ad Cor. hom. 33,5
[61,283]; in ep. ad Phil. hom. 1 (arg.),3 [62,181]; in ep. I ad Thess. hom. 2,4 [62,404]; in ep.
ad Hebr. hom. 4,5 [63,42f.]; hom. 28,6 [63,200],

80 In ep. ad Col. hom. 3,3 [62,321],



Zur Verhältnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 131

weise dich auf Beispiele von anderen hin, die es tun, auf die Mönche in den
Wüsteneien.) Aber schämst du dich nicht, dass du dich als Christ bekennst
und auf andere verweisen musst, selbst nicht imstande, dein Christentum
durch Taten zu erweisen?»81

Johannes Chrysostomus hat seine Überzeugung, wir seien in unserem Willen

frei, uns zu entscheiden, auch gegen den in der Spätantike starken Glauben

an den Einfluss der Gestirne verteidigen müssen. Er nimmt darauf in
verschiedenen Predigten Bezug. Seinen Äusserungen ist zu entnehmen, dass dieser

Irrglaube auch unter den Christen zahlreiche Anhänger hatte. Vehement
wendet er sich dagegen. Den Sternen bestimmenden Einfluss auf die
Menschen zuzuschreiben bedeutet für ihn das Ende jeder Moral.82 Mit dem
Sternenglauben verwandt ist die Überzeugung, die Menschen unterständen der
Heimarmene, einem zwingenden Geschick. Johannes geht in der 22. Homilie
zum 1. Korintherbrief darauf ein. Paulus mit seinem Lebensweg ist für ihn das

überzeugende Gegenargument. Paulus, der vom Verfolger der Kirche zu
ihrem grossen Apostel wurde, lehrt uns, dass auch wir uns ändern und bessern
können. «Wo sind nun diejenigen, welche der Willensfreiheit (jcpoaipécrecoç
èÀenGeplav) das zwingende Schicksal (xpv xrjç eipappévriç ctvayKriv) entgegenstellen?»

fragt der Prediger am Ende der fiktiven Debatte seine Hörer. Die
ganze Argumentation hat für ihn ein seelsorgerliches Ziel. Er will den in ihre
Schuld Verstrickten, den Verzagten Mut machen.83 In der 59. Predigt zum
Matthäusevangelium setzt er sich über mehrere Paragraphen hinweg mit der
Behauptung auseinander, das Böse sei ein unerschaffenes, ewiges Prinzip. Er
kann in diesen manichäisch klingenden Sätzen nur Einflüsterungen des Teufels

sehen. Dieser verführt die Menschen, gegen Gott derartige Lästerungen
zu schleudern. Unter dem Vorwand der Frömmigkeit hat er sie verleitet, eine
andere Ursache für die Herkunft des Bösen auszuklügeln. «Um die Ursache
des Bösen nicht im Menschen selbst suchen zu müssen, stellt man die gottlose
Behauptung (rcovripöv 5öypa) auf, es sei von Ewigkeit her, (àyévr|Ta, uner-
schaffen)». Die Frage, woher das Böse denn stamme, kann Johannes in dieser
Predigt nur mit dem Hinweis auf den Willen de^ Einzelnen beantworten. Er
nimmt Bezug auf die Erfahrung der Hörer. Sie alle haben schon die Erfahrung

gemacht, dass sie einmal der Versuchung erlegen sind, ein andermal ihr
widerstanden haben, dass sie sich einmal des Armen erbarmt, ein andermal
ihn abgewiesen haben. Woher kommt das? «Es kam daher, dass du dir das
eine Mal ernstlich Gewalt antatest, dann aber wieder nachlässig und leichtsinnig

wurdest.»84 Das Böse ist nicht ein übergeordnetes Prinzip, es nimmt
seinen Ausgang «vom Leichtsinn, von der Nachlässigkeit, vom Umgang mit dem

81 In ep. ad Rom. hom. 27 (26),4 [60.643f.]; cf. in ev. Mt. hom. 43 al. 44.5 [57,464],
82 Hom. habita postquam presbyter gothus 6 [63,509].
83 In ep. I ad Cor. hom. 22,4 [61,185f.].
84 In ev. Mt. hom. 59 al. 60,2-3 [58,575-578],



132 Rudolf Brandie

Bösen, von der Geringschätzung der Tugend». Zum Bösen kann niemand
gezwungen werden.85 Wiederholt nimmt Johannes Chrysostomus ein Argument
auf, das ihm offensichtlich häufig entgegengehalten worden ist. Die Leiblichkeit

des Menschen sei schuld an seinen Verfehlungen, der Körper sei Sitz der
bösen Regungen. Er hält entgegen, dass so argumentieren bedeute, die
Schöpfung Gottes zu lästern und mit den Manichäern gemeinsame Sache zu
machen. Nicht der Körper und seine Glieder tragen die Schuld, sondern einzig

der böse Wille.86 Die schwierigsten Gegner aber sind für Johannes
diejenigen, die mit der Schrift argumentieren. Ein Wort vor allem zitieren die Gegner

des freien Willens mit Vorliebe. «Des Menschen Weg steht nicht in seiner
Gewalt und der Mann wird nicht, wie er will, wandeln oder seinen Gang
richten.» (Jer 10, 23) Dieser Vers bedarf sorgfältiger Auslegung, weil er leicht zu
Missverständnissen führt. Johannes schreibt: «Dieser Ausspruch aber
erschallt überall, in den Häusern, auf den öffentlichen Plätzen, in den Dörfern,
in den Städten, auf dem festen Lande, auf dem Meere, auf den Inseln. Du
magst hinkommen, wohin du willst, so wirst du viele sagen hören: <Es steht
geschrieben: <Des Menschen Weg steht nicht in seiner Gewalt.> Ihr Gedächtnis
hat diesen Ausspruch nicht allein gefasst, sie verbinden mit demselben noch
andere, nämlich folgende: <Es liegt nicht an jemandes Wollen oder Laufen»,
dergleichen: <Wo der Herr nicht das Haus baut, arbeiten umsonst, die daran
bauen.»» Mit aller Schärfe wendet Johannes Chrysostomus sich gegen diese
Menschen, die die Heilige Schrift brauchen, um ihre Nachlässigkeit zu
bemänteln. Solche Leute untergraben unsere Seligkeit und Hoffnung. Wenn
nichts in unserer Gewalt steht, dann ist alles umsonst: die Verheissung des

Himmelreiches, die Drohung mit der Hölle, Gesetze, Vergeltung, Strafen,
Ermahnungen.87 Die Ausführungen, die Johannes im vorliegenden Kontext
macht, sind auch hermeneutisch von grossem Interesse. Einzelverse dürfen
nicht aus ihrem Zusammenhang herausgerissen und absolut gesetzt werden.88

Der Satan redet den nachlässigen Christen ein. die Stellen der Schrift zu
verdrehen, zuzusetzen und wegzulassen und dadurch die ganze Wahrheit zu
verdunkeln.89 Johannes gibt wiederum seiner Überzeugung Ausdruck, dass Gott
uns keinen Zwang antut. Durch unsere Bereitschaft, aufzubrechen, zu wollen
und zu laufen, bewegen wir Gottes Herz, uns beizustehen.90 Unentwegt hält
Johannes am ôôypa peya der Willensfreiheit fest und bekämpft das Söypot

ô^éBprov, das den Menschen die Freiheit der Entscheidung wegnehmen will.91

85 In ev. Ml. hom. 59 al. 60,3-4 [58,575-579].
86 In ep. ad Gal. comm. V,3 [61,688]; ct. in ep. I ad Cor. hom. 39,9 [61,345] et passim.
87 Hom. in illud: Domine, non est in homine 1 [56,155].
88 Ibidem 2 [56,156],
89 Ibidem 2 [56,156],
9,1 Ibidem 5 [56,162].
91 Ibidem 4 [56,160],



Zur Verhältnisbestimmimg von Glaube und Werken bei Chrysostomus 133

Mit seiner Auslegung der matthäischen Perikope 25,31-46 hat Johannes
Chrysostomus einen neuen Ansatz für eine christliche Ethik gefunden, der
die Alternativen «Gnade Gottes» oder «freies Handeln der Menschen»
überwindet und die <synergistische> Diskussion auf eine neue Ebene hebt.92 Er hat
die in seinem Urteil «lieblichste» Perikope93 der Bibel rund vierhundert Mal
zitiert oder in Anspielungen aufgenommen.94 Seine Interpretation findet
ihren Höhepunkt in den zahlreichen Stellen, an denen er mit Nachdruck
unterstreicht, dass Jesus Christus heute in den Armen leidet. Der gleiche Herr, der
sich um unsertwillen seiner Herrlichkeit entäussert hat, wird jetzt von Hunger
gequält. Der gleiche, der zwischen Räubern ans Kreuz geschlagen worden ist,
leidet jetzt Hunger. Ihm, der sein Leben für uns dahingegeben, sein kostbares
Blut für uns vergossen hat, wollen wir jetzt nicht einmal etwas Geld geben. Er,
der für uns gestorben ist, geht jetzt der Kleider beraubt durch die Strassen
und wird verachtet.95 «Er hat sich für uns hingeopfert; wir aber gehen an ihm
vorüber, wenn er des täglichen Brotes entbehrt, wir schauen ihn gar nicht an,
wenn er krank ist und nackt.»96 Mit dem Hinweis auf den Mut der Frauen
beim Grab des Herrn ermahnt Johannes die Männer in seiner Hörerschaft,
heute Jesus in seinen Anfechtungen nicht allein zu lassen.97

Eine besonders enge Verbindung zwischen den Leiden Christi in seiner
Passion und seinen heutigen Leiden setzt Johannes Chrysostomus in der
sechzehnten Homilie zum Römerbrief. «Dem Herrn war es nicht genug, den Tod
am Kreuz zu leiden; er wollte auch noch arm werden und ein Fremdling und
heimatlos und nackt, er wollte in den Kerker geworfen werden und Krankheit
ertragen, um dich vielleicht wenigstens so zu gewinnen.»98

Die Aussagen vom heutigen Leiden Christi finden sich bei keinem anderen

Kirchenvater in dieser Dichte. Sie führen bei tieferer Reflexion in
Schwierigkeiten, die mit einer alternativen Logik nicht aufzulösen sind. Darin sind
sie den Problemen ähnlich, die das Neben- und Ineinander von Sätzen bietet,
die die Prävenienz der Gnade und die Bedeutung des menschlichen Mitwirkens

aussagen. Wie verhält sich die Überzeugung von Johannes Chrysostomus,

dass der Auferstandene in der Gegenwart in den Armen leidet, zu
Aussagen von der Einmaligkeit des Todes Christi und der umfassenden erlösenden

Kraft dieses Geschehens, die er an anderen Stellen durchaus vertritt?

92 R. Brändle, Matth. 25,31-46 im Werk des Johannes Chrysostomos. Ein Beitrag zur
Auslegungsgeschichte und zur Erforschung der Ethik der griechischen Kirche um die
Wende vom 4. zum 5. Jahrhundert, BGBE 22, Tübingen 1979.

93 In ev. Mt. hom. 79 al. 80,1 [58,717],
94 Dazu R. Brändle, Matth. 25,31-46, S. 9-74.
95 In ep. II ad Cor. hom. 17,3 [61,522]; in illud: Ne timueritis, hom. 2,2 [55,515]; in ev.

Joh. hom. 27,3 [59,160]; cf. in ep. ad Rom. h. 8,7 [60,450].
96 In ep. I ad Tim. hom. 7,3 [62,538].
97 In ev. Mt. hom. 88 al. 89,3 [58,778]; cf. Lk. 22,28.
98 In ep. ad Rom. h. 16 (15),6 [60,547f.[.



134 RudolfBrandie

Und wie vertragen sich die chrysostomischen Aussagen mit dem alten Satz

von der Leidensunfähigkeit Gottes?0" Johannes Chrysostomus hat seine kühnen

Aussagen aus einem grossen Anliegen heraus formuliert. Die fortwährende

Meditation der Worte Jesu Christi im Gericht hat ihn zur Erkenntnis
geführt, dass der Auferstandene uns damit nicht nur einen ständigen Impuls
zur Hilfeleistung an die Armen gibt, sondern dass er darüber hinaus uns seine
hilfreiche Gegenwart zusagt. Johannes glaubt zutiefst, dass Gott sein
Heilshandeln auch nach Tod und Auferweckung seines Sohnes fortsetzt. Er hat uns
unaussprechlich viele und grosse Wohltaten erwiesen, hat die Propheten zu
uns sprechen lassen, hat seinen Sohn gesandt. Nicht einmal der Mord an
seinem Sohn hat seine Liebe zu uns Menschen auslöschen können. Er bittet uns
und ruft uns weiter. Er verlässt uns nicht, sondern fährt fort, mit der Hölle zu
drohen und das Himmelreich zu verheissen, «um uns so zu sich zu ziehen».100

Der Herr hat sich die menschlichen Ttdüri zu eigen gemacht, er leidet Hunger
und Durst, um uns für sich zu gewinnen. Aus Liebe ist er bereit, sich von
seinen Dienern ernähren zu lassen.101 Christus geht unsertwegen und um unseres

Heiles willen nackt: Si' figetç Kai tijv oampiav tpv fipexépav.102 Er hungert,
damit wir nicht zu darben brauchen."13 Er erduldet auch die jetzigen Leiden
um unsertwillen. «Gern hungert er, damit du Nahrung bekommst, geht nackt
umher, damit er dir einen Grund für die Verleihung des Gewandes der
Unsterblichkeit gewähren kann.»104 Christus sagt: «Ich war hungrig», um uns zur
Barmherzigkeit zu bewegen und uns den Gedanken des Almosens nahezulegen.

«Hier auf Erden dürstet er, hier hungert er; er dürstet aber, weil er nach
deinem Heil durstig ist. Darum geht er als Bettler, darum geht er nackt
einher, um dir zum ewigen Leben zu verhelfen.»105 Wie ein guter Arzt, der alles
tut für das Wohl seiner Patienten, so tut Christus alles für die in ihrem Geiz
befangenen und kranken Menschen.106 Auch wenn er übersehen und verachtet

wird, steht er von seinem Bemühen nicht ab; denn «er will ja so sehnsüchtig,

gar so sehnsüchtig unser Heil». Er ist um unsertwillen gekommen, hat sein
Leben für uns hingegeben und scheut sich nach dem allem nicht, uns um Hilfe
zu bitten.107 Am eindringlichsten formuliert Johannes sein soteriologisches
Anliegen in der schon erwähnten sechzehnten Homilie zum Römerbrief108.

"Zu Lösungsversuchen dieser Probleme s. R. Brändle, Matth. 25,31-46 im Werk des
Johannes Chrysostomus, BGBE 22, S. 284-342.

100 In ep. ad Rom. hont. 6 (5),7 [60,431 ].
101 In ep. I ad Tim. hom. 7,3 [62,538]; hom. 4,3 [62,523]; in ep. ad Philem. hom. 2,4

[62,714],
102 Hom. 67 in Genes, hom. 35,8 [53,332].
103 In ev. Mt. hom. 5,5 [57,61],
104 In ev. Joh. hom. 27 (26),3 [59,161],
105 In ep. ad Rom. hom. 8 (7),9 [60,454],
106 In ep. ad Rom. hom. 8 (7),9 [60,454],
107 In ep. ad Rom. hom. 8 (7),9 [60,454]; in ev. Joh. hom. 20,3 [59,128],



Zur Verhältnisbestimmung von Glaube und Werken bei Chrysostomus 135

Er setzt hier die Leiden Christi in seiner Passion und seine Leiden heute in
engste Beziehung zueinander. Sein Leiden heute geschieht wie sein Leiden
damals zu unserem Heil. Christus ist arm, fremd, heimatlos, liegt gebunden
im Gefängnis, ist krank, «um dich vielleicht wenigstens so zu gewinnen». Die
Not, die er auf Golgotha gelitten hat, die Not, die er heute erleidet, beides
zielt darauf, «dich auf die eine oder andere Weise zum Mitleid zu
bewegen».109 Diese Aussagen sind von grösster Bedeutung, denn sie heben die alte
und viel traktierte Frage des Synergismus bei Johannes Chrysostomus auf
eine neue Ebene. Ohne Liebe, ohne Eleemosyne können die Menschen ihr
Heil nicht finden. Die Liebe ist die Schöpferin aller Tugenden.110 Weil dem
Herrn nichts so sehr am Herzen liegt wie unser Heil, lässt er nichts unversucht,

ist ihm nichts zu niedrig, um uns dazu zu verhelfen. Er wird arm, damit
wir durch seine Armut reich würden.1" Der Auferstandene konfrontiert uns
nicht nur mit der Forderung der Barmherzigkeit, sondern er tritt uns von der
anderen Seite her in der Gestalt der Mitmenschen entgegen. Nicht erst unser
barmherziges Tun vermittelt uns die Gegenwart des Auferstandenen. Er ist
schon da, bevor wir etwas tun, ruft uns, lädt uns ein. In der schon mehrfach
erwähnten sechzehnten Homilie zum Römerbrief lässt Johannes Chrysostomus

den Auferstandenen direkt sprechen: «Lass dich erweichen durch den
Gedanken an die menschliche Natur, wenn du mich nackt siehst, und erinnere
dich jener Nacktheit, die ich für dich am Kreuz hängend ertrug, und wenn du
auch das nicht willst, so wenigstens der Blosse, die ich jetzt in der Person der
Armen leide. Ich litt damals bittere Not für dich, ich erleide sie auch jetzt für
dich, um dich auf die eine oder andere Weise zum Mitleid zu bewegen. Ich
fastete einst für dich, jetzt hungere ich wieder für dich. Am Kreuze hängend litt
ich Durst für dich, jetzt dürste ich in der Person der Armen wieder für dich,
um dich durch das eine wie durch das andere an mich zu ziehen und dich zur
Liebe zu bewegen zu deinem eigenen Heil... Wenn ich im Kerker bin, verlange

ich ja nicht, dass du meine Ketten lösest und mich befreist, sondern ich
verlange nur eines, dass du mich, der ich für dich gefesselt bin, besuchen
kommst... Ich kann dich zwar ohne dies krönen, aber ich will dir auch Schuldner

sein, damit die Krone dir ein gewisses Selbstbewusstsein (napprioia)
bringt.»112... «Ich möchte so gern von dir gespeist werden; denn ich liebe dich

gar sehr. Darum komme ich auch gern zu dir zu Tisch, wie es unter Freunden
Brauch ist und bin stolz darauf.»113

108In ep. ad Rom. hom. 16 (15),6 [60,547f.].
"w In ep. ad Rom. hom. 16 (15),6 [60,548],
110 In ep I ad Cor. h. 33,6 [61,286],
111 II Kor. 8,9; in ev. Ml. hom. 5,5 [57,61],
112 Aùvapai pèv yàp xwptç xovxtov ae axeijxxvo'üv, ßoiAopai Sé aoi Kai ô<t>ei7i:xr|ç

elvai, Iva <|«pri ool xiva kcù 7tappr|alav ô axé<|)avoç.
113 In ep. ad Rom. hom. 16 (15), 6 [60,548].



136 Rudolf Brandie

Dieser bewegende Abschnitt gibt uns einen Schlüssel in die Hand, mit dessen

Hilfe ein tieferes Verständnis der <synergistischen> Aussagen unseres
Kirchenvaters erschlossen werden kann. Der Auferstandene tritt uns in der
Gegenwart in den notleidenden Mitmenschen entgegen, weil er unser Heil sucht.
Er will nicht willenlose Sklaven gewinnen, sondern Freunde, die aus Liebe
barmherzig sind. Seinen Freunden will er die himmlische Krone «nicht ohne
alles das» geben, damit sie ihnen Selbstbewusstsein verleiht. Jesus Christus
selbst lädt uns zur Mitwirkung an unserem Heil ein. Die Mitwirkung der
Menschen an ihrem Heil ist für Johannes Chrysostomus darum nicht etwas, was
sie Gott auf Kosten seiner Ehre abtrotzen, sondern hat ihren Grund darin,
dass Gott will, dass wir an unserem Heil mitwirken. Von daher erst erschliesst
sich, was ohne die von Mt 25,31-46 geprägten Aussagen unverständlich bleibt:
die Tatsache, dass Johannes immer wieder von der Mitwirkung der Menschen
an ihrem Heil spricht und doch festhält, dass alles bei Gott liegt.

Rudolf Brändle, Basel


	"Gott wird nicht allein durch richtige Dogmen, sondern auch durch einen guten Lebenswandel verherrlicht." : Zur Verhältnisbestimmung von Glaube und Werken bei Johannes Chrysostomus

