Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 2-3

Artikel: Zur Sprache des Hohenlieds

Autor: Seybold, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877996

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Sprache des Hohenlieds

Die unabgeschlossenen Uberlegungen dieser Studie stehen im Zusam-
menhang mit der Frage, tiber die ich des 6fteren mit dem Jubilar diskutiert
habe, — weshalb ich ithm diese Zeilengerne zu seinem Festtag dedizieren
mochte —der Frage ndmlich, ob theologische Aussagen nur als metaphorische
moglich seien und ob denn iiberhaupt die Sprache geeignet und fihig wire,
theologische Aussagen zu machen. Die hier verfolgten Gedankengidnge ha-
ben das Ziel, besondere Aspekte der in ithrer Weise besonderen metaphori-
schen Sprache des Hohenlieds zu bedenken. Ob von da aus Linien zur Meta-
phorik der theologischen Sprache als solcher zu ziehen sind, muss sich am
Ende zeigen.

Zu den Vorgaben, die eine solche Studie machen muss, gehort die Annah-
me, dass das Hohelied erstens eine Sammlung profaner Liebeslyrik darstellt
und alle Spielarten theologisch-allegorischer Ausdeutung von vornherein
auszuschliessen sind, es sei denn die Texte geben selbst Weisung dazu; dass
zweitens das Hohelied in seinen Einzeltexten und als Sammlung relativ spit
entstanden ist — man denkt des hebriischen Spitstils wegen an das 4. oder 3.
Jh. v. Chr., d.h. an die spétpersisch-ptolemdische Zeit — , gleichwohl aber ihr
Vorbild in der sehr viel dlteren altdgyptischen Liebeslyrik hat; dass drittens
die Sammlung etwa 40 bis 50 Einzeleinheiten umfasst, die — auch an ithrem ge-
ringen Umfang gemessen, aber nicht nur deshalb — als literarische Miniaturen
anzusehen sind; dass die Texte viertens in einem hochpoetischen «lyrischen»
Stil verfasst sind, deren feine expressive Kunst und rhythmische Struktur teil-
weise noch nachzuvollziehen ist; dass endlich das Hohelied im ganzen fiinf-
tens dem Milieu jugendlicher Kreise zuzuordnen ist, dem sowohl im Blick auf
den Inhalt wie im Blick auf die Verfasserschaft ein grosser femininer Anteil
zukommt. Uber alle diese Punkte hat die Forschung ausgiebig und erregt,
zum Teil wohl auch etwas zu ausgiebig und erregt, diskutiert. Es ist in jedem
Fall nicht abwegig, zunichst von diesen Vorgaben auszugehen.

Auch die lyrische Sprache des Hohenlieds lebt wie alle lyrische Sprache
vom Bildvergleich. Um in die Welt dieses lyrischen Stils einzudringen, wihlen
wir einige Beispiele und fragen nach der Herkunft und Verwendung des Bild-
vergleichs.

Wir stellen an den Anfang ein sogenanntes Beschreibungslied (2,1-3):

Ich bin die Lilie des Scharon,
die Lotosblume der Tiiler.
Wie die Lotosblume unter den Dornen,
so ist meine Freundin unter den jungen Frauen.
Wie ein Apfelbaum unter den Biumen des Waldes,
so ist mein Geliebter unter den jungen Minnern.



Zur Sprache des Hohenlieds 113

In seinem Schatten begehrte ich zu sitzen,
und seine Frucht war meinem Gaumen siiss.

Die Herkunft der Bilder ist deutlich. Es ist die Welt der blithenden Natur
im Friihling, die sich dem lyrischen Ausdruck anbietet. Ist sie doch selbst der
Grund fiir das Gefiihl, das die Sprecherin beseelt. Die Bildvergleiche fiigen
sich zur Szenerie. Es ist die Landschaft Palistinas, die den Hintergrund bildet,
und diese Bildwelt ist es, die das einzigartige Flair ausmacht, das in den Ge-
dichten des Hohenlieds begegnet und das nicht nur Herder und Goethe ver-
ziickt hat. Mehr als die Wiedergabe eines Idylls im Schatten eines Baumes,
gemalt mit den hellen und frischen natiirlichen Farben, wollte dieses Gedicht
wohl nicht sein. Was es sprachlich vermitteln will, ist das Gliicksgefiihl einer
jungen Liebe — sich selbst genug, wie die Blumen, und ohne auch nur einen
Ton von Belehrung, geschweige denn von Theologie.

Daneben stellen wir ein kleines Beschreibungsgedicht mit dgyptischem
Kolorit (1,9-11):

Einer Stute bei den Wagen des Pharao
vergleiche ich dich, meine Freundin.

Anmutig sind deine Wangen mit den Biindern,
dein Hals mit den Ketten.

Biinder aus Gold wollen wir dir machen,
mit silbernen Punkten.

So klar wie die Herkunft des Vergleichs ist der Kontrast im Milieu. Dort
der priachtige Anblick der geschmiickten Pferde am pharaonischen Konigs-
hof — moglicherweise vermittelt durch bildliche Darstellungen, nicht durch di-
rekte Anschauung —, hier die Gestalt der Freundin mit ihren schlichten Béan-
dern und dem einfachen Korallenschmuck. Die Ebenen des Vergleichs klaf-
fen auseinander. Kaum Vergleichbares wird verglichen. Wire der Abstand
nicht so grotesk gross, konnte der Vergleich als Beleidigung aufgefasst wer-
den. Hier haben wir schlichte Verhiltnisse. Doch die Sprache verleiht den
Glanz, der ansonsten nicht erschwinglich ist. Fast rithrend ist die Bemiihung
des Freundes, der Freundin wenigstens den Anschein von glanzvoller Schon-
heit zu geben. Ein Kompliment, das die unscheinbare Wirklichkeit veredelt.
Die Sprache macht das moglich. Die Worte sind nicht leer. Sie vermdgen sich
dort zu borgen, wo Uberfluss ist, und hier zu geben, was den Mangel ersetzt.
Sie schaffen sich eine eigene Realitidt. Und das Gedicht wird — trotz der «lee-
ren» Versprechungen — zum kostbaren Geschenk.

In eine ganz andere Welt tritt man bei den Zwillingstexten 3,1-5 und 5,2-
8. Diese Gedichte fithren mitten hinein in die Symbolwelt des Traums, d.h. sie
gewinnen ihre sprachlichen Mittel aus der Welt des Traums.



114 Klaus Seybold

Des Nachts auf meinem Lager suchte ich,

den meine Seele liebt.

Ich suchte ihn und fand ihn nicht.

Ich will aufstehen und die Stadt durchstreifen,
die Strassen und Pliitze,

will suchen, den meine Seele liebt.

Ich suchte ihn und fand ihn nicht.

Mich fanden die Wiichter,

die die Stadt durchstreifen.

Habt ihr ihn gesehen, den meine Seele liebt?
Kaum war ich an ihnen voriiber,

da fand ich ihn,

den meine Seele liebt.

Ich fasste ihn und liess ihn nicht,

bis ich ihn fiihrte ins Haus meiner Mutter,
und ins Gemach jener, die mich gebar.

Ich beschwore euch, ihr Tochter Jerusalems,
bei den Gazellen oder bei den Hinden des Feldes:
Weckt nicht, stort nicht

die Liebe, solange die Lust wihrt.

Deutlicher noch als dieses Gedicht spricht das Gegenstiick von einem
Traum:

Ich schlief, doch wach war mein Herz — (5,2).

Der Text dieses zweiten Gedichts ist umfangreicher, die Schilderung far-
biger und plastischer — sozusagen ein Traum in Farbe, anders der vorige
Traum in Schwarz-Weiss. Der Geliebte ist da und klopft. Nach einigem Z06-
gern Offnet sie den Riegel. Doch er ist weg. Sie sucht ihn in der Stadt und
stosst auf die Wichter:

Sie schlugen mich, verwundeten mich.

Meinen Uberwurf nahmen sie weg

die Wiichter der Mauern.

Natiirlich handelt es sich bei diesen Texten um literarische Verarbeitun-
gen der Traumwelt, nicht um die Wiedergabe eines individuell getrdaumten
Traums, sozusagen um Traumprotokolle. Immerhin ist ja auch ein Traumpro-
tokoll so etwas wie eine literarische Verarbeitung, insofern Triume iiber-
haupt ja nur sprachlich kommuniziert werden konnen. Die Gedichte aber aus
Kap. 3 und 5 verwenden nun sehr bewusst die Sprache des Traums. In rhyth-
misch gebundener Sprache, symmetrischen Versformen, lautlicher Expressi-
vitit, wird von einem Traum erzdhlt. Wie legt man Trdume aus und wie legt
man Gedichte iiber Trdume aus? Antwort: Indem man ihre Symbolsprache



Zur Sprache des Hohenlieds 115

erlernt. Traumsymbole haben eine doppelte Referenz. Sie stehen fiir eine
Grosse in der Traumszenerie, eine Person, ein handelndes Subjekt, einen Ort
oder ein anderes Teilstiick des Traumablaufs. Sie stehen aber auch fiir etwas
anderes und gleichen darin den Metaphern in der ibertragenen Rede: Sie re-
prasentieren die Beziehung, die der Trdumer oder die Trdumerin zu den
Traumfiguren haben. Anders gesagt: IThre Symbole haben seelische Aquiva-
lente. Meist Uberlagern sich die Konstellationen. Dadurch erscheint der
Traum mehrdeutig.

In den vorliegenden Triumen sind scenario und story einfach und klar. So
ist zugleich auf die Ebene der subjektiven Beziehungen zu achten. Welches
sind die Symbole und wofiir stehen sie?

Der Geliebte, er wird fast monoton bezeichnet mit der Wendung: «den
meine Seele liebt». Das ist das Gegentell einer individuellen Nennung mit Na-
men. Er bleibt anonym, zudem eine blasse Figur, ohne Profil, ohne Charak-
ter, ohne Individualitit. Man kann sich schon fragen, ob er nicht iberhaupt
nur ein Traumbild ist, eine Projektion, — wenn man will — ein animus im Sinne
C.G. Jungs. Immerhin ist er das Ziel der suchenden Traumerin. Er wird ge-
fasst und festgehalten — im einen Fall, im andern verschwindet er, als die be-
suchte Liebende ihm 6ffnen will.

Die Mutter, nein: das Haus der Mutter, «die Kammer derer, die mich ge-
boren» — wieder hat die poetische Fassung ihre Obertone, — ist ein Gliicks-
symbol oder Heimatsymbol, Symbol fiir Intimitidt, Gemeinschaft, Familie,
und das Ziel der Sehnsucht in dem Traum.

Die Wiichter, die Stadtwache und Polizei auf Rundgang, sie stehen fiir Ge-
setz und Ordnung, law and order, fir Moral und gute Sitte. Das «Auge des
Gesetzes» blockiert die Suche nach dem Geliebten in der nichtlichen Stadt.
Doch die Polizei erweist sich im ersten Fall als freundlich. Helfen kann sie
nicht. Sie weiss nicht, wo sich der Gesuchte befindet. Aber sie driickt ein
Auge zu. Die auffallende Passantin kommt vorbei. Anders im Parallelge-
dicht. Da wird sie gefasst, geschlagen und verletzt und ihres Gewandes be-
raubt. Die Rolle der Wichter ist demnach ambivalent. Ihre Reaktion kann
freundlich, aber auch verletzend sein.

Die Stadt mit nichtlich leeren Gassen und Plidtzen (hebr. Sug) ist ein be-
kanntes Traumsymbol. Sie steht wohl letztlich fiir das Labyrinth des Lebens
mit Strassen, Mauern, Wegen, Kreuzungen, Biegungen, Engstellen, Freiridu-
men, Nischen, Sackgassen — ein Raumsymbol, aus vielen Erfahrungen und
Angsten aufgebaut. Dazu kommt die Finsternis, die Menschenleere, Einsam-
keit, Alleinsein mit den Wichtern und die spiirbare Verlorenheit. Eine seeli-
sche Befindlichkeit, die offenbar auch schon der Antike vertraut war!

Suchen und Finden bzw. Besitzen und Verlieren —mit allen damit verbun-
denen Gefiihlen — bildet jeweils das Grundmotiv der Geschichte. Diese ist
schnell erzihlt. Sie steht aber nicht nur fiir sich, sonst wire sie banal zu nen-



116 Klaus Seybold

nen. Sie signalisiert ein seelisches Geschehen. Im Traum [ost sich ein innerer
Konflikt. Und darum geht es in diesen Gedichten und ihrem Rollenspiel.

Die erste hat ein happy end. Auch dies ein festes Symbol. Es wird nur sehr
knapp angedeutet. Es beendet den Konflikt. Ich hielt ihn fest und liess ihn
nicht mehr, bis ich ihn gebracht in meiner Mutter Haus. Und nur als Ende hat
es seinen Platz im Gedicht.

Die zweite hat einen happy begin. Er erweist sich als triigerisch. Das Ver-
schwinden des Geliebten 16st panische Angste aus. Es endet in der Katastro-
phe, in Schmerz und Schande und im Verlust.

Wenn man die Thematik auf die objektiv begriffliche Ebene heben wollte,
miisste man etwa sagen: Es geht hier um den Konflikt zwischen Liebe und
Moral, zwischen den Bedringnissen des Gefiihls und den Forderungen von
Gesetz und Sitte, zwischen dem individuellen Willen und den festgelegten
Verhaltensnormen. Aber diese Beschreibung gehort zur begrifflich-rationa-
len Konfliktanalyse, also der Ethik. Dort konnte der Fall zum Paradigma wer-
den mit der Moglichkeit des doppelten Ausgangs. Sogar eine «Moral von der
Geschicht» wiire erschliessbar. Etwa: Nur wahre und unangefochtene Liebe
kann es schaffen, ungeschoren an den Gesetzen und Regeln der Moral und
des Anstands vorbeizukommen. Zogerliches Verhalten scheitert an der ethi-
schen Schranke. Die Sprache dieser Gedichte ist so nicht, nicht lehrhaft, nicht
argumentativ. Sie beniitzt die Symbole aus der Welt der Traumingste. Da-
durch wird das Geschehen in den Traum verlegt, wird der Konflikt auf der Er-
lebnis- und Erfahrungsebene dargestellt und abgearbeitet, und nicht nur de-
finiert und diskutiert. Dabei kommen die subjektiven Anteile ins Spiel, und
Leser und Leserin durchleiden mit der Trdumerin in Sorge und Angst und
korperlicher Betroffenheit den vitalen Konflikt in sich selbst. Die theologi-
sche (und philosophische) Begrifflichkeit kann diese Ebene nur aus der Di-
stanz benennen, erfahrbar machen kann sie diese nicht. Das kann nur der
Nachvollzug beim Lesen des Gedichts und der Identifikation mit der geschil-
derten Szene, deren Giiltigkeit die allgemeine Traumerfahrung bewirkt.

In den Traumgedichten von Kap. 3 und 5 finden wir eine Verwendung der
Traumsprache. Theologisches ist nicht fern — Liebe und Moral als Theologu-
mena konnen menschlich-ethische Sachverhalte bezeichnen; es wird aber
nicht abgerufen. Die Gedichte suchen eine andere, eine eigene, eine lyrische
Sprache — mit Erfolg.

Als drittes Beispiel wihlen wir eine Text aus der Reihe der Miniaturen
von Kap. 8 (8,6-7):

Lege mich auf dein Herz wie ein Siegel,

wie ein Siegel an deinen Arm!
Denn stark wie der Tod ist die Liebe,

hart wie das Totenreich die Leidenschatft.
Feuerglut ist ihre Glut



Zur Sprache des Hohenlieds 117

Flamme des Herrn.

Gewaltige Wasser konnen die Liebe nicht loschen,
und Strome schwemmen sie nicht fort.

(Wollte einer sein ganzes Gut hingeben fiir die Liebe,
man wiirde ihn verachten.)

Ein kleines Gedichtchen (vier Verse, acht Zeilen, ohne die Schlusszeile,
die fiir eine Schreiber- oder Leserglosse zu halten ist) mit einem Textkern von
grosser Sprengkraft. Der Form nach ein Fragment, in einigen Zeilen sichtbar
beschidigt und restauriert. Man muss damit rechnen, dass es an Profil und
Glanz verloren hat. Trotzdem hat es Struktur. Man findet symmetrische For-
men in den Zeilenparallelen, Tonfolgen von expressiver Wirkung: die Feuer-
blitze drohnen, die Wasserfluten rauschen und zischen. Doch es fehlt Anfang
und Ende, Rahmen und Einheit. Was aber erhalten ist, ist eine ganz einzigar-
tige Liebeserklarung. Und wieder spricht die Liebende.

Wir wenden uns den Vergleichen und Bildmotiven zu. Das wichtigste
Bildmotiv ist das Siegel. Von zwei Siegelformen ist hier die Rede: von dem
Roll- oder Stempelsiegel, das mit einem Kettchen oder einer Schnur um den
Hals gehingt wird, und von dem Siegelring, der am Finger oder auch am
Handgelenk getragen wird. Auf beiden ist — wie unzihlige Beispiele belegen
— gewohnlich neben figiirlichem Beiwerk vor allem der Name, und zwar der
Name des Besitzers und Trigers eingraviert. Denn das Siegel ist Rechtsaus-
weis und dient zum Unterzeichnen von Urkunden. Es biirgt fiir die Identitét
der Tréger. Wenn sich die Liebende mit einem Siegel vergleicht, wiinscht sie,
mit dem Siegeltridger vereint, seinen Namen zu tragen, ja, mit ihm identisch
zu sein. Der Vergleich ldsst offen, was das im einzelnen bedeuten konnte. So-
weit gehort das Motiv in die Welt des Rechts und ldsst eine legalistische Aus-
legung zu.

Doch gehort das Siegel, vor allem im Volksglauben, auch wegen der reli-
giosen Bildbeziige, zugleich in eine andere Welt, in die Welt von Zauber und
Magie. Es dient als Amulett. Es ist nicht unmoglich, dass anstelle des doppelt
gebrauchten Wortes fiir «Siegel» — sonst ganz ungewohnlich im Parallelismus
membrorum — hier urspriinglich Ausdriicke fiir Amulette Verwendung fan-
den, die dann eine nachtrigliche Zensur aus dem Text verbannt hat. Das
Amulett, so glaubte man, sie und er, dient als Schutz- und Abwehrsymbol. Es
soll iibernatiirliche, numinose, magische Kréafte anziehen und freisetzen. Dar-
um eignet es sich zum Vergleich mit der Liebe. Die Zaubermacht der Liebe
ist es, die das Gedicht mit diesem Vergleich beschwort, und auf diese Weise
zu erfassen und zu bindigen sucht. Und um die Dimensionen der numinosen
Macht der Liebe geht es dann in den folgenden Zeilen, die nach ganz anderen
Sprachmoglichkeiten Ausschau halten. Gefunden wird die Sprache des My-
thos.



118 Klaus Seybold

Es ist kein Zufall, dass die einzige Stelle im Hohenlied, die den Gottesna-
men bietet, in der Kurzform JH gerade hier begegnet. Doch steht sie nur in-
nerhalb des Vergleichs, im Bildteil, im Ausdruck: «Flamme des Herrn». Ma-
soretisch bedenklich und wohl deshalb tibermalt liegt sie gleichsam im Ver-
borgenen. Der Gottesname, sonst Ort des Allerheiligsten, dient sprachlich
nur der Anzeige eines Superlativs, also des Ubergrossen, des Uberstarken,
des Mythisch-Kosmischen, des Transzendentalen. Interessant, dass dem Dyo-
gramm des Gottesnamens eine solche transzendierende Wirkung zugedacht
wird. In der Mehrzahl der 50 Belegstellen gehort es der Sprache der Liturgie
an (Hallelu-Jah); das ist hier in keiner Weise der Fall. Es gentigt die vage
Funktion, an das Gottliche zu erinnern. '

Die Vergleiche suchen die transzendenten Dimensionen der Macht der
Liebe zu begreifen. Menschlich-natiirliche Kréfte und Méchte sind offenbar
dafiir im Vergleich nicht geeignet. Es bedarf der metaphysischen, der mythi-
schen, der urweltlichen Vergleichsgrossen: des Vergleichs mit dem Tod; mit
der Unterwelt, der Scheol, dem Hades; mit den Blitzen des Gewitters, die als
Gottes- und Urfeuer gelten; mit dem Urmeer, das sich nach antikem Weltbild
tiber dem Blau des Himmels befindet; mit den Urstromen, die die Ozeane fiil-
len. Nur mit solchen elementaren Michten, den Urméchten der Welt und der
Schopfung kann die Liebe verglichen werden. Das zeigt die Sprachwelt des
kosmischen Mythos: Urwelt, Urmeer, Urstrome, Urfeuer. Der Mythos be-
dient sich ihrer, wenn er das Wesen des Geschaffenen aus den Urspriingen er-
kldren will. Das bezeugen die Schopfungsmythen. Die Liebe selbst ist keine
«Himmelsmacht»! Sie ist etwas Geschaffenes und Irdisches. Aber sie ist ver-
gleichbar den elementarsten Dingen der Welt, gehort zum Urbestand der
Schopfung. Die Schopfungsberichte von Gen 2 und 3 kennen ein dhnliches
Zeugnis. Nur den Urelementen ist sie zu vergleichen. IThnen ist sie ebenbiirtig.
Sie gehort in die urspriinglich geschaffene Welt, eine eigene Schopfung, die
erste Schopfung nach Gen 1, und stellt insofern eine Welt fiir sich dar wie die
im Urozean schwimmende Weltglocke, ein Kosmos, den keine noch so grosse
Gegenmacht zerstoren kann: ein Kosmos im Kosmos.

Der Nachtrag in V. 7b bietet sprachlich ein Gegenstiick zu den lyrischen
Aussagen des Gedichts. Der Satz: Gabe auch einer all sein Gut um die Liebe,
wiirde man ihn verachten, hat etwas vom Sinn des Textes verstanden. Er fiihrt
auf den Boden der alltdglichen Welt zuriick. Die mythologische Sprache des
lyrischen Gedichts ist nicht sein Stil. Er beniitzt die prosaische Sprache des
Handels und der Wirtschaft. Er will sagen: Wenn es so ist, dann ist die Liebe
niemals eine Ware, die man durch Bezahlung erwerben konnte — auch nicht
durch den hochsten Preis. Gedacht ist wohl in erster Linie an den Brautpreis,
der eine Ehe begriindet. Wer das meint, macht sich ldcherlich, weil er von je-
ner Urwelt und Urmacht nichts weiss.



Zur Sprache des Hohenlieds 119

In allen Beispielen ist, das kann nicht genug betont werden, von der Liebe
zwischen den Geschlechtern die Rede. Der hebriische Begriff dafiir ist
‘ahabd, im Parallelismus steht dazu 8,6 gind «Leidenschaft». Obwohl beide
Begriffe alttestamentlich auch eine, wenngleich auf bestimmte prophetische
Traditionskreise (Hosea, Jeremia) beschrinkte, theologische Verwendung
bezeugen, liegt diese Verwendung in den Gedichten des Hohenlieds ginzlich
fern. Diese Texte stammen offenbar aus einer ganz eigenen Sprachwelt. An-
haltspunkte zur Bestimmung dieses Herkunftsmilieus ist einmal die — aller-
dings sehr viel dltere — altdgyptische Liebeslyrik, welche dem Hohenlied lite-
rarisch am nichsten steht; sodann die Gattung Liebeslied in der hebriischen
Literatur, die hofischen Kreisen zuzuordnen ist (Jes 5, Ps 45); dazu treten in-
terne Indizien, die auf bestimmte «Kreise» in Jerusalem schliessen lassen, fiir
welche die Bezeichnung «Tdchter Jerusalems» Hinweise gibt. Umgekehrt
lisst die Absenz etwa eines traditionell politischen oder eines theologischen
Diskurses im Hohenlied an abgegrenzte innere, intimere Zirkel denken, wo-
bei die in Stil und Thematik dominierende weibliche Darstellung einen Fin-
gerzeig geben mag. Darf man als weiteren Hinweis die neuerdings wieder
stark betonte jugendliche Szenerie hinzunehmen, legt sich die Vermutung na-
he, dass diese Gedichte im grossen ganzen aus dem Erfahrungsbereich junger
Menschen, vornehmlich junger Méddchen und Frauen stammen diirften. Die
ofters beschworene Travestie oder Fiktion weiblicher Gestalten durch méinn-
liche Dichter klingt m.E. nicht tiberzeugend und eher wie eine Ausflucht.
Dass Gedichte wie etwa das oben besprochene Traumgedicht solche Fiktio-
nen oder Projektionen sind, ist doch sehr unwahrscheinlich. Sollte man nicht
an Kreise denken wie die um die griechische Dichterin Sappho in Mytilene
auf Lesbos im 6. Jh.v.Chr. — ohne den Vergleich allzusehr strapazieren zu wol-
len.

Die eigene innere Welt scheint der Erfahrungsbereich gewesen zu sein,
aus dem diese Gebilde geschaffen wurden. Das erklirt aber auch ihre innere
Abgeschlossenheit, das heisst: ihre theologische Abstinenz. In einer Welt, die
vom Offentlichen und das bedeutet doch: ménnlich-patriarchalen Rechts- und
Ordnungsdenken im Sinne von: «Strafe muss sein!» geprigt ist, in der selbst
Briider ihre «fehlbare» Schwester bestrafen konnen und diirfen (1,5f.); in ei-
ner Welt, die von law and order-Vorstellungen beherrscht ist im Sinne von:
«Ordnung muss sein!» und in der die Moral offentlich tiberwacht wird, so dass
die Polizei die Midchen bis in die Traume hinein verfolgt; in einer Welt, die
sich daran gewohnt hat, dass Tod und Chaos die stiarksten negativen Méchte
sind, Vorbild fiir Zwang und Gewalt, denen sich kein Mensch entziehen kann
—in einer solchen Welt der Gewalt, der Ordnung, des Rechts entdecken die
Miniaturen des Hohenliedes einen inneren Raum, in dem es noch anderes
gibt, was das Leben lebenswert macht. Leise pochen sie von innen an die
Zwangsstrukturen und bezeugen, dass sie nicht alles bedeuten. Sie begniigen
sich mit den eigenen Erfahrungen um Liebe und Gliick. Es ist, als ob sie die-



120 Klaus Seybold

ses Thema ganz neu gefunden und fiir sich entdeckt hitten. Sie suchen nun
dafiir die angemessene Sprache, die als lyrische zu tliberzeugen geeignet ist.
Das Gebiet der Religion und des Glaubens ist nicht ihr Thema. Dieses bleibt
ausgegrenzt. Kein Versuch einer Synthese. Doch beriihren sie es am Rand
dort, wo sie von eigenen Erfahrungen sprechen. Und nur von diesen wollen
sie sprechen.

So viel innere Freiheit war der Nachwelt suspekt. Eine so helle und klare
Sprache liess die Ausleger erstarren. Die Geschichte der Auslegung des Ho-
henlieds war von der Angst bestimmt, es konnte wirklich gemeint sein, was
man da zu lesen bekam. Das ganze theologische Waffenarsenal der Allegorie
wurde aufgeboten, um diese Texte zu entschidrfen — bis in unsere Tage. Und
dabei handelt es sich doch nur um einige lyrische Gedichte.

Literatur zum Thema:

W. Eisenhut (Hg.), Antike Lyrik, Ars Interpretandi 2, Darmstadt 1970, 21995

M.V.Fox, The Song of Songs and the Ancient Egyptian Love Songs, Madison
1985

H. Gollwitzer, Das hohe Lied der Liebe, Miinchen 1978

H. Haag/K. Elliger, «Stort nicht die Liebe». Diskriminierung der Sexualitét —
ein Verrat an der Bibel, Olten/Freiburg 1.Br. 1986

J.G. Herder (Hg)., Lieder der Liebe. Die dltesten und schonsten aus Morgen-
lande nebst vier und vierzig alten Minneliedern (1778). Mit einem Nach-
wort von R. Otto, Manesse Biicherei 46, Ziirich 1992

O. Keel, Deine Blicke sind Tauben. Zur Metaphorik des Hohen Liedes, Stutt-
garter Bibelstudien 114/115, Stuttgart 1984

H.-P. Miiller, Vergleich und Metapher in Hohenlied, Orbis Biblicus et Orien-
talis 56, Freiburg/Schw., Gottingen 1984

S. Schott, Altdgyptische Liebeslieder. Mit Mirchen und Liebesgeschichten,
Die Bibliothek der Alten Welt, Ziirich 21950

H. Timm, Das Hohe Lied Salomos. Nachdichtungen und Ubersetzungen aus
sieben Jahrhunderten, insel taschenbuch 600, Frankfurt 1982

Texte zitiert in Anlehnung an die Ziircher Bibel, Fassung 1998.

Klaus Seybold, Basel



	Zur Sprache des Hohenlieds

