Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 1

Artikel: Christus als Inkorporation der Tora : R6m 10, 4 vor dem Hintergrund
einer erstaunlichen rabbinischen Argumentation

Autor: Kundert, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877994

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christus als Inkorporation der Tora

TEAOG YOP VOLOL YPLOTOG

Rom 10,4 vor dem Hintergrund einer erstaunlichen
rabbinischen Argumentation

Der vorliegende Diskussionsbeitrag ist von der Uberzeugung geleitet,
dass der umstrittenen paulinischen Aussage aus Rom 10,4 téAoc yap vopov
xpLotog eine ganz bestimmte Argumentationsstruktur zugrundeliegt, wie sie
uns u.a. auch in einem frithen Text aus Tosefta Nazir 4,7 (TNaz 4,7) erhalten
ist. Die Kenntnis dieses Textes hilft m.E., Rom 10,4 und damit die paulinische
Tora-Interpretation in neuem Licht zu sehen und neu zu interpretieren.

Besonders im Protestantismus erweist sich seit Ende der Reformationszeit
die Beschreibung der paulinischen Torainterpretation als Schibboleth, an
dem sich nicht nur die Theologien besonders lutherischer und reformierter
Provenienz scheiden.! Der traditionell lutherischen Position, wonach die jii-
dische Tora durch das Christus-Ereignis als abrogiert gelten kann, steht das
traditionell calvinistische Verstdndnis entgegen, wonach die Tora als «tertius
usus legis» ihre Funktion als Lebensregel beibehalten hat.” Esist jedoch auch
die reformierte Tradition nicht frei von mitunter gehissigen Ausfillen gegen
die Tora, und nicht selten stiitzten sich diese auf die pointierte paulinische
Formulierung aus Rom 10,4a: t€iog yap vopov yprotoc.

Torafreundlichkeit bzw. Torakritik zeigt sich bereits in den Ubersetzungs-
vorschlagen fiir das semantisch weitgreifende Wort téLog, das je nach dem mit

' Die Auslegungsgeschichte von téhog in Rom 10,4 hat R. Badenas erarbeitet (R.
Badenas: Christ the End of the Law, Sheffield 1985, 7-37). Er macht deutlich, dass in der
frithen wie in der griechischsprechenden Kirche téAlog sowohl als «Ende» wie auch als
«Ziel» und «Erfiillung» verstanden wurde. In der lateinischen Kirche des Mittelalters
schien der Trend eindeutig in Richtung «finis» zu gehen, wobei auch hier damit verbunden
war, dass Christus die Tora zu ihrer Vervollkommnung und Erfiillung gebracht hat. Luther
libersetzt dann téAog zwar mit «Ende», meint aber keine Abrogation der Tora, sondern
versteht es als «theologische» Aussage: Insofern die Tora nach Luther Christus ankiindigt,
ist nach ihm dann der gekommene Christus auch das Ende der Tora. Calvin hat telog als
«complementum» verstanden, was ebenfalls keine Abrogation der Tora bedeutet.

2 R. Badenas (a.a.0. 22f.) sicht die Einengung des Begriffs t¢Aoc auf die Bedeutung
«Ende» im Sinne einer Abrogation der Tora als eine Reaktion der lutherischen Orthodo-
xie auf das Tridentinum, wihrend die calvinistische Tradition den Begriff auf die Bedeu-
tung «Erfiillung» einschréinkte.



Christus als Inkorporation der Tora 77

«Ziel»® oder «Ende»* wiedergegeben wird. Damit wird auch eine Entschei-
dung dartiber getroffen, ob die Tora Christus einschliesst, oder ob Christus
die Tora ausschliesst®. Das Hauptinteresse der theologischen Exegese von
Rom 10,4 liegt also zunichst in der Frage nach dem Verstdndnis des Wortes
vopog, das ich hier jeweils mit Tora wiedergebe.6

In der Diskussion um das Wort vouog der letzten Jahrzehnte wird sublim
der unheilvolle weil die entscheidenden Fragen um die Tora ausblendende
alte Konflikt «Gesetz» versus «Evangelium» weitergefoch‘[en.7 Bisweilen ist
es auch nicht deutlich, ob die Vokabel «Ziel» nicht implizit eben doch wieder
einen Abschluss der Tora meint, der diese als Heils- und Lebensregel zu ab-
rogieren versucht — doch wie wire das damit zu verbinden, dass Paulus meist
sehr positiv vom novmo» und damit von der Tora, spricht?®

Zum semantischen Feld des Wortes téAog

Jeder Zugang zur fraglichen Stelle hat vom semantischen Feld des Wortes
télog auszugehen. Dieses ist in den entsprechenden exegetischen Worterbii-
chern relativ einfach und schnell einsehbar. Wie bereits ein kurzer Blick auf
den Artikel «téAog» von G. Delling im ThWNT? eindriicklich verdeutlicht,
liegt das Hauptgewicht des semantischen Feldes dieses Wortes auf den per-
fektiven Bedeutungen «Vollendung»/«Vollzug», die bis zur teleologischen
Bedeutung «Ziel»/«intentio» gehen kann. Auch fiir den vorliegenden Zusam-
menhang beispielhaft ist der Ausdruck «téhog emBeivor», der sinngemass
wiedergegeben wird mit «(den Worten) die Ausfiihrung hinzufﬂgen».lo
«Vom Gedanken der Ausfiihrung eines amtlichen Auftrages her bedeutet das

3 So iibersetzt bereits K. Barth in seinem Romerbriefkommentar: «Denn das Ziel
des Gesetzes ist Christus..." (K. Barth: Der Rémerbrief, Ziirich 21922, 358). Vgl. auch
die Diskussion des Wortes tého¢ bei U. Wilckens: Der Brief an die Romer (Rom 6-11),
EKK V1/2, Neukirchen (u.a.) 21987, 222.

4 Z.B.: E. Kidsemann: An die Romer, Tiibingen #1980, 273, D. Zeller: Der Brief
an die Romer, Regensburg 1985, 185.

3 Nach D. Zeller (a.a.0. 186) «macht die konkrete Gestalt des Messias [...] das Gesetz
als Heilssystem iiberfliissig».

© G. S. Oegema: Versohnung ohne Vollendung? in: F. Avemarie/H. Lichtenberger
(Hrsg.): Bund und Tora, Tiibingen 1996, 246.

7 «Die lexikalische Breite des Wortes im damaligen Griechentum wird, sobald es um
Rom 10,4 geht, eher dogmatisch als philologisch eingeschrinkt...» (G. S. Oegema, a.a.O.
240). Dort wird auch ein kurzer Uberblick iiber die Auslegungsgeschichte der vergange-
gen flinzig Jahre geboten (a.a.0. 239-245). Siehe auch K. Finsterbusch: Die Thora als
Lebensweisung fiir Heidenchristen, Gottingen 1997, bes. 80, Anm. 121.

8Siche bei G. S. Oegema, a.a.0. 232f.

9 ThWNT VIII, 50-58. Stuttgart 1969.

V'A.a.0. 50.



78 Lukas Kundert

Wort auch das Amt.»'! In diesem Zusammenhang steht die Bedeutung von
t¢Aog im Sinn von «Vollendung» mit seiner Emphasis auf der Tat, die zur
Vollendung — hier der Tora — fiihrt. In Genetivverbindungen meint télog je-
weils den springenden Punkt («essential point»!?): «térog ph®wv» meint nicht
«Ende der Erzidhlung» sondern ihren springenden Punkt. Ebenso ist «téiog
yapov» nicht das Ende der Ehe sondern meint mit «Vollzug der Ehe» eben-
falls ihren springenden Punkt.'?

Wie die ausfiihrliche Wortstudie zu «té¢iog» von R. Badenas eindriicklich
belegt, ist die Bedeutung «Ende» im Vergleich zum iibrigen semantischen
Feld des Wortes iusserst selten.'* Erst im Zug der Bekenntnisstreitigkeiten
zwischen Protestanten und Katholiken sowie innerprotestantisch erhilt es
vorwiegend den Sinn von «Ende».'> Im oben zitierten Artikel von G. Delling
erscheint es dann auch mehr von ideologischer denn als wissenschaftlich be-
legbarer Herkunft, dass er, nachdem er fast ausschliesslich das anders gearte-
te Wortfeld von télog beschrieben hat, zur traditionellen (lutherischen) Deu-
tung von téiog in Rom 10,4 zuriickfindet: «Fiir den Glauben ist durch das
Christusgeschehen — Xpiotog meint insbesondere Kreuz und Auferstehung —
das Gesetz als Heilsweg aufgehoben.»'°

Ich gehe in der folgenden Abhandlung vom semantischen Feld des Wortes
télog aus. Die in diesem Feld breit abgestiitzten Bedeutungen von «Vollbrin-
gen» / «Ausfiithrung» / «Vollzug» fiir tédog scheinen mir auch fiir die fragliche
Stelle aus Rom 10,4 die entscheidenden zu sein. Diese einfache These versu-
che ich anhand eines hebriischen Textes aus dem rabbinischen Schrifttum
darzustellen. Ohne dass in diesem hebriischen Text vom «télog 100 vopov»
oder einem direkt vergleichbaren hebriischen Aequivalent die Rede wiire,
scheint mir durch ihn beispielhaft das verdeutlicht, wofiir Paulus den wider-
spriichlichen Ausdruck «té¢Ao¢ 100 vopov» verwendet. Aus ihm legt sich m.E.
ein Verstandnis von 1éhog als «Vollzug» (siche oben: téAog yduouv) nahe.

11A.0.

2R, Badenas, a.a.0. 46.

13 4.0,

4 A.a.0. 44: «... the notion of 'termination’ is absolutely secondary and the notion of
‘abolition' is completely alien to the semantic content of t€1og...».

15 Diesen Hinweis verdanke ich der Romerbrief-Vorlesung von Prof. E. W. Stege-
mann, Basel. Dafiir, dass er mir das Vorlesungsmanuskript zur entsprechenden Stelle
zuginglich gemacht hat, danke ich ihm hiermit herzlich.

1A.a.0. 57.



Christus als Inkorporation der Tora 79

Hinfiihrung zu Rom 10,4

Paulus versucht in Rom 10,4a auf die Frage Auskunft zu geben, wer der
1€A0¢ vouov sei — namlich xpwfc(‘)g.” TéAog ist demnach Subjekt des Nominal-
satzes und xprotog Pridikatsnomen. !

Der Zusammenhang der Stelle macht deutlich, dass Israels Eifer fiir Gott
(EMrog Beov) von Paulus nicht als prinzipiell falsch beurteilt wird, sondern
dass dieser Eifer lediglich nicht kat eniyvociv erfolge (Rom 10,2) und somit
auch nicht der Eifer fiir Gott in Blick auf die Tora xat eniyvoow sei, d.h.
«entsprechend der Erkenntnis» erfolge. Die von Paulus geforderte Erkennt-
nis wire aber eben dadurch geleitet, dass als «Ziel der Tora» ypiotog voraus-
gesetzt werde und dieser ypiotog eben die Funktion bezeichnet, unter der die
Tora addquat verstanden, interpretiert und gelebt werden kann.

Nach Paulus miisste es demnach ein erkenntisgemisses Begreifen der
Tora geben, das durch «Christus» moglich sei. Wie eine solche Erkenntnis ge-
leitet werden kann, wird nun m.E. durch einen kurzen Text aus TNaz 4,7 ver-
deutlicht, der in vergleichbarer Weise zumindest Teile der Tora als durch ei-
nen Menschen adiiquat interpretiert darzustellen versucht.

Ich wende mich diesem kurzen Text aus TNaz 4,7 zu, bevor ich die daraus
gewonnenen Erkenntnisse auf die paulinische Argumentation anzuwenden
versuche:

TNaz 4,7: Einleitung

Die Tosefta ist bekanntlich ein Werk, dessen Herkunft nicht gédnzlich ge-
klirt ist.'” Der Name X207 von Hebr. 7201 («Hinzuftigung») bezeichnet
das Programm dieser Schrift, in der tannaitische Lehrtraditionen gesammelt
sind, die keinen Eingang in die offizielle Mischna gefunden haben. Sie wur-
den als «Hinzufiigungen» ausserhalb der Mischna weitertradiert. Dass es sich
bei der Tosefta um eine Hinzufiigung zur Mischna handelt, zeigt sich insbe-
sondere darin, dass in der Tosefta die einzelnen Lehrtraditionen in der Ord-
nung der Mischna gesammelt sind, die Mischna demnach als Massstab fiir die
Redaktion der Tosefta genommen wurde. Zu ihr wurde eine praktisch hand-
habbare Ergidnzung geschaffen. Wie die Mischna besteht die Tosefta haupt-

7 Hinter dieser einfach erscheinenden Aussage steht freilich eine heftig gefiihrte Dis-
kussion. Diese kann ich hier nicht ausfiihrlich referieren. Ich verweise wieder auf R. Bade-
nas, 1985, 112ff.

18 Giehe so auch E. W. Stegemann, Der eine Gott und die eine Menschheit, unverofftl.
Habilitationsschrift, Heidelberg 1981, 202.

9G. Stemberger: Einleitung in Talmud und Midrasch, Miinchen #1992, 153ff,
siche auch: M.D. Herr: Art. Tosefta in: EJ XV, Sp. 1283-1285, Jerusalem 1972.



80 Lukas Kundert

sdchlich aus Halachot und einigen aggadischen Ergé’inzungen.z“

Es ist bis heute ungeklirt, wer die Tosefta redigiert hat. Die Angabe aus
bSanh 86a, wonach R Chija die Tosefta redigiert habe, ist wenig prlausibel.21
Es ist anzunehmen, dass einzelne jiingere Zeitgenossen des Mischna-Redak-
tors R Jehuda ha-Nassi einzelne nicht in die Mischna aufgenommene tannai-
tische Lehrmeinungen gesammelt und weitertradiert haben,?? und dass der li-
terarische Erbe Rabbis, R Chija, die Tosefta dann zu ihrem Hohepunkt ge-
fiihrt hatte.”?

Nazir ist der vierte Traktat der Ordnung Nashim. Er beschiéftigt sich
hauptsidchlich mit den Weisungen zum Nazirdertum (Num 6,1-21), und seine
Einordnung nach dem Traktat Nedarim («Geliibde») ist wahrscheinlich da-
her erfolgt, weil der Einzelne das Nazirdertum durch ein Geliibde auf sich
nahm.

«It can be demonstrated that several mishnayot of Nazir belong to the Se-
cond Temple period. [...] The Tosefta includes some aggadic material. Note-
worthy ist the Story of the high priest Simeon the Just who, though in prin-
ciple opposed to people taking Nazirite vows, made an exeption for a hand-
some youth from the south. When Simeon asked why he had decided to cut
off his flowing hair, he replied that om beholding his reflection in a pool he
had become vain of his beauty and had taken a vow to 'shear these locks to
the glory of Heaven' (4:7)».24

Um gerade diesen hier angesprochenen Text geht es nachfolgend. Hier
der Text mit Ubersetzung:

TNaz 4,7: Text und Ubersetzungz's

1 Es sprach Simon der Gerechte: PN NYNY X
Niemals im Leben ass ich vom I°11 OUX NPOR KD R

20 Zur Unterscheidung von Halacha und Aggada sei an dieser Stelle auf die klassi-
schen Definitionen dieser zwei Begriffe verwiesen: Halacha bezeichnet danach ethische
Lehrsitze und bezieht sich auf das «Gesetzliche» in der nachbiblisch-jiidischen Literatur.
Halacha ist «stets religitse Praxis, im Gegensatz zur theoretischen (Glaubens-)Lehre, und
exakt normiertes und normierendes, im Gegensatz zu allgemein ethischen und religidsen
Pflichten» (H. Fuchs: Art. Halacha, in: JL II, Sp. 1350, Berlin 1928). Aggada (oder auch
Haggada) bezeichnet demgegeniiber die «Erzidhlungen», somit eher die «nichtgesetzli-
chen» Teile der nachbiblischen jiidischen Uberlieferung (Ders.: Art. Haggada, a.a.O. Sp.
1330ff.).

2I'Sieche: M.D. Herr, a.a.0., Sp. 1284 und G. Stemberger, a.a.0. 155.

22M.D. Herr. a.a.0.

23 Soweit die Meinung A. Goldbergs (siche bei G. Stemberger, a.a.0.).

24 Siche: EJ XI1, Sp. 906, Jerusalem 1972.

25 Text nach M.S. Zuckermandel: Tosephta, Jerusalem 1938, 289.



@)}

10

11

12

13

Christus als Inkorporation der Tora

Schuldopfer eines Naziréers, 7272 TMRR YN
ausser in einem Fall:

Ein Vorkommnis: [')v]a)
Es kam aus dem Siiden einer zu mir, )iy fiia) "B XY TR
und ich sah ihn, [und sah,] 1D 2WIOY D IR
dass er schone Augen hatte, o°2non TSP
schon von Gestalt war,

und dass seine Haare gekraust waren.

Sprach ich zu ihm: Il iah
Mein Sohn, was hast du gesehen, Spw OrwD PR T 12
dass du dieses schone Haar verun- mt-okuis

stalten willst?

Sprach er zu mir: ur g =
Ich war zuhause Hirte und ging, P2 DT YN
aus dem Fluss Wasser zu schopfen. £ 737 1 mxOn5 nx
Da sah ich mein Spiegelbild. "5 IX1232 Nhonen
Und mein boser Trieb kam in mir hoch /Y by MR e
und forderte, mich aus der Welt zu oW M s
stossen.

Da sprach ich zu meinem Trieb: Aak'3p i eia}
Gottloser! hilvsly
Du bist in nichts grossartig, ausser mxanT? 77 1 RS
in einer Sache, die nicht die deine ist. oW 1RY 7272 KO
Und das ist eine Sache, die einmal THYY 727N
nur Dreck und Gewiirm sein wird. A T e oo
Siehe, ich habe dich zu scheren o et B an
im Namen des Himmels.

Ich hob meinen Kopf "WRT DR N2onT
und kiisste ihn auf seinen Kopf. WK S 1TOpLN
Ich sprach zu ihm: 5 s
Mein Sohn, deinesgleichen mogen DIPIT NT T N
viele in Israel sein, die den s "2 Pl iz
Willen des Allgegenwirtigen tun.

Deinetwegen ist aufgestellt worden: opn 7o
«Wenn ein Mann oder eine Frau ein 71735 X992 *2 7UX W ©'X
[Nazirder-]Geliibde ausspricht[, dem [T 515 2

Herrn gesondert zu sein...]» (Num 6,2)

81



82 Lukas Kundert

TNaz 4,7: Auslegung

Bereits die Er6ffnung des Abschnitts (1) betont die Ausserordentlichkeit
dessen, was im Nachfolgenden erzédhlt wird. Wie bereits erwihnt, ist Simon
der Gerechte zu Fragen des Nazirats in Mischna und Tosefta ein Exponent
der strengen Richtung, die davon abriit, ein Nazirder-Geliibde einzugehen.
Seine skeptische Haltung dem Nazirat gegeniiber wurde nur ein einziges Mal
relativiert. Ein einziges Mal ist er einem Nazirder begegnet, dessen Nazirat
offenbar auch ihm tiber alle Zweifel erhaben war, sodass er sogar sich dazu
bereit erklidrte, vom Schuldopfer dieses einen Nazirders zu essen und damit
die Fortsetzung seines Nazirats zu erméglichen.

Nach Num 6,9-12 hat ein Nazirder dann ein Schuldopfer darzubringen,
wenn er wihrend seines Nazirats mit einem toten Menschen oder Tier in Be-
rithrung gekommen war. Die Regelung besagt, dass der Nazirder nach Ablauf
von sieben Tagen sein Haupt zu scheren und danach dem Hohepriester zwei
Tauben zu libergeben habe, von denen die eine als Siind- und die andere als
Brandopfer dargebracht werden soll. Nachdem er dann sein Haupt von neu-
em zu heiligen habe, miisse er dem Priester ein einjdhriges Lamm als Schuld-
opfer (CWX) libergeben. Erst dann ist es dem Nazirder wieder moglich, sein
Nazirat weiter auszuiiben.

Nach der Einleitung (1), die auf diese Zusammenhénge zuriickgreift, wird
eine gleichnishafte Erzdhlung (T0YM) geboten (2-13), die den einen speziellen
Fall darstellt, der nach Simon dem Gerechten als einziger der biblischen Vor-
stellung eines Nazirders zu entsprechen scheint.

Die gleichnishafte Erzédhlung wird mit dem Bericht eréffnet, wie ein Mann
aus dem Siiden zu Simon dem Gerechten (in den Tempelbezirk) kam. Da be-
reits das OUX des Nazirders erwidhnt wurde (1), ist deutlich, dass es sich um ei-
nen unrein gewordenen Nazirier handelt,”® der nun im Tempelbezirk die vor-
geschriebenen Opfer zur erneuten Heiligung darzubringen hat.

Simon der Gerechte wundert sich tiber den schonen Mann, der ithm offen-
bar mit dem Wunsch begegnete, sein schones Haar scheren zu lassen und die
Schuldopfer-Rituale zur Entsithnung und damit zur Neu-Initiation des Nazi-
rats zu begleiten (3-4). In seiner Skepsis fragt Simon der Gerechte nach dem
Grund, weshalb der junge Mann ein Nazirat eingehen will (4).

Der junge Nazirder erzihlt daraufhin sein Erlebnis, die uns sehr an den
griechischen Narziss-Mythos erinnert’’ (5-10): Als Hirte sei er an den Fluss
gegangen, um Wasser zu schopfen (5). Da habe er sein Spiegelbild gesehen

26 Dementsprechend lesen die Parallelstellen in jNed 1.1 (56d) und NumR 10,7 (u.6.):
hoatulimipiiall 8

27 Die Entlehnung von griechisch-mythologischem Material in der rabbinischen Lite-
ratur ist nicht selten. Man beachte nur schon die Anlehnung an den Mythos der Bilichse
der Pandora in ARN und an den des Oftern vorkommenden Phoenix-Mythos.



Christus als Inkorporation der Tora 83

(6), worauf ihn sein «Boser Trieb» zu verleiten versuchte, sich aus der Welt
zu stossen — eine metaphorische Ausdrucksweise dafiir, sich analog zu Narziss
ins Wasser zu stiirzen und damit das Leben zu verlieren (7). Der Nazirder ver-
mag diesem Drang jedoch zu widerstehen und weiss, dazwischen zu unter-
scheiden, was das Vergingliche (ndmlich die Schonheit seines Haars) und was
das Unvergingliche (Gott) ist (8-9). Daraufhin spricht er sein Nazirder-Ge-
litbde: «Siehe, ich habe dich zu scheren im Namen des Himmels» (10).

Die Handlung des Nazirders erstaunt den Priester offenbar zutiefst, wor-
auf er zum Ausruf gelangt, dass es seinesgleichen viele in Israel geben moge,
die gleichermassen handelten (12). Wieso gelangt Simon der Gerechte zu die-
ser Beurteilung?

In zweierlei Hinsicht ist das Verhalten des Nazirders bemerkenswert. Ei-
nerseits ist seine Radikalitdt hervorzuheben: Ein Nazirder hat dem Literal-
sinn von Num 6,9ff entsprechend nur dann ein Schuldopfer darzubringen und
damit sein Nazirat neu zu beginnen, wenn er mit Totem in Berithrung kam.
Der junge Hirte hat diese Forderung radikalisiert: Bereits der Gedanke, sich
ein Leid anzutun, hat dieser als eine Beriithrung mit dem Tod verstanden. Da-
mit sah er sich als entheiligt, sein Nazirat als aufgehoben und war gezwungen,
die in Num 6 festgehaltenen Riten zur Reinigung und Entsithnung durchzu-
fiihren.

Andererseits ist die erstaunliche Gewandtheit des Nazirders zu erwihnen,
wie er sich der Halacha bedient, um auf seinen plotzlich zutagegetretenen
Narzissmus zu reagieren: Sein schones Haar hat den Hirten in eine personli-
che Krise gefiihrt, die aus der Tiefe der Seele kam.?® Sein daraus entstandener
Wunsch, sich seine Haare zu scheren, hat der Hirte dann in eine Tat mit allen
Bestandteilen der Halacha gedndert: Er kann seine Haare nur dann wihrend
seines Nazirats scheren, wenn er mit Totem in Beriihrung kam. In seinem ra-
dikalisierten Toraverstdndnis ist aber eben gerade diese Voraussetzung be-
reits dann gegeben, wenn er fiir Bruchteile von Sekunden in sich den Trieb
verspiirte, sich in das Wasser zu stiirzen. Den unvermittelt aufsteigenden To-
deswunsch versteht der Naziréder als eine Beriihrung mit dem Tod, und gerade
darin sieht er die halachische Grundlage dafiir gegeben, sich die Haare sche-
ren zu konnen.

Es wird uns in dieser kurzen gleichnishaften Erzidhlung eine Geschichte
iiber einen radikalen Tora-Interpreten erzéhlt, der offenbar als Vorbild fiir
spitere Generationen dienen sollte (12): «Deinesgleichen mogen viele in Is-
rael sein, die den Willen des Allgegenwiirtigen tun». Die Erzédhlung kulmi-
niert mit der Feststellung Simon des Gerechten (13): «Deinetwegen ist aufge-
stellt worden: "'Wenn ein Mann oder eine Frau ein Geliibde ausspricht...'
(Num 6,2)».

28 J. Fraenkel, TR 17202 712571 90 7P, in: J. Sussmann / D. Rosenthal
(Hg.): Mehqorei Talmud (Talmudic Studies), Bd. 1, Jerusalem 1990, 214.



84 Lukas Kundert

Der Akzent der ganzen gleichnishaften Erzihlung und ihr gesamtes Ge-
wicht liegt auf einem einzigen Wort: «Deinetwegen» (7°72). Die Deutung des
Priesters lidsst nur eine Interpretation zu: Nach Ansicht des Priesters ist wegen
dieses einen Nazirders, nur wegen dieses einen Menschen, in der Tora die ge-
samte Nazirder-Regelung von Num 6,2-21 aufgestellt worden: «Deinetwegen
ist aufgestellt worden» — und die Baraita tiberliefert: «Deinetwegen spricht
die Schrift».?? Die Spitze der Erzihlung liegt darin, dass der Toraabschnitt
Num 6,2-21 als fiir einen einzigen Menschen geschrieben verstanden wird:
Fiir diesen einen jungen Hirten aus dem Siiden, der diesen Toraabschnitt nun
gleichnishaft auslegt (7T0M).

Der biblische Text von Num 6.2-21 hat nach dem Verstindnis des Prie-
sters zu urteilen nur auf diesen einen jungen Hirten aus dem Siiden gewartet,
dass er in das Wasser schaut, sein Nazirder-Geliibde ablegt, zum Priester ge-
langt und diesem seine personliche Geschichte erzéhlt. Nur deswegen, wegen
dieses einen Menschen, ist dieser Schriftteil erstellt worden.

Oder anders: Nach Ansicht Simon des Gerechten wird erst iiber diesen ei-
nen Hirten aus dem Stiden Num 6,2-21 erklidrt und ausgelegt, und nur iiber
diesen einen Nazirder erhélt Num 6,2-21 seine wahre Bedeutung.

«Wegen dir ist aufgestellt worden» — der Nazirder beleuchtet durch seine
Handlung die Schrift, sie wird durch ihn ausgelegt, durch sein Verhalten, sei-
ne Frommigkeit und seinen Glauben. Aber auch das Leben des Nazirders
selbst wird durch die Schrift ausgelegt: So hat das Leben des Hirten — litera-
risch gesehen — nur einen Sinn und nur ein Ziel, ndmlich die Erklarung dieses
einen Schriftabschnitts aus Num 6,2-21 — so wie auch der Schriftabschnitt aus
Num 6,2-21 nur einen Sinn und ein Ziel hat: Die Erkldrung der Handlung die-
ses einen Hirten aus dem Siiden in ihrer Bedeutung fiir ihn selbst wie auch fiir
alle kommenden Generationen Israels: «Deinesgleichen mogen viele in Israel
sein, die den Willen Gottes tun» (13). Wie der wahre Sinn von Num 6,2-21
und der darin liberlieferte Wille Gottes erst tiber das Auftreten des Hirten
aus dem Siden aufgedeckt wurde, so ist es erst durch dieses Auftreten der
Nachwelt erméglicht, ebenso zu handeln, dem Hirten «nachzufolgen» und in
dieser Nachfolge den Willen Gottes zu tun.

Das «Ziel» der Schriftstelle ist die Beleuchtung der Handlung des Hirten.
Wenn die Schriftstelle zu ihrem Ziel gelangt ist, dann ist damit nicht ihr Ende
eingeschlossen. Nach der Konzeption, welche der Interpretation Simon des
Gerechten zugrundeliegt, wird durch die Handlung des einen Hirten erst die
Bedeutung der Schrift allgemein einsichtig — und fiir die Nachwelt erst richtig
nachvollziehbar.

Die Schrift wird durch das Leben erklirt. Und es ist der erstaunliche Er-
trag dieser kurzen Erzihlung aus TNaz 4,7, dass es offenkundig den Verfas-

29 hNaz 4b.



Christus als Inkorporation der Tora 85

sern des vorliegenden Textes moglich war zu denken, dass zumindest Teile
der Tora nur wegen eines einzigen Menschen verfasst worden sind —in diesem
Fall wegen des einen Hirten aus dem Siiden: «Deinetwegen ist aufgestellt
worden» — Du bist der erste Mensch und vielleicht auch der letzte Mensch,
der diese Schriftstelle erfiillt und fiir die Nachwelt erklért, und vielleicht wirst
Du auch auf immer der einzige Mensch sein, der diese Schriftstelle erfiillt hat.
Es bleibt nur noch anzumerken, dass die hermeneutische Formel
«0"PN ‘["‘75.7» oder ihre Schwester « X 220 '["79» in rabbinischen Tex-
ten keine Seltenheit ist. Mehrmals taucht sie in rabbinischen Argumentatio-
nen auf, in denen aggadisches mit halachischem Material verkniipft wird. >

Moaogliche Datierung des Textes

Es legt sich die Vermutung nahe, dass der Text von TNaz 4,7 schr alter
Herkunft ist. Dafiir spricht zum einen das Vorkommen des Ausdrucks «dem
Himmel» (2705), der vom Hirten in «freier frommer Weise» gebraucht wird,
ein Ausdruck, der des 6ftern als halachischer Terminus fiir das Heilige auf-
tritt.>! Ein weiterer Hinweis auf das hohe Alter spricht aus Zeile 3: «Seine
Haare waren gekréduselt». Das Kriuseln der Haare hat TSanh 12,10 zufolge
zu Zeiten R Aqibas nicht so sehr als ein Zeichen der Frommigkeit des Einzel-
nen g.;;egolten,3 wihrenddem es in dieser kurzen Geschichte eben gerade als
ein Zeichen der Frommigkeit gilt. Dies konnte ein Hinweis darauf sein, dass
die Erzdhlung aus dem ausgehenden ersten Jahrhundert stammt. Und
schliesslich: Der generelle Verzicht auf das Essen von Nazirats-Opfern (wie
er eingangs der Erzdhlung erwidhnt wird) muss nach der Zerstorung des Tem-
pels nicht mehr speziell betont werden, «denn es gab keine Schwierigkeiten
mehr in bezug auf das Essen von Nazirats-Opfern, nachdem die Priester um
ihren Dienst im Heiligtum gebracht wurden.»>>

Die Sprache des vorliegenden Textes, seine urspriinglich-fromme Geistes-
welt, die Beurteilung der gekrausten Haare und eine Haltung, nach der das
Darbringen von Nazirats-Opfern noch gingig war weisen m.E. darauf hin,
dass die Zgleichnishafte Erzahlung aus der Zeit vor der Tempelzerstorung
stammt.’

30 Siehe auch in MTaan 3.8 — dort in Zusammenhang mit dem Chassiden Choni dem
Kreiszeichner.

3LJ. Fraenkel: a.a.0. 214.

32 A.a.0.

3 A.a.0.

S0 auch a.a.0.



86 Lukas Kundert

Was lehrt uns TNaz 4,7 iiber Rom 10,47

Nach der Betrachtung dieses aggadischen Textes aus TNaz 4,7 wollen wir
uns nun Rom 10,4 zuwenden.

Wir haben gesehen, dass Simon der Gerechte die Handlung des jungen
Nazirders aus dem Siiden einerseits als adidquate Interpretation des Tora-
Textes Num 6,2-21 versteht und andererseits gerade diesen Text als im Nazi-
rder zu seiner Bestimmung gelangt sieht. Der Nazirder hat damit nicht nur
den Tora-Text addquat interpretiert, sondern darin hat er ihn auch «erneu-
ert» (gewissermassen etwas «Neues» aus ihm geschaffen), insofern er anderen
ermoglicht hat, tiber seine Person die im Bibeltext enthaltene Halacha zu ver-
stehen: Der «Chiddusch»® schafft eine neue Realitit des Textes. Insofern
kann auch davon gesprochen werden, dass der Nazirder den Tora-Text inkor-
poriert. Eine dazu analoge Konzeption meine ich in Rém 10,4 ausmachen zu
konnen: Wenn Paulus von Christus als dem t€log 1o vopov spricht, so wird
Christus m.E. insofern als «Ziel der Tora» bezeichnet, als er diese nicht nur in
seinem Handeln adédquat auslegt (bzw. ausgelegt hat) sondern gerade auch
darin die Tora in Christus zu threm Ziel gelangt. Vor dem Hintergrund der
dargestellten rabbinischen Interpretationsfigur wird deutlich, unter welchem
Horizont davon gesprochen werden kann, dass Christus damit auch die Tora
«erneuert» — und mit seinem Leben etwas Neues geschaffen hat: Das Neue ist
ein Zuwachs an Erkenntnis, der zwar schon immer in der Tora geschlummert
hat, der aber durch das historische Ereignis der radikalisierten Torainterpre-
tation — analog zum Nazirder aus dem Siiden beziiglich Num 6,2-21 — auch an-
deren Menschen nun ermdoglicht, die halachischen Forderungen der Tora zu
verstehen und nachzuleben. Christus ist Ziel der Tora, insofern diese nur auf
ihn gewartet hat, um von ihm adédquat interpretiert und gewissermassen in-
korporiert zu werden.

Der Abschnitt Rom 9,30-10,13 macht m.E. deutlich, dass Paulus Leben
und besonders Tod und Auferstehung Jesu gewissermassen als aggadisches
Material versteht, anhand dessen gerade die bleibende Funktion der Tora als
Massstab fiir das gelungene Leben zu ihrer Darstellung gelangt. Was als ge-
rechtes Tun gilt, erweist alleine die Tora.>® Das Versehen Israels ist nicht,
dass es nach Gerechtigkeit trachtet. Sein «Eifer fiir Gott» wird in Roém 10,2
nicht prinzipiell als falsch bezeichnet, sondern dass er eben nicht xot
entyvoouv erfolge. Die fehlende Einsicht werde aber durch Christus vermit-

35 Der Ausdruck «Chiddusch» (©77°1) steht hier als Ausdruck fiir die Absicht der
Rabbinen, durch ithre Auslegungstechniken den Bibeltext zu «erneuern», «neu sprechen
zu lassen». Der Ausdruck findet sich z.B. in Kel 13,7 als Bezeichnung der Aufgabe der
Soferim im «Neuen Tor», nidmlich die Halacha neu zu gestalten
(72907 PR R W),

3 Siehe auch: K. Finsterbusch, a.a.0. 185.



Christus als Inkorporation der Tora 87

telt (Rom 10,4a). So folgt dann dementsprechend die Aussage: «wer an den
glaubt, ist gerecht» (R6m 10,4b). Die Aussage besagt damit nichts mehr als
dass Christus der hermeneutische Schliissel dazu bietet, die Tora addquat zu
interpretieren und den Eifer fiir Gott somit xot eéntyvoowv zu haben. Die ret-
tende und lebendigmachende (Rom 10,9) Rechtfertigung ist damit an die
Tora und deren rigorose Einhaltung untrennbar gebunden. Diese Rechtferti-
gung ist dem Apostel zufolge mit integraler Bestandteil der ganzen Tora.

Wenn wir von hier aus einen Blick auf 1Kor 9,20 wagen, wird dort eben-
falls einiges verdeutlicht: «Den Juden bin ich wie ein Jude geworden, damit
ich die Juden gewinne. Denen, die unter der Tora sind, bin ich wie einer unter
der Tora geworden — obwohl ich selbst nicht unter der Tora bin -, damit ich
die unter der Tora gewinne.»

In diesem Satz wird dieses «sowohl als auch» deutlich, das zu solch schwe-
ren Missverstidndnissen gefiihrt hat: Paulus sieht sich als «unter Christus» ste-
hend. Dies scheint er gegen die auszuspielen, die «unter der Tora» stehen.
Die Alternative ist aber nur eine scheinbare, denn Paulus als einer, der «unter
Christus» steht ist wie einer, der «unter der Tora» steht. «Unter Christus»
scheint also «unter der Tora» mit einzuschliessen — eben gerade insofern, als
dass fiir Paulus «unter Christus» der Sinn der Tora als Lebensregel erst recht
deutlich wird. Was Paulus hier fiir sich in Anspruch nimmt, ist, gegeniiber de-
nen, die alleine «unter der Tora» stehen, einen Erkenntnisvorsprung zu besit-
zen, welcher die Einsicht in die rettende und lebendigmachende Rechtferti-
gung vervollkommnet. Die Tora ist hier Teil aber nicht Ganzes der Erkennt-
nis.

Paulus befindet sich gewissermassen in einer zu Simon dem Gerechten
vergleichbaren Lage: Angesichts des «Christusereignisses» gelangt er zur
Uberzeugung, dass Christus ihm nicht nur insofern Tora erklirt, als er die
Tora adédquat interpretiert, sondern dass er geradezu die Tora inkorporiert
und sie damit auch zur Erfiillung bringt. Hier bewegt sich Paulus nicht nur
nahe zu der oben dargestellten Argumentation aus TNaz 4,7, sondern er ist
damit auch innerhalb einer hermeneutischen Tradition zu orten, wie sie z.B.
in MAvot 1,1ff zum Ausdruck kommt: Der verborgene Schriftsinn der Tora
war nicht von Beginn an offenbar, sondern er wird erst durch die miindliche
Tora immerfort neu erdffnet und erliutert.

Analog zu Simon dem Gerechten, der das Verhalten des jungen Hirten
aus dem Stden auf Num 6,2-21 fokussiert hat, konzentriert Paulus in Rom
10,5ff nun das, was ihm «durch Christus» einsichtig geworden ist in einer Pa-
raphrase der Torastelle Lev 18,5: «Darum sollt ihr meine Satzungen halten.
Der Mensch, der danach tut, wird durch sie leben». Freilich wird der nachfol-
gende V 6 von einigen Exegeten als schroffe Antithese zu V 5 verstanden.?’

37 Siche z.B. Kisemann, E.: 1985, 275.



88 Lukas Kundert

Es heisst dort: «Aber die Gerechtigkeit aus dem Glauben spricht...». Ob das
hier adversativ wiedergegebene 8¢ wirklich eine schroffe Antithese einleitet,
scheint mir jedoch wenig plausibel: Denn hier «steht nicht einfach die Glau-
bensgerechtigkeit der Gesetzesgerechtigkeit gegeniiber, sondern Mose der
Glaubensgerechtigkeit. Und mit Recht ist bemerkt worden, dass auch darin
kein Gegensatz im Sinne von Gesetz und Evangelium zu sehen ist, da es ja
wiederum Mose ist, ndmlich das Deuteronomium [...], das jetzt als Rede der
Glaubensgerechtigkeit zitiert wird.»>® Insofern diirfte hier die «Antithese»
nicht ideologisiert verstanden werden als Gesetz-Evangelium-Gegensatz,
sondern das 8¢ scheint hier eine Erkldrung zum vorangehend Gesagten ein-
zuleiten: «Es wird also das Gesetz als Evangelium im Modus der Verheissung
zur Sprache gebracht.» Es handelt sich m.E. in 10,6 um eine Ergiinzung, die
V S in seinem Grundbestandteil, dass wer die Satzungen Gottes hilt durch sie
leben wird, eben gerade unter dem Horizont des Glaubens bestitigt.

Verstehen wir Rom 10,4 vor diesem Hintergrund, so wird mit der Feststel-
lung aus V. 4a téhog yap vopov Xprotog nicht die Auflésung oder das Ende der
Tora, sondern gerade deren Bekriftigung durch eine nach Paulus umfassende
neue Halacha festgehalten. V4b deutet das Ziel der Halacha an: €1¢ duxatoov-
vny movtl 1@ niotevovtt. Die Halacha des Glaubens, nach Paulus durch Chri-
stus inkorporiert und adidquat dargestellt, erweist sich Paulus zufolge als der
Inbegriff der Tora, der die iibrigen Weisungen der Tora nicht aufhebt, son-
dern im Innersten bestatigt und damit integriert. Die paulinisch verstandene
Halacha des miotevely kommt nach Interpretation des Christusereignisses zu
den Weisungen der Tora hinzu und gibt nach Paulus auch den Schliissel dafiir
her, wie die Weisungen der Tora zu befolgen sind.*’ Der Glaube ist nicht ge-
gen die Tora zu stellen, sondern er ist nach Paulus integraler Bestandteil der
Forderungen der Tora.

Nach Rom 2,17ff ist das Wesen der Tora, sich Gottes zu rithmen und sei-
nen Willen zu kennen ( 2,17f), der Weg zur Tora ist der Unterricht (2,18), der
Weg mit der Tora ist zu priifen, was richtig ist zu tun (2,18) und das Ziel der
Tora ist, andere Menschen zu leiten, erhellen, erzichen und zu lehren (2,19f).
Aus 10,4 ist dieser letzte Punkt in ein Wort zu fassen: ypiotoc. Xpiotog hat
nach Paulus die Funktion, «uns» die Tora zu erhellen, «uns» zu leiten, zu er-
ziehen und zu lehren.*!

B E. Stegemann: 1981, 206.

I Aa.0.

40 «Durch den Glauben vollzieht sich die Zueignung der Rechtfertigung. verstanden
als Herstellung einer 'heil-vollen' Relation zwischen Mensch und Gott» (a.a.O. 83).

41 «...denn erst im Glauben wird das Gesetz verstindlich, erst durch Christus wird der
Sinn des Gesetzes erhellt, und erst fiir die aus dem Glauben Gerechtfertigten ist das
Gesetz erfiillbar.» G. S. Oegema, a.a.0. 235.



Christus als Inkorporation der Tora 89

Unter diesem Horizont gilt, dass die Tora nicht aufgehoben ist. Unter dem
Horizont der «Halacha des Glaubens» ist m.E. auch zu verstehen, wie Paulus
zu Neuinterpretationen der Weisungen der Tora gelangen kann: Christus als
hermeneutischer Schliissel zur Neuschaffung von Halacha aus der Tora er-
moglicht es Paulus, unter eben diesem Schliissel einzelne Weisungen neu und
unkonventionell zu interpretieren.

Christus 1st nach Paulus Ziel der Tora, insofern diese nur auf sein Kom-
men gewartet hat, um durch ihn ausgelegt zu werden — eine Auslegung, die
die Tora nicht aufhebt, sondern hochstens die Stellung der Volker zur Heils-
geschichte Gottes verdeutlicht.

Die Volker sind damit nicht aus den Forderungen der Tora entlassen. Die
Glaubenden sind nicht davon befreit, sich mit der Tora zu beschéftigen, son-
dern sie sind gerade zur Beschéftigung mit der Tora in Pflicht genommen.

Lukas Kundert, Basel



	Christus als Inkorporation der Tora : Röm 10, 4 vor dem Hintergrund einer erstaunlichen rabbinischen Argumentation

