
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 1

Artikel: Christus als Inkorporation der Tora : Röm 10, 4 vor dem Hintergrund
einer erstaunlichen rabbinischen Argumentation

Autor: Kundert, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christus als Inkorporation der Tora

xéÀoç yàp vöpov xpiaxôç

Rom 10,4 vor dem Hintergrund einer erstaunlichen
rabbinischen Argumentation

Der vorliegende Diskussionsbeitrag ist von der Überzeugung geleitet,
dass der umstrittenen paulinischen Aussage aus Rom 10,4 xéXoq yàp vögov

Xproxoç eine ganz bestimmte Argumentationsstruktur zugrundeliegt, wie sie

uns u.a. auch in einem frühen Text aus Tosefta Nazir 4,7 (TNaz 4,7) erhalten
ist. Die Kenntnis dieses Textes hilft m.E., Rom 10,4 und damit die paulinische
Tora-Interpretation in neuem Licht zu sehen und neu zu interpretieren.

Besonders im Protestantismus erweist sich seit Ende der Reformationszeit
die Beschreibung der paulinischen Torainlerpretation als Schibboleth, an
dem sich nicht nur die Theologien besonders lutherischer und reformierter
Provenienz scheiden.1 Der traditionell lutherischen Position, wonach die
jüdische Tora durch das Christus-Ereignis als abrogiert gelten kann, steht das

traditionell calvinistische Verständnis entgegen, wonach die Tora als «tertius
usus legis» ihre Funktion als Lebensregel beibehalten hat.2 Es ist jedoch auch
die reformierte Tradition nicht frei von mitunter gehässigen Ausfällen gegen
die Tora, und nicht selten stützten sich diese auf die pointierte paulinische
Formulierung aus Rom 10,4a: xéÀ,oç yàp vopou xptoxôç.

Torafreundlichkeit bzw. Torakritik zeigt sich bereits in den Übersetzungsvorschlägen

für das semantisch weitgreifende Wort xéA.oç, das je nach dem mit

' Die Auslegungsgeschichte von xéViç in Rom 10,4 hat R. Badenas erarbeitet (R.
Badenas: Christ the End of the Law, Sheffield 1985, 7-37). Er macht deutlich, dass in der
frühen wie in der griechischsprechenden Kirche xéXoç, sowohl als «Ende» wie auch als
«Ziel» und «Erfüllung» verstanden wurde. In der lateinischen Kirche des Mittelalters
schien der Trend eindeutig in Richtung «finis» zu gehen, wobei auch hier damit verbunden
war, dass Christus die Tora zu ihrer Vervollkommnung und Erfüllung gebracht hat. Luther
übersetzt dann xéXoç zwar mit «Ende», meint aber keine Abrogation der Tora, sondern
versteht es als «theologische» Aussage: Insofern die Tora nach Luther Christus ankündigt,
ist nach ihm dann der gekommene Christus auch das Ende der Tora. Calvin hat xé>.oç als

«complementum» verstanden, was ebenfalls keine Abrogation der Tora bedeutet.
2 R. Badenas (a.a.O. 22f.) sieht die Einengung des Begriffs xéXoç auf die Bedeutung

«Ende» im Sinne einer Abrogation der Tora als eine Reaktion der lutherischen Orthodoxie

auf das Tridentinum, während die calvinistische Tradition den Begriff auf die Bedeutung

«Erfüllung» einschränkte.



Christus als Inkorporation der Tora 11

«Ziel»3 oder «Ende»4 wiedergegeben wird. Damit wird auch eine Entscheidung

darüber getroffen, ob die Tora Christus einschliesst, oder ob Christus
die Tora ausschliesst5. Das Hauptinteresse der theologischen Exegese von
Rom 10,4 liegt also zunächst in der Frage nach dem Verständnis des Wortes
vôpoç, das ich hier jeweils mit Tora wiedergebe.6

In der Diskussion um das Wort vôpoç der letzten Jahrzehnte wird sublim
der unheilvolle weil die entscheidenden Fragen um die Tora ausblendende
alte Konflikt «Gesetz» versus «Evangelium» weitergefochten.7 Bisweilen ist
es auch nicht deutlich, ob die Vokabel «Ziel» nicht implizit eben doch wieder
einen Abschluss der Tora meint, der diese als Heils- und Lebensregel zu ab-

rogieren versucht - doch wie wäre das damit zu verbinden, dass Paulus meist
sehr positiv vom novmo» und damit von der Tora, spricht?8

Zum semantischen Fehl des Wortes réAoç

Jeder Zugang zur fraglichen Stelle hat vom semantischen Feld des Wortes
xé/foç auszugehen. Dieses ist in den entsprechenden exegetischen Wörterbüchern

relativ einfach und schnell einsehbar. Wie bereits ein kurzer Blick auf
den Artikel «xé^oç» von G. Delling im ThWNT9 eindrücklich verdeutlicht,
liegt das Hauptgewicht des semantischen Feldes dieses Wortes auf den
perfektiven Bedeutungen «Vollendung»/«Vollzug», die bis zur teleologischen
Bedeutung «Ziel»/«intentio» gehen kann. Auch für den vorliegenden
Zusammenhang beispielhaft ist der Ausdruck «xéÀoç è7u0£Îvcu», der sinngemäss
wiedergegeben wird mit «(den Worten) die Ausführung hinzufügen».10
«Vom Gedanken der Ausführung eines amtlichen Auftrages her bedeutet das

3 So übersetzt bereits K. Barth in seinem Römerbriefkommentar: «Denn das Ziel
des Gesetzes ist Christus..." (K. Barth: Der Römerbrief, Zürich 21922, 358). Vgl. auch
die Diskussion des Wortes xékoç bei U. Wilckens: Der Brief an die Römer (Rom 6-11),
EKK VI/2, Neukirchen (u.a.) 21987, 222.

4 Z.B.: E. Käsemann: An die Römer, Tübingen 41980, 273, D. Zeller: Der Brief
an die Römer, Regensburg 1985, 185.

5 Nach D. Zeller (a.a.O. 186) «macht die konkrete Gestalt des Messias [...] das Gesetz
als Heilssystem überflüssig».

6 G. S. Oegema: Versöhnung ohne Vollendung? in: F. Avemarie/H. Lichtenberger
(Hrsg.): Bund und Tora, Tübingen 1996, 246.

7 «Die lexikalische Breite des Wortes im damaligen Griechentum wird, sobald es um
Rom 10,4 geht, eher dogmatisch als philologisch eingeschränkt...» (G. S. Oegema, a.a.O.
240). Dort wird auch ein kurzer Überblick über die Auslegungsgeschichte der vergange -

gen fünzig Jahre geboten (a.a.O. 239-245). Siehe auch K. Finsterbusch: Die Thora als
Lebensweisung für Heidenchristen, Göttingen 1997, bes. 80, Anm. 121.

8 Siehe bei G. S. Oegema, a.a.O. 232f.
g ThWNT VIII. 50-58. Stuttgart 1969.
10 A.a.O. 50.



78 Lukas Kundert

Wort auch das Amt.» In diesem Zusammenhang steht die Bedeutung von
t£À.oç im Sinn von «Vollendung» mit seiner Emphasis auf der Tat, die zur
Vollendung - hier der Tora - führt. In Genetivverbindungen meint xéloç
jeweils den springenden Punkt («essential point»12): «xéA.oç |iü0(i)v» meint nicht
«Ende der Erzählung» sondern ihren springenden Punkt. Ebenso ist «xéXoç,

ydgou» nicht das Ende der Ehe sondern meint mit «Vollzug der Ehe» eben-
1

falls ihren springenden Punkt.
Wie die ausführliche Wortstudie zu «xéÀoç» von R. Badenas eindrücklich

belegt, ist die Bedeutung «Ende» im Vergleich zum übrigen semantischen
Feld des Wortes äusserst selten.14 Erst im Zug der Bekenntnisstreitigkeiten
zwischen Protestanten und Katholiken sowie innerprotestantisch erhält es

vorwiegend den Sinn von «Ende».15 Im oben zitierten Artikel von G. Delling
erscheint es dann auch mehr von ideologischer denn als wissenschaftlich
belegbarer Herkunft, dass er, nachdem er fast ausschliesslich das anders geartete

Wortfeld von xé^oç beschrieben hat, zur traditionellen (lutherischen) Deutung

von xéXoç in Rom 10,4 zurückfindet: «Für den Glauben ist durch das

Christusgeschehen - Xptoxôç meint insbesondere Kreuz und Auferstehung -
das Gesetz als Heilsweg aufgehoben.»16

Ich gehe in der folgenden Abhandlung vom semantischen Feld des Wortes
xéloç aus. Die in diesem Feld breit abgestützten Bedeutungen von «Vollbringen»

/ «Ausführung» / «Vollzug» für xéta)ç scheinen mir auch für die fragliche
Stelle aus Rom 10,4 die entscheidenden zu sein. Diese einfache These versuche

ich anhand eines hebräischen Textes aus dem rabbinischen Schrifttum
darzustellen. Ohne dass in diesem hebräischen Text vom «xétatç xoù vöpou»
oder einem direkt vergleichbaren hebräischen Aequivalent die Rede wäre,
scheint mir durch ihn beispielhaft das verdeutlicht, wofür Paulus den
widersprüchlichen Ausdruck «xé^.oç xoü vöpou» verwendet. Aus ihm legt sich m.E.
ein Verständnis von xéA.oç als «Vollzug» (siehe oben: téXoç ydpou) nahe.

11 A.a.O.
12 R. Badenas, a.a.O. 46.
13 A.a.O.

A.a.O. 44: «... the notion of 'termination' is absolutely secondary and the notion of
'abolition' is completely alien to the semantic content of lékoç...».

15 Diesen Hinweis verdanke ich der Römerbrief-Vorlesung von Prof. E. W. Stegemann,

Basel. Dafür, dass er mir das Vorlesungsmanuskript zur entsprechenden Stelle
zugänglich gemacht hat, danke ich ihm hiermit herzlich.

16 A.a.O. 57.



Christus als Inkorporation der Tora 79

Hinführung zu Rom 10,4

Paulus versucht in Rom 10,4a auf die Frage Auskunft zu geben, wer der
xékoç vögou sei - nämlich /ptoxôç.17 Tékoç ist demnach Subjekt des Nominalsatzes

und xpioioç Prädikatsnomen.18
Der Zusammenhang der Stelle macht deutlich, dass Israels Eifer für Gott

(Çîjkoç 0eoù) von Paulus nicht als prinzipiell falsch beurteilt wird, sondern
dass dieser Eifer lediglich nicht Kai' £7ttYvcocrtv erfolge (Rom 10,2) und somit
auch nicht der Eifer für Gott in Blick auf die Tora kcxx' eTtiyvcoaiv sei, d.h.

«entsprechend der Erkenntnis» erfolge. Die von Paulus geforderte Erkenntnis

wäre aber eben dadurch geleitet, dass als «Ziel der Tora» %ptoxoç vorausgesetzt

werde und dieser xptoxôç eben die Funktion bezeichnet, unter der die
Tora adäquat verstanden, interpretiert und gelebt werden kann.

Nach Paulus müsste es demnach ein erkenntisgemässes Begreifen der
Tora geben, das durch «Christus» möglich sei. Wie eine solche Erkenntnis
geleitet werden kann, wird nun m.E. durch einen kurzen Text aus TNaz 4,7
verdeutlicht, der in vergleichbarer Weise zumindest Teile der Tora als durch
einen Menschen adäquat interpretiert darzustellen versucht.

Ich wende mich diesem kurzen Text aus TNaz 4,7 zu, bevor ich die daraus

gewonnenen Erkenntnisse auf die paulinische Argumentation anzuwenden
versuche:

TNaz 4,7: Einleitung

Die Tosefta ist bekanntlich ein Werk, dessen Herkunft nicht gänzlich
geklärt ist.19 Der Name xnsoin von Hebr. ilSDin («Hinzufügung») bezeichnet
das Programm dieser Schrift, in der tannaitische Lehrtraditionen gesammelt
sind, die keinen Eingang in die offizielle Mischna gefunden haben. Sie wurden

als «Hinzufügungen» ausserhalb der Mischna weitertradiert. Dass es sich
bei der Tosefta um eine Hinzufügung zur Mischna handelt, zeigt sich
insbesondere darin, dass in der Tosefta die einzelnen Lehrtraditionen in der
Ordnung der Mischna gesammelt sind, die Mischna demnach als Massstab für die
Redaktion der Tosefta genommen wurde. Zu ihr wurde eine praktisch
handhabbare Ergänzung geschaffen. Wie die Mischna besteht die Tosefta haupt-

17 Hinter dieser einfach erscheinenden Aussage steht freilich eine heftig geführte
Diskussion. Diese kann ich hier nicht ausführlich referieren. Ich verweise wieder auf R. Bade-
nas. 1985, 112ff.

18 Siehe so auch E. W. Stegemann, Der eine Gott und die eine Menschheit, unveröfftl.
Habilitationsschrift, Heidelberg 1981, 202.

19 G. Stemberger: Einleitung in Talmud und Midrasch, München 81992, 153ff,
siehe auch: M.D. Herr: Art. Tosefta in: EJ XV, Sp. 1283-1285, Jerusalem 1972.



80 Lukas Kunden

sächlich aus Halachot und einigen aggadischen Ergänzungen.20
Es ist bis heute ungeklärt, wer die Tosefta redigiert hat. Die Angabe aus

bSanh 86a, wonach R Chija die Tosefta redigiert habe, ist wenig plausibel.21
Es ist anzunehmen, dass einzelne jüngere Zeitgenossen des Mischna-Redak-
tors R Jehuda ha-Nassi einzelne nicht in die Mischna aufgenommene tannai-

99tische Lehrmeinungen gesammelt und weitertradiert haben,"" und dass der
literarische Erbe Rabbis, R Chija, die Tosefta dann zu ihrem Höhepunkt
geführt hatte.23

Nazir ist der vierte Traktat der Ordnung Nashim. Er beschäftigt sich

hauptsächlich mit den Weisungen zum Naziräertum (Num 6,1-21), und seine

Einordnung nach dem Traktat Nedarim («Gelübde») ist wahrscheinlich
daher erfolgt, weil der Einzelne das Naziräertum durch ein Gelübde auf sich
nahm.

«It can be demonstrated that several mishnayot of Nazir belong to the
Second Temple period. [...] The Tosefta includes some aggadic material.
Noteworthy ist the Story of the high priest Simeon the Just who, though in principle

opposed to people taking Nazirite vows, made an exeption for a handsome

youth from the south. When Simeon asked why he had decided to cut
off his flowing hair, he replied that om beholding his reflection in a pool he
had become vain of his beauty and had taken a vow to 'shear these locks to
the glory of Heaven' (4:7)».24

Um gerade diesen hier angesprochenen Text geht es nachfolgend. Hier
der Text mit Übersetzung:

TNaz 4,7: Text und Übersetzung25

1 Es sprach Simon der Gerechte: pTüil jlitQÜ ~IDX

Niemals im Leben ass ich vom TT] CÜK Ttotf Kb "D'Q

20 Zur Unterscheidung von Halacha und Aggada sei an dieser Stelle auf die klassischen

Definitionen dieser zwei Begriffe verwiesen: Halacha bezeichnet danach ethische
Lehrsätze und bezieht sich auf das «Gesetzliche» in der nachbiblisch-jüdischen Literatur.
Halacha ist «stets religiöse Praxis, im Gegensatz zur theoretischen (Glaubens-)Lehre, und
exakt normiertes und normierendes, im Gegensatz zu allgemein ethischen und religiösen
Pflichten» (H. Fuchs: Art. Halacha, in: JL II, Sp. 1350, Berlin 1928). Aggada (oder auch
Haggada) bezeichnet demgegenüber die «Erzählungen», somit eher die «nichtgesetzlichen»

Teile der nachbiblischen jüdischen Überlieferung (Ders.: Art. Haggada, a.a.O. Sp.

1330ff.).
21 Siehe: M.D. Herr, a.a.O., Sp. 1284 und G. Stemberger, a.a.O. 155.
22M.D. Herr. a.a.O.
23 Soweit die Meinung A. Goldbergs (siehe bei G. Stemberger, a.a.O.).
24 Siehe: EJ XI1. Sp. 906, Jerusalem 1972.
25 Text nach M.S. Zuckermandel: Tosephta, Jerusalem 1938, 289.



2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

Christus als Inkorporation der Tora 81

Schuldopfer eines Naziräers,
ausser in einem Fall:

73*73 77X3 fin

Ein Vorkommnis:
Es kam aus dem Süden einer zu mir,
und ich sah ihn, [und sah,]
dass er schöne Augen hatte,
schön von Gestalt war,
und dass seine Haare gekraust waren.

Sprach ich zu ihm:
Mein Sohn, was hast du gesehen,
dass du dieses schöne Haar
verunstalten willst?

7033
31777 ]3 "*7X X30 77X3

•xi7 mm dtjj nm vrrx7i
rrnmnpi

I1? TI33

730 770*7 rrx7 no 73
3x3 nt

Sprach er zu mir:
Ich war zuhause Hirte und ging,
aus dem Fluss Wasser zu schöpfen. [

Da sah ich mein Spiegelbild.
Und mein böser Trieb kam in mir hoch
und forderte, mich aus der Welt zu
stossen.
Da sprach ich zu meinem Trieb:
Gottloser!
Du bist in nichts grossartig, ausser
in einer Sache, die nicht die deine ist.
Und das ist eine Sache, die einmal
nur Dreck und Gewürm sein wird.
Siehe, ich habe dich zu scheren
im Namen des Himmels.

-*7 33

-Tin Trn nur
0 7333 ]Q nix*73*7 TiX3i

'*70 7X1333 Ttoncm
opmi "bu mm tnsi

3*7133 ]Q ,37,333*7

'7m*7 -nm

rnx3rn*7 -p mn x*7

"[*70 13"X0 7373 X*7X

77130 73731
30,*7ini nom 733 773*7

3"30*7 -[7l73l7 "*73 '77

Ich hob meinen Kopf
und küsste ihn auf seinen Kopf.
Ich sprach zu ihm:
Mein Sohn, deinesgleichen mögen
viele in Israel sein, die den
Willen des Allgegenwärtigen tun.
Deinetwegen ist aufgestellt worden:
«Wenn ein Mann oder eine Frau ein
[Naziräer-JGelübde ausspricht[, dem
Herrn gesondert zu sein...]» (Num 6,2)

"0X7 PIX TI3Q7
10X7 *73 rnpon

1*7 T103

lpon ]13£7 7013 ]13T
"[7133 73 *7X70,3

3"p73 -p*731
7173*7 x^m "3 7ox ix o-x

[3*7 777*7 773 773]



82 Lukas Kundert

TNaz. 4,7: Auslegung

Bereits die Eröffnung des Abschnitts (1) betont die Ausserordentlichkeit
dessen, was im Nachfolgenden erzählt wird. Wie bereits erwähnt, ist Simon
der Gerechte zu Fragen des Nazirats in Mischna und Tosefta ein Exponent
der strengen Richtung, die davon abrät, ein Naziräer-Gelübde einzugehen.
Seine skeptische Haltung dem Nazirat gegenüber wurde nur ein einziges Mal
relativiert. Ein einziges Mal ist er einem Naziräer begegnet, dessen Nazirat
offenbar auch ihm über alle Zweifel erhaben war, sodass er sogar sich dazu
bereit erklärte, vom Schuldopfer dieses einen Naziräers zu essen und damit
die Fortsetzung seines Nazirats zu ermöglichen.

Nach Num 6,9-12 hat ein Naziräer dann ein Schuldopfer darzubringen,
wenn er während seines Nazirats mit einem toten Menschen oder Tier in
Berührung gekommen war. Die Regelung besagt, dass der Naziräer nach Ablauf
von sieben Tagen sein Haupt zu scheren und danach dem Hohepriester zwei
Tauben zu übergeben habe, von denen die eine als Sünd- und die andere als

Brandopfer dargebracht werden soll. Nachdem er dann sein Haupt von neuem

zu heiligen habe, müsse er dem Priester ein einjähriges Lamm als Schuldopfer

(DtöX) übergeben. Erst dann ist es dem Naziräer wieder möglich, sein
Nazirat weiter auszuüben.

Nach der Einleitung (1), die auf diese Zusammenhänge zurückgreift, wird
eine gleichnishafte Erzählung (ilöfJQ) geboten (2-13), die den einen speziellen
Fall darstellt, der nach Simon dem Gerechten als einziger der biblischen
Vorstellung eines Naziräers zu entsprechen scheint.

Die gleichnishafte Erzählung wird mit dem Bericht eröffnet, wie ein Mann
aus dem Süden zu Simon dem Gerechten (in den Tempelbezirk) kam. Da
bereits das CöR des Naziräers erwähnt wurde (1), ist deutlich, dass es sich um
einen unrein gewordenen Naziräer handelt,26 der nun im Tempelbezirk die
vorgeschriebenen Opfer zur erneuten Heiligung darzubringen hat.

Simon der Gerechte wundert sich über den schönen Mann, der ihm offenbar

mit dem Wunsch begegnete, sein schönes Haar scheren zu lassen und die
Schuldopfer-Rituale zur Entsühnung und damit zur Neu-Initiation des Nazirats

zu begleiten (3-4). In seiner Skepsis fragt Simon der Gerechte nach dem
Grund, weshalb der junge Mann ein Nazirat eingehen will (4).

Der junge Naziräer erzählt daraufhin sein Erlebnis, die uns sehr an den

griechischen Narziss-Mythos erinnert27 (5-10): Als Hirte sei er an den Fluss

gegangen, um Wasser zu schöpfen (5). Da habe er sein Spiegelbild gesehen

26 Dementsprechend lesen die Parallelstellen in jNed 1.1 (56d) und NumR 10,7 (u.ö.):
XDCD TT] am.

27 Die Entlehnung von griechisch-mythologischem Material in der rahbinischen
Literatur ist nicht selten. Man beachte nur schon die Anlehnung an den Mythos der Büchse
der Pandora in ARN und an den des Öftern vorkommenden Phoenix-Mythos.



Christus als Inkorporation der Tora 83

(6), worauf ihn sein «Böser Trieb» zu verleiten versuchte, sich aus der Welt
zu stossen - eine metaphorische Ausdrucksweise dafür, sich analog zu Narziss
ins Wasser zu stürzen und damit das Leben zu verlieren (7). Der Naziräer
vermag diesem Drang jedoch zu widerstehen und weiss, dazwischen zu
unterscheiden, was das Vergängliche (nämlich die Schönheit seines Haars) und was
das Unvergängliche (Gott) ist (8-9). Daraufhin spricht er sein Naziräer-Ge-
lübde: «Siehe, ich habe dich zu scheren im Namen des Himmels» (10).

Die Handlung des Naziräers erstaunt den Priester offenbar zutiefst, worauf

er zum Ausruf gelangt, dass es seinesgleichen viele in Israel geben möge,
die gleichermassen handelten (12). Wieso gelangt Simon der Gerechte zu dieser

Beurteilung?
In zweierlei Hinsicht ist das Verhalten des Naziräers bemerkenswert.

Einerseits ist seine Radikalität hervorzuheben: Ein Naziräer hat dem Literalsinn

von Num 6,9ff entsprechend nur dann ein Schuldopfer darzubringen und
damit sein Nazirat neu zu beginnen, wenn er mit Totem in Berührung kam.
Der junge Hirte hat diese Forderung radikalisiert: Bereits der Gedanke, sich
ein Leid anzutun, hat dieser als eine Berührung mit dem Tod verstanden. Damit

sah er sich als entheiligt, sein Nazirat als aufgehoben und war gezwungen,
die in Num 6 festgehaltenen Riten zur Reinigung und Entsühnung durchzuführen.

Andererseits ist die erstaunliche Gewandtheit des Naziräers zu erwähnen,
wie er sich der Halacha bedient, um auf seinen plötzlich zutagegetretenen
Narzissmus zu reagieren: Sein schönes Haar hat den Hirten in eine persönli-
che Krise geführt, die aus der Tiefe der Seele kam. Sein daraus entstandener
Wunsch, sich seine Haare zu scheren, hat der Hirte dann in eine Tat mit allen
Bestandteilen der Halacha geändert: Er kann seine Haare nur dann während
seines Nazirats scheren, wenn er mit Totem in Berührung kam. In seinem ra-
dikalisierten Toraverständnis ist aber eben gerade diese Voraussetzung
bereits dann gegeben, wenn er für Bruchteile von Sekunden in sich den Trieb
verspürte, sich in das Wasser zu stürzen. Den unvermittelt aufsteigenden
Todeswunsch versteht der Naziräer als eine Berührung mit dem Tod, und gerade
darin sieht er die halachische Grundlage dafür gegeben, sich die Haare scheren

zu können.
Es wird uns in dieser kurzen gleichnishaften Erzählung eine Geschichte

über einen radikalen Tora-Interpreten erzählt, der offenbar als Vorbild für
spätere Generationen dienen sollte (12): «Deinesgleichen mögen viele in
Israel sein, die den Willen des Allgegenwärtigen tun». Die Erzählung kulminiert

mit der Feststellung Simon des Gerechten (13): «Deinetwegen ist aufgestellt

worden: 'Wenn ein Mann oder eine Frau ein Gelübde ausspricht...1
(Num 6,2)».

28 J. Fraenkel, HTXH -IIS-DD HDbnn bà nOipQ, in: J. Sussmann / D. Rosenthal
(Hg.): Mehqorei Talmud (Talmudic Studies), Bd. 1, Jerusalem 1990, 214.



84 Lukas Kundert

Der Akzent der ganzen gleichnishaften Erzählung und ihr gesamtes
Gewicht liegt auf einem einzigen Wort: «Deinetwegen» ("['bü). Die Deutung des
Priesters lässt nur eine Interpretation zu: Nach Ansicht des Priesters ist wegen
dieses einen Naziräers, nur wegen dieses einen Menschen, in der Tora die
gesamte Naziräer-Regelung von Num 6,2-21 aufgestellt worden: «Deinetwegen
ist aufgestellt worden» - und die Baraita überliefert: «Deinetwegen spricht
die Schrift».29 Die Spitze der Erzählung liegt darin, dass der Toraabschnitt
Num 6,2-21 als für einen einzigen Menschen geschrieben verstanden wird:
Für diesen einen jungen Flirten aus dem Süden, der diesen Toraabschnitt nun
gleichnishaft auslegt (ntöi?Q).

Der biblische Text von Num 6,2-21 hat nach dem Verständnis des Priesters

zu urteilen nur auf diesen einen jungen Flirten aus dem Süden gewartet,
dass er in das Wasser schaut, sein Naziräer-Gelübde ablegt, zum Priester
gelangt und diesem seine persönliche Geschichte erzählt. Nur deswegen, wegen
dieses einen Menschen, ist dieser Schriftteil erstellt worden.

Oder anders: Nach Ansicht Simon des Gerechten wird erst über diesen
einen Hirten aus dem Süden Num 6,2-21 erklärt und ausgelegt, und nur über
diesen einen Naziräer erhält Num 6,2-21 seine wahre Bedeutung.

«Wegen dir ist aufgestellt worden» - der Naziräer beleuchtet durch seine

Handlung die Schrift, sie wird durch ihn ausgelegt, durch sein Verhalten, seine

Frömmigkeit und seinen Glauben. Aber auch das Leben des Naziräers
selbst wird durch die Schrift ausgelegt: So hat das Leben des Hirten - literarisch

gesehen - nur einen Sinn und nur ein Ziel, nämlich die Erklärung dieses
einen Schriftabschnitts aus Num 6,2-21 - so wie auch der Schriftabschnitt aus
Num 6,2-21 nur einen Sinn und ein Ziel hat: Die Erklärung der Handlung dieses

einen Hirten aus dem Süden in ihrer Bedeutung für ihn selbst wie auch für
alle kommenden Generationen Israels: «Deinesgleichen mögen viele in Israel
sein, die den Willen Gottes tun» (13). Wie der wahre Sinn von Num 6,2-21
und der darin überlieferte Wille Gottes erst über das Auftreten des Hirten
aus dem Süden aufgedeckt wurde, so ist es erst durch dieses Auftreten der
Nachwelt ermöglicht, ebenso zu handeln, dem Hirten «nachzufolgen» und in
dieser Nachfolge den Willen Gottes zu tun.

Das «Ziel» der Schriftstelle ist die Beleuchtung der Handlung des Hirten.
Wenn die Schriftstelle zu ihrem Ziel gelangt ist, dann ist damit nicht ihr Ende
eingeschlossen. Nach der Konzeption, welche der Interpretation Simon des

Gerechten zugrundeliegt, wird durch die Handlung des einen Hirten erst die
Bedeutung der Schrift allgemein einsichtig - und für die Nachwelt erst richtig
nachvollziehbar.

Die Schrift wird durch das Leben erklärt. Und es ist der erstaunliche
Ertrag dieser kurzen Erzählung aus TNaz 4,7, dass es offenkundig den Verfas-

29 bNaz 4b.



Christus als Inkorporation der Tora 85

sern des vorliegenden Textes möglich war zu denken, dass zumindest Teile
der Tora nur wegen eines einzigen Menschen verfasst worden sind - in diesem
Fall wegen des einen Hirten aus dem Süden: «Deinetwegen ist aufgestellt
worden» - Du bist der erste Mensch und vielleicht auch der letzte Mensch,
der diese Schriftstelle erfüllt und für die Nachwelt erklärt, und vielleicht wirst
Du auch auf immer der einzige Mensch sein, der diese Schriftstelle erfüllt hat.

Es bleibt nur noch anzumerken, dass die hermeneutische Formel

«"pra -pbi?» oder ihre Schwester «TQ1X mron in rabbinischen Texten

keine Seltenheit ist. Mehrmals taucht sie in rabbinischen Argumentatio-
nen auf, in denen aggadisches mit halachischem Material verknüpft wird.

Mögliche Datierung des Textes

Es legt sich die Vermutung nahe, dass der Text von TNaz 4,7 sehr alter
Herkunft ist. Dafür spricht zum einen das Vorkommen des Ausdrucks «dem
Himmel» (,QE|i7), der vom Hirten in «freier frommer Weise» gebraucht wird,
ein Ausdruck, der des öftern als halachischer Terminus für das Heilige auf-

"3 1

tritt. Ein weiterer Hinweis auf das hohe Alter spricht aus Zeile 3: «Seine
Haare waren gekräuselt». Das Kräuseln der Haare hat TSanh 12,10 zufolge
zu Zeiten R Aqibas nicht so sehr als ein Zeichen der Frömmigkeit des Einzelnen

gegolten, währenddem es in dieser kurzen Geschichte eben gerade als
ein Zeichen der Frömmigkeit gilt. Dies könnte ein Hinweis darauf sein, dass
die Erzählung aus dem ausgehenden ersten Jahrhundert stammt. Und
schliesslich: Der generelle Verzicht auf das Essen von Nazirats-Opfern (wie
er eingangs der Erzählung erwähnt wird) muss nach der Zerstörung des Tempels

nicht mehr speziell betont werden, «denn es gab keine Schwierigkeiten
mehr in bezug auf das Essen von Nazirats-Opfern, nachdem die Priester um
ihren Dienst im Heiligtum gebracht wurden.»33

Die Sprache des vorliegenden Textes, seine ursprünglich-fromme Geisteswelt,

die Beurteilung der gekrausten Haare und eine Haltung, nach der das

Darbringen von Nazirats-Opfern noch gängig war weisen m.E. darauf hin,
dass die gleichnishafte Erzählung aus der Zeit vor der Tempelzerstörung
stammt.34

30 Siehe auch in MTaan 3,8 - dort in Zusammenhang mit dem Chassiden Choni dem
Kreiszeichner.

31 J. Fraenkel: a.a.O. 214.
32 A.a.O.
33 A.a.O.
34 So auch a.a.O.



86 Lukas Kundert

Was lehrt uns TNaz 4,7 über Rom 10,4?

Nach der Betrachtung dieses aggadischen Textes aus TNaz 4,7 wollen wir
uns nun Rom 10,4 zuwenden.

Wir haben gesehen, dass Simon der Gerechte die Handlung des jungen
Naziräers aus dem Süden einerseits als adäquate Interpretation des Tora-
Textes Num 6,2-21 versteht und andererseits gerade diesen Text als im Nazi-
räer zu seiner Bestimmung gelangt sieht. Der Naziräer hat damit nicht nur
den Tora-Text adäquat interpretiert, sondern darin hat er ihn auch «erneuert»

(gewissermassen etwas «Neues» aus ihm geschaffen), insofern er anderen
ermöglicht hat, über seine Person die im Bibeltext enthaltene Halacha zu ver-

"2 c
stehen: Der «Chiddusch» schafft eine neue Realität des Textes. Insofern
kann auch davon gesprochen werden, dass der Naziräer den Tora-Text
inkorporiert. Eine dazu analoge Konzeption meine ich in Rom 10,4 ausmachen zu
können: Wenn Paulus von Christus als dem té7.oç toù vogou spricht, so wird
Christus m.E. insofern als «Ziel der Tora» bezeichnet, als er diese nicht nur in
seinem Handeln adäquat auslegt (bzw. ausgelegt hat) sondern gerade auch
darin die Tora in Christus zu ihrem Ziel gelangt. Vor dem Hintergrund der
dargestellten rabbinischen Interpretationsfigur wird deutlich, unter welchem
Horizont davon gesprochen werden kann, dass Christus damit auch die Tora
«erneuert» - und mit seinem Leben etwas Neues geschaffen hat: Das Neue ist
ein Zuwachs an Erkenntnis, der zwar schon immer in der Tora geschlummert
hat, der aber durch das historische Ereignis der radikalisierten Torainterpretation

- analog zum Naziräer aus dem Süden bezüglich Num 6,2-21 - auch
anderen Menschen nun ermöglicht, die halachischen Forderungen der Tora zu
verstehen und nachzuleben. Christus ist Ziel der Tora, insofern diese nur auf
ihn gewartet hat, um von ihm adäquat interpretiert und gewissermassen
inkorporiert zu werden.

Der Abschnitt Rom 9,30-10,13 macht m.E. deutlich, dass Paulus Leben
und besonders Tod und Auferstehung Jesu gewissermassen als aggadisches
Material versteht, anhand dessen gerade die bleibende Funktion der Tora als
Massstab für das gelungene Leben zu ihrer Darstellung gelangt. Was als
gerechtes Tun gilt, erweist alleine die Tora.36 Das Versehen Israels ist nicht,
dass es nach Gerechtigkeit trachtet. Sein «Eifer für Gott» wird in Rom 10,2

nicht prinzipiell als falsch bezeichnet, sondern dass er eben nicht kcit'
£7uyvcoaiv erfolge. Die fehlende Einsicht werde aber durch Christus vermit-

35 Der Ausdruck «Chiddusch» (OTT!) steht hier als Ausdruck für die Absicht der
Rabbinen, durch ihre Auslegungstechniken den Bibeltext zu «erneuern», «neu sprechen
zu lassen». Der Ausdruck findet sich z.B. in Kel 13,7 als Bezeichnung der Aufgabe der
Soferim im «Neuen Tor», nämlich die Halacha neu zu gestalten
(nDbnn nx onaio icrrn).

36 Siehe auch: K. Finsterbusch. a.a.O. 185.



Christus als Inkorporation der Tora 87

telt (Rom 10,4a). So folgt dann dementsprechend die Aussage: «wer an den
glaubt, ist gerecht» (Rom 10,4b). Die Aussage besagt damit nichts mehr als
dass Christus der hermeneutische Schlüssel dazu bietet, die Tora adäquat zu
interpretieren und den Eifer für Gott somit Kctf è7riyv(ooiv zu haben. Die
rettende und lebendigmachende (Rom 10,9) Rechtfertigung ist damit an die
Tora und deren rigorose Einhaltung untrennbar gebunden. Diese Rechtfertigung

ist dem Apostel zufolge mit integraler Bestandteil der ganzen Tora.
Wenn wir von hier aus einen Blick auf IKor 9,20 wagen, wird dort ebenfalls

einiges verdeutlicht: «Den Juden bin ich wie ein Jude geworden, damit
ich die Juden gewinne. Denen, die unter der Tora sind, bin ich wie einer unter
der Tora geworden - obwohl ich selbst nicht unter der Tora bin -, damit ich
die unter der Tora gewinne.»

In diesem Satz wird dieses «sowohl als auch» deutlich, das zu solch schweren

Missverständnissen geführt hat: Paulus sieht sich als «unter Christus»
stehend. Dies scheint er gegen die auszuspielen, die «unter der Tora» stehen.
Die Alternative ist aber nur eine scheinbare, denn Paulus als einer, der «unter
Christus» steht ist wie einer, der «unter der Tora» steht. «Unter Christus»
scheint also «unter der Tora» mit einzuschliessen - eben gerade insofern, als
dass für Paulus «unter Christus» der Sinn der Tora als Lebensregel erst recht
deutlich wird. Was Paulus hier für sich in Anspruch nimmt, ist, gegenüber
denen, die alleine «unter der Tora» stehen, einen Erkenntnisvorsprung zu besitzen,

welcher die Einsicht in die rettende und lebendigmachende Rechtfertigung

vervollkommnet. Die Tora ist hier Teil aber nicht Ganzes der Erkenntnis.

Paulus befindet sich gewissermassen in einer zu Simon dem Gerechten
vergleichbaren Lage: Angesichts des «Christusereignisses» gelangt er zur
Überzeugung, dass Christus ihm nicht nur insofern Tora erklärt, als er die
Tora adäquat interpretiert, sondern dass er geradezu die Tora inkorporiert
und sie damit auch zur Erfüllung bringt. Hier bewegt sich Paulus nicht nur
nahe zu der oben dargestellten Argumentation aus TNaz 4,7, sondern er ist
damit auch innerhalb einer hermeneutischen Tradition zu orten, wie sie z.B.
in MAvot l,lff zum Ausdruck kommt: Der verborgene Schriftsinn der Tora
war nicht von Beginn an offenbar, sondern er wird erst durch die mündliche
Tora immerfort neu eröffnet und erläutert.

Analog zu Simon dem Gerechten, der das Verhalten des jungen Hirten
aus dem Süden auf Num 6,2-21 fokussiert hat, konzentriert Paulus in Rom
10,5ff nun das, was ihm «durch Christus» einsichtig geworden ist in einer
Paraphrase der Torastelle Lev 18,5: «Darum sollt ihr meine Satzungen halten.
Der Mensch, der danach tut, wird durch sie leben». Freilich wird der nachfolgende

V 6 von einigen Exegeten als schroffe Antithese zu V 5 verstanden.37

37 Siehe z.B. Käsemann, E.: 1985 275.



88 Lukas Kundert

Es heisst dort: «Aber die Gerechtigkeit aus dem Glauben spricht...». Ob das

hier adversativ wiedergegebene ôé wirklich eine schroffe Antithese einleitet,
scheint mir jedoch wenig plausibel: Denn hier «steht nicht einfach die
Glaubensgerechtigkeit der Gesetzesgerechtigkeit gegenüber, sondern Mose der
Glaubensgerechtigkeit. Und mit Recht ist bemerkt worden, dass auch darin
kein Gegensatz im Sinne von Gesetz und Evangelium zu sehen ist, da es ja
wiederum Mose ist, nämlich das Deuteronomium [...], das jetzt als Rede der
Glaubensgerechtigkeit zitiert wird.»38 Insofern dürfte hier die «Antithese»
nicht ideologisiert verstanden werden als Gesetz-Evangelium-Gegensatz,
sondern das 6é scheint hier eine Erklärung zum vorangehend Gesagten
einzuleiten: «Es wird also das Gesetz als Evangelium im Modus der Verheissung
zur Sprache gebracht.»39 Es handelt sich m.E. in 10,6 um eine Ergänzung, die
V 5 in seinem Grundbestandteil, dass wer die Satzungen Gottes hält durch sie

leben wird, eben gerade unter dem Horizont des Glaubens bestätigt.
Verstehen wir Rom 10,4 vor diesem Hintergrund, so wird mit der Feststellung

aus V. 4a xékoç yàp vôpou Xptoxôç nicht die Auflösung oder das Ende der
Tora, sondern gerade deren Bekräftigung durch eine nach Paulus umfassende
neue Halacha festgehalten. V4b deutet das Ziel der Halacha an: eiç ôiKouocnj-

vr|v jtavxi ta) tugxeûovxi. Die Halacha des Glaubens, nach Paulus durch Christus

inkorporiert und adäquat dargestellt, erweist sich Paulus zufolge als der
Inbegriff der Tora, der die übrigen Weisungen der Tora nicht aufhebt,
sondern im Innersten bestätigt und damit integriert. Die paulinisch verstandene
Halacha des niaxeüeiv kommt nach Interpretation des Christusereignisses zu
den Weisungen der Tora hinzu und gibt nach Paulus auch den Schlüssel dafür
her, wie die Weisungen der Tora zu befolgen sind.40 Der Glaube ist nicht
gegen die Tora zu stellen, sondern er ist nach Paulus integraler Bestandteil der
Forderungen der Tora.

Nach Rom 2,17ff ist das Wesen der Tora, sich Gottes zu rühmen und
seinen Willen zu kennen 2,17f), der Weg zur Tora ist der Unterricht (2,18), der
Weg mit der Tora ist zu prüfen, was richtig ist zu tun (2,18) und das Ziel der
Tora ist, andere Menschen zu leiten, erhellen, erziehen und zu lehren (2,19f).
Aus 10,4 ist dieser letzte Punkt in ein Wort zu fassen: xptaxoç. Xptaxoç hat
nach Paulus die Funktion, «uns» die Tora zu erhellen, «uns» zu leiten, zu
erziehen und zu lehren.41

38 E. Stegemann: 1981, 206.
39 A.a.O.
40 «Durch den Glauben vollzieht sich die Zueignung der Rechtfertigung, verstanden

als Herstellung einer 'heil-vollen' Relation zwischen Mensch und Gott» (a.a.O. 83).
41 «...denn erst im Glauben wird das Gesetz verständlich, erst durch Christus wird der

Sinn des Gesetzes erhellt, und erst für die aus dem Glauben Gerechtfertigten ist das
Gesetz erfüllbar.» G. S. Oegema, a.a.O. 235.



Chrisms als Inkorporation der Tora 89

Unter diesem Horizont gilt, dass die Tora nicht aufgehoben ist. Unter dem
Horizont der «Halacha des Glaubens» ist m.E. auch zu verstehen, wie Paulus
zu Neuinterpretationen der Weisungen der Tora gelangen kann: Christus als
hermeneutischer Schlüssel zur Neuschaffung von Halacha aus der Tora
ermöglicht es Paulus, unter eben diesem Schlüssel einzelne Weisungen neu und
unkonventionell zu interpretieren.

Christus ist nach Paulus Ziel der Tora, insofern diese nur auf sein Kommen

gewartet hat, um durch ihn ausgelegt zu werden - eine Auslegung, die
die Tora nicht aufhebt, sondern höchstens die Stellung der Völker zur
Heilsgeschichte Gottes verdeutlicht.

Die Völker sind damit nicht aus den Forderungen der Tora entlassen. Die
Glaubenden sind nicht davon befreit, sich mit der Tora zu beschäftigen,
sondern sie sind gerade zur Beschäftigung mit der Tora in Pflicht genommen.

Lukas Kundert, Basel


	Christus als Inkorporation der Tora : Röm 10, 4 vor dem Hintergrund einer erstaunlichen rabbinischen Argumentation

