
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 1

Artikel: Weltreiche und Prophetie Israels bei Flavius Josephus

Autor: Höffken, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weltreiche und Prophétie Israels bei Flavius Josephus

Die bisherige Forschung zu Josephus als Deuter der Propheten1 hat eine
Menge an Einsichten über das Verständnis des Prophetismus bei diesem Autor

erbracht, aber genauere Textanalysen stecken noch in den Anfängen. Am
ehesten sind hier Arbeiten von C.T. Begg2 zu nennen, der stark den
Zusammenhang mit dem Alten Testament und die Veränderungen ihm gegenüber
beachtet.3 Dennoch bleiben wichtige Fragen der Thematik noch unerörtert.

In einem neueren Beitrag4 habe ich den Nachweis zu führen versucht,
dass die bei Einführung der babylonischen Gesandtschaft an Hiskija stehende
Notiz über das zu dieser Zeit statthabende Ende der assyrischen Macht über
Asien (Ant 10.30, basierend auf II Kön 20,12-19 par. Jes 39) nicht auf Zufall
beruht, sondern bei Josephus systematisch Sinn macht: denn bevor das
assyrische Zeitalter Israels und Judas durch die Ankunft der Assyrer auf dem
Plan der Geschichte beginnt,5 hat vorweg schon der Prophet Jona6 das Ende
der assyrischen Vormacht über Asien - nicht den Untergang Ninives - angesagt.

Dieser Prophet wird naturgemäss in die Zeit Jerobeams II datiert (Ant
9.205-207).7 Dabei wird der Gedanke des durch Jona anzukündigenden
Machtverlustes der Stadt über Asien von Josephus am Beginn und am Ende
seines Referats der Jonaerzählung betont (Ant 9.208.214). Dem entspricht
der in die Zeit des judäischen Königs Jotam versetzte Prophet Nahum insofern,

als er 115 Jahre vor der Zerstörung Ninives dies Faktum angekündigt
hat (Ant 9.239-242). Dabei bedient sich Josephus einer targumartigen
Paraphrase von Nah 2,9-14, die auf jeden Fall ein semitisches Original voraussetzt.

1

Vgl. L.H. Feldman, Prophets and Prophecy in Josephus, JThS 41 (1990) 386-422 mit
kurzer Würdigung der wichtigen Beiträge zum Thema.

2 Vgl. C.T.Begg, The «Classical Prophets» in Josephus' Antiquities. Louvain Studies 13

(1988) 341-357; ders., Hezekiah's illness and visit according to Josephus, EstB 53 (1995)
365-385.

3 So auch in seiner minutiösen Bearbeitung von Ant. 8,212-420, vgl. C.T. Begg,
Josephus' Account of the early divided monarchy (AJ 8,212-420), Leuven 1993.

4
Vgl. P. Höffken, Hiskia und Jesaja bei Josephus, in JSJ XXIX (1998) 37-48.

5 Diese Präsenz der Assyrer im Bereich Palästinas berichtet Josephus ab Ant 9.232ff.,
basierend auf II Kön 15,19ff. - Zuvor schon treten die Assyrer auf in des Josephus Version
der Ereignisse um den syrischen König Kuschan Rischatajim und den Richter Othniel (Ri
3,7-11), wobei aus ersterem der König der Assyrer wird, während der letztere durch
seinen Vater Kenas ersetzt wird, der auch sonst in damaliger Zeit an Bedeutung gewinnt. An
die Episode erinnert die Rede Samuels (vgl. I Sam 12) in Ant 6.90.

6 Vgl. Begg, Classical Prophets, v.a. 345-347, der freilich die zwei Dimensionen im
Umgang mit Assyrien und Ninive nicht sieht: Verlust der Machtstellung über Asien muss
vom Ende der Stadt Ninive selber unterschieden werden.

7 Auf der Basis natürlich von II Kön 14,23.
8 Dazu Begg, Classical Prophets, 347f. - Die Frühdatierung des Nahum hat eine ungefähre

Analogie im Tobit-Buch (Kap.14, 4 Rezension S).



48 Peter Höffken

Diese Paraphrase ist für ihn geeignet, das Ninive angekündigte Gericht für
seine Leser plastisch zu machen, und dies in exemplarischer Auswahl.9 Dabei
sind anderweitige Anspielungen auf Assyriens Ende für Josephus mit dieser
doppelten Perspektive auf Ninives Ende im Unterschied zum vorausgehenden

Ende der Vormachtstellung Assyriens durchaus vereinbar.10 - Dieser
Beitrag möchte die angesprochene Linie des Umgangs von Josephus mit dem
Problemkreis Weltreiche und Propheten Israels weiter vertiefen und das
heisst, die bei Jona und Nahum angelegten Linien weiter ausziehen.

Geht man nun über Jona und Nahum hinaus, so ist auf der Erzählebene
zu Jesaja hier wenig einschlägig (vgl. aber weiter unten zu Ant 10.33), was
über die dargestellte zeitgeschichtliche Situation hinausreicht. Dagegen mehren

sich die Hinweise bei Jeremia.11 In der Situation der kurzzeitigen Aufhebung

der Belagerung Jerusalems durch Nebukadnezar unter Zedekija legt
Josephus eine längere Jeremiarede vor (Ant 10.112-114),12 die zunächst in
referierender Sprache (indirekte Rede) das Ende Jerusalems ankündigt, um dann
in steigerndem Sinne in die direkte Rede überzugehen. ' Dieser Redeteil
verbindet den 70-jährigen Dienst unter babylonischer Oberherrschaft mit der
Ankündigung der Beendigung dieser Herrschaft durch Perser und Meder,
deren Herrschaftsepoche durch Exilswende mit Aufbau von Tempel und Stadt
gekennzeichnet sein wird. So wird, noch vor dem «endgültigen» Sieg der Ba-
bylonier, bereits das Ende ihrer Macht und die mit dem Kyrossieg verbundenen

Geschehnisse der Restitution von Jerusalem und Tempel vorangekündigt
und damit die bei Jona und Nahum feststellbare Linie der Zuordnung

von Propheten Israels und auftretendem Weltreich fortgeführt.
Entsprechendes geschieht bei Daniel.14 Dabei sind in diesem

Zusammenhang v.a. die Aufnahmen von Dan 2 (Ant 10.195-212) und Dan 8 (Ant
10.269-276) einschlägig. Daniel kündigt Nebukadnezar in der Nachgestaltung
von Dan 2 nicht nur das Ende von dessen eigenem Reich, sondern die sich
ablösenden Herrschaften der Perser und Meder, der Griechen und endlich der
Römer an, wobei dem (eingeweihten) Leser kein Zweifel bleibt, dass Rom an

9 Dass dieser Bezug auf prophetische Wortüberlieferung bei Josephus auffällig ist,
betont zu recht Begg, Classical Prophets.

1(1 Gemeint sind Nachrichten vom Typ Ant 10.68 u.74.
11 Ezechiel wird nur sehr fragmentarisch rezipiert, u.z. v.a. um einen scheinbaren

Widerspruch zu einem Jeremiawort über das Geschick Zedekijas zu beheben, Ant. 10.105-
107 u. 141. Vgl. die allgemeine Erwähnung neben Jeremia in 10.79f. Daraus geht auch hervor,

dass für Josephus das Ezechielbuch (qua Autorenwerk), genauer: zwei Ezechielbücher

älter sind als das Jeremiabuch.
12 Szenische Basis ist Jer 37,5, doch geht Josephus weit über das dort anschliessend

Gesagte hinaus.
Auf die Wichtigkeit solcher Beobachtungen hat Pere Villalba i Varneda, The Historical

Method of Flavius Josephus, Leiden 1986, 89ff. hingewiesen.
14 Ezechiel ist hier bei Josephus kaum einschlägig, vgl. Begg, Classical Prophets, 355f.



Weltreiche und Prophétie Israels hei Flavius Josephus 49

der messianischen Herrschaft sein Ende finden wird (v.a. Ant 10.208-210).
Textkritisch unsicherer ist die Lage in Ant 10.276, wo aber auf alle Fälle auch
der Bezug zur Römerherrschaft hergestellt wird. - Damit ist Daniel der
Prophet mit dem weitreichendsten Horizont, der nicht nur geschichtliche
Bewegungen und sich ablösende Herrschaften der Babylonier, der Perser-Meder,
Griechen und Römer, sondern gar das Ende der geschichtlichen Dinge im
Auge hat oder haben darf.15

Somit erweist sich bei Josephus ein spezieller Gebrauch des prophetischen

Erbes des Alten Testaments: Prophétie wird betont auch16 als schon

vor dem Herrschaftsantritt der Weltreiche über Israel erfolgende Ankündigung

von deren Fall und Katastrophe genutzt, was dem allgemeinen Charakter

der Hauptbestimmung der Propheten als «Prognostiker» bei Josephus
entspricht,17 und was die göttliche Geschichtslenkung zu elaborieren erlaubt,
wie weiter unten noch ausgeführt werden soll.

Zu beachten bleibt hier auch die literarische Einfügung dieser Propheten
bei Josephus: Ihr Auftreten, kulminierend mit Daniel, schliesst den ersten
Hauptteil des Gesamtwerks der Antiquitates, d.h. Buch 10, ab. Mithin ist am
Ende des ersten Werkteils eigentlich schon von Gott aus alles gesagt und
durch Propheten kundgegeben, was sich weiterhin im irdischen Geschichtslauf

Israels und der Weltmächte ereignen kann und wird. Insofern ist es kein
Zufall, dass sich im zweiten Werkteil der Umgang mit dem prophetischen
Erbe ändert. An die Stelle der Erzählung von Propheten mit ihren Ankündigungen

im Lauf der Königsgeschichte Israels und Judas und des babylonischen

Exils treten nun - insgesamt freilich seltene - erzählerische Rückgriffe
auf dieses prophetische Erbe.

Damit beginnt bereits prononciert Buch 11, wenn hier im Kontext des
Berichts über des Kyros Herrschaftsantritt in Babylonien auf die Ankündigungen

des Jeremia (Ant 11.1 f.) und des Jesaja 11.5f.) zurückgegriffen wird.
Der Rückgriff auf den letzteren ist vorzüglich geeignet, dem Leser eindrücklicher,

als das bei Jeremia möglich wäre, die Differenz der Zeit der Ankündigung

und der des Eintretens des Prophetenworts in den Raum der Geschichte
zu verdeutlichen: Es sind 210 Jahre. Daneben verweist der Rückgriff auf das

Jesajawort auf ein weiteres: die Ankündigung der Wiedererrichtung des

Tempels erging 140 Jahre vor der Niederbrennung des ersten Tempels (Ant
10.6). Insofern umgreift das prophetische Wort die Geschichte, ja: es gestaltet

15 Zur Wertung Daniels vgl. ferner Ant 10.266-281. Vgl. v.a. 266 - wo indes die textkritische

Problematik zu beachten bleibt. - Über Jeremia wird freilich einleitend Ähnliches
gesagt: nach Ant 10.79 reicht seine Zukunftsperspektive bis «zur nun über uns gekommenen

Einnahme» der Stadt Jerusalem, also bis 70.n.C.
1(1 Andere Aspekte sind damit nicht ausgeschlossen, z.B. der Gerichts- oder Strafcharakter

gegenüber Israel-Juda, vgl. z.B. Feldman, Prophets, 386-422.
17 Vgl. dazu Feldman. Prophets, 407ff.



50 Peter Höffken

sie mit, wie der psychologisierende Rekurs auf die Reaktion des Kyros im
Hinblick auf das Gelesene zeigt (ebd.). Zugleich gestattet natürlich der Rückgriff

auf die Kyrosworte in Jes 40ff. '8 eine dichtere Zusammenfügung von
Prophetenwort und Kyros, als das bei Jeremia (dort war ja von Kyros nicht
die Rede) der Fall wäre. So kann denn Kyros als Leser der Jesajarolle eingeführt

werden, eine Topik, die leicht verwandelt sich bei Alexanders d. Gr.
Besuch in Jerusalem wiederholen wird, wenn diesem entsprechende, ihm gelten
sollende Passagen aus dem Danielbuch vorgelesen werden (Ant 11.337). Ferner

setzt Kyros die durch seine Lektüre gewonnenen Erkenntnisse in einer
Art Bekennerschreiben (Ant 11.3) um, das inhaltlich weit über die chron
Vorlage hinausgeht (II Chr 36,23 par. Esr 1,2).19

Entsprechendes gilt von der Ankündigung des Daniel - abgesehen von
der gerade angesprochenen Verwendung im Zusammenhang mit Alexander
d.Gr. -, der die Verwüstung des Tempels durch Antiochos IV 408 Jahre zuvor
angekündigt habe, wie Josephus seinen Lesern im Zusammenhang seines
Berichts über die Reinigung und Neuweihe des Tempels erzählt (Ant 12.322).
Auf vergleichbare Weise wird dann der Tempelbau des Onias IV in Ägypten
(Leontopolis) an die entsprechende Ankündigung «Jesajas» in Jes 19,19
gebunden.*-0 So wird durch die erzählerische Technik weiterhin verdeutlicht,
wie sich Ankündigung in einer früheren Phase von Israel-Judas Geschichte
und verschiedene Formen des Eintreffens in späteren Phasen zu einander
verhalten.

Dabei müssen natürlich nicht alle diese Rückgriffe auf prophetische
Ankündigungen erzählerisch ausgeführt werden, bei von Josephus als bedeutsam

eingestuften Geschehnissen freilich schon. So wird erzählerisch nicht
realisiert, dass die Jesajaankündigung über prinzlich-davidische Eunuchen am
Hofe des Babylonierkönigs (vgl. Ant 10.33, auf der Basis von II Kön 20,18; Jes

39,7) sich in Ant 10.186 bei Einleitung der Danielerzählung auf der geschichtlichen

Ebene vollzieht. Der Leser muss es schon selbst erkennen, im Unterschied

zu den genannten Stellen, die deutliche Rückverweise bilden.
Das'Beispiel Jesajas aus Ant 10.33 zeigt, dass auch eine zeitlich weitreichende

Differenz von Ankündigung und Erfüllung nicht unbedingt erzählerisch

ausgewiesen werden muss. Doch findet natürlich das System von Ansa-

Das Zitat lautet: «Ich will, dass Kyros, den ich zum König vieler und grosser Völker
einsetzte, mein Volk in sein eigenes Land sende und mein Heiligtum baue». Bezugspunkt
dürfte v.a. Jes 45,13 (44,28) sein.

19 Hier ist von der «Vorankündigung (des Kyros) durch die Propheten» die Rede.
20 Vgl. Ant 13.62-73, mit dreimaligem Rückgriff auf Jesaja; zuerst (64) allgemein erzählend,

dann (68) in dem Brief des Onias an Plolemäus und Kleopatra, und endlich (71) im
Bewilligungsschreiben des Königspaares. Das Jesajawort gilt hier als eigentlicher Grund
für die Bauerlaubnis des Heiligtums. 68 ist Teilzitat von Jes 19,19 (Es wird sein ein
Brandopferaltar in Ägypten für den Herrn, für Gott).



Weltreiche und Prophétie Israels bei Flavius Josephus 51

ge und In-Erfüllung-Gehen auch sonst Verwendung, auch bei erheblich
kürzeren zeitlichen Abständen.21

Auf der anderen Seite gibt es nach dem Exil noch den Rekurs auf die
Propheten Haggai und Sacharja in Ant 11.96.106. Das könnte die oben gezogene
Bruchlinie im Umgang mit der Prophétie Israels mit dem Ende des ersten
Teils der Ant in Frage stellen. Doch zeigt sich, dass die Botschaft beider
Propheten als Ermutigung zum Tempelbau dargestellt wird, und der zukunftspezifische

Aspekt der prophetischen Botschaft darin besteht, dass die anstehende

Entscheidung des Darius über die Fortführung des Tempelbaus nicht
negativ ausfallen werde (Ant 11.96). In 11.106 dürfte sich die Erwähnung der
Propheten und ihrer Botschaft - wenn überhaupt an Spezifisches gedacht ist

- auf den Befehl Gottes zum Tempelbau beziehen. D.h.: Haggais und Sachar-
jas Auftreten wird - in grundsätzlichem Einklang mit Esr 5,1 u. 6,14 - auf
einen rein zeitgeschichtlich bedingten Anlass begrenzt,22 was von dem Umgang
mit der vorexilischen (Jona - Nahum - Jesaja - Jeremia) und exilischen
Prophétie (Daniel also) kennzeichnend unterscheidet.

Fragt man nun nach dem Sinn dieser Darbietung der Propheten Israels
im Kontext der Weltreiche, so stösst der Leser natürlich auf das im
Zusammenhang der Präsentation des Daniel abschliessend betonte Interesse des

Josephus: Die Geschichte Israels, wie er sie erzählt, zeigt für ihn (gegen den Epi-
kuräismus möglicher Leser, auf jeden Fall den von Zeitgenossen), dass Gott
sich um menschliche Angelegenheiten kümmert (Ant 10.277-281 ).23
Menschen sind nicht sich selbst überlassen. Auch hier ist die literarische Stellung
mit zu reflektieren: Mit diesen «theologischen» Bemerkungen schliesst Josephus

den ersten Teil seines Werkes ab. Dabei bleibt dann durchaus noch
offen, wie sich die Ankündigung göttlicher Entscheidungen durch die Propheten

zu menschlicher Entscheidung und Einsicht verhalten. Einerseits rechnet
Josephus mit einer irreversiblen göttlichen Setzung - im Falle Israels zweifellos

Ergebnis längerer Phasen des Ungehorsams gegen Gott und seine Gebo-

21 Das liegt schon im Gefälle der (v.a.) deuteronomistischen Vorgaben des Josephus,
wird von ihm aber neu inszeniert, z.B. im anscheinenden Konflikt der Ankündigungen des
Ezechiel und des Jeremia über das Schicksal Zedekijas in Babylonien, Ant 10. 105-107 u.
141.

22 Bei beiden, v.a. Sacharja, wäre es ja möglich gewesen, Zukunftsansagen zu thematisieren.

Aber im Lichte der babylonischen Exilsbotschaft Daniels war so etwas für Josephus
sicherlich unnötig. M. E. orientiert sich Josephus aber ohnehin allein an den im Text oben
genannten chron/esranischen Vorgaben, sodass eine solche Überlegung überhaupt unnötig
ist, anders Begg, Classical Prophets, 356.

23 Feldman, Prophets, 408, verweist zusätzlich auf die Behandlung der Archelaus-Gla-
phyra-Episode Ant 17.345f.351f.



52 Peter Hoffken

te24 -, zum anderen aber offenbar mit a posteriori möglicher Einsicht in die

göttliche Fügung der Geschichte,25 die freilich im Entscheidungsfall auch auf
menschliche Schwäche und Verblendung stösst.26 Insofern erhebt sich auch
hier die Eule der Minerva zur Erkenntnis göttlicher Geschichtslenkung erst
am Abend...

Das schliesst natürlich ein, dass Josephus die durch das deuteronomisti-
sche und chronistische Werk vorgegebene Interpretationsrichtung festhält,
dass der Sieg der Weltmächte immer auch Strafe für Israels bzw. Judas
mangelnden Gesetzesgehorsam ist.

Fragt man nun nach dem Traditionsbezug von des Josephus Vorgehen,
so fällt auf, dass er im erzählerischen Einbezug prophetischer Elemente weit
über seine Vorgaben in I/Il Kön und II Chr hinaus geht. Das betrifft einmal
die Einarbeitung der Jonaerzählung, zum anderen die der Nahumparaphrase;
endlich die Aufnahme von Teilen der Jeremia-Erzählungen und Momenten
der Jeremia-Botschaft. Und natürlich betrifft das das reichhaltige Einbeziehen

des Danielbuches in seine Darstellung. Das chron Werk hatte ja neben
den 70 Jahren der Ankündigung Jeremias (II Chr 36,21) noch eine Notiz über
das Versagen Zedekijas gegenüber Jeremia (36,12) und eine Notiz über Jere-
mia als Verfasser eines Klageliedes auf Joschija (35,25) rezipiert, ansonsten
den Propheten, den schon das deuteronomistische Werk ganz überging,
unberücksichtigt gelassen. Dabei fehlt im deuteronomistischen wie im chronistischen

Werk das Interesse völlig, das für des Josephus Umgangsweise mit dem
Thema Weltreiche und Prophétie kennzeichnend ist. Denn beider Werke
primäres Interesse liegt in der Straffunktion - und beim Chronisten dann in der
Heilsfunktion des Persers Kyros - der Weltreiche in Bezug auf Israel und Ju-
da.

Man kann hier den Gesichtskreis noch erweitern und einen kurzen Blick
auf die Bedeutung der Propheten im Lobpreis der Väter des Sirach-Buches

Als Beispiel wäre seine Variante des Hulda-Orakels für Joschija zu nennen: Ant
10.60-61. - Auf individuelle Verhaltensweisen (Hiskija) bezogen vgl. auch die Reaktion
des Königs auf die Ankündigung, seine Nachkommen würden am Hofe des babylonischen
Königs als Eunuchen Dienst tun, in Ant. 10.34 u. 142. In beiden Fällen gibt es nur
Aufschub, nicht Änderung des durch Gottes Willen Gesetzten. - Zum unwandelbaren göttlichen

Entscheid (psephos) vgl. noch die Eleazar-Rede in BJ 7.359; entfernter Ant 4.225.
25 Einschlägige Stellen: die Abschlussbemerkung zu Jesaja Ant 10.35, wonach Jesaja

seine Botschaft in schriftlicher Gestalt hinterliess, sodass deren Richtigkeit den Spätergeborenen

ek tou telous erkennbar werden konnte. Das hat ja schon Anhalt an der Jesajatra-
dition selber (Jes 30,8). Entsprechend zu Daniel: seine Vorhersagen gewinnen ihre
Vertrauenswürdigkeit bei den Menschen apo de tou telous, 10.268. Vgl. zum Providenz-
thema auch Feldman, Prophets, 393.

2(1 Reflexionen in diesem Sinne finden sich häufiger: z.B. Ant 8. 418-420 (im Hinblick
auf das Problem wahre und falsche Propheten im Kontext der Darstellung von I Kön 22);
10.142.



Weltreiche und Prophétie Israels bei Flavius Josephus 53

(Sir 44-50) werfen.27 Einerseits erweitert Ben Sira die prophetische Perspektive,

wenn man vom deuteronomistischen und chronistischen Werk
herkommt: Ezechiel und die 12 Propheten werden kurz zum Lob-Thema (Sir
49,8-10); anderseits konzentriert sich die Darstellung28 auf die Phase von
Samuel bis Jeremia, was durchaus Bezüge zu den alttestamentlichen Vorgaben
wie dann auch zu Josephus hat. Und dabei werden die Propheten v.a. in
zeitgeschichtlicher Relation Thema. Die Zukunftsdimension der Prophétie ist
summarisch und insgesamt selten zum Gegenstand des Lobes erhoben (Sir
48,10(f).24f.; 49,10). Dem entspricht, dass das Thema Propheten - Fremde
Völker im Lobpreis der Väter über zeitgeschichtlich bedingte Interaktionsformen

nicht hinausreicht. Das besagt: auf diesem Hintergrund entfaltet
Josephus eine durchaus eigenständige Sicht der Dinge, wenn die prophetische
Ansage des Endes der Weltmächte schon vor oder bei Beginn des geschichtlichen

Handelns an Israel bzw. Juda formuliert wird. Insgesamt wird man
nicht fehl gehen, wenn man annimmt, dass für ihn hier Daniel Vorbild für seine

Auffassung der früheren Propheten geworden ist.
Wenn Jona über die in II Kön 14,25 genannte Episode hinaus rezipiert

wird, so hat das zweifellos damit zu tun, dass die Jonaerzählung von Josephus
so gewendet wurde, dass sie sich als Vorwegankündigung des Grossmachtverlustes

Assyriens bzw. seiner Hauptstadt eignete. Das war, wie hier nicht weiter

auszuführen ist, nur möglich, wenn die Geschichte des Jona gleichsam hal-
9Qbiert und auf den Kopf gestellt wurde.

Komplexer ist der Umgang mit der Jeremia-Überlieferung. Naturgemäss
bietet sich Josephus vorrangig die Erzählüberlieferung an. Aber in der
Rede Jeremias an Zedekija anlässlich der Unterbrechung der finalen Belagerung

Jerusalems wegen der Annäherung einer ägyptischen Entsatzarmee
setzt er dann doch Akzente, die in der Gestaltung des prophetischen
Zukunftsworts über die Jeremia-Überlieferung hinausführen. Denn das Interesse

des Josephus an einem schlüssigen Geschichtsvorblick von Katastrophe
Jerusalems, über die 70 Jahre Exil, über die Wende durch die Perser und Meder
und endlich bis zur Wiedererrichtung von Stadt und Tempel Jerusalems wird
so durch die Jeremia-Überlieferung nicht geteilt.21 Eher könnte man sagen,
dass Josephus für seine Jeremia-Rede disjecta membra im Jeremia-Buch
verwenden konnte (u.a. die Heilsworte in Kap. 31-33). Man kann es wohl auch

27 Vgl. zuletzt M. Hengel, «Schriftauslegung» und «Schriftwerdung» in der Zeit des
Zweiten Tempels, in: Ders. u. H. Lohr (Hg.): Schriftauslegung im antiken Judentum und
im Urchristentum. Tübingen 1994, 1-71, bes. 39-42; B.L. Mack, Wisdom and the Hebrew
Epic. Ben Sira's Hymn in Praise of the Fathers, Chicago, London 1985.

28 Das schliesst nicht aus, dass die Geschichte der Institution Prophétie mit Mose
beginnt, dem Josua im prophetischen Amte nachfolgt, 46,1, vgl. Mack, Wisdom, 31 u.ö.

29 Vgl. Begg, Classical Prophets, 345-347.
30 Das betont auch Begg, ebd. 351-355 immer wieder.
31 Vgl. auch Begg, Classical Prophets, 354f.



54 Peter Höffken

so sagen: Josephus rekonstruiert Jeremia analog zu den apokalyptischen
Geschichtsüberblicken des Daniel-Buches oder auch analog zu der Gattung der
Abschiedsreden mit ihren «Geschichtsvorblicken» oder Zukunftsansagen

-59
entsprechend Tob 14, welche Stelle freilich weiter zielt als die Jeremia-

IT
Rede des Josephus.

Die Rezeption des Daniel-Buches bei Josephus nötigt zunächst zur
Einsicht in eine andere Bewertung des prophetischen Erbes Israel-Judas, als sie
sich dem modernen Exegeten darstellt. Einmal gehört Daniel für Josephus
in den Prophetenkanon (nicht zu den «Schriften»);35 sodann wertet er ihn
(auch wenn hier einige textliche Probleme liegen)3 als einen der bedeutendsten

Propheten, dessen massive Kennzeichnung als einer «der mit Gott redete»

(Ant 10.267)37 an die abschliessende Charakteristik des Mose als Prophet
gemahnt (Ant 4.329). Für Josephus dürfte damit identisch sein, was er wenig
später über die von manchen Zeitgenossen unterstellte «Göttlichkeit» des
Daniel sagt (Ant 10.268,38 vgl. schon 250: «man glaubte, er habe das Göttliche
in sich»; 264 fast schlicht: man meint, er sei ein Gott-Geliebter, theophiles;39

jüdischer in 277, wo Josephus von der Ehre spricht, die Daniel von Seiten Gottes

erfährt).40 Dem entsprechend nennt Josephus Charakteristika, durch die
sich Daniel von den anderen Propheten Israels abhebt: er kündet nicht nur
zukünftige Geschehnisse an, sondern kann sogar Termine für deren Eintreffen

geben; ferner wird er im Unterschied zu den anderen Propheten, die Unheil

ankündigten, als Ankündiger «guter Dinge» für die Juden hingestellt, was
seinem öffentlichen Ansehen förderlich war. Schliesslich bestätigte ihn das

Eintreffen seiner Botschaft a posteriori (apo de tou telous).41 Mit anderen

32 Eine genauere Analyse der Prophetenworte bei Josephus liegt m.W. noch nicht vor.
Aber an der genannten Stelle dürfte es sich nahelegen, an den Einfluss der apokalyptisie-
renden Geschichtsvorblicke zu denken bzw. an das SER-Schema (de Jonge) vgl. dazu E.

von Nordheim. Die Lehre der Alten, Leiden I 1980, II 1985. Dieses Schema umgreift
entsprechende Dimensionen von Schuld-Sünde, Strafe-Exil und Rückkehr.

33 Zu Tob 14 vgl. E. von Nordheim, Lehre, II 12-15.
34 Insofern bringt die Frage nach den «klassischen Propheten» bei Josephus nicht

allzuviel; vgl. Begg, Classical Prophets.
Das unterscheidet von der Einschätzung durch die Rabbinen, vgl. u.a. BB 14b.

36 Vgl. note 3 zu Ant 10.266 bei R. Marcus (Josephus with an English translation by
H.St.J. Thackeray & R. Marcus in 9 Vol.s, VI Cambridge/Ma. N1958), 304.

37 Ähnlich Ant 13.299 (Hyrkanos, mit dem das Göttliche zusammen war); 11.96: Haggaj
und Sacharja, denen Gott die Botschaft vorsagt (prolegein).

38 Die Rede von der theiotes ist singular bei Josephus und dadurch relativiert, dass das
Phänomen als Meinung von Zeitgenossen gilt.

39 Diese Charakterisierung ist häufiger: vgl. Ant 1.346 (Isaak); 6.280 (David); 8.49.190

(Salomo); 10.215 (die Drei im Feuerofen); 14.22 (Onias / Honi der Kreiszieher).455 (als
Meinung über Herodes).

40 Zur Interpretatio hellenistica der Propheten durch Josephus jetzt Feldman,
Prophets, 41 Iff.

41 Dazu vgl. oben Anm. 25.



Weltreiche und Prophétie Israels bei Flavius Josephus 55

Worten: für Josephus ist Daniel der exemplarische, ja der hochrangigste
Prophet Israels - nach Mose selbstverständlich. Man mag über manches Argument

denken wie man will,4 - aber so ist die Wertschätzung des Josephus.
Auf diesem Hintergrund entfaltet Josephus weithin eine Nacherzählung

von Teilen der Danielerzählungen in Kap.1-6.43 In diesen markiert die
Nachgestaltung von Dan 2 einen ersten, hier interessierenden Höhepunkt, was den
prophetischen Weitblick Daniels betrifft. Hinzu kommt dann als abschliessender

Beleg seiner prophetischen Genauigkeit ein Referat von Kap.8 (in
Ant 10.269-276), das die gottgegebene Weitsicht des Daniel endgültig belegt
und diese auf die Vorwegankündigung der Katastrophe Judas zur Zeit des

Antiochos IV beziehbar macht.
So sind die grossen Katastrophen Israels und Judas unter Tiglatpilesar

III, Nebukadnezar II, Antiochos IV und endlich unter Vespasian bzw. Titus
nicht ohne die göttliche, prophetisch vermittelte Vorwegankündigung.
Entsprechendes gilt vom Ende der diese Katastrophen bewirkenden Weltreiche:
ihr Ende wird durch prophetischen Spruch gesetzt, bevor sie im Gesichtsfeld
des jeweiligen Israel auftauchen.

Zusammenfassend lässt sich sagen: Der Umgang des Josephus mit
ausgewählten prophetischen Texten und Erzähltraditionen über Israels Propheten
erweist sich als strategisch geschickt. Der jeweilige Prophet kündet vorweg
schon das Schicksal der anstehenden Weltmacht an, wobei v.a. Daniel mit
seinem weitgreifenden Reden dann summarisch vorwegnimmt, was im zweiten
Werkteil thematisch wird. Eine gewisse Ausweitung der Perspektive der
Propheten ist unverkennbar, indem die prophetische «Pro-Gnosis»44 von Jona
und Nahum an zeitlich gesehen als immer um- oder ausgreifender dargestellt
wird. Dabei gewinnt nicht zufällig Daniel den weitesten Horizont; am nächsten

kommt ihm noch Jeremia (und Ezechiel).43 Jesaja wird noch mit Onias
IV in Verbindung gebracht und Nahum und zuvor schon Jona verbleiben in
der assyrischen Epoche mit ihren Botschaften. Josephus instrumentiert diese
seine Darstellung zum Ausdruck einer gottgeleiteten Geschichte Israels wie

42 So behandelt Josephus ja auch Jeremia letzten Endes als Boten «guter Dinge». Ferner

sieht die Argumentation ab von den Heilsworten der jeweiligen Prophetenbücher, die
für Josephus ja nicht anderen Autoren oder späteren Redaktoren zuzuordnen waren.

43 Ich weise der Kürze halber nur summarisch darauf hin. dass die Aufnahme der
einzelnen Episoden bei Josephus sehr ungleichmässig ausfällt.

44 Das Stichwort dient als allgemeine Kennzeichnung der Propheten: ich nenne Ant
8.418 (allgemein über die Prophétie und die dadurch vermittelte prognosis)-, 13.300 (Hyr-
kanos): entsprechend dann auch das prolegein: allgemein über Propheten Ant 9.265. 281;
10.60. 268.

45 Ant 10.79f sagt zunächst, dass Jeremia unter anderem die jetzige Eroberung Jerusalems

angekündigt habe und erweitert das anschliessend auf Ezechiel; vgl. Christine Gerber,
Die Heiligen Schriften des Judentums nach Flavius Josephus, in: Schriftauslegung im antiken

Judentum und im Urchristentum. Hrsg. M. Hengel u. H. Lohr. Tübingen 1994, (91-
113), 99f m. A. 51.



56 Peler Höffken

der Weltmächte in ihrem Auf- und Nieder- bzw. Untergang. Man wird nicht
fehl gehen, darin einen zweiten «Gottesbeweis» des Autors zu sehen, der
neben den ersten, den kosmologischen tritt.46 Mithilfe dieses Konstrukts
rekonstruiert Josephus v.a. die königszeitliche Geschichte Israel/Judas als Zeit der

grossen Ankündigungen, die auf das Kommende (mehr oder weniger summarisch)

vorblicken und nach und nach in Erfüllung gingen bzw. - letztlich mes-
sianisch - in Erfüllung gehen werden.

Peter Höffken, Lüneburg

46 Der wird bei Abraham angetreten (Ant 1.155-156), vgl. dazu L.H. Feldman, Abraham

the Greek Philosopher in Josephus, TAPhS XCIX 1968, 143-166.


	Weltreiche und Prophetie Israels bei Flavius Josephus

