
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 1

Artikel: Die "Gestalt" YHWHs : ein Beitrag zur Körpermetaphorik
alttestamentlicher Rede von Gott

Autor: Schart, Aaron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die «Gestalt» YHWHs.

Ein Beitrag zur Körpermetaphorik alttestamentlicher Rede von
Gott.1

Jörg Jeremias zum 60. Geburtstag

Die Wirklichkeit, die Wirklichkeit
trägt wirklich ein Forellenkleid

lind dreht sich stumm, und dreht sich stumm
nach andern Wirklichkeiten um.

André Heller

Das Alte Testament unterscheidet sich von den Hochreligionen seiner
Umwelt unter anderem darin, dass es keine figürlichen Repräsentationen des

Gottes Israels zulässt.2 Ja, es giesst an einigen Stellen über die Gottesbilder
anderer Religionen sogar beissenden Spott. Ein gutes Beispiel ist Ps 115,4-11 :

4 Die Götzen der Völker sind nur Silber und Gold, / ein Machwerk von Menschenhand.
5 Sie haben einen Mund und reden nicht / Augen und sehen nicht;
6 sie haben Ohren und hören nicht, / eine Nase und riechen nicht;
7 mit ihren Händen können sie nicht greifen, / mit den Füssen nicht gehen, / sie bringen

keinen Laut hervor aus ihrer Kehle.
8 Die sie gemacht haben, sollen ihrem Machwerk gleichen, / alle, die den Götzen vertrau¬

en.
9 Israel, vertrau auf den Herrn! / Er ist für euch Helfer und Schild.
10 Haus Aaron, vertrau auf den Herrn! / Er ist für euch Helfer und Schild.
11 Alle, die ihr den Herrn fürchtet, vertraut auf den Herrn! / Er ist für euch Helfer und

Schild.1

1

Geringfügig überarbeitete und mit Anmerkungen versehene Fassung meines
Habilitationsvortrags am 24.04.1996 vor dem Fachbereich Evangelische Theologie der Philipps-
Universität Marburg.

2 Auf die Geschichte und Deutung des Bilderverbots soll nicht eingegangen werden. Es
reicht festzuhalten, dass es mindestens seit exilischer Zeit ein charakteristisches Merkmal
israelitischer Gottesverehrung war. Vgl. etwa C. Dohmen, Das Bilderverbot: seine Entstehung

und Entwicklung im Alten Testament, BBB 62, Königstein / Bonn 1985, der als

Ergebnis festhält (S. 286): «Somit ist das Bilderverbot durchaus als differentia speciflca Israels
zu werten, da es die der israelitischen Religion eigene hcilsgeschichtliche Komponente
anschaulich in seinen Entstehungsbedingungen und in seiner Entwicklung zum Ausdruck
bringt.»

'So die Einheitsübersetzung.



Die «Gestalt» YHWHs 27

Die Götter der Völker werden unmittelbar mit den sie repräsentierenden
Kultbildern identifiziert und ihr Dasein so auf eine wirkungslose, bloss materielle

Form von Existenz reduziert. Sind sie als Götter-Attrappen entlarvt,
können sie kein wirklicher Gegenstand für menschliches Vertrauen sein. Dieser

beissende Spott verzeichnet sicher die Art und Weise, wie im Alten Orient
mit Götterstatuen umgegangen und wie die Präsenz der Gottheit im Kultbild
vorgestellt wurde. Auch im mesopotamischen Raum war man sich des
Unterschieds zwischen Statue und Gottheit wohl bewusst. Man ging aber davon
aus, dass es der Gottheit möglich war, sich im Kultbild ungebrochen gleichsam

zu materialisieren.4 Es bedurfte lediglich der entsprechenden Riten und
des Willens der Gottheit.5 Es ist anzunehmen, dass eine naiv anthropomorphe
Vorstellung von den Göttern, die die körperliche Realität ihres Wesens ein-
schloss, die Grundlage dieser Konzeption bildete. So war es jedenfalls leicht
möglich, anzunehmen, dass das Wesen der Gottheit in ihrem Kultbild dauerhaft

und unverstellt präsent sein konnte.'1
Das AT verneint demgegenüber Kultbilder für YHWFI kategorisch. Es ist

ein Phänomen, woher manche Autoren die Kraft nahmen, über die Götterbilder

der damaligen Flochkulturen sogar zu spotten.7 Das schliesst aber nicht
aus, dass im Medium der Sprache Gott eine körperliche Gestalt zugeschrieben

wird.8 Unbefangen wird von Gottes Hand, Arm oder Angesicht gesprochen.

Diesen «Körperteilen» YHWHs soll nun nachgegangen werden.

4 Vgl. zu den mesopotamischen Götterbildern T. Jacobsen, The Graven Image, in:
Ancient Israelite Religion, FS F.M. Cross, Philadelphia 1987,15-32; M. Dietrich, Das Kultbild
in Mesopotamien, in: «Jahwe und seine Aschera»: Anthropomorphes Kultbild in Mesopotamien,

Ugarit und Israel, Das biblische Bilderverbot, UBL 9, Münster 1992, 7-38. Beide
Autoren machen deutlich, dass von einer simplen Identifizierung von Gott und Bild keine
Rede sein kann.

5 Ritualtexte zur sogenannten Mundöffnung sind veröffentlicht von E. Ebeling, Tod
und Leben nach den Vorstellungen der Babylonier, I. Teil: Texte, Berlin 1931, bes. S. 100-
122; W.R. Mayer, Seleukidische Rituale aus Warka mit Emesal-Gebeten. Or. 47 (1978) 431-
458, siehe Text 3. Eine eindrückliche Interpretation der Riten gibt Jacobsen. Graven
Image. Ich danke Herrn Prof. Walter Sommerfeld für Literaturhinweise und weiterführende

Auskünfte.
6
Vgl. M. Dietrich / O. Loretz: «Jahwe und seine Aschera»: Anthropomorphes Kultbild

in Mesopotamien. Ugarit und Israel, Das biblische Bilderverbot, UBL 9, Münster 1992,
159.

7 Auf dem Hintergrund modernen Wirklichkeitsverständnisses wird oft viel zu
selbstverständlich angenommen, eine solche Kritik ergebe sich für einen vernünftig denkenden
Menschen von selbst. Eine umfangreiche religionsgeschichtliche Untersuchung dieser Frage

hat T.N.D. Mettinger, No Graven Image? Israelite Aniconism in Its Ancient Near
Eastern Context, ConBOT 42, Stockholm 1995 vorgelegt. Er betrachtet als Grundlage für den
Ikonoklasmus des AT einen unreflektierten «Aniconism», der den gesamten westsemitischen

Kulturraum geprägt habe.



28 Aaron Schart

1. «Körperteile» YHWHs, eine lexikalische Bestandsaufnahme

Ich beginne mit einer lexikalischen Bestandsaufnahme. Dieses Verfahren
hat Hans Walter Wolff mit seiner «Anthropologie des Alten Testaments»
populär gemacht. Der erste Teil seines Werkes mit der Überschrift «Des
Menschen Sein» erarbeitet den Bedeutungsgehalt der wichtigsten hebräischen
Lexeme für menschliche Körperteile.9 Wolff hat das «eine biblisch-anthropologische

Sprachlehre»(21 genannt, die nötig sei, um den biblischen Texten keinen

sachfremden Begriffsapparat aufzuzwingen, sondern statt dessen die

«Eigenbegrifflichkeit» der antiken Vorstellungen zu rekonstruieren.111
Interessant ist, dass Wolff in einem Exkurs zum Thema «das Herz Gottes» (90-95)
deutlich macht, dass ein solches Vorgehen auch der Interpretation der altte-
stamentlichen Rede von Gott dienen kann."

1.1. Körperteile des Menschen und Gottes - statistische Übersicht

Ich beginne mit einer synchronen statistischen Übersicht (siehe Schaubild
1). In der ersten Spalte sind alle Körperteile aufgelistet, die mehr als 100 mal
im AT vorkommen.12 Die letzten beiden Spalten geben an, wie oft die ent-

8G.J. Botterweck: Gott und Mensch in den alttestamentlichen Löwenbildern, in: Wort,
Lied und Gottesspruch: Beiträge zu Psalmen und Propheten, FS J. Ziegler, fzb 2, Würzburg
1972, 117: «Dem strengen Bilderverbot (Dt 27,15; Ex 34,17; Ex 20,4; Dt 5,8-10) des Alten
Testamentes entspricht die weitgehende Bannung von gemalten, geschnitzten, in Stein
gehauenen oder in Erz gegossenen Bildern aus dem legitimen Kult Israels. Demgegenüber
bezeugt das Alte Testament aber eine reich gefächerte und künstlerisch hochwertige
Bildersprache, die mit ihren Wortbildern zur Anschaulichkeit und Verlebendigung abstrakter
oder schwieriger Sachverhalte oder Zusammenhänge beiträgt; während in der
Ähnlichkeitsaussage Bild und Vorlage noch unterschieden werden, erfolgt in der Metapher bereits
die Identifikation von Bild und Vorlage. Offensichtlich hat man in Israel einen essentiellen
Unterschied zwischen dem gesprochenen Bild und dem geschaffenen (gemalten, gegossenen

usw.) Bild gemacht.» W.H. Schmidt, Ausprägungen des Bilderverbots? Zur Sichtbarkeit

und Vorstellbarkeit Gottes im Alten Testament, in: Das Wort und die Wörter, FS G.
Friedrich, Stuttgart u.a. 1973,30: «Allerdings fallen sprachliche Bilder keineswegs unter das
Bilderverbot. Das Alte Testament gesteht dem Wort ohne weiteres zu, was es der Plastik
verweigert.»

9 H.W. Wolff, Anthropologie des Alten Testaments, München 41984. Vgl. Teil 2. Des
Menschen Zeit, Teil 3. Des Menschen Welt.

10 Damit nimmt Wolff einen Begriff von B. Landsberger auf (Die Eigenbegrifflichkeit
der babylonischen Welt, Islamica 2 (1926) 355-372; wieder abgedruckt in: Die Eigenbegrifflichkeit

der babylonischen Welt / Leistung und Grenze sumerischer und babylonischer
Wissenschaft, Darmstadt 1965).

11 Vgl. auch das Vorgehen der umfangreichen Studie von M.C.A. Korpel, A Rift in the
Clouds: Ugaritic and Hebrew Descriptions of the Divine, UBL 8. Münster 1990.

12 Die Zahlen basieren auf den statistischen Angaben der jeweiligen Artikel des THAT.
Wo keine Zahlenangaben vorlagen, mussten die entsprechenden Zellen der Tabelle leer
bleiben.



Die « Gestalt» YHWHs 29

sprechenden Körperteile von Gott ausgesagt werden, und zwar zunächst in
absoluten Zahlen und dann den Anteil an den Gesamtbelegen in Prozent.

1.2. Vorbemerkungen

Zunächst fällt auf, dass die Körperteile, die über 100 mal vorkommen, keine

Bezeichnungen für sekundäre oder primäre Geschlechtsmerkmale enthalten.

Eine Differenzierung des Körpers nach Geschlecht ist daher für unsere
Zwecke nicht nötig. Dem Körper Gottes werden ohnehin keine Geschlechtsmerkmale

zugeschrieben.13 Weiter möchte ich darauf hinweisen, dass im AT
manche Körperteile fehlen, denen die moderne Medizin grosse Bedeutung
zuschreibt. So fehlt z.B. ein Wort für «Gehirn», ebenso eines für «Lunge».
Letzteres überrascht insofern, als der Atem für das Verständnis des
Menschen eine grosse Rolle spielt. Erinnert sei nur daran, dass Gott nach Gen 2

den Menschen dadurch schafft, dass Gott dem Staub den Atem einhaucht
(Gen 2,7). Beide Beobachtungen weisen daraufhin, dass das Körperverständnis

des AT von demjenigen der modernen Medizin unterschieden werden
muss.

1.3. Körperteile, die nur Gott zugeschrieben werden

Aus statistischer Sicht stehen wir bei dieser Präge auf dem sichersten
Boden. Da vom Menschen erheblich häufiger Körperteile erwähnt werden als

von Gott, kann es als signifikant gelten, wenn Gott Körperteile zugesprochen
werden, die Menschen nicht haben. Hier kommt nur ein Körperteil in
Betracht, das sind die Plügel (,Sp).

In der Ikonographie der Umwelt Israels ist es gut belegt, dass Götter und
andere himmlische Wesen mit Plügeln dargestellt werden. Ich weise stellvertretend

auf zwei Darstellungen hin: einmal den Gott Assur (Schaubild 2 14).

Hier werden die Plügel zur Portbewegung benutzt. Näher an den alttesta-
mentlichen Sachverhalt führt ein Beispiel aus Ägypten: Der Gott Horus, als
Falke dargestellt, schützt den König Chefren (Schaubild 3 l5). Im AT ist für

13 Dieser Umstand könnte die Tendenz verstärkt haben, YHWH nicht figürlich
darzustellen. Eine plastische anthropomorphe Darstellung kann kaum auf eine geschlechtliche
Festlegung verzichten. Körperproportionen, Gesichtszüge und Gewänder würden Hinweise

auf das Geschlecht unausweichlich machen. Auch eine Zwitterfigur wäre kaum als
Repräsentation eines übergeschlechtlichen Wesens anzusprechen.

14 O. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das AT: Am Beispiel der
Psalmen, Zürich / Neukirchen-Vluyn 31980, 195.

14 O. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das AT: Am Beispiel der
Psalmen, Zürich / Neukirchen-Vluyn '1980,170. Vgl. auch S. Schroer, «Im Schatten deiner
Flügel.» Religionsgeschichtliche und feministische Blicke auf die Metaphorik der Flügel
Gottes in den Psalmen, in Ex 19,4; Dtn 32,11 und in Mal 3,20, in: «Ihr Völker alle, klatscht
in die Hände!», FS E.S. Gerstenberger, Exegese in unserer Zeit 3, Münster 1997, 296-316
(312-316) mit dieser und weiteren Abbildungen.



30 Aaron Schart

Gottes Flügel ausschliesslich dieser zweite Typ der schützenden Flügel
vertreten. An den meisten der sieben Belegstellen (Ps 17,8; 57,2; 61,5; 36,8; 63,8;
91,4; Ru 2,12) ist dabei der Schutz im Blick, den Gott am Heiligtum einzelnen,
zu Unrecht verfolgten Personen gewährt.

In der Forschung ist umstritten, ob die Texte sich vorstellen, dass Gott
selbst Flügel habe, oder ob es sich um eine abgekürzte Ausdrucksweise handelt,

die eigentlich die Flügel der Cheruben im Auge hat, die im Allerheilig-
sten des Jerusalemer Tempels die Gegenwart des thronenden Gottes anzeigen.16

Aus offensichtlichen Gründen werden Menschen keine Flügel zugeschrieben.

Ihnen fehlen damit die körperlichen Voraussetzungen, bedrängten
Personen die gleiche Qualität von Schutz zu bieten, wie Gott das kann.

1.4. Körperteile, die Gott nicht zugeschrieben werden

Bei dieser Frage steht man aus statistischer Sicht auf unsichererem Boden.
Dass ein Körperteil im AT nicht genannt wird, muss nicht heissen, dass man
im alten Israel eine entsprechende Aussage nicht machen konnte und in
anderen, uns nicht erhaltenen Texten, auch gemacht hat. Immerhin heisst es

aber, dass diese Körperteile im kanonischen Textbestand nicht zur Anwendung

gekommen sind. Das geschah doch wohl deshalb, weil sie weniger geeignet

schienen, die Wirklichkeit des Gottes Israels zu beschreiben. Schauen wir
in die Statistik, so sticht ins Auge, dass nie von Gottes ~)2Q «Fleisch», Gottes
Knochen, Blut oder Gottes Innerem die Rede ist. Zusätzlich ist auf die
unterschiedliche Häufigkeit der Metaphern hinzuweisen. Die Rede von der Zunge
und von der Lippe Gottes findet sich z.B. jeweils nur einmal und zwar im
selben Text, nämlich Jes 30,27-30. Es handelt sich also um einen extrem grellen,
kühnen Metapherngebrauch, der nie wiederholt wurde.

Es gibt aber auch Körperteile, deren Fehlen diese grobe Statistik nicht
zum Ausdruck bringt: So wird im AT nie von Gottes linker Hand geredet.
Wie nicht anders zu erwarten, hat der menschliche Körper zwei Hände, eine
rechte und eine linke. Von Gottes Hand ist ca. 200 mal die Rede, häufig
begegnet auch der Dual «Hände». 15 mal kommt die rechte Hand ("72"), aber
nie die linke Hand vor. Das ist um so auffälliger, als von Gottes linker Seite

16 Vgl. die Diskussion der verschiedenen Positionen bei K. Koenen: «Süsses geht vom
Starken aus» (Ri 14,14): Vergleiche zwischen Gott und Tier im Alten Testament, EvTh 55

(1995) 184-185 und Schroer, Schatten deiner Flügel, 296-299. Beide meinen, die Texte würden

YHWH mit Flügeln vorstellen. Als religionsgeschichtliche Analogie könnte man dann
mit Schroer, 299 (mit Abb.) an schützende Göttinnen in Ägypten denken, die als
Frauengestalten mit Flügeln dargestellt werden. F. Hartenstein verdanke ich aber den Hinweis,
dass es in der Ikonographie der Umwelt nur in Ausnahmefällen Darstellungen gibt, die
eine menschengestaltige, thronende Gottheit mit Flügeln darstellen. Also wird auch der
thronende YHWH kaum mit Flügeln vorgestellt worden sein.



Die «Gestalt» YHWHs 31

zweimal die Rede ist 1 Kön 22,19 // 2 Chron 18,18). Das könnte nun mit dem
bereits erwähnten Zufälligkeitscharakter der Textauswahl des AT
zusammenhängen. Es gibt aber einige Stellen, die darauf hindeuten, dass die Rede

von der linken Hand bewusst vermieden wurde. Vier Textbeispiele belegen
das. In Ps 138,7 heisst es: Gegen meine wütenden Feinde streckst du deine
Hand (Tt) aus // und deine Rechte (]"£') hilft mir. Es handelt sich um einen

synonymen Parallelismus. Im zweiten Kolon wird von der Rechten Gottes
gesprochen. Im ersten Kolon würde sich deshalb die Linke Gottes als natürliches

Gegenstück anbieten, sie kommt aber nicht vor.17 Gleiches gilt für Ps

89,14b: «Du machst stark deine Hand (7)) // hebst hoch deine Rechte (fO')»,
Jes 48,13 «Meine Hand (T) hat die Fundamente der Erde gelegt, meine
Rechte (]"Q*) hat den Himmel ausgespannt» und Ps 74,11: «Warum ziehst du
dauernd deine Hand (7)) zurück, und verbirgst deine Rechte CpO)) in deinem
Gewandbausch?».18 Die Wahrscheinlichkeit, dass das AT es bewusst vermieden

hat, Gott eine linke Hand zuzuschreiben, scheint mir auf Grund dieser
Stellen sehr hoch zu sein.

1.5. Wie kann man es interpretieren, dass Gott bestimmte Körperteile nicht
zugeschrieben werden?

Zunächst einmal ist nicht recht einsichtig, warum Gott bestimmte Körperteile

zugeschrieben werden und andere nicht. Wenn Gott ein Herz hat, warum

dann kein Inneres? Wenn Gott Gesicht, Augen, Wimpern, Ohren, Nase,
Nasenlöcher, Mund, Lippen, Zunge und Zähne zugeschrieben werden, warum

fällt dann nur ein einziges Mal das Lexem DK7 «Kopf» (Dan 7,9)?19 Um
das zu beantworten, muss man auf das hebräische Körperverständnis zurückgehen,

das von anderer Art ist als das der modernen Medizin. Wie namentlich
Wolff in seiner Anthropologie herausgestellt hat, schaut das AT die «Glieder
und Organe des menschlichen Leibes mit ihren Fähigkeiten und Tätigkeiten»
zusammen.20 Eines seiner Beispiele ist Ri 7,2, wo Israels Selbstruhm in die
Worte gefasst wird: «Meine Hand hat mir geholfen.» Zu Recht interpretiert
Wolff: «Gemeint ist natürlich das eigene Zupacken, die eigene Kraft. Das
Glied und sein wirksames Handeln werden zusammengeschaut.»21 Warum

17 Beim Menschen kommt das Wortpaar «Linke // Rechte» etwa in Ez 39,3 und Hld 2,6

vor. Ziemlich gewaltsam erscheint die These von M. Dahood, Congruity of Metaphors, in:
Hebräische Wortforschung, FS W. Baumgartner, VT.S 16, Leiden 1967, 45, der postuliert,
7) würde in solchen Parallelismen die Bedeutung «linke Hand» annehmen.

ls Vgl. auch noch Jes 62,3 mit ^3 im ersten Kolon.
19 Eine vollständige Auflistung aller Körperteile, die Gott im AT zugeschrieben werden,

bietet J. Heller, Anthropomorphismen und Chrematomorphismen im AT, in: An der
Quelle des Lebens: Aufsätze zum Alten Testament, BEATAJ 10, Frankfurt/M. u.a. 1988,
129-148.

211 Wolff, Anthropologie, 23.
21 Wolff, Anthropologie, 23.



32 Aaron Schart

werden aber zwei Sachverhalte zusammengeschaut? M.E. steht hinter dem
Bedeutungsumfang der hebräischen Worte ein Körperverständnis, das die
Körperglieder als physische Basis für bestimmte Gefühle und Bewusstseins-

prozesse begreift.22 Von den körperlichen Vorgängen aus wird auf
geistigseelische Phänomene zugegriffen. So steht ~P «Hand» auch für alle Formen
körperlicher Gewalt. Von der Ausübung unmittelbaren körperlichen Zwanges

her, werden dann auch sublimere Formen von Gewalt erfasst, so dass der
Bedeutungsgehalt von T in manchen Fällen dem Abstraktbegriff
«Verfügungsgewalt» gleichkommt.

Von diesem Körperkonzept her, kann man dann versuchen zu ergründen,
warum bestimmte Körperteile Gott nicht zugeschrieben werden. Da das
Fleisch z.B. immer dann abnimmt, wenn der Mensch mit dem Tod zu tun
bekommt, sei es in Gestalt von Hungersnot, schwerer Krankheit, bis hin zum
Verwesungsprozess selbst, ist mit dem Fleisch auch die Vergänglichkeit
verbunden. Diese konnte von Gott aber nicht ausgesagt werden. Gleiches gilt
auch für die Knochen. Im Blut wird das physische Leben verortet.21 Wenn das
Blut freigesetzt wird, tritt der Tod ein. Mit Emotionen oder geistigen Prozessen

hat das Blut nichts zu tun. Obwohl Gott mehrfach als lebendiger Gott
bezeichnet wird, wird dieses Lebendigsein offensichtlich nicht mit physischer
Existenz identifiziert. Das Fehlen von 3~lp «Inneres» für Gott ist m.E. schwer
zu erklären. Zunächst könnte man versucht sein zu argumentieren, dass das
Innere Gottes dem Menschen verborgen, ihm Gott also nur über seine
Selbsterweise nach aussen zugänglich sei, so dass der Mensch vom Inneren
Gottes auch nicht reden könne. Andererseits kommt das Herz Gottes 26 mal
vor.24 Es wird also sehr wohl darüber spekuliert, was sich in Gott selbst
abspielt. Das Fehlen der linken Hand Gottes ist wohl so zu erklären, dass die linke

Hand gegenüber der rechten als weniger «leistungsfähig» gilt. Man hat sich
wohl gescheut, im Handeln Gottes einen graduellen Unterschied anzunehmen.

Entweder tut Gott etwas oder lässt es, entweder Gott segnet oder
schreitet gegen die Feinde der göttlichen Rechtsordnung ein, aber immer tut
Gott das in einer Weise, in der Gott ganz mit sich identisch ist, d.h. mit der
guten, rechten Hand.

1.6. Unterschiede die bestehen, wenn Körperteile sowohl vom Menschen als
auch von Gott ausgesagt werden.

Selbst in den vielen Fällen, in denen Gott die gleichen Körperteile wie
dem Menschen zugeschrieben werden, ist es die Regel, dass gravierende
Unterschiede zwischen Mensch und Gott bestehen. Nehmen wir die Hand als

22 Vgl. zu dieser Thematik R. Lauha, Psychophysischer Sprachgebrauch im AT: Eine
strukturalsemantische Analyse von 37, ÖS3 und im, Helsinki 1983.

23 Wolff, Anthropologie, 99. Lev 17,14: «Das Leben jeden Fleisches ist sein Blut.»
24 Vgl. den instruktiven Exkurs von Wolff über das Herz Gottes, Anthropologie, 90-95.



Die «Gestalt» YHWHs 33

Beispiel. Untersucht man, was sich «in der Hand» von Menschen befinden
kann, so stellt man fest, dass das in 30 % der Fälle ein Ding ist, etwa ein Brot
(Jakob, Gen 27,17), ein Stab (Mose, Ex 4,2), ein Kelch (Mundschenk, Gen
40,11) oder eine Handpauke (Mirjam, Ex 15,20). In wenigen Fällen können
sich auch in der Hand Gottes Gegenstände befinden: etwa Zinn (Am 7,7)
oder ein Becher (Ps 75,9; vgl. noch Ez 37,19: Holz Josefs; Jes 62,3: prächtige
Krone).

In der Mehrzahl der Fälle, nämlich 52 %, befinden sich aber Menschen in
der Hand von anderen Menschen. Und das hat ausnahmslos negative
Konnotationen. Der Mensch, der sich in der Hand von jemandem anderen befindet,
erscheint als in seinen Handlungsmöglichkeiten und damit in seinem Personsein

beschnitten. Als deutsche Äquivalente für die hebräische Formulierung
erscheinen Wendungen wie «sie hat mich in der Hand» oder «er hat ihn im
Griff» als sachgemäss. Man untersteht, wie ein Ding, der Verfügungsgewalt
einer anderen Person. Ein solches Abhängigkeitsverhältnis herzustellen ist
fast ausschliesslich, nämlich in 90% der Fälle, das Ziel eines Feindes.

In 17 Fällen wird davon gesprochen, dass etwas oder jemand in der Hand
Gottes ist, das entspricht einem Anteil von 3% der Gesamtbelege. Auch wenn
ein Mensch in der Hand Gottes ist, ist er in seinen Handlungsmöglichkeiten
beschnitten und Gott ausgeliefert. Die Hand Gottes aber ist in ihrer Kraft
jeglicher menschlichen Hand schlechthin überlegen. So wird z.B. die Aussage,
eine Handlung wird «mit starker Hand» (njPtn 7)3) durchgeführt, bis auf eine
Ausnahme (Num 20,20 von Edom) ausschliesslich von Gott ausgesagt. In
Gottes Hand ist das Ausgeliefertsein total.

Ein gutes Beispiel bietet II Sam 24: Als der Seher Gad dem David im
Namen YHWHs drei mögliche Strafen vorlegt: sieben Jahre Hungersnot, drei
Monate Verfolgung durch die Feinde, oder drei Tage Pest im Land, da wählt
David das letztere, weil er sagt: «Wir wollen lieber in die Hand YHWHs
fallen, denn seine Barmherzigkeit ist gross; aber in die Hand des Menschen
möchte ich nicht fallen» (II Sam 24,14). Wieder besteht kein Zweifel daran,
dass David in der Hand Gottes ein wehrloses Etwas ist, ohne Handlungsmöglichkeiten,

ohne Rechte, ohne Ansprüche. Und doch gibt es da eine
Hoffnung, die im Wesenszug des Gottes Israels begründet ist, das Strafhandeln
immer wieder zu begrenzen und dem Sünder neues Leben zu ermöglichen.
Wünscht sich ein Mensch, in der Hand Gottes zu sein, so ist damit die letzte
Chance einer Selbstauslieferung an Gott gemeint, die in der Hoffnung
geschieht, entgegen aller Rechtsnormen von dem sich erbarmenden Gott gerettet

zu werden (vgl. etwa Ps 31).

1.7. Zusammenfassung

Das AT schreibt mit grosser Selbstverständlichkeit Gott verschiedene
Körperteile zu. Alle diese Lexeme bezeichnen das Körperteil zusammen mit



34 Aaron Schart

seiner Funktion. Ausgeschlossen sind solche Lexeme, die stark mit der
Vergänglichkeit des Körpers verbunden sind, wie ~lö3 «Fleisch» und 333
«Knochen». Die Ausdrücke CP «Blut» und 3~ip «Inneres» werden wohl vermieden,

weil sie lediglich mit der vegetativen Seite des Daseins verbunden sind.
Daraus kann man schliessen, dass es nicht die Intention dieser Genitivverbindungen

ist, Gott als eine physische, materielle, unbelebte Existenz zu
beschreiben. Auch das allerdings selten belegte Lexem iT)3, das am ehesten den
«Körper» in einem rein physischen Sinn bezeichnet, wird auf Gott nicht
angewendet.25 Es geht vielmehr um Gottes wirkmächtige Personalität, die
allerdings für das AT nicht ausgesagt werden kann, ohne dass Gott eine konkrete
Gestalt zugeschrieben wird.26 Diese ist einerseits mit Hilfe von Körperbegriffen

beschreibbar, unterscheidet sich aber andererseits qualitativ vom menschlichen

Körper.27

2. Der Sachgehalt der Körpermetaphorik

2.1. Der kognitive Gehalt von Metaphern

Wie sind nun diese Genitivverbindungen zu verstehen, die Gott bestimmte

Körperteile zuschreiben? Zur Beantwortung dieser Frage muss man sicher
mit verschiedenen Erklärungsmustern arbeiten, wie z.B. Metonymie und
Idiom.28 In den meisten Fällen stellt sich jedoch die Alternative, ob man mit
einer naiv anthropomorphen Vorstellung von Gott rechnet, oder ob es sich um
metaphorische Aussagen handelt. Für ersteres spricht, dass an vielen Stellen
die Rede von Gottes Körperteilen ganz selbstverständlich eingeführt wird.
Votiert man für den metaphorischen Charakter der Aussagen, und das tue
ich, so muss man wahrscheinlich machen können, dass die antike Leserschaft
bei Genitivverbindungen wie «Hand Gottes» einen logischen Widerspruch

25Das Lexem iT'O bezeichnet den Körper, und zwar sowohl in belebtem (Gen 47.18; Ez
1,11.23; Dan 10,6; Neh 9,37) als auch in unbelebtem Zustand (Ri 14.8.9; I Sam 31.10.12; Nah
3,3; Ps 110,6).

26 Im Hebräischen ist m. E. iTliT HjlQn (Num 12,8) diejenige Phrase, die diese Gestalt
YHWHs bezeichnet (vgl. auch Ps 17,15; Dt 4,12.15 und Hi 4). Zu Recht betont C. Link. Das
Bilderverbot als Kriterium theologischen Redens von Gott, ZThK 74 (1977) 58-85 (65):
«Das Verbot des Bildes bedeutet nicht den Verzicht auf die Gestalt. Jahwe ist kein gestaltloser

Gott. Im Gegenteil!»
27 Vgl. auch Korpel, Rift, 628: «This representation of God cannot be replaced by

anything else, exactly because it includes a corporeal aspect which assures us that God is

real and recognizable. T he spiritualitas dei is nothing but an incomplete theorem of Western
theology.»

28 Vgl. etwa Sach 2,12: «Wer euch antastet, tastet 'meinen' Augapfel an.» Die Rede vom
Augapfel YHWHs dürfte als Teil der idiomatischen Wendung «den Augapfel antasten»
kaum mehr die Vorstellung einer Gestalt YHWHs wach rufen. Es geht lediglich darum,
dass die verletzlichste Stelle einer Person bezeichnet wird.



Die «Gestalt» YHWHs 35

empfunden hat.2'' Denn eine metaphorische Aussage ist dadurch definiert,
dass sie zwischen zwei Begriffen eine Beziehung herstellt, die der üblichen, le-
xikalisierten Verwendung der beteiligten Lexeme logisch widerspricht. Von
einer kritisch realistischen Warte aus reflektieren sich in dem üblichen
Sprachgebrauch die Eigenschaften der aussersprachlichen Gegenstände, auf
die die Sprache referiert. So stellt z.B. die Aussage «der Himmel weint» eine

metaphorische Aussage dar, weil nicht-menschliche Grössen nicht weinen
können.30

Um den Begriff der Metapher hat es eine umfangreiche Diskussion gegeben,

die immer noch andauert. Seit dem zweiten Weltkrieg mehren sich Stimmen,

zu denen etwa Paul Ricoeur und Eberhard Jüngel zu zählen sind, die die
Metapher nicht nur als eine stilistische Ausdrucksvariante begreifen, die ein
ästhetisches oder kommunikatives Bedürfnis befriedigt.31 Neben einem
emotiven, expressiven und appellativen Gehalt, der für die Wahl eines bestimmten

Bildes ausschlaggebend sein mag, wird ihr auch ein kognitiver Gehalt
zugeschrieben, der durch eine nicht-metaphorische Paraphrase allerdings
niemals abschliessend repräsentiert werden kann.32 Die Leserschaft ist aufgefordert,

der Metapher einen Sinn abzugewinnen. Und das heisst: nach der
Ähnlichkeit im Unähnlichen zu fragen. Oder anders gewendet: nach allen

29 Die historische Dimension dieser Fragestellung ist wichtig. Für die heutige Leserschaft

dürfte der metaphorische Charakter der Aussagen ohnehin die einzig vertretbare
Rezeptionsweise sein.

"'Zum Begriff des «kritischen Realismus» siehe die Erläuterung des Begriffs bei H.-R
Grosshans, Theologischer Realismus: ein sprachphilosophischer Beitrag zu einer theologischen

Sprachlehre. Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 34, Tübingen 1996, 5-
18.

31 P. Ricoeur, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, in: Metapher:

Zur Hermeneutik religiöser Sprache, München 1974,45-70; E. Jüngel, Metaphorische
Wahrheit: Erwägungen zur theologischen Relevanz der Metapher als Beitrag zur Hermeneutik

einer narrativen Theologie, in: Metapher: Zur Hermeneutik religiöser Sprache,
München 1974, 71-122; E. Jüngel, Thesen zur theologischen Metaphorologie, in: Erinnern,
um Neues zu sagen, Frankfurt/M. 1988, 52-67: H. Weder, Wirksame Wahrheit: Zur
metaphorischen Qualität der Gleichnisrede Jesu, in: Die Sprache der Bilder: Gleichnis und
Metapher in Literatur und Theologie, Gütersloh 1989, 110-127; J.M. Soskice, Metaphor and
Religious Language, Oxford 1985, z.B. 141: «Rather, we are saying that the theist can
reasonably take his talk of God, bound as it is within a wheel of images, as being reality depicting.

while at the same time acknowledging its inadequacy as description.»; W. Harnisch,
Die Gleichniserzählungen Jesu: Eine hermeneutische Einführung, UTB 1343, Göttingen
1985; M. Sarot, God, passibility and corporeality, Studies in philosophical theology 6, Kampen

1992, bes. 133-159; C.V. Camp, Metaphor in Feminist Biblical Interpretation: Theoretical

Perspectives, Semeia 61 (1993) 3-38; B. Seifert, Metaphorisches Reden von Gott im
Hoseabuch, FRLANT 166, Göttingen 1996.

32 Die Frage nach dem kognitiven Gehalt der Metapher ist zu unterscheiden von der
nach der aussersprachlichen Referenz. Letztere stellt sich auch für nicht-metaphorische
religiöse Sprache, z.B. bei Namen und begrifflichen Modellen, siehe Grosshans, Theologischer

Realismus.



36 Aaron Schart

Konnotationen des Prädikats zu suchen, die auf den Gegenstand trotz des
Widerspruchs sinnvoll anwendbar sind.

Will man eine sachgemässe Erfassung des kognitiven Gehaltes der Kör-
permetaphorik leisten, so darf man sich nicht ablenken lassen von einer
jahrhundertelangen Kritik am Anthropomorphismus, die - aus heutiger Sicht
überzeugend - klar gemacht hat, dass Gott, wenn er denn überhaupt vom
endlichen Verstand widerspruchsfrei gedacht werden kann, als körperloses
Wesen vorgestellt werden muss.33 Fragt man statt dessen, wie das AT selber
über den Sachgehalt der Körpermetaphorik gedacht hat, so muss man solche
Texte befragen, die berichten, dass Menschen Gott gesehen haben. Dabei
sind für unseren Zusammenhang solche Texte auszuscheiden, die lediglich
Visionen oder Träume beschreiben (Jes 6; Am 9,1-4; Ez 1; Dan 7); ebenfalls
solche, denen dichterische Kühnheit zu unterstellen ist (Ps 18; Jes 30,27-33).
Wir müssen uns prosaische Texte vornehmen, die erkennen lassen, dass ihnen
die unvermittelte Präsenz Gottes das eigentliche Thema und denen gleichzeitig

diese Präsenz nicht einfach unproblematisch ist. Unter den in Frage
kommenden Texten sticht m.E. Ex 33,18-23 auf Grund seines Reflexionsgrades
hervor.34

2.2. Ex 33,18-23

18 Da sagte (Mose): Lass mich doch deine Herrlichkeit35 sehen!
19 (YHWH) sagte: Ich will meine ganze Güte vor dir vorübergehen lassen und den Namen

YHWHs vor dir ausrufen. Ich gewähre Gnade, wem ich Gnade gewähre, und ich schenke
Erbarmen, wem ich Erbarmen schenke.36

20 (YHWH) sagte: Du kannst mein Angesicht nicht sehen; denn kein Mensch kann mich
sehen und am Leben bleiben.

21 Dann sagte YHWH: Siehe, diese Stelle da bei mir! Stell dich auf diesen Felsen! (22)
Wenn meine Herrlichkeit vorübergeht, stelle ich dich in die Spalte des Felsens und hal-

31 Wesentlich für die Entwicklung des Gedankens der Körperlosigkeil Gottes war das

erste Kapitel von Origenes' Werk De principiis (Vier Bücher von den Prinzipien, übersetzt
von H. Görgemanns und H. Karp, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1976).
Für einen guten Überblick über die wesentlichen Stationen der Kritik anthropomorpher
Rede von Gott siehe W. Pannenberg, Systematische Theologie Band 1, Göllingen 1988,
401-416. Ganz auf Spinoza konzentriert ist E. Jüngel, Anthropomorphismus als
Grundproblem neuzeitlicher Hermeneutik, in: Wertlose Wahrheit: zur Identität und Relevanz
des christlichen Glaubens, Theologische Erörterungen III. BEvTh 107. München 1990,
110-131.

34 Der Textabschnitt kann lilerarkritisch kaum den alten Quellen zugewiesen werden,
zeigt aber auch keine Nähe zu P oder zu D-Texten. J. van Seters, The Life of Mose: The
Yahwist as Historian in Exodus-Numbers, Kampen 1994, 313: «The unit in vs. 18-23 is so

entirely out of character with the preceding and with what follows in 34,1-10 that it must
be judged as an addition.»

35 Zu Recht schreibt B. Baentsch. Exodus-Leviticus-Numeri, HK 1.2.1-2, Göttingen
1900-1903, 279: «Man möchte fast vermuten, dass Moses nach der Zusage v.14 ursprünglich

gebeten hat: Lass mich deine Panim sehen. Die Antwort erfolgte v.20.»



Die «Gestalt» YHWHs 37

te meine Hand über dich, während ich vorübergehe. (23) Dann ziehe ich meine Hand
ab, und du kannst meine Rückseite sehen. Mein Angesicht aber kann niemand sehen.

Der Text ist sehr komplex. Ich möchte einige Gesichtspunkte paraphrasie-
rend hervorheben. In Vers 18 möchte Mose Gottes Herrlichkeit sehen. So
unmittelbar und ungestört die verbale Kommunikation auch verläuft, Mose hat
den Wunsch, diese durch eine noch direktere Form der Gottesbegegnung zu
ergänzen. Die Sprache soll rückgebunden werden an den eigenen Augenschein.

Mose will nicht nur hören, sondern auch sehen. In Vers 20 heisst es

dann kategorisch, dass kein Mensch den unverstellten Anblick des Angesichts

Gottes ertragen kann. Dass dem Mose die Anwesenheit in der
unmittelbaren göttlichen Sphäre gewährt wird, ist also eine ungewöhnliche
Ausnahme. Wie das vorsieh gehen soll, schildern die Verse 21-23: Gott zeigt Mose
einen bestimmten Felsen, auf dem er die Ankunft Gottes erwarten soll. Wenn
dann der "7132 sich nähert, wird Gott den Mose persönlich in eine schützende
Felsspalte transportieren. Denn Mose muss aus dem Weg gestellt werden.
Zusätzlich hält Gott die Hand über ihn. Auf diese Weise abgeschirmt, kann
er das Vorüberziehen Gottes ungefährdet überstehen. Erst nachdem Gott
schon vorbei ist, zieht Gott die Hand ab und gibt Mose den Blick auf die
Szenerie frei. Dann wird er die Rückseite Gottes sehen können. Jemandem die
Rückseite zuzukehren, ist Ausdruck des Unwillens, mit dieser Person weiterhin

zu kommunizieren.37 In Bezug auf Gott muss es aber als eine besondere
Gnade gelten: Mose darf sehen, wo die menschlichen Wahrnehmungsmöglichkeiten

in Bezug auf Gott enden.
Für unseren Zusammenhang ist festzuhalten, dass der Text in allen Details
die Vorstellung impliziert, dass Gott eine Gestalt hat, die nach dem Modell
eines menschlichen Körpers gedacht ist.38 Insbesondere die Entgegensetzung
von Angesicht und Rückseite lässt dies erkennen. Das Lexem «vorbeigehen»

macht deutlich, dass sich Gott auch in Raum und Zeit bewegt. Gott steht
nicht ruhig da, so dass Mose sein Gegenüber als Objekt umrunden und stu-

36 Vers 19 wird im folgenden nicht berücksichtigt. Er stört den direkten Zusammenhang
zwischen V. 18 und V. 20 und ist als sekundär zu bestimmen (so auch Baentsch, Exodus, 279;
J. Jeremias, Theophanie: Die Geschichte einer alttestamentlichen Gattung, WMANT 10,

Neukirchen-Vluyn 21977. 200; B.S. Childs, Exodus: A Commentary, OTL, London 1974,

595-596). Die Redaktion will wohl festhalten, dass die Gottesschau einer vorbereitenden
Aktion bedarf. Zunächst muss Mose Gottes lebensförderlichen Segen erfahren Güte)
und Gottes unverwechselbare Identität Namen) benennen können, ehe er in der Lage
ist, Gott unvermittelt zu begegnen.

37 Vgl. Jes 1,4 // Jer 7,24: Israel kehrt Gott den Rücken zu.
38 Die meisten Exegeten weisen auf diesen Umstand nur knapp hin. Z.B. Baentsch,

Exodus, 279: «starker Anthropomorphismus»; N. Sarna, Exodus, JPS Torah Commentary,
Philadelphia u.a. 1991. 215: «daring anthropomorphism»; P. Heinisch, Das Buch Exodus,
HSAT 1,2, Bonn 1934,239 behilft sich mit der These, es handle sich um eine Vision, da doch
für das AT gelte: «Für das leibliche Auge ist Gott absolut unsichtbar, da er reiner Geist, also

unkörperlich ist.»



38 Aaron Schart

dieren könnte. Das unterscheidet diesen Text von anderen, in denen Gott
thronend geschaut wird, wie etwa in Jes 6. Gottes Realität ist dynamisch und
lässt sich nicht verobjektivieren.39 Wenn es also in diesem Text als Schlusssatz
heisst, man könne Gottes Angesicht nicht sehen, so kann das nicht heissen,
dass Gott gar keine wahrnehmbare Gestalt habe, eher das Gegenteil. Dass
Mose Gottes Angesicht sehen könnte, würde er nicht von Gott selbst aus dem
Weg gestellt, ist vielmehr vorausgesetzt. Darin liegt ja gerade die Gefahr für
ihn, wohingegen das Sehen der Rückseite ohne Gefahr möglich zu sein
scheint.

Einige Details der Schilderung der Szenerie deuten jedoch darauf hin,
dass die Erscheinung Gottes die raumzeitlichen Beschreibungskategorien
sprengt. Ein im Rahmen eines nicht-metaphorischen Verständnisses des Textes

noch interpretierbares Phänomen scheint mir zu sein, dass Gottes Hand
offensichtlich Moses ganzen Körper bedecken kann.411 Man muss sich Gott
lediglich als von riesenhafter Grösse vorstellen.41 Dies ist ja auch in Jes 6

vorausgesetzt, wo geschildert wird, dass allein die Säume des Gewandes Gottes
das Tempelgebäude ausfüllen (Jes 6,1). Eine wirkliche Durchbrechung der
Vorstellbarkeit sehe ich erstens darin, dass Gott normalerweise nicht in
Erscheinung tritt. Dass Gott in dieser Situation sichtbar wird, ist eine ganz aus-
sergewöhnliche Möglichkeit, deren Bedingungen Gott zum Teil eigens schaffen

muss, und es geschieht nur im Gegenüber zu einer herausragenden
Einzelgestalt, eben Mose! Zweitens fällt auf, dass Gott Mose ergreifen und in die
Felsspalte transportieren kann, ohne dass Mose Gelegenheit bekommt, von
seinem Felsen aus Gott zu sehen. Es bleibt unanschaulich, wieso Mose den
aus der Ferne heranschreitenden Gott von seinem Felsen aus nicht sieht.

Merkwürdig ist drittens die Notiz, dass Gottes Hand Mose vor dem intensiven
Glanz Gottes schützen muss, obwohl Mose in einer Felsspalte geborgen ist.42

Ginge es lediglich um den Blickkontakt mit einem Körper, so würde die
Felsspalte als Schutz sicher ausreichen. Die Hand Gottes ist doch wohl nur
deshalb nötig, weil die Gefahr, die von Gottes Angesicht ausgeht, durch gewöhnliche

Materie, und sei es Felsgestein, nicht abgeschirmt werden kann.
Alle Beobachtungen zusammengenommen machen deutlich, dass Gott

zwar in Raum und Zeit real präsent ist, aber diese Dimensionen auf der
anderen Seite auch wieder sprengt. Der Bericht ist unter der Voraussetzung
eines naiv anthropomorphen Konzepts von Gott nicht restlos kohärent lesbar.

39 Das AT dürfte empfunden haben, dass die Repräsentation Gottes durch ein statisch
und stetig anwesendes Kultbild dem dynamischen Wesen YHWHs unangemessen ist.

40 Gegen T. Boman, Das hebräische Denken im Vergleich mit dem Griechischen,
Göttingen 31959, 89, der bereits die riesenhafte Grösse der Hand Gottes als Beleg für eine
Durchbrechung der Raumkategorien namhaft macht.

41 Vgl. M.S. Smith, Divine Form and Size in Ugaritic and Pre-exilic Israelite Religion,
ZAW 100 (1988) 424-427.

42 Wie Jeremias, Theophanie, 201 notiert, ist ein «doppelter Schutz» nötig.



Die «Gestalt» YHWHs 39

Deshalb ist zu schliessen, dass eine metaphorische Aussage vorliegt. Der Text
konnte die Realität der Gestalt Gottes nicht anders als in dieser gebrochenen
Weise zur Sprache bringen. Gleichwohl benutzte er die Körpermetaphorik.

3. Ausblick

Metaphorische Aussagen, die Gott bestimmte Körperteile zuschreiben,
sind im AT relativ häufig. Nicht selten entsteht der Eindruck, dass diese
Metaphern so selbstverständlich gebraucht werden, dass ihr metaphorischer
Charakter gar nicht mehr wahrgenommen wurde.43 Fragt man nach dem
kognitiven Gehalt, so wird deutlich, dass Gott eine Gestalt zugeschrieben wird.
Diese transzendiert zwar deutlich die Körperlichkeit physischer Existenz,
wird im AT aber auch kaum ohne einen raumzeitlichen Aspekt gedacht. Das
AT hat deutlich empfunden, dass man von Gottes Gestalt den Aspekt der

Hinfälligkeit und den der blossen Vorhandenheit nicht aussagen kann. Gott
ist nicht einfach da wie ein Ding, das man betrachtend umrunden kann, ohne
von Gott in irgendeiner Weise angesprochen, gefordert zu sein. Zusätzlich ist
Gottes Kommen für das endliche Subjekt gefährlich. Eine statische und
wirkungslose Existenzform blosser Vorhandenheit kennzeichnet vielmehr die
Götzen, wie sie etwa Ps 115,4-7 spöttisch beschreibt. Aber Gott ist auch keine
rein transzendente Grösse in völligem Jenseits zu Raum und Zeit.

Vier Impulse, die das AT der heutigen theologischen Urteilsbildung
geben könnte, möchte ich noch thesenhaft nennen: (1) Weil Gott eine eigene
Gestalt hat, ist es für das AT unproblematisch, sich vorzustellen, dass Gott als

Gott in einer Theophanie in Erscheinung tritt.44 Gottes Sein und Wirksamkeit

muss nicht allein aus den meistens zweideutigen Erfahrungen der
Weltwirklichkeit extrapoliert werden. Würde Gott keine Gestalt zugeschrieben,
was sollte dann überhaupt in den Wahrnehmungsbereich des Menschen ein-

43 Dieses Phänomen der Katachrese nimmt Jüngel, Metaphorische Wahrheit, 100-101

zum Anlass, auf der Eigentlichkeit metaphorischer Rede zu bestehen: Die «metaphorische
Katachrese ist geeignet, die ganze traditionelle Metapherntheorie in Frage zu stellen. Man
könnte die metaphorische Katachrese als einen Hinweis darauf werten, dass die Metapher
sehr wohl die Funktion des als herrschende Bezeichnung fungierenden Nennwortes oder
gar die des mit Hilfe solcher Nennworte definierten Begriffs zu übernehmen in der Lage ist.
Die Metapher würde dann in Ausnahmefällen in die Funktion eigentlicher Rede einrük-
ken. Doch es besteht Veranlassung zu der sehr viel weiter gehenden Vermutung, dass

auch die als herrschende Bezeichnung geltenden Wörter zum grossen Teil ursprünglich solche

Metaphern waren.»
44 Auch die Theophanieschilderung hat Anteil an dem die Raumzeit transzendierenden

Charakter der Gestalt YHWHs. Einerseits wird deutlich, dass Gott in der Raumzeit sichtbar

wird, da die Begleitumstände von Gottes Kommen klar benannt werden können.
Andererseits sind die Texte bei der Beschreibung der Gestalt Gottes ziemlich zurückhaltend.
Siehe Jeremias, Theophanie, 1.



40 Aaron Schart

treten? Obwohl das AT den Verweis auf das Reden Gottes bevorzugt (vgl.
bes. Dt 4,12), verzichtet es nicht auf die Vorstellung, dass Gott in besonderen
Ausnahmesituationen gesehen wird. Um es mit Rudolf Bultmann zu sagen:
«Der Gedanke der Unsichtbarkeit Gottes im strengen Sinne ist überhaupt
kein alttestamentlicher.»45 (2) Ohne Zweifel ist es so, dass der Aspekt der
körperlichen Realität Gottes nicht die eigentliche Stossrichtung der alttesta-
mentlichen Aussagen bildet.46 So wie die Rede von der Hand Gottes aber
die unvermeidbare Voraussetzung für die Aussagen über das Handeln Gottes
darstellt, so die Vorstellung einer die Dimension von Raum und Zeit ein-
schliessenden Gestalt YHWHs die Voraussetzung für Gottes alles bestimmende

Wirkmächtigkeit.47 (3) Da die Körpermetaphorik, vor allem wenn
bestimmte Gesten im Blick sind, häufig psychische Prozesse ins Auge fasst,
bringt sie zur Sprache, dass Gott gefühlsmässig beteiligt ist, wenn Gott agiert.
Gott ist zum Teil bis in die «vorbewussten» Schichten des Wesens hinein (CDS],

z.B. Jes 42,1) involviert. Gott handelt auch nicht ausschliesslich aus der Ferne,
etwa über einen leeren Raum hinweg, oder durch die Einschaltung von
Mittlergestalten, sondern tritt persönlich in eine Relation zu Israel und zur Schöpfung.

(4) Wenn Gott zu körperlich ablaufenden, nach dem Prinzip von Ursache

und Wirkung funktionierenden Prozessen in Kopräsenz treten kann,
dann kann Gott auch in das Natur- und Weltgeschehen eingreifen, ohne dazu
der Vermittlung des Glaubens zu bedürfen. So richtig es ist, dass nur der
Glaube Gottes Handeln in der Geschichte als Handeln Gottes wahrnimmt, so

gilt doch ebenso, dass der Glaube diesem Handeln eine objektive Realität zu-
misst. Verzichtet man auf diesen Anspruch ganz, steht man leicht in der
Gefahr, alles in die Subjektivität des Einzelnen zu verlegen. Der Glaube kann
dann zur Selbstsuggestion entarten.

Das Alte Testament mit seiner oft unbekümmerten und manchmal sogar
kühnen Metaphorik kann uns inspirieren, die intersubjektive Wirklichkeit

45 R. Bullmann, Untersuchungen zum Johannesevangelium, in: Exegetica, Tübingen
1967, 124-197 (182-183).

46 Über den, freilich manchmal skurrile Züge annehmenden, Ausbau der Körpermetaphorik

in der jüdischen Mystik vgl. G. Scholem, Von der mystischen Gestalt der Gottheit:
Studien zu Grundbegriffen der Kabbala, Zürich 1962.

47 Man kann auch fragen, ob nicht die nach den Erfahrungen des Zweiten Weltkriegs
und der Schoah populär gewordene Rede vom Leiden Gottes (vgl. etwa J. Moltmann. Der
gekreuzigte Gott: Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher Theologie, München
1972) eine gewisse Form von körperlicher Realität Gottes impliziert. So argumentiert etwa
M. Sarot, God, Passibility and Corporeality: Studies in Philosophical Theology 6, Kampen
1992, bes. 209-243.



Die «Gestalt» YHWHs 41

Gottes auch auf dem Boden eines von der modernen Physik dominierten
Realitätsverständnisses innovativ zur Sprache zu bringen.48

Aaron Schart, Marburg

4S Mir scheint z.B. der Vorschlag von Pannenberg, Systematische Theologie, 414 sehr
lohnend, den physikalischen Feldbegriff als Metapher zu nutzen: «Jedenfalls aber lässt sich

sagen, dass die biblischen Aussagen über den Geist Gottes der modernen, zuerst von
Michael Faraday konzipierten Vorstellung eines universalen Kraftfeldes, im Verhältnis zu
dem alle materiellen, korpuskularen Gebilde als sekundäre Manifestationen zu betrachten
sind, sehr viel näher stehen als der klassischen Vorstellung von Gott als Nus.»



2 Aaron Schart

Schaubild 1: Statistik: Körperteile von Mensch und Gott

Körperteil Gesamt Mensch

Körper als
Ganzer

Fleisch -iÊn 270 169

Knochen ÜXU 129

Luft, Wind rrn 389 140

Blut c~ 360

Kopf töst 613

Gesicht '13 400

Auge ys 866

Nase 414

Mund ÜB 498

Lippe HBö 178

Zunge ptöb 117

Ohr ITS 188 180

Kehle SB: 757 700

Inneres Q.rn 227

Herz 3b 858 814

Extremitäten

Arm Hand T 1618 1400

Rechte ]TT 147 140

hohle Hand 195

Bein bin 259

Fuss CilB 118

Flügel 110 0



Die «Gestalt» YHWHs

Schaubild 2

Schaubild 3


	Die "Gestalt" YHWHs : ein Beitrag zur Körpermetaphorik alttestamentlicher Rede von Gott

