Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 1

Artikel: Die "Gestalt" YHWHSs : ein Beitrag zur Kérpermetaphorik
alttestamentlicher Rede von Gott

Autor: Schart, Aaron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877990

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die «Gestalt» YHWHs.

Ein Beitrag zur Kérpermetaphorik alttestamentlicher Rede von
Gott.'

Jorg Jeremias zum 60. Geburtstag

Die Wirklichkeit, die Wirklichkeit

trigt wirklich ein Forellenkleid

und dreht sich stumm, und dreht sich stumm
nach andern Wirklichkeiten um.

André Heller

Das Alte Testament unterscheidet sich von den Hochreligionen seiner
Umwelt unter anderem darin, dass es keine figiirlichen Reprisentationen des
Gottes Israels zuldsst.” Ja, es giesst an einigen Stellen iiber die Gottesbilder
anderer Religionen sogar beissenden Spott. Ein gutes Beispiel ist Ps 115,4-11:

Die Gotzen der Volker sind nur Silber und Gold, / ein Machwerk von Menschenhand.

Sie haben einen Mund und reden nicht / Augen und sehen nicht;

sie haben Ohren und horen nicht, / eine Nase und riechen nicht;

mit ihren Hidnden konnen sie nicht greifen, / mit den Fiissen nicht gehen, / sie bringen

keinen Laut hervor aus ithrer Kehle.

8 Die sie gemacht haben, sollen threm Machwerk gleichen, / alle, die den G6tzen vertrau-
en.

9 Israel, vertrau auf den Herrn! / Er ist fiir euch Helfer und Schild.

10 Haus Aaron, vertrau auf den Herrn! / Er ist fiir euch Helfer und Schild.

11 Alle, die ihr den Herrn fiirchtet, vertraut auf den Herrn! / Er ist fiir euch Helfer und

Schild.?

~N e

" Geringfiigig iiberarbeitete und mit Anmerkungen versehene Fassung meines Habili-
tationsvortrags am 24.04.1996 vor dem Fachbereich Evangelische Theologie der Philipps-
Universitit Marburg.

? Auf die Geschichte und Deutung des Bilderverbots soll nicht eingegangen werden. Es
reicht festzuhalten, dass es mindestens seit exilischer Zeit ein charakteristisches Merkmal
israelitischer Gottesverehrung war. Vgl. etwa C. Dohmen, Das Bilderverbot: seine Entste-
hung und Entwicklung im Alten Testament, BBB 62, Konigstein / Bonn 1985, der als Er-
gebnis festhilt (S. 286): «Somit ist das Bilderverbot durchaus als differentia specifica Israels
zu werten, da es die der israelitischen Religion eigene heilsgeschichtliche Komponente an-
schaulich in seinen Entstehungsbedingungen und in seiner Entwicklung zum Ausdruck
bringt.»

So die Einheitsiibersetzung,.



Die «Gestalt» YHWHs 27

Die Gotter der Volker werden unmittelbar mit den sie reprisentierenden
Kultbildern identifiziert und ihr Dasein so auf eine wirkungslose, bloss mate-
rielle Form von Existenz reduziert. Sind sie als Gotter-Attrappen entlarvt,
konnen sie kein wirklicher Gegenstand fiir menschliches Vertrauen sein. Die-
ser beissende Spott verzeichnet sicher die Art und Weise, wie im Alten Orient
mit Gotterstatuen umgegangen und wie die Priasenz der Gottheit im Kultbild
vorgestellt wurde. Auch im mesopotamischen Raum war man sich des Unter-
schieds zwischen Statue und Gottheit wohl bewusst. Man ging aber davon
aus, dass es der Gottheit moglich war, sich im Kultbild ungebrochen gleich-
sam zu materialisieren.! Es bedurfte lediglich der entsprechenden Riten und
des Willens der Gottheit.” Es ist anzunehmen, dass eine naiv anthropomorphe
Vorstellung von den Gottern, die die korperliche Realitéit ihres Wesens ein-
schloss, die Grundlage dieser Konzeption bildete. So war es jedenfalls leicht
moglich, anzunehmen, dass das Wesen der Gottheit in ihrem Kultbild dauer-
haft und unverstellt prisent sein konnte.’

Das AT verneint demgegeniiber Kultbilder fiir YHWH kategorisch. Es ist
ein Phanomen, woher manche Autoren die Kraft nahmen, tiber die Gotter-
bilder der damaligen Hochkulturen sogar zu spotten.” Das schliesst aber nicht
aus, dass im Medium der Sprache Gott eine korperliche Gestalt zugeschrie-
ben wird.” Unbefangen wird von Gottes Hand, Arm oder Angesicht gespro-
chen. Diesen «Korperteilen» YHWHSs soll nun nachgegangen werden.

*Vgl. zu den mesopotamischen Gotterbildern T. Jacobsen, The Graven Image, in: An-
cient Israelite Religion, FS F.M. Cross, Philadelphia 1987, 15-32; M. Dietrich, Das Kultbild
in Mesopotamien, in: «Jahwe und seine Aschera»: Anthropomorphes Kultbild in Mesopo-
tamien, Ugarit und Israel, Das biblische Bilderverbot, UBL 9, Miinster 1992, 7-38. Beide
Autoren machen deutlich, dass von einer simplen Identifizierung von Gott und Bild keine
Rede sein kann.

? Ritualtexte zur sogenannten Mundéffnung sind veroffentlicht von E. Ebeling, Tod
und Leben nach den Vorstellungen der Babylonier, I. Teil: Texte, Berlin 1931, bes. S. 100-
122; W.R. Mayer, Seleukidische Rituale aus Warka mit Emesal-Gebeten, Or. 47 (1978) 431-
458, siehe Text 3. Eine eindriickliche Interpretation der Riten gibt Jacobsen, Graven
Image. Ich danke Herrn Prof. Walter Sommerfeld fiir Literaturhinweise und weiterfiihren-
de Auskiinfte.

®Vgl. M. Dietrich / O. Loretz: «Jahwe und seine Aschera»: Anthropomorphes Kultbild
in Mesopotamien, Ugarit und Israel, Das biblische Bilderverbot, UBL 9, Miinster 1992,
159.

" Auf dem Hintergrund modernen Wirklichkeitsverstindnisses wird oft viel zu selbst-
verstidndlich angenommen, eine solche Kritik ergebe sich fiir einen verniinftig denkenden
Menschen von selbst. Eine umfangreiche religionsgeschichtliche Untersuchung dieser Fra-
ge hat T.N.D. Mettinger, No Graven Image? Israelite Aniconism in Its Ancient Near Ea-
stern Context, ConBOT 42, Stockholm 1995 vorgelegt. Er betrachtet als Grundlage fiir den
Ikonoklasmus des AT einen unreflektierten «Aniconism», der den gesamten westsemiti-
schen Kulturraum geprigt habe.



28 Aaron Schart

1. «Kérperteile» YHWHs, eine lexikalische Bestandsaufnahme

Ich beginne mit einer lexikalischen Bestandsaufnahme. Dieses Verfahren
hat Hans Walter Wolff mit seiner «Anthropologie des Alten Testaments» po-
puldr gemacht. Der erste Teil seines Werkes mit der Uberschrift «Des Men-
schen Sein» erarbeitet den Bedeutungsgehalt der wichtigsten hebriischen Le-
xeme fiir menschliche Korperteile.” Wolff hat das «eine biblisch-anthropolo-
gische Sprachlehre»(21) genannt, die notig sei, um den biblischen Texten kei-
nen sachfremden Begriffsapparat aufzuzwingen, sondern statt dessen die
«Eigenbegrifflichkeit» der antiken Vorstellungen zu rekonstruieren.'” Inter-
essant ist, dass Wolff in einem Exkurs zum Thema «das Herz Gottes» (90-95)
deutlich macht, dass ein solches Vorgehen auch der Interpretation der altte-
stamentlichen Rede von Gott dienen kann."

1.1. Korperteile des Menschen und Gottes - statistische Ubersicht

Ich beginne mit einer synchronen statistischen Ubersicht (siehe Schaubild
7). In der ersten Spalte sind alle Korperteile aufgelistet, die mehr als 100 mal
im AT vorkommen."” Die letzten beiden Spalten geben an, wie oft die ent-

*G.J. Botterweek: Gott und Mensch in den alttestamentlichen Lowenbildern, in: Wort,
Lied und Gottesspruch: Beitrdge zu Psalmen und Propheten, FS J. Ziegler, fzb 2, Wiirzburg
1972, 117: «Dem strengen Bilderverbot (Dt 27,15; Ex 34,17; Ex 20,4; Dt 5,8-10) des Alten
Testamentes entspricht die weitgehende Bannung von gemalten, geschnitzten, in Stein ge-
hauenen oder in Erz gegossenen Bildern aus dem legitimen Kult Israels. Demgegeniiber
bezeugt das Alte Testament aber eine reich geficherte und kiinstlerisch hochwertige Bil-
dersprache, die mit ihren Wortbildern zur Anschaulichkeit und Verlebendigung abstrakter
oder schwieriger Sachverhalte oder Zusammenhiinge beitriigt: wihrend in der Ahnlich-
keitsaussage Bild und Vorlage noch unterschieden werden, erfolgt in der Metapher bereits
die Identifikation von Bild und Vorlage. Offensichtlich hat man in Israel einen essentiellen
Unterschied zwischen dem gesprochenen Bild und dem geschaffenen (gemalten, gegosse-
nen usw.) Bild gemacht.» W.H. Schmidt, Auspriagungen des Bilderverbots? Zur Sichtbar-
keit und Vorstellbarkeit Gottes im Alten Testament, in: Das Wort und die Worter, FS G.
Friedrich, Stuttgart u.a. 1973, 30: «Allerdings fallen sprachliche Bilder keineswegs unter das
Bilderverbot. Das Alte Testament gesteht dem Wort ohne weiteres zu, was es der Plastik
verweigert.»

’ H.W. Wolff, Anthropologie des Alten Testaments, Miinchen *1984. Vgl. Teil 2. Des
Menschen Zeit, Teil 3. Des Menschen Welt.

'“ Damit nimmt Wolff einen Begriff von B. Landsberger auf (Die Eigenbegrifflichkeit
der babylonischen Welt, Islamica 2 (1926) 355-372; wieder abgedruckt in: Die Eigenbegriff-
lichkeit der babylonischen Welt / Leistung und Grenze sumerischer und babylonischer Wis-
senschaft, Darmstadt 1965).

""Vgl. auch das Vorgehen der umfangreichen Studie von M.C.A. Korpel, A Rift in the
Clouds: Ugaritic and Hebrew Descriptions of the Divine, UBL 8, Minster 1990.

12Die Zahlen basieren auf den statistischen Angaben der jeweiligen Artikel des THAT.
Wo keine Zahlenangaben vorlagen, mussten die entsprechenden Zellen der Tabelle leer
bleiben.



Die «Gestalt» YHW Hs 29

sprechenden Korperteile von Gott ausgesagt werden, und zwar zunéchst in
absoluten Zahlen und dann den Anteil an den Gesamtbelegen in Prozent.

1.2. Vorbemerkungen

Zundchst féllt auf, dass die Korperteile, die iber 100 mal vorkommen, kei-
ne Bezeichnungen fiir sekundire oder primére Geschlechtsmerkmale enthal-
ten. Eine Differenzierung des Korpers nach Geschlecht ist daher fiir unsere
Zwecke nicht notig. Dem Korper Gottes werden ohnehin keine Geschlechts-
merkmale zugeschrieben.” Weiter mochte ich darauf hinweisen, dass im AT
manche Korperteile fehlen, denen die moderne Medizin grosse Bedeutung
zuschreibt. So fehlt z.B. ein Wort fiir «Gehirn», ebenso eines fiir «Lunge».
Letzteres liberrascht insofern, als der Atem fiir das Verstindnis des Men-
schen eine grosse Rolle spielt. Erinnert sei nur daran, dass Gott nach Gen 2
den Menschen dadurch schafft, dass Gott dem Staub den Atem einhaucht
(Gen 2,7). Beide Beobachtungen weisen daraufhin, dass das Korperverstind-
nis des AT von demjenigen der modernen Medizin unterschieden werden
muss.

1.3. Korperteile, die nur Gott zugeschrieben werden

Aus statistischer Sicht stehen wir bei dieser Frage auf dem sichersten Bo-
den. Da vom Menschen erheblich hiufiger Korperteile erwédhnt werden als
von Gott, kann es als signifikant gelten, wenn Gott Korperteile zugesprochen
werden, die Menschen nicht haben. Hier kommt nur ein Korperteil in Be-
tracht, das sind die Fliigel (2°213).

In der Ikonographie der Umwelt Israels ist es gut belegt, dass Gotter und
andere himmlische Wesen mit Fliigeln dargestellt werden. Ich weise stellver-
tretend auf zwei Darstellungen hin: einmal den Gott Assur (Schaubild 2 ).
Hier werden die Fliigel zur Fortbewegung benutzt. Niher an den alttesta-
mentlichen Sachverhalt fiihrt ein Beispiel aus Agypten: Der Gott Horus, als
Falke dargestellt, schiitzt den Konig Chefren (Schaubild 3 ). Im AT ist fiir

1 Dieser Umstand konnte die Tendenz verstirkt haben, YHWH nicht figiirlich darzu-
stellen. Eine plastische anthropomorphe Darstellung kann kaum auf eine geschlechtliche
Festlegung verzichten. Korperproportionen, Gesichtsziige und Gewénder wiirden Hinwei-
se auf das Geschlecht unausweichlich machen. Auch ecine Zwitterfigur ware kaum als Re-
prasentation eines iibergeschlechtlichen Wesens anzusprechen.

'Y0. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das AT: Am Beispicl der
Psalmen, Ziirich / Neukirchen-Vluyn 31980, 195.

1> 0. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das AT: Am Beispiel der
Psalmen, Ziirich / Neukirchen-Viuyn 31980, 170. Vel. auch S. Schroer, «Im Schatten deiner
Fliigel.» Religionsgeschichtliche und feministische Blicke auf die Metaphorik der Fliigel
Gottes in den Psalmen, in Ex 19,4; Dtn 32,11 und in Mal 3,20, in: «Ihr Volker alle, klatscht
in die Hénde!», FS E.S. Gerstenberger, Exegese in unserer Zeit 3, Miinster 1997, 296-316
(312-316) mit dieser und weiteren Abbildungen.



30 Aaron Schart

Gottes Fliigel ausschliesslich dieser zweite Typ der schiitzenden Fliigel ver-
treten. An den meisten der sieben Belegstellen (Ps 17.8; 57,2; 61,5; 36.8; 63.8;
91,4; Ru 2,12) ist dabei der Schutz im Blick, den Gott am Heiligtum einzelnen,
zu Unrecht verfolgten Personen gewdhrt.

In der Forschung ist umstritten, ob die Texte sich vorstellen, dass Gott
selbst Fliigel habe, oder ob es sich um eine abgekiirzte Ausdrucksweise han-
delt, die eigentlich die Fliigel der Cheruben im Auge hat, die im Allerheilig-
sten des Jerusalemer Tempels die Gegenwart des thronenden Gottes anzei-
gen. !t

Aus offensichtlichen Griinden werden Menschen keine Fliigel zugeschrie-
ben. Thnen fehlen damit die korperlichen Voraussetzungen, bedringten Per-
sonen die gleiche Qualitidt von Schutz zu bieten, wie Gott das kann.

1.4. Korperteile, die Gott nicht zugeschrieben werden

Bei dieser Frage steht man aus statistischer Sicht auf unsichererem Boden.
Dass ein Korperteil im AT nicht genannt wird, muss nicht heissen, dass man
im alten Israel eine entsprechende Aussage nicht machen konnte und in an-
deren, uns nicht erhaltenen Texten, auch gemacht hat. Immerhin heisst es
aber, dass diese Korperteile im kanonischen Textbestand nicht zur Anwen-
dung gekommen sind. Das geschah doch wohl deshalb, weil sie weniger geeig-
net schienen, die Wirklichkeit des Gottes Israels zu beschreiben. Schauen wir
in die Statistik, so sticht ins Auge, dass nie von Gottes W2 «Fleisch», Gottes
Knochen, Blut oder Gottes Innerem die Rede ist. Zusétzlich ist auf die unter-
schiedliche Héiufigkeit der Metaphern hinzuweisen. Die Rede von der Zunge
und von der Lippe Gottes findet sich z.B. jeweils nur einmal und zwar im sel-
ben Text, ndmlich Jes 30,27-30. Es handelt sich also um einen extrem grellen,
kithnen Metapherngebrauch, der nie wiederholt wurde.

Es gibt aber auch Korperteile, deren Fehlen diese grobe Statistik nicht
zum Ausdruck bringt: So wird im AT nie von Gottes linker Hand geredet.
Wie nicht anders zu erwarten, hat der menschliche Korper zwei Hénde, eine
rechte und eine linke. Von Gottes Hand ist ca. 200 mal die Rede, héufig be-
gegnet auch der Dual «Hénde». 15 mal kommt die rechte Hand (7'127), aber
nie die linke Hand vor. Das ist um so auffilliger, als von Gottes linker Seite

'®Vgl. die Diskussion der verschiedenen Positionen bei K. Koenen: «Siisses geht vom
Starken aus» (Ri 14,14): Vergleiche zwischen Gott und Tier im Alten Testament, EvTh 55
(1995) 184-185 und Schroer, Schatten deiner Fliigel, 296-299. Beide meinen, die Texte wiir-
den YHWH mit Fliigeln vorstellen. Als religionsgeschichtliche Analogie konnte man dann
mit Schroer, 299 (mit Abb.) an schiitzende Géttinnen in Agypten denken, die als Frauen-
gestalten mit Fligeln dargestellt werden. F. Hartenstein verdanke ich aber den Hinweis,
dass es in der Ikonographie der Umwelt nur in Ausnahmefillen Darstellungen gibt, die
eine menschengestaltige, thronende Gottheit mit Fliigeln darstellen. Also wird auch der
thronende YHWH kaum mit Fliigeln vorgestellt worden sein.



Die «Gestalt» YHW Hs 31

zweimal die Rede ist (1 Kon 22,19 //2 Chron 18,18). Das konnte nun mit dem
bereits erwiahnten Zufilligkeitscharakter der Textauswahl des AT zusam-
menhidngen. Es gibt aber einige Stellen, die darauf hindeuten, dass die Rede
von der linken Hand bewusst vermieden wurde. Vier Textbeispiele belegen
das. In Ps 138,7 heisst es: Gegen meine wiitenden Feinde streckst du deine
Hand (77) aus // und deine Rechte (]7727) hilft mir. Es handelt sich um einen
synonymen Parallelismus. Im zweiten Kolon wird von der Rechten Gottes ge-
sprochen. Im ersten Kolon wiirde sich deshalb die Linke Gottes als natiirli-
ches Gegenstiick anbieten, sie kommt aber nicht vor.'” Gleiches gilt fiir Ps
89,14b: «Du machst stark deine Hand (7) // hebst hoch deine Rechte (77127)»,
Jes 48,13 «Meine Hand (77) hat die Fundamente der Erde gelegt, meine
Rechte (7727) hat den Himmel ausgespannt» und Ps 74,11: «Warum ziehst du
dauernd deine Hand (77) zuriick, und verbirgst deine Rechte (]"127) in deinem
Gewandbausch?»."® Die Wahrscheinlichkeit, dass das AT es bewusst vermie-
den hat, Gott eine linke Hand zuzuschreiben, scheint mir auf Grund dieser
Stellen sehr hoch zu sein.

1.5. Wie kann man es interpretieren, dass Gott bestimmte Korperteile nicht
zugeschrieben werden?

Zunichst einmal ist nicht recht einsichtig, warum Gott bestimmte Korper-
teile zugeschrieben werden und andere nicht. Wenn Gott ein Herz hat, war-
um dann kein Inneres? Wenn Gott Gesicht, Augen, Wimpern, Ohren, Nase,
Nasenlocher, Mund, Lippen, Zunge und Zihne zugeschrieben werden, war-
um fillt dann nur ein einziges Mal das Lexem ©X7 «Kopf» (Dan 7,9)?" Um
das zu beantworten, muss man auf das hebrédische Korperverstindnis zuriick-
gehen, das von anderer Artist als das der modernen Medizin. Wie namentlich
Wolff in seiner Anthropologie herausgestellt hat, schaut das AT die «Glieder
und Organe des menschlichen Leibes mit ihren Fiahigkeiten und Tétigkeiten»
zusammen.”’ Eines seiner Beispiele ist Ri 7.2, wo Israels Selbstruhm in die
Worte gefasst wird: «Meine Hand hat mir geholfen.» Zu Recht interpretiert
Wolff: «Gemeint ist natiirlich das eigene Zupacken, die eigene Kraft. Das
Glied und sein wirksames Handeln werden zusammengeschaut.»*! Warum

'"Beim Menschen kommt das Wortpaar «Linke // Rechte» etwa in Ez 39,3 und Hld 2.6
vor. Ziemlich gewaltsam erscheint die These von M. Dahood, Congruity of Metaphors, in:
Hebriische Wortforschung, FS W. Baumgartner, VI.S 16, Leiden 1967, 45, der postuliert,
77 wiirde in solchen Parallelismen die Bedeutung «linke Hand» annehmen.

'*Vgl. auch noch Jes 62,3 mit 2 im ersten Kolon.

" Eine vollstiindige Auflistung aller Korperteile, die Gott im AT zugeschrieben wer-
den, bietet J. Heller, Anthropomorphismen und Chrematomorphismen im AT, in: An der
Quelle des Lebens: Aufsiatze zum Alten Testament, BEATAIJ 10, Frankfurt/M. u.a. 1988,
129-148.

**Wolff, Anthropologie, 23.

*I'Wolff, Anthropologie, 23.



32 Aaron Schart

werden aber zwei Sachverhalte zusammengeschaut? M.E. steht hinter dem
Bedeutungsumfang der hebridischen Worte ein Korperverstindnis, das die
Korperglieder als physische Basis fiir bestimmte Gefiihle und Bewusstseins-
prozesse begreift.”” Von den korperlichen Vorgingen aus wird auf geistig-
seelische Phinomene zugegriffen. So steht 7 «Hand» auch fiir alle Formen
korperlicher Gewalt. Von der Ausiibung unmittelbaren korperlichen Zwan-
ges her, werden dann auch sublimere Formen von Gewalt erfasst, so dass der
Bedeutungsgehalt von 7" in manchen Fillen dem Abstraktbegriff «Verfii-
gungsgewalt» gleichkommt.

Von diesem Korperkonzept her, kann man dann versuchen zu ergriinden,
warum bestimmte Korperteile Gott nicht zugeschrieben werden. Da das
Fleisch z.B. immer dann abnimmt, wenn der Mensch mit dem Tod zu tun be-
kommt, sei es in Gestalt von Hungersnot, schwerer Krankheit, bis hin zum
Verwesungsprozess selbst, ist mit dem Fleisch auch die Vergiinglichkeit ver-
bunden. Diese konnte von Gott aber nicht ausgesagt werden. Gleiches gilt
auch fiir die Knochen. Im Blur wird das physische Leben verortet.”> Wenn das
Blut freigesetzt wird, tritt der Tod ein. Mit Emotionen oder geistigen Prozes-
sen hat das Blut nichts zu tun. Obwohl Gott mehrfach als lebendiger Gott be-
zeichnet wird, wird dieses Lebendigsein offensichtlich nicht mit physischer
Existenz identifiziert. Das Fehlen von 272 «/nneres» fiir Gott ist m.E. schwer
zu erkldren. Zunichst konnte man versucht sein zu argumentieren, dass das
Innere Gottes dem Menschen verborgen, ihm Gott also nur iiber seine
Selbsterweise nach aussen zuginglich sei, so dass der Mensch vom Inneren
Gottes auch nicht reden kénne. Andererseits kommt das Herz Gottes 26 mal
vor.** Es wird also sehr wohl dariiber spekuliert, was sich in Gott selbst ab-
spielt. Das Fehlen der linken Hand Gottes ist wohl so zu erkliren, dass die lin-
ke Hand gegeniiber der rechten als weniger «leistungsfiahig» gilt. Man hat sich
wohl gescheut, im Handeln Gottes einen graduellen Unterschied anzuneh-
men. Entweder tut Gott etwas oder ldsst es, entweder Gott segnet oder
schreitet gegen die Feinde der gottlichen Rechtsordnung ein, aber immer tut
Gott das in einer Weise, in der Gott ganz mit sich identisch ist, d.h. mit der
guten, rechten Hand.

1.6. Unterschiede die bestehen, wenn Korperteile sowohl vom Menschen als
auch von Gott ausgesagt werden.

Selbst in den vielen Fillen, in denen Gott die gleichen Korperteile wie
dem Menschen zugeschrieben werden, ist es die Regel, dass gravierende Un-
terschiede zwischen Mensch und Gott bestehen. Nehmen wir die Hand als

22 Vgl. zu dieser Thematik R. Lauha, Psychophysischer Sprachgebrauch im AT: Eine
strukturalsemantische Analyse von 27,22 und M", Helsinki 1983.

2 Wolff, Anthropologie, 99. Lev 17,14: «Das Leben jeden Fleisches ist sein Blut.»

#Val. den instruktiven Exkurs von Wolff iiber das Herz Gottes, Anthropologie, 90-95.



Die «Gestalt» YHW Hs 33

Beispiel. Untersucht man, was sich «in der Hand» von Menschen befinden
kann, so stellt man fest, dass das in 30 % der Fille ein Ding ist, etwa ein Brot
(Jakob, Gen 27,17), ein Stab (Mose, Ex 4,2), ein Kelch (Mundschenk, Gen
40,11) oder eine Handpauke (Mirjam, Ex 15,20). In wenigen Fillen konnen
sich auch in der Hand Gottes Gegenstidnde befinden: etwa Zinn (Am 7.7)
oder ein Becher (Ps 75,9; vgl. noch Ez 37,19: Holz Josefs; Jes 62,3: prichtige
Krone).

In der Mehrzahl der Fille, namlich 52 %, befinden sich aber Menschen in
der Hand von anderen Menschen. Und das hat ausnahmslos negative Konno-
tationen. Der Mensch, der sich in der Hand von jemandem anderen befindet,
erscheint als in seinen Handlungsmoglichkeiten und damit in seinem Person-
sein beschnitten. Als deutsche Aquivalente fiir die hebriische Formulierung
erscheinen Wendungen wie «sie hat mich in der Hand» oder «er hat ihn im
Griff» als sachgemiss. Man untersteht, wie ein Ding, der Verfiigungsgewalt
einer anderen Person. Ein solches Abhéngigkeitsverhiltnis herzustellen ist
fast ausschliesslich, nimlich in 90% der Fille, das Ziel eines Feindes.

In 17 Fallen wird davon gesprochen, dass etwas oder jemand in der Hand
Gottes ist, das entspricht einem Anteil von 3% der Gesamtbelege. Auch wenn
ein Mensch in der Hand Gottes ist, ist er in seinen Handlungsmoglichkeiten
beschnitten und Gott ausgeliefert. Die Hand Gottes aber ist in ihrer Kraft jeg-
licher menschlichen Hand schlechthin iiberlegen. So wird z.B. die Aussage,
eine Handlung wird «mit starker Hand» (72177 7°2) durchgefiihrt, bis auf eine
Ausnahme (Num 20,20 von Edom) ausschliesslich von Gott ausgesagt. In
Gottes Hand 1st das Ausgeliefertsein total.

Ein gutes Beispiel bietet II Sam 24: Als der Seher Gad dem David im Na-
men YHWHs drei mogliche Strafen vorlegt: sieben Jahre Hungersnot, drei
Monate Verfolgung durch die Feinde, oder drei Tage Pest im Land, da wihlt
David das letztere, weil er sagt: «Wir wollen lieber in die Hand YHWHs fal-
len, denn seine Barmherzigkeit ist gross; aber in die Hand des Menschen
mochte ich nicht fallen» (II Sam 24,14). Wieder besteht kein Zweifel daran,
dass David in der Hand Gottes ein wehrloses Etwas ist, ohne Handlungsmog-
lichkeiten, ohne Rechte, ohne Anspriiche. Und doch gibt es da eine Hoff-
nung, die im Wesenszug des Gottes Israels begriindet ist, das Strafhandeln
immer wieder zu begrenzen und dem Siinder neues Leben zu ermoglichen.
Wiinscht sich ein Mensch, in der Hand Gottes zu sein, so ist damit die letzte
Chance einer Selbstauslieferung an Gott gemeint, die in der Hoffnung ge-
schieht, entgegen aller Rechtsnormen von dem sich erbarmenden Gott geret-
tet zu werden (vgl. etwa Ps 31).

1.7. Zusammenfassung

Das AT schreibt mit grosser Selbstverstindlichkeit Gott verschiedene
Korperteile zu. Alle diese Lexeme bezeichnen das Korperteil zusammen mit



34 Aaron Schart

seiner Funktion. Ausgeschlossen sind solche Lexeme, die stark mit der Ver-
ginglichkeit des Korpers verbunden sind, wie 702 «Fleisch» und 2¥Y «Kno-
chen». Die Ausdriicke 7 «Blut» und 277 «Inneres» werden wohl vermie-
den, weil sie lediglich mit der vegetativen Seite des Daseins verbunden sind.
Daraus kann man schliessen, dass es nicht die Intention dieser Genitivverbin-
dungen ist, Gott als eine physische, materielle, unbelebte Existenz zu be-
schreiben. Auch das allerdings selten belegte Lexem 1713, das am ehesten den
«Korper» in einem rein physischen Sinn bezeichnet, wird auf Gott nicht an-
gewendet.” Es geht vielmehr um Gottes wirkmaichtige Personalitit, die aller-
dings fiir das AT nicht ausgesagt werden kann, ohne dass Gott eine konkrete
Gestalt zugeschrieben wird.” Diese ist einerseits mit Hilfe von Koérperbegrif-
fen beschreibbar, unterscheidet sich aber andererseits qualitativ vom mensch-
lichen Korper.”’

2. Der Sachgehalt der Korpermetaphorik

2.1. Der kognitive Gehalt von Metaphern

Wie sind nun diese Genitivverbindungen zu verstehen, die Gott bestimm-
te Korperteile zuschreiben? Zur Beantwortung dieser Frage muss man sicher
mit verschiedenen Erklarungsmustern arbeiten, wie z.B. Metonymie und Idi-
om.” In den meisten Fillen stellt sich jedoch die Alternative, ob man mit ei-
ner naiv anthropomorphen Vorstellung von Gott rechnet, oder ob es sich um
metaphorische Aussagen handelt. Fiir ersteres spricht, dass an vielen Stellen
die Rede von Gottes Korperteilen ganz selbstverstindlich eingefiihrt wird.
Votiert man fiir den metaphorischen Charakter der Aussagen, und das tue
ich, so muss man wahrscheinlich machen konnen, dass die antike Leserschaft
bei Genitivverbindungen wie «Hand Gottes» einen logischen Widerspruch

¥ Das Lexem 1M1 bezeichnet den Korper, und zwar sowohl in belebtem (Gen 47,18; Ez
1,11.23; Dan 10,6; Neh 9,37) als auch in unbelebtem Zustand (Ri 14,8.9; 1 Sam 31,10.12; Nah
3.3; Ps 110.,6).

20 Im Hebriischen ist m. E. 717" 7200 (Num 12.8) diejenige Phrase, die diese Gestalt
YHWHs bezeichnet (vgl. auch Ps 17,15; Dt 4,12.15 und Hi4). Zu Recht betont C. Link, Das
Bilderverbot als Kriterium theologischen Redens von Gott, ZThK 74 (1977) 58-85 (65):
«Das Verbot des Bildes bedeutet nicht den Verzicht auf die Gestalt. Jahwe ist kein gestalt-
loser Gott. Im Gegenteil!»

*Vgl. auch Korpel, Rift, 628: «This representation of God cannot be replaced by
anything else, exactly because it includes a corporeal aspect which assures us that God is
real and recognizable. The spiritualitas dei is nothing but an incomplete theorem of Western
theology.»

Vgl etwa Sach 2,12: «Wer cuch antastet, tastet ‘meinen’ Augapfel an.» Die Rede vom
Augapfel YHWHSs diirfte als Teil der idiomatischen Wendung «den Augapfel antasten»
kaum mehr die Vorstellung einer Gestalt YHWHSs wach rufen. Es geht lediglich darum,
dass die verletzlichste Stelle einer Person bezeichnet wird.



Die «Gestalt» YHW Hs 35

empfunden hat.*” Denn eine metaphorische Aussage ist dadurch definiert,
dass sie zwischen zwei Begriffen eine Beziehung herstellt, die der iiblichen, le-
xikalisierten Verwendung der beteiligten Lexeme logisch widerspricht. Von
einer kritisch realistischen Warte aus reflektieren sich in dem iiblichen
Sprachgebrauch die Eigenschaften der aussersprachlichen Gegenstinde, auf
die die Sprache referiert. So stellt z.B. die Aussage «der Himmel weint» eine
metaphorische Aussage dar, weil nicht-menschliche Grossen nicht weinen
konnen.

Um den Begriff der Metapher hat es eine umfangreiche Diskussion gege-
ben, die immer noch andauert. Seit dem zweiten Weltkrieg mehren sich Stim-
men, zu denen etwa Paul Ricoeur und Eberhard Jiingel zu zdhlen sind, die die
Metapher nicht nur als eine stilistische Ausdrucksvariante begreifen, die ein
dsthetisches oder kommunikatives Bediirfnis befriedigt.”’ Neben einem emo-
tiven, expressiven und appellativen Gehalt, der fir die Wahl eines bestimm-
ten Bildes ausschlaggebend sein mag, wird ihr auch ein kognitiver Gehalt zu-
geschrieben, der durch eine nicht-metaphorische Paraphrase allerdings nie-
mals abschliessend repriisentiert werden kann.* Die Leserschaft ist aufgefor-
dert, der Metapher einen Sinn abzugewinnen. Und das heisst: nach der
Ahnlichkeit im Unéhnlichen zu fragen. Oder anders gewendet: nach allen

? Die historische Dimension dieser Fragestellung ist wichtig. Fiir die heutige Leser-
schaft diirfte der metaphorische Charakter der Aussagen ohnehin die einzig vertretbare
Rezeptionsweise sein.

30 Zum Begriff des «kritischen Realismus» siche die Erliduterung des Begriffs bei H.-P.
Grosshans, Theologischer Realismus: ein sprachphilosophischer Beitrag zu einer theologi-
schen Sprachlehre, Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 34, Tiibingen 1996, 5-
18.

1P, Ricoeur, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, in: Meta-
pher: Zur Hermeneutik religidser Sprache, Miinchen 1974, 45-70: E. Jiingel, Metaphorische
Wahrheit: Erwigungen zur theologischen Relevanz der Metapher als Beitrag zur Herme-
neutik einer narrativen Theologie, in: Metapher: Zur Hermeneutik religioser Sprache,
Miinchen 1974, 71-122; E. Jiingel, Thesen zur theologischen Metaphorologie, in: Erinnern,
um Neues zu sagen, Frankfurt/M. 1988, 52-67; H. Weder, Wirksame Wahrheit: Zur meta-
phorischen Qualitit der Gleichnisrede Jesu, in: Die Sprache der Bilder: Gleichnis und Me-
tapher in Literatur und Theologie, Giitersloh 1989, 110-127; J.M. Soskice, Metaphor and
Religious Language, Oxford 1985, z.B. 141: «Rather, we are saying that the theist can rea-
sonably take his talk of God, bound as it is within a wheel of images, as being reality depic-
ting, while at the same time acknowledging its inadequacy as description.»; W. Harnisch,
Die Gleichniserzihlungen Jesu: Eine hermeneutische Einfithrung, UTB 1343, Gottingen
1985; M. Sarot, God, passibility and corporeality, Studies in philosophical theology 6, Kam-
pen 1992, bes. 133-159; C.V. Camp, Metaphor in Feminist Biblical Interpretation: Theore-
tical Perspectives, Semeia 61 (1993) 3-38; B. Seifert, Metaphorisches Reden von Gott im
Hoseabuch, FRLANT 166, Gottingen 1996.

2 Die Frage nach dem kognitiven Gehalt der Metapher ist zu unterscheiden von der
nach der aussersprachlichen Referenz. Letztere stellt sich auch fiir nicht-metaphorische re-
ligiose Sprache, z.B. bei Namen und begrifflichen Modellen, siche Grosshans, Theologi-
scher Realismus.



36 Aaron Schart

Konnotationen des Pridikats zu suchen, die auf den Gegenstand trotz des Wi-
derspruchs sinnvoll anwendbar sind.

Will man eine sachgemisse Erfassung des kognitiven Gehaltes der Kor-
permetaphorik leisten, so darf man sich nicht ablenken lassen von einer jahr-
hundertelangen Kritik am Anthropomorphismus, die — aus heutiger Sicht
iberzeugend — klar gemacht hat, dass Gott, wenn er denn iiberhaupt vom
endlichen Verstand widerspruchsfrei gedacht werden kann, als korperloses
Wesen vorgestellt werden muss.*® Fragt man statt dessen, wie das AT selber
tiber den Sachgehalt der Korpermetaphorik gedacht hat, so muss man solche
Texte befragen, die berichten, dass Menschen Gott gesehen haben. Dabei
sind fiir unseren Zusammenhang solche Texte auszuscheiden, die lediglich
Visionen oder Tridume beschreiben (Jes 6; Am 9,1-4; Ez 1; Dan 7); ebenfalls
solche, denen dichterische Kiihnheit zu unterstellen ist (Ps 18; Jes 30,27-33).
Wir miissen uns prosaische Texte vornehmen, die erkennen lassen, dass ihnen
die unvermittelte Prisenz Gottes das eigentliche Thema und denen gleichzei-
tig diese Pridsenz nicht einfach unproblematisch ist. Unter den in Frage kom-
menden Texten sticht m.E. Ex 33,18-23 auf Grund seines Reflexionsgrades
hervor.™

2.2, Bx 33,18-23

18 Da sagte (Mose): Lass mich doch deine Herrlichkeit ¥ sehen!

19 (YHWH) sagte: Ich will meine ganze Giite vor dir voriibergehen lassen und den Namen
YHWHSs vor dir ausrufen. Ich gewdhre Gnade, wem ich Gnade gewdhre, und ich schenke
Erbarmen, wem ich Erbarmen schenke.

20 (YHWH) sagte: Du kannst mein Angesicht nicht sehen; denn kein Mensch kann mich
schen und am Leben bleiben.

21 Dann sagte YHWH: Siche, diese Stelle da bei mir! Stell dich auf diesen Felsen! (22)
Wenn meine Herrlichkeit voriibergeht, stelle ich dich in die Spalte des Felsens und hal-

¥ Wesentlich fiir die Entwicklung des Gedankens der Korperlosigkeit Gottes war das
erste Kapitel von Origenes” Werk De principiis (Vier Biicher von den Prinzipien, iibersetzt
von H. Gorgemanns und H. Karp, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1976).
Fiir einen guten Uberblick iiber die wesentlichen Stationen der Kritik anthropomorpher
Rede von Gott siche W. Pannenberg, Systematische Theologic Band 1, Gottingen 1988,
401-416. Ganz auf Spinoza konzentriert ist E. Jiingel, Anthropomorphismus als Grund-
problem neuzeitlicher Hermeneutik, in: Wertlose Wahrheit: zur Identitit und Relevanz
des christlichen Glaubens, Theologische Erorterungen 111, BEvTh 107, Miinchen 1990,
110-131.

¥ Der Textabschnitt kann literarkritisch kaum den alten Quellen zugewiesen werden,
zeigt aber auch keine Néhe zu P oder zu D-Texten. J. van Seters, The Life of Mose: The
Yahwist as Historian in Exodus-Numbers, Kampen 1994, 313: «The unit in vs. 18-23 is so
entirely out of character with the preceding and with what follows in 34,1-10 that it must
be judged as an addition.»

¥ Zu Recht schreibt B. Baentsch, Exodus-Leviticus-Numeri, HK 1.2.1-2, Géttingen
1900-1903, 279: «Man mochte fast vermuten, dass Moses nach der Zusage v.14 urspriing-
lich gebeten hat: Lass mich deine Panim sehen. Die Antwort erfolgte v.20.»



Die «Gestalt» YHWHs 37

te meine Hand iiber dich, wihrend ich voriibergehe. (23) Dann ziehe ich meine Hand

ab, und du kannst meine Riickseite sehen. Mein Angesicht aber kann niemand sehen.

Der Text ist sehr komplex. Ich mochte einige Gesichtspunkte paraphrasie-
rend hervorheben. In Vers 18 mochte Mose Gottes Herrlichkeit sehen. So un-
mittelbar und ungestort die verbale Kommunikation auch verliduft, Mose hat
den Wunsch, diese durch eine noch direktere Form der Gottesbegegnung zu
erginzen. Die Sprache soll rickgebunden werden an den eigenen Augen-
schein. Mose will nicht nur horen, sondern auch sehen. In Vers 20 heisst es
dann kategorisch, dass kein Mensch den unverstellten Anblick des Ange-
sichts Gottes ertragen kann. Dass dem Mose die Anwesenheit in der unmit-
telbaren gottlichen Sphire gewihrt wird, ist also eine ungewohnliche Aus-
nahme. Wie das vor sich gehen soll, schildern die Verse 21-23: Gott zeigt Mose
einen bestimmten Felsen, auf dem er die Ankunft Gottes erwarten soll. Wenn
dann der 122 sich néhert, wird Gott den Mose personlich in eine schiitzende
Felsspalte transportieren. Denn Mose muss aus dem Weg gestellt werden.
Zusitzlich hilt Gott die Hand iiber ithn. Auf diese Weise abgeschirmt, kann
er das Voriiberziechen Gottes ungefdhrdet tiberstehen. Erst nachdem Gott
schon vorbei ist, zieht Gott die Hand ab und gibt Mose den Blick auf die Sze-
nerie frei. Dann wird er die Riickseite Gottes sehen konnen. Jemandem die
Riickseite zuzukehren, ist Ausdruck des Unwillens, mit dieser Person weiter-
hin zu kommunizieren.”” In Bezug auf Gott muss es aber als eine besondere
Gnade gelten: Mose darf sehen, wo die menschlichen Wahrnehmungsmog-
lichkeiten in Bezug auf Gott enden.
Fiir unseren Zusammenhang ist festzuhalten, dass der Text in allen Details
die Vorstellung impliziert, dass Gott eine Gestalt hat, die nach dem Modell
eines menschlichen Korpers gedacht ist.™ Insbesondere die Entgegensetzung
von Angesicht und Riickseite ldsst dies erkennen. Das Lexem 72 «vorbeige-
hen» macht deutlich, dass sich Gott auch in Raum und Zeit bewegt. Gott steht
nicht ruhig da, so dass Mose sein Gegeniiber als Objekt umrunden und stu-

¥ Vers 19 wird im folgenden nicht beriicksichtigt. Er stort den direkten Zusammenhang
zwischen V. 18 und V. 20 und ist als sekundér zu bestimmen (so auch Baentsch, Exodus, 279;
J. Jeremias, Theophanie: Die Geschichte einer alttestamentlichen Gattung, WMANT 10,
Neukirchen-Vluyn *1977, 200; B.S. Childs, Exodus: A Commentary, OTL, London 1974,
595-596). Die Redaktion will wohl festhalten, dass die Gottesschau einer vorbereitenden
Aktion bedarf. Zunidchst muss Mose Gottes lebensforderlichen Segen erfahren (= Giite)
und Gottes unverwechselbare Identitit (= Namen) benennen kénnen, ehe er in der Lage
ist, Gott unvermittelt zu begegnen.

7Vagl. Jes 1,4 // Jer 7,24: Israel kehrt Gott den Riicken zu.

¥ Die meisten Exegeten weisen auf diesen Umstand nur knapp hin. Z.B. Baentsch,
Exodus, 279: «starker Anthropomorphismus»; N. Sarna, Exodus, JPS Torah Commentary,
Philadelphia u.a. 1991, 215: «daring anthropomorphism»; P. Heinisch, Das Buch Exodus,
HSAT 1,2, Bonn 1934, 239 behilft sich mit der These, es handle sich um eine Vision, da doch
fiir das AT gelte: «Fiir das leibliche Auge ist Gott absolut unsichtbar, da er reiner Geist, also
unkorperlich ist.»



38 Aaron Schart

dieren konnte. Das unterscheidet diesen Text von anderen, in denen Gott
thronend geschaut wird, wie etwa in Jes 6. Gottes Realitét ist dynamisch und
lisst sich nicht verobjektivieren.” Wenn es also in diesem Text als Schlusssatz
heisst, man konne Gottes Angesicht nicht sehen, so kann das nicht heissen,
dass Gott gar keine wahrnehmbare Gestalt habe, eher das Gegenteil. Dass
Mose Gottes Angesicht sehen konnte, wiirde er nicht von Gott selbst aus dem
Weg gestellt, ist vielmehr vorausgesetzt. Darin liegt ja gerade die Gefahr fir
thn, wohingegen das Sehen der Riickseite ohne Gefahr moglich zu sein
scheint.

Einige Details der Schilderung der Szenerie deuten jedoch darauf hin,
dass die Erscheinung Gottes die raumzeitlichen Beschreibungskategorien
sprengt. Ein im Rahmen eines nicht-metaphorischen Verstindnisses des Tex-
tes noch interpretierbares Phidnomen scheint mir zu sein, dass Gottes Hand
offensichtlich Moses ganzen Korper bedecken kann.* Man muss sich Gott le-
diglich als von riesenhafter Grosse vorstellen.*' Dies ist ja auch in Jes 6 vor-
ausgesetzt, wo geschildert wird, dass allein die Sdume des Gewandes Gottes
das Tempelgebidude ausfiillen (Jes 6,1). Eine wirkliche Durchbrechung der
Vorstellbarkeit sehe ich erstens darin, dass Gott normalerweise nicht in Er-
scheinung tritt. Dass Gott in dieser Situation sichtbar wird, ist eine ganz aus-
sergewohnliche Moglichkeit, deren Bedingungen Gott zum Teil eigens schaf-
fen muss, und es geschieht nur im Gegeniiber zu einer herausragenden Ein-
zelgestalt, eben Mose! Zweitens fillt auf, dass Gott Mose ergreifen und in die
Felsspalte transportieren kann, ohne dass Mose Gelegenheit bekommt, von
seinem Felsen aus Gott zu sehen. Es bleibt unanschaulich, wieso Mose den
aus der Ferne heranschreitenden Gott von seinem Felsen aus nicht sieht.
Merkwiirdig ist drittens die Notiz, dass Gottes Hand Mose vor dem intensiven
Glanz Gottes schiitzen muss, obwohl Mose in einer Felsspalte geborgen ist.*
Ginge es lediglich um den Blickkontakt mit einem Korper, so wiirde die Fels-
spalte als Schutz sicher ausreichen. Die Hand Gottes ist doch wohl nur des-
halb notig, weil die Gefahr, die von Gottes Angesicht ausgeht, durch gewhn-
liche Materie, und sei es Felsgestein, nicht abgeschirmt werden kann.

Alle Beobachtungen zusammengenommen machen deutlich, dass Gott
zwar in Raum und Zeit real présent ist, aber diese Dimensionen auf der an-
deren Seite auch wieder sprengt. Der Bericht ist unter der Voraussetzung ei-
nes naiv anthropomorphen Konzepts von Gott nicht restlos kohérent lesbar.

¥ Das AT diirfte empfunden haben, dass die Reprisentation Gottes durch ein statisch
und stetig anwesendes Kultbild dem dynamischen Wesen YHWHs unangemessen ist.

¥ Gegen T. Boman, Das hebriiische Denken im Vergleich mit dem Griechischen, Got-
tingen *1959, 89, der bereits die riesenhafte Grosse der Hand Gottes als Beleg fiir eine
Durchbrechung der Raumkategorien namhaft macht.

'Vgl. M.S. Smith, Divine Form and Size in Ugaritic and Pre-exilic Israclite Religion,
ZAW 100 (1988) 424-427.

2 Wie Jeremias, Theophanie, 201 notiert, ist ein «doppelter Schutz» notig.



Die «Gestalt» YHWHSs 39

Deshalb ist zu schliessen, dass eine metaphorische Aussage vorliegt. Der Text
konnte die Realitéit der Gestalt Gottes nicht anders als in dieser gebrochenen
Weise zur Sprache bringen. Gleichwohl benutzte er die Kérpermetaphorik.

3. Ausblick

Metaphorische Aussagen, die Gott bestimmte Korperteile zuschreiben,
sind im AT relativ hiufig. Nicht selten entsteht der Eindruck, dass diese Me-
taphern so selbstverstdandlich gebraucht werden, dass ihr metaphorischer
Charakter gar nicht mehr wahrgenommen wurde.* Fragt man nach dem ko-
gnitiven Gehalt, so wird deutlich, dass Gott eine Gestalt zugeschrieben wird.
Diese transzendiert zwar deutlich die Korperlichkeit physischer Existenz,
wird im AT aber auch kaum ohne einen raumzeitlichen Aspekt gedacht. Das
AT hat deutlich empfunden, dass man von Gottes Gestalt den Aspekt der
Hinfilligkeit und den der blossen Vorhandenheit nicht aussagen kann. Gott
ist nicht einfach da wie ein Ding, das man betrachtend umrunden kann, ohne
von Gott in irgendeiner Weise angesprochen, gefordert zu sein. Zusétzlich ist
Gottes Kommen fiir das endliche Subjekt gefdhrlich. Eine statische und wir-
kungslose Existenzform blosser Vorhandenheit kennzeichnet vielmehr die
Gotzen, wie sie etwa Ps 115,4-7 spottisch beschreibt. Aber Gott ist auch keine
rein transzendente Grosse in volligem Jenseits zu Raum und Zeit.

Vier Impulse, die das AT der heutigen theologischen Urteilsbildung ge-
ben konnte, mochte ich noch thesenhaft nennen: (1) Weil Gott eine eigene
Gestalt hat, ist es fiir das AT unproblematisch, sich vorzustellen, dass Gott als
Gott in einer Theophanie in Erscheinung tritt.* Gottes Sein und Wirksam-
keit muss nicht allein aus den meistens zweideutigen Erfahrungen der Welt-
wirklichkeit extrapoliert werden. Wiirde Gott keine Gestalt zugeschrieben,
was sollte dann tiberhaupt in den Wahrnehmungsbereich des Menschen ein-

* Dieses Phinomen der Katachrese nimmt Jiingel, Metaphorische Wahrheit, 100-101
zum Anlass, auf der Eigentlichkeit metaphorischer Rede zu bestehen: Die «metaphorische
Katachrese ist geeignet, die ganze traditionelle Metapherntheorie in Frage zu stellen. Man
konnte die metaphorische Katachrese als einen Hinweis darauf werten, dass die Metapher
sehr wohl die Funktion des als herrschende Bezeichnung fungierenden Nennwortes oder
gar die des mit Hilfe solcher Nennworte definierten Begriffs zu iibernehmen in der Lage ist.
Die Metapher wiirde dann in Ausnahmefillen in die Funktion eigentlicher Rede einriik-
ken. Doch es besteht Veranlassung zu der sehr viel weiter gehenden ... Vermutung, dass
auch die als herrschende Bezeichnung geltenden Worter zum grossen Teil urspriinglich sol-
che Metaphern waren.»

* Auch die Theophanieschilderung hat Anteil an dem die Raumzeit transzendierenden
Charakter der Gestalt YHWHs. Einerseits wird deutlich, dass Gott in der Raumzeit sicht-
bar wird, da die Begleitumstinde von Gottes Kommen klar benannt werden konnen. An-
dererseits sind die Texte bei der Beschreibung der Gestalt Gottes ziemlich zuriickhaltend.
Siehe Jeremias, Theophanie, 1.



40 Aaron Schart

treten? Obwohl das AT den Verweis auf das Reden Gottes bevorzugt (vgl.
bes. Dt 4,12), verzichtet es nicht auf die Vorstellung, dass Gott in besonderen
Ausnahmesituationen gesehen wird. Um es mit Rudolf Bultmann zu sagen:
«Der Gedanke der Unsichtbarkeit Gottes im strengen Sinne ist iiberhaupt
kein alttestamentlicher.»® (2) Ohne Zweifel ist es so, dass der Aspekt der
korperlichen Realitidt Gottes nicht die eigentliche Stossrichtung der alttesta-
mentlichen Aussagen bildet. * So wie die Rede von der Hand Gottes aber
die unvermeidbare Voraussetzung fiir die Aussagen iiber das Handeln Gottes
darstellt, so die Vorstellung einer die Dimension von Raum und Zeit ein-
schliessenden Gestalt YHWHs die Voraussetzung fiir Gottes alles bestim-
mende Wirkmichtigkeit.”’ (3) Da die Korpermetaphorik, vor allem wenn be-
stimmte Gesten im Blick sind, hdufig psychische Prozesse ins Auge fasst,
bringt sie zur Sprache, dass Gott gefiithlsmassig beteiligt ist, wenn Gott agiert.
Gott ist zum Teil bis in die «vorbewussten» Schichten des Wesens hinein (U223,
z.B.Jes 42,1) involviert. Gott handelt auch nicht ausschliesslich aus der Ferne,
etwa liber einen leeren Raum hinweg, oder durch die Einschaltung von Mitt-
lergestalten, sondern tritt personlich in eine Relation zu Israel und zur Schop-
fung. (4) Wenn Gott zu korperlich ablaufenden, nach dem Prinzip von Ursa-
che und Wirkung funktionierenden Prozessen in Koprisenz treten kann,
dann kann Gott auch in das Natur- und Weltgeschehen eingreifen, ohne dazu
der Vermittlung des Glaubens zu bediirfen. So richtig es ist, dass nur der
Glaube Gottes Handeln in der Geschichte als Handeln Gottes wahrnimmt, so
gilt doch ebenso, dass der Glaube diesem Handeln eine objektive Realitit zu-
misst. Verzichtet man auf diesen Anspruch ganz, steht man leicht in der Ge-
fahr, alles in die Subjektivitit des Einzelnen zu verlegen. Der Glaube kann
dann zur Selbstsuggestion entarten.

Das Alte Testament mit seiner oft unbekiimmerten und manchmal sogar
kithnen Metaphorik kann uns inspirieren, die intersubjektive Wirklichkeit

* R. Bultmann, Untersuchungen zum Johannesevangelium, in: Exegetica, Tiibingen
1967, 124-197 (182-183).

“ Uber den, freilich manchmal skurrile Ziige annechmenden, Ausbau der Kérpermeta-
phorik in der jiidischen Mystik vgl. G. Scholem, Von der mystischen Gestalt der Gottheit:
Studien zu Grundbegriffen der Kabbala, Ziirich 1962.

*"Man kann auch fragen, ob nicht die nach den Erfahrungen des Zweiten Weltkriegs
und der Schoah populir gewordene Rede vom Leiden Gottes (vgl. etwa J. Moltmann, Der
gekreuzigte Gott: Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher Theologie, Miinchen
1972) eine gewisse Form von korperlicher Realitidt Gottes impliziert. So argumentiert etwa
M. Sarot, God, Passibility and Corporeality: Studies in Philosophical Theology 6, Kampen
1992, bes. 209-243.



Die «Gestalt» YHWHs 41

Gottes auch auf dem Boden eines von der modernen Physik dominierten
Realitiitsverstindnisses innovativ zur Sprache zu bringen.*®

Aaron Schart, Marburg

* Mir scheint z.B. der Vorschlag von Pannenberg, Systematische Theologie, 414 sehr
lohnend, den physikalischen Feldbegriff als Metapher zu nutzen: «Jedenfalls aber ldsst sich
... sagen, dass die biblischen Aussagen iiber den Geist Gottes der modernen, zuerst von Mi-
chael Faraday konzipierten Vorstellung eines universalen Kraftfeldes, im Verhiltnis zu
dem alle materiellen, korpuskularen Gebilde als sekundire Manifestationen zu betrachten
sind, sehr viel ndher stehen als der klassischen Vorstellung von Gott als Nus.»



Aaron Schart

Schaubild 1: Statistik: Korperteile von Mensch und Gott

Korperteil Gesamt Mensch
Korper als
Ganzer
Fleisch g7l 270 169
Knochen oy 129
Luft, Wind M7 389 140
Blut o7 360
Kopf UxR 613
Gesicht o'® 400
Auge Y 866
Nase ax 414
Mund mia) 498
Lippe gl 178
Zunge Tj;‘j'j 117
Ohr R 188 180
Kehle wio? 757 700
Inneres 2°p 227
Herz by 858 814
Extremitiiten
Arm Hand i 1618 1400
Rechte k= 147 140
hohle Hand gl 195
Bein bl 259
Fuss mbsa) 118
Fliigel Qb 110 0




Die «Gestalt» YHWHs

Schaubild 2

'{Mm
[Rd 540Ny
o *;”.-',- ﬁ 74
R,

Schaubild 3

r I e T
v / N
VAR

q \
frrrvy ,\"_\“ ‘ﬁ ' R /-'/‘,
/1l !‘,I!f / W i

IH.»&L*}".‘""'W T




	Die "Gestalt" YHWHs : ein Beitrag zur Körpermetaphorik alttestamentlicher Rede von Gott

