
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 55 (1999)

Heft: 1

Artikel: Michal und die Frau am Fenster : ein Beitrag zur Motiv- und
Redaktionsgeschichte von II Sam 6, 16. 20-23

Autor: Bietenhard, Sophia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 55 1999 Heft 1

Michal und die Frau am Fenster

Ein Beitrag zur Motiv- und Redaktionsgeschichte
von II Sam 6,16.20-23

à F. Langlamet, O.P., Jérusalem,
qui a évoqué cette redécouverte de Mikal

Das Thema

Die Erzählung von der Überführung der Lade nach Jerusalem in II Sam 6

enthält eine kleine bildhafte Episode (Verse 16.20-23). Davids Frau, die
Saulstochter Michal, erblickt vom Fenster ihres Hauses den vor der Lade zur
Stadt Jerusalem hereintanzenden König. Sie verachtet und kritisiert ihn,
offenbar, weil er sich dabei entblösst. David entgegnet ihr mit dem Hinweis auf
die göttlichen Verheissungen, die seine Herrschaft legitimieren und die
Verwerfung der Sauliden besiegeln. Über Michal verlautet danach lediglich, dass
sie kinderlos und damit für ihre Zeit, als israelitische Frau und als Mitglied
der neuetablierten Dynastie, bedeutungslos bleibt. Literarisch jedoch stellt II
Sam 6 ein Bindeglied zwischen den beiden Erzählblöcken der Davidgeschichte

dar, nämlich der Geschichte vom Aufstieg (GAD) und der Erzählung von
der Thronfolge Davids (ThFE). Die Michalepisode regt also an zur
Auseinandersetzung mit den Fragen rund um die Entstehung und Redaktion der
Davidgeschichten.

Das Motiv von der Frau am Fenster

Die Elfenbeinfunde

Die II Sam 6,16a fast beiläufig wirkende Schilderung der Königsfrau am
Fenster entspricht einem in der Elfenbeinkunst weit verbreiteten und in der



4 Sophia Bietenhard

alttestamentlichen Literatur wiederholt auftretenden Bildmotiv, dem Motiv
von der Frau am Fenster.1

Dem literarischen geht der archäologische und ikonografische Befund
voran: «Als Frau am Fenster bezeichnet man normalerweise phönizische
Elfenbeinreliefs, auf denen der Kopf der Göttin bzw. derjenige ihrer Repräsentantin

über einer Balustrade in einem gerahmten Fenster erscheint.»2 Die
archäologischen Funde haben die entsprechenden literarischen Zeugnisse erst
eigentlich als ein Motiv, als ein traditionell gängiges Kunstelement, erkennen
lassen. Zudem haben sie die Aufmerksamkeit auf seinen möglichen religions-
und kulturgeschichtlichen Hintergrund gelenkt. Die Untersuchungen zu den
in Nimrud, Arslan Tasch, Chorsabad und Samaria gefundenen Elfenbeinpaneele

haben die Darstellung der Frau am Fenster als häufig benutztes
Bildmotiv in der dekorativen Kunst des syrophönizischen Raums nachgewiesen.2
Im Raum des alten Israel bezeugen die 1932-35 ausgegrabenen Elfenbeine in
Samaria, unter denen sich ebenfalls ein Beispiel einer Frau am Fenster befindet,4

ihre Verbreitung. Eine dekorative Funktion kommt den Elfenbeinen zu,
weil sie ihre Verwendung als Reliefverzierungen in Palästina, dort u. a. als

Schmuckpaneele an Betten, finden. Wie die Darstellungen der geschmückten
und frisierten Frauen auf den Schnitzereien zeigen, gehören die Elfenbeine
zur gesellschaftlichen Oberschicht.5 Der Bau von mehrstöckigen Häusern mit
Fenstern und Fensterbrüstungen war überdies nur reichen Leuten möglich.
Die Herkunft des Motivs mit der sich anbietenden Prostituierten zu erklären,
dürfte daher kaum mehr genügen, insbesondere, da auch Oberschichtsfrauen

1 Zur Bestimmung des Frau am Fenster-Motivs vgl. u.a. P.K. McCarter, II Samuel. A
New Translation with Introduction, Notes and Commentary, New York 1984 (AB 9) 172.

Der Exkurs über den ikonografischen Befund in der Dissertation von C. Maier, Die
«Fremde Frau» in Proverbien 1-9. Eine exegetische und sozialgeschichtliche Studie,
Freiburg/Göttingen 1995 (OBO 144) 198ff. wurde mir erst nach Fertigstellung dieses Aufsatzes

zugänglich. Ihre Erkenntnisse decken sich weitgehend mit dem hier Vorgestellten.
2 U. Winter, Frau und Göttin. Exegetische und ikonographische Studien zum weiblichen

Gottesbild im Alten Israel und in dessen Umwelt, Göttingen 1983 (OBO 53) 296.
3 Ph.J. King, Amos, Hosea, Micah - an Archaeological Commentary, Philadelphia

1988, 146: «the best-known motif in the Phoenician tradition of art, certainly the most
common of the Phoenician ivory motifs, is the 'woman at the window', depicted on ivory,
stone, and bronze objects.»

4 J.W. Crowfoot & G.M Crowfoot, Samaria-Sebaste. Reports of the Work of the Joint
Expedition in 1931-1933 and of the British Expedition in 1935, Nr. 2: Early Ivories from
Samaria, London 1982, 29f.

5 I.J. Winter, Phoenician and North Syrian Ivory Carving in Historical Context:
Questions of style and distribution, Iraq 38 (1976) 1-22,1; King, Archaeological Commentary,
139; vgl. zum Kontext auch Ps 45,9; Ez 27,6. Elfenbein war und ist ein begehrtes Luxusgut.
Schon Salomo hat von Hiram von Tyrus Elfenbein gekauft, und sein Thron war vermutlich

phönizischen Ursprungs, vgl. 1 Kön 10,18-20; R.D. Barnett, Ancient Ivories in the
Middle East, Jerusalem 1982 (Qedem 14) 46.



Michal und die Frau am Fenster 5

an den häuslichen Bereich gebunden waren.6 Anhand des abgebildeten
Stirnschmucks auf einigen Darstellungen sucht U. Winter deshalb nach
religionsgeschichtlichen Erklärungen.7 Im Vergleich mit anderen ikonografischen
Darstellungen sieht er in ihm das typische Schmuckstück der syrophönizi-
schen Göttin Ischtar-Aschtarte-Aphrodite oder eher noch ihrer Repräsentantin,

gekennzeichnet durch ein X auf der Stirn, in ihrem erotisch-sexuellen
Aspekt oder auch als Herrin der Tiere: «Das Stirnzeichen gab der Frau die
nötige Sicherheit und Legitimation, den Platz am Fenster in einer Art und
Weise einzunehmen, die ihr sonst verwehrt oder zumindest als anstössig
empfunden worden wären.»8 Damit spricht U. Winter an, dass die bildnerische
Darstellung auch Hinweise auf kultische Hintergründe und Bedeutungen
gibt. Die frühesten Abbildungen des Motivs kommen in der Sakralarchitektur

sowohl der Spätbronzezeit (Enkomi) wie auch in Zypern (Knossos) am
Ende des 2. Jahrtausends v.d.Z vor, und der gestaffelte Fensterrahmen, in den
hinein sich die Frau am Fenster lehnt, hat die ägyptischen Tempel zum Vorbild.

Die Forschung deutet aber auch den möglichen sakralen Hintergrund
des Motivs auf unterschiedliche Weise. So verweist sie auf die sich erotisch
zur Schau stellende Fenstergöttin der Tempelhetären. Die hier etwa
angenommene Verbindung mit der mesopotamischen, der kanaanäischen und der
syrophönizischen Hierodulengöttin Ischtar-Aschtarte-Aphrodite hinterfragt
Winter jedoch kritisch, da die Göttin auch die Funktion der Herrin der Tiere
innehat und es in den dazugehörigen Texten lediglich um ein Hinausschauen
geht.9 Aus architektonischen Gründen - die Originalfenster sind oft nur für
die Augenpartie gross genug - ist ebenfalls kaum an das buhlerisch aus dem
Fenster liegen zu denken.10 Eine sexuelle Konnotation in Bezug auf die
Fensterszene müsste sich deshalb auf auffordernde Blicke beschränken. Spezifisch

kultischen Charakter erhält die erotische Deutung im Zusammenhang
mit der Tradition des hieros gamos, welche in Bezug auf das Frau im Fenster
Motiv auch erwogen wird. Dabei empfängt die Göttin, respektive ihre
Repräsentantin den in den Tempel ziehenden König zur kultisch-sexuellen Vereinigung.

Die Umsetzung des Motivs in die Bauplastik, von der die syrophönizische
Tradition der Elfenbeinschnitzerei ein hervorragendes Zeugnis ablegt, ist im

6 R.H. O'Connell, Proverbs vii 16-17: A case of fatal deception in a «woman and the
window» type-scene, VT 41 (1991) 235-39 (236f.).

7 U. Winter, Frau und Göttin, 300
8 Ebd. 300f.
9 Ebd. 2981.

to Vgl. J. Bretschneider, Architekturmodelie in Vorderasien und der östlichen Ägäis
vom Neolithikum bis in das 1. Jahrtausend, Neukirchen-Vluyn 1991 AOAT 229) 156ff. In
den Beispielen Ri 5,28 und Prov 7,6 ist das Fenster zudem mit einem Gitter vermacht.



6 Sophia Bietenhard

10.-9. Jahrhundert v.d.Z anzusiedeln." Sie erreicht ihren Höhepunkt im 9.-8.

Jahrhundert, bevor ihr die assyrischen Eroberungen im letzten Drittel des 8.
10Jahrhunderts ein Ende setzen. Anhand der Elfenbeinfunde unterscheidet E

Winter eine nördliche, zum syrischen Raum gehörende, von einer südlichen
Schule, in welcher der ägyptische und der phönizische Einfluss vorherrscht.13

Alle Untersuchungen über die Elfenbeine ordnen diejenigen mit dem Motiv
der Frau am Fenster der südlichen Schule zu. Der archäologische Befund lässt
die Frage offen, ob die Elfenbeine noch eine Verbindung mit den möglichen
und umstrittenen kultisch-erotischen Aspekten beinhalten. Der grosse zeitliche

Abstand zwischen Sakralbauten und Elfenbeinkunst, die dekorative
Funktion der Schnitzereien und ihre Verwendung als Luxusgut in Palästen

sprechen gegen eine direkte Verbindung. Zudem geht die Verbreitung der sy-
rophönizischen Kunst einher mit einer kulturellen Vermischung, welche
eindeutige religiöse Identifikationen erschwert, wenn nicht verunmöglicht. Eher
müssten wir an eine Übernahme eines ursprünglich kultischen Szenenbildes
für eine dekorative Verwendung in der profanen Baukunst denken. Einiges,
zum Beispiel der Stirnschmuck, erinnert an die einstige kultische Symbolik.
Diesen Bedeutungswandel müssen wir ebenfalls in Betracht ziehen für das

Elfenbein aus Samaria, eine im Vergleich mit den Elfenbeinen aus Nimrud,
Arslan Tasch und Chorsabad grobe Arbeit, welche kaum dekorativ ausgestaltet

ist. Die fehlende feine Ausführung dürfte eher der Grund dafür sein, dass

die abgebildete Frau keinen Stirnschmuck trägt, als eine religiös begründete
Scheu vor der Darstellung eines Kultelements.14 Die Beziehungen Israels zur
syrophönizischen Welt gerade in der Regierungszeit Ahabs sind bekannt, als

Beispiel dient seine Ehe mit der sidonitischen Prinzessin Isebel."3

Die vorgefundenen Elfenbeine aus Samaria bezeugen daher in erster
Linie die luxuriöse Ausstattung der Häuser und Paläste. Noch hundert Jahre
nach Ahab braucht sie der Profet Arnos als Sinnbild für das von ihm hart
kritisierte Luxusleben der israelitischen Oberschicht, das er in einem engen
Zusammenhang mit fremdreligiösen Praktiken sieht.16 Dank den aufgefunde-

11 Vgl. Bretschneider, Architekturmodelle, 158. Doch findet die Elfenbeinschnitzerei
schon vorher Verbreitung, zum Beispiel wurden aus dem Schatzhaus im Megiddo des 12.

Jahrhundert v.d.Z über 300 Elfenbeine geborgen; vgl. King, Archaeological Commentary,
139.

12 I.J. Winter, Ivory Carving, in: Weiss, H., (ed.), Ebla to Damascus. Art and Archaeology

of Ancient Syria. An Exhibition from the Directorate-General of Antiquities and
Museums Syrian Arab Republic, Washington, D.C. 1985, 339-346 (345).

13 I. Winter, Ivory Carving in Historical Context, 12-15; dies. Ivory Carving, 345.
14 H. Weippert. Palästina in vorhellenistischer Zeil, München 1988 (Handbuch der

Archäologie. Vorderasien II/l), 60. Darüberhinaus handelt es sich vermutlich um importierte

Ware im phönizischen Stil ägyptischer Prägung, vgl. Barnett, Ancient Ivories, 49.
15 I Kön 16,39.
16 Barnett. Ancient Ivories, 49.



Michal und die Frau am Fenster 7

nen Elfenbeinpaneelen wird uns der Ausdruck der «Elfenbeinhäuser» in
Samaria verständlich (I Kön 22,39; Am 3,15; 6,4-5).17 Heute geht die Forschung
entgegen früherer Annahmen18 und trotz den Verbindungen Ahabs mit Phö-
nizien und den Notizen über den Bau seines «elfenbeinernen Hauses» (I Kön
22,39) davon aus, dass die samarischen Elfenbeinfunde aufgrund ihrer
Verwandtschaft mit der jüngeren phönizischen Schule aus dem 8. Jahrhundert
v.d.Z. stammen.19

Die literarische Verwendung des Motivs im Alten Testament

Das Motiv von der Frau am Fenster erfährt eine mehrfache literarische
Ausgestaltung. Nur ein Beispiel handelt von einem König am Fenster. Das
Motiv wird keineswegs stereotyp, sondern je nach Erzählkontext verwendet.20

Wie O'Connell darstellt, ist es am Ausdruck jl^nn "Iin/33

oder seiner Parallele 333Î33N "11333 in folgenden Texten zu erkennen:21

- Der Philisterkönig Abimelech erblickt Isaak und Rebekka und sieht an ih¬

rem zärtlichen Umgang, dass sie ein Ehepaar sind (Gen 26,8).
- Die Hure Rahab lässt die zwei israelitischen Spione durch ihr Fenster ent¬

fliehen und knüpft einen roten Faden als Erkennungszeichen ans Fenster
(Jos 2,15.18.21).

- Die Mutter Siseras schaut vergeblich nach dessen Streitwagen aus (Ri
5,28).

- Michal, die Saulstochter und Frau Davids, lässt David durch ihr Fenster
entfliehen (I Sam 19,12).

- Michal schaut dem Tanz Davids während der Fadeprozession in die Stadt
Jerusalem hinein zu (II Sam 6,16; 1 Chr 15,29).

17 Die Elfenbeinfunde aus Samaria und Syrien verdeutlichen die Aussagen im Amos-
buch, und die Elfenbeinreliefs an den Innenwänden der Häuser und an den Betten
veranschaulichen den sonst unter Umständen missverständlichen Begriff der «Elfenbeinhäuser»,

vgl. King, Archaeological Commentary, 139f.
18 Crowfoot & Crowfoot, Saniaria-Sebaste, 6.

191. Winter, Ivory Carving in Historical Context, 15f.; Bamett, Ancient Ivories, 49.
20 Nach M. Lüthi, Märchen, Stuttgart 1976 (Sammlung Metzler 16) 22 ist in der

Literaturwissenschaft das Motiv «das kleinste Element einer Erzählung [...], das dank seiner
Aussergewöhnlichkeit [...] die Kraft hat, sich in der Überlieferung zu erhalten, sei es
einzeln [...] oder nur innerhalb eines Motivkomplexes»; vgl. ebd. 87 und bei E. Frenzel, Stoff-
Motiv- und Symbolforschung, Stuttgart 1963 (Sammlung Metzler 28) 26. Als integraler
Bestandteil eines literarischen Textes kann sich das Motiv diesem anpassen, sich mit
seinen spezifischen Eigenarten verbinden und entsprechende Spielarten eingehen. K. Koch,
Was ist Formgeschichte? Methoden der Bibelexegese, Neukirchen-Vluyn 1974, 70: «Das
Motiv ist sozusagen das letzte Bauelement einer Überlieferung, kann nur im Zusammenhang

einer literarischen Einheit, nie selbständig auftreten.»
21 O'Connell, Proverbs, 236. Mögliche Ausnahmen bilden Gen 8,6; II Kön 13,17; Zeph

2,14.



8 Sophia Bietenhard

- Die israelitische Königin Isebel schaut ihrem Bezwinger Jehu entgegen (II
Kön 9,30.32).

- Die Verführerin «schaut im Fenster ihres Hauses hinter dem Gitter her¬

vor» (Prov 7,6).
Ein Zusammenhang oder gar eine Abhängigkeit zwischen der bauplastischen

und der literarischen Ausführung des Motivs von der Frau am Fenster
ist historisch kaum zu eruieren. Die unterschiedliche Ausformung des Motivs
in seinem jeweiligen literarischen Kontext zeigt, dass religiös- kultische
Deutungen wie eben diejenige der erotischen Verführung durch eine weibliche
Gottheit nicht global übernommen werden können. Jedes Beispiel ist eng mit
seinem literarischen Kontext verwoben und Teil von dessen Gesamtaussage.
Es kann sogar mit einem kultischen Hintergrund des Motivs frei assoziieren.
So kann zwar die Szene in Ri 5,28 an die in der Umwelt Israels bekannten
Typenszene von der Frau (der Geliebten, hier jedoch die Mutter), die sehnsüchtig

auf den heimkehrenden Krieger wartet,22 erinnern. Doch wird sie hier
gleichsam ins Gegenteil verkehrt, wartet doch auf den Krieger Sisera nicht die

Rettung, sondern der Tod durch die Hand der Retterin Israels, Yael. Denselben

Bezug aber für II Sam 6,16 anzunehmen, dazu gibt der Kontext in II Sam
6, die kultisch-festliche Ladeprozession, keinen Anlass. Hingegen liesse sich

die aus dem Fenster lehnende Michal mit der kultischen Tradition des hieros

gamos, in der die Priesterin den zum Tempel wallfahrenden König erwartet,
in Beziehung setzen. Aber auch hier verunmöglicht der folgende Ehestreit
zwischen David und Michal irgendwelche Andeutungen kultischer Traditionen.23

Auf Leserinnen und Leser, die diesbezügliche Verbindungen kennen
könnten, hat die David-Michal-Episode deshalb eher eine ironische Wirkung.
Nicht anders steht es mit der Deutung der Verführerin oder Prostituierten,
die vom Fenster aus junge Männer anlockt. Am ehesten trifft sie auf Prov 7

(vgl. V. 6)24 zu, hingegen kaum auf die Szene in II Kön 9, in der sich die
Königin Isebel schminkt und am Fenster aufstellt, um den siegreichen Gegenspieler

Jehu zu erwarten. Eine Königsmutter wird nicht den Mörder ihres

22 McCarter II Samuel, stellt eine Verbindung zwischen dem Motiv der auf den Krieger

wartenden Frau und der Michalszene in II Sam 6,16.20-23 her, indem er die Episode
mit den Davidkriegen in II Sam 5,17-25 in Beziehung setzt. Dies würde eine literarische
Abhängigkeit der Michalepisode von II Sam 5 voraussetzen, welche sich aber aus den

sprachlich und thematisch sehr unterschiedlichen Texten nicht ergibt. Da das Bild von der
Frau im Fenster sowohl Aus- und Überblick wie auch Erwartung signalisiert, kann es auf
viele Situationen übertragen werden. In II Sam 6 ist es womöglich Anstoss zur folgenden
Szene.

23 Vgl. z. B. R.A. Carlson, David, the Chosen King. A Traditio-Historical Approach to
the Second Book of Samuel, Uppsala 1964, 91.

24 In Prov 7 hingegen ist kaum ein kultischer Hintergrund auszumachen.



Michal und die Frau am Fenster 9

9SSohnes verführen wollen. Eher ist - wie auch für die Michalszene - an eine

Umformung des Motivs zu denken: Die Königin erwartet ihren Besieger und
Gegner. Sie gibt aber nicht kampflos auf; im Gegenteil, geschmückt und
öffentlich stellt sie sich dem letzten Konflikt und ihrem Ende.26

Das Motiv von der Frau am Fenster ist demnach, wie andere literarische
Erzählformen des Alten Testaments, eine literarische Konvention, ein aus
der Tradition stammendes, vorgeprägtes Gut.27 In der Hand des jeweiligen
Erzählers wird es zum Erzählstoff mit dem er seine Erzählung erschafft und
das er unterschiedlich gewichten oder abwandeln kann.29 So hat O'Connell
im Vergleich der Frau am Fenster Szenen neue Aspekte des Motivs in seiner
Erzählfunktion zeigen können.30 Zum Beispiel seien zwei der Szenen durch
das Moment der sexuellen Anziehung gekennzeichnet (Gen 26,8; Prov 7,6).
In mehreren Erzählungen werde jedoch die Möglichkeit sexueller Anziehung
frustriert.31 Doch in Verbindung mit dem sexuellen Aspekt gehe es in allen
Erzählungen auch um die Täuschung eines oder mehrerer Erzählcharaktere,

25 So z. B. M. Cogan/H. Tadmor, II Kings. A New Translation with Introduction and
Commentary, New York 1988 (AB 11) 111: «However, a cultic background to Jezebel's
meeting with Jehu is nowhere indicated». Wahrscheinlicher ist die politische
Auseinandersetzung, vgl. Y. Minokami, Die Revolution des Jehu. Göttingen 1989 (GTA 38) 146.

26 So jedenfalls B.O. Long, 2 Kings, Grand Rapids/MI 1991 (The Forms of the Old
Testament Literature; v. 10) 128: Er vermutet in der Isebel-Jehu Szene eine Portion
zweideutigen Sarkasmus' und Ironie, welcher sich eher gegen den Usurpator Jehu als gegen
die Königin Isebel richte (vgl. II Kön 9,31). In ihren Worten spiegle sich bereits das letzt-
endliche Scheitern Jehus wider. T.R. Hobbs, 2 Kings, Waco/Texas 1985 (Word Biblical
Commentary Vol. 13) 118: «Jezebel's preparations to meet Jehu indicated that she wished
to depart this life in style!» W. Dietrich, Prophétie und Geschichte. Eine redaktionsge-
schichtliche Untersuchung zum deuteronomistischcn Geschichtswerk, Göttingen 1972

(FRLANT 108) 60: «Isebel stolz und ohne die geringste Furcht vor dem sicheren Tod,
Jehu grausam und skrupellos zielstrebig.» Der Auftritt am Fenster hat nach S. Timm, Die
Dynastie Omri. Quellen und Untersuchungen zur Geschichte Israels im 9. Jahrhundert
vor. Chr.. Göttingen 1982 (FRLANT' 124) 296 jedenfalls nichts mit einem «Akt eigener
Herrschaftsübernahme» zu tun, Isebel wolle vielmehr den Offizier Jehu schmähen; ebenso
Cogan/Tadmor, II Kings, 112.

27 Während die Frau am Fenster der Definition des Motivs als der kleinsten literarischen

Einheit entspricht, umschreibt der Begriff der Typenszene eine längere Erzählsequenz,

welche vergleichbare Elemente derselben literarischen Konvention oder auch eine
Sequenz von Motiven aufweist, so z. B. die Typenszene von der Brautwerbung am Brunnen,

vgl. R. Alter, The Art of Biblical Narrative, New York 1981, 96.
28 M. Sternberg, The Poetics of Biblical Narrative. Ideological Literature and the

Drama of Reading, Bloomington/Indiana 1985, 221.
29 Der Ausdruck stammt von Alter, Biblical Narrative, 60.
30 Zum folgenden O'Connell, Proverbs.
3t Jos 2,15.18.21; Ri 5,28; I Sam 19,12; II Sam 6,16(= 1 Chr 15,25); II Kön 9,30.32.



10 Sophia Bietenhard

und weiter verstecke sich in ihnen eine tödliche Bedrohung.32 Nicht zuletzt
sei die Warnung vor der Verführung, die den Verführten ins Verderben stürze,

die Erzählabsicht von Prov 7.33 McCarter seinerseits unterscheidet zwei
Seiten des Motivs in Verbindung mit seinem Erzählkontext, einen
erwartungsvollen, fröhlichen, und einen angstvollen, kümmernden Aspekt. Beide
Wesenszüge seien in der Tradition der altorientalischen Liebesdichtung
beheimatet (vgl. Hl 2,9), und beide wiesen Anklänge an die beiden Wesenszüge
der Göttin Kililu oder der zypriotischen Aphrodite auf. Beide sind Göttinnen
der Fruchtbarkeit, aber auch des Todes und der Zerstörung.34 Auch McCarter

lehnt es ab, das Motiv von der Frau am Fenster auf bestimmte kultische
Zusammenhänge festzulegen. In der Michalepsiode von II Sam 6,16 zum
Beispiel könne man nicht den Topos der Hierodule erblicken, die auf den zum
Tempel prozessierenden König wartet, um mit ihm den hieros gamos zu
begehen: «We cannot assume, however, that the motiv of the women at the
window, which became a narrative convention in Hebrew literature [...] retained
any cultic association after being taken up by the biblical writers.»3 Die etwa
geäusserte Annahme, Michals Kinderlosigkeit sei die Folge ihrer Verweigerung,

das Ritual zu begehen,36 wäre demnach als direkte Übertragung einer
vorisraelitischen religiösen Tradition, welche für das kanaanäische Jerusalem
nicht nachgewiesen ist, abzulehnen und erst recht nicht in den vorliegenden
Text hineinzulesen.

Erhellend für das Verständnis des Motivs ist der Vergleich seiner literarischen

Ausgestaltung in den unterschiedlichen Szenen. Hier können wir auch
die Episoden Jos 2,15 und I Sam 19,21 dazunehmen, die nicht das
Hinausschauen, sondern die Fluchthilfe durch das Fenster beschreiben. In fast allen
Erzählungen, mit Ausnahme von Jos 2, handelt es sich um hochgestellte
Personen, sowohl bei den Frauen oder Männern am Fenster wie bei den anderen
Erzählfiguren. Doch will die Erzählung von der Prostituierten Rahab in Jos

32 A. Brcnner/F. Van Dijk-Hemmes, On Gendering Texts. Female and Male Voices in
the Hebrew Bible, Leiden u.a. 1993 (Biblical Interpretation Series Vol. 1) 85 zu Jer 9,21:
«The expression "through the window' can also be seen as a vivid metaphor for the way in
which death enters a building».

33 Zu dieser Interpretation (vgl. O'Connell, Proverbs, 238) ist kritisch anzufragen, ob
in Prov 7 allein die Verführerin den Tod des Verführten beabsichtigt oder ob nicht die
Bereitschaft des Toren, sich verführen zu lassen, ihn ins Verderben stürze. Das Motiv
muss innerhalb seines literarischen Kontextes interpretiert werden, sonst wird allzuschnell
die Assoziationenkette Frau-Erotik-Verführung-Tod fortgeschrieben und z. B. die
Selbstverantwortung des mündigen Mannes als ebenso mögliches, bewusst eingesetztes literarisches

Element nicht zur Debatte gestellt.
34 McCarter, II Samuel, 172 Anm. 16.

35 McCarter (ebd. 172 Anm. 16) lehnt hier die diesbezügliche Interpretation von J.R.
Porter, The Interpretation of II Sam VI and Psalm CXXXII, JTS 5 (1954) 161-173,166 ab,
vgl. Carlson, David, 91.

36 Porter, Interpretation, 164; Carlson, David, 91.



Michal und die Frau am Fenster 11

237 die Abstammung der Nachkommen Rahabs aus der kanaanäischen
Bevölkerung erklären und, da sie Rahab als Helferin der Israeliten darstellt, de-

IQ
ren Nobilität und Zugehörigkeit zu Israel unterstreichen. In den übrigen
Erzählungen ist die Zugehörigkeit der Personen zu höfischen Kreisen klar, so
bei Abimelech, Siseras Mutter, Isebel und bei Michal. Sie wird zusätzlich
durch Hinweise auf den Reichtum und die Ausstattung respektive das Aussehen

der Personen deutlich gemacht (vgl. Prov 7; II Kön 9,30).
Ein zweites gemeinsames Merkmal der Szenen ist die Täuschung des

beteiligten Königs, so Abimelech in Gen 26,7-11, der König von Jericho in Jos
2, Sisera in Ri 5, Saul in I Sam 19 oder umgekehrt die Bestrafung der am
Fenster stehenden Königin (Michal und Isebel).

Drittens handelt es sich bei den betroffenen königlichen Personen stets
um Nicht-Israeliten respektive um Nicht-Judäer, welche nach Aussagetendenz

der Erzählung zu Recht getäuscht oder bestraft werden. Sämtliche aus
dem Fenster schauenden Frauen, mit Ausnahme von Michal in II Sam 6,16,
sowie der Philisterkönig Abimelech in Gen 26 sind Fremde. Bei Michal bleibt
allerdings zu fragen, ob sie als Benjaminitin nicht auch die Rolle der Fremden
im nunmehr davidischen Jerusalem einnimmt und zugleich das unterlegene
Königtum der Sauliden repräsentiert? Allerdings müssten wir in diesem Fall
eine beträchtliche Transformation, respektive judäische Adaption des Motivs
voraussetzen.

Viertens beinhalten die Erzählungen mehr als eine blosse Gegenüberstellung
zwischen gutem und jahwegemäss handelndem Israelit beziehungsweise

Judäer einerseits, und feindlich gesinntem, nichtisraelitischem oder nichtju-
däischem König respektive Königin am Fenster andererseits. Alle Szenen
kennzeichnet überdies eine königskritische Note. So sind die beiden Fensterszenen

in Jos 2 und I Sam 19 auf die Rettung der Helden vor der feindlichen
Königsmacht ausgerichtet. Die Kanaanäerin Rahab die Frau am Fenster)
erfüllt durch die Errettung der israelitischen Kundschafter vor dem Stadtkönig

den Willen Jahwes. Im Anruf Isebels an Jehu sind die ironischen Anspielungen

auf diesen Usurpator und Mörder, dessen Regime zu den blutigsten
im Nordreich gehört, nicht zu überhören, obwohl die sidonitische Prinzessin
Isebel den späteren judäischen Redaktoren der Jehugeschichte geradezu Mo-

37 Dass Rahab keine Kultprostituierte, sondern eine sozial beistehende «Stadthure» ist,
weist Ph.A. Bird, The Harlot as Heroine: Narrative Art and Social Presupposition in Three
Old Testament Texts, Semeia 46 (1989) 119-13 (130) nach; so schon F. Langlamet, Josué,
II, et les traditions de l'Hexateuque, RB 78 (1971) 5-17.161-183.321-54 (328).

38 Vgl. Langlamet, Josué, II, 327.330; T.C. Butler, Joshua, Waco/Texas 1983 (Word
Biblical Commentary 7) 29f.; Bird, Harlot, 130-132.

39 Vgl. zur ironischen Pointe gegenüber dent kanaanäischen König auch Butler, Joshua,
31.



12 Sophia Bietenhard

dell für die Verachtung fremder Kulte und Bräuche stehen wird.40 Und auch
in der Michalepsiode in II Sam 6 können wir die Möglichkeit einer
unterschwelligen Kritik oder auf David gemünzten Ironie nicht ausschliessen.41

Denn, so meinen einige Exegeten, Michal vertrete die nordisraelitischen
Stämme, welche ihre Rechte und Traditionen, besonders aber die Autonomie
der alten Kultorte, durch die zentralisierenden Tendenzen der Jerusalemer
Monarchie bedroht sähen. Michals Kritik richte sich gegen das in ihren Augen

schändliche Gebaren des Königs in Tanz und Prozession mit Kultfrauen,
das vielleicht dem in Kanaan und Jerusalem üblichen Brauchtum entstamme,
aber in Israel gänzlich fremd sei.42

Die Frau (König/in) am Fenster-Szenen stellen nicht nur Königtum und

Königskritiker gegeneinander. Sie versinnbildlichen überdies in den Augen
der Erzähler verabscheuungswürdige Einstellungen: die Beeinflussung durch
fremde oder nicht genehme Kulte, die durch den Einfluss und Anspruch
fremder Mächte mitverursachte Korruption des Königtums in Ausstattung
und Lebensstil und nicht zuletzt auch die Schwäche der Mitglieder des

Königshauses. Die letzteren manifestieren sich in den Niederlagen und
Täuschungen der Könige und Königinnen in den Fensterszenen. Die im Bild von
den Elfenbeinhäusern veranschaulichte, profetische Kritik eines Arnos am
Luxusleben und am Verhalten der Könige und der Oberschicht Israels fügt
sich ein in dieses Gegeneinander. Wir können mit guten Gründen fragen, ob
Arnos mit seinem Bild von den «Elfenbeinhäusern» literarisch am Anfang
einer Urteilskette steht, die die Begriffe «Königshaus», «Elfenbein», «fremd»
und «korrupt» assoziiert. Wie die Rezeption des Motivs von der Frau am Fen-

40 Die Erzählung sieht in Jehu bereits den König. S. Timm, Die Dynastie Oniri, 288ff.
erblickt in der Jehuerzählung, abgesehen von der vordtr. (judäischen) Bearbeitung und
einigen späteren Glossen, ein frühes Zeugnis historischer Sachverhalte.

41 So die These von F. Crüsemann, Zwei alttestamentliche Witze. I Sam 21,11-15 und
Il Sam 6,16.20-23 als Beispiele einer biblischen Gattung, ZAW 92 (1980) 223ff. Er sieht
die Pointe der Wortspiele in V. 21a.22.23 in einer Anspielung auf Davids problematische
Beziehung zu Frauen. Damit sei eine latente Kritik an Davids Verhalten geknüpft.
Zugleich aber finde der Tanz Davids als legitimer Akt der Demütigung vor Jahwe Zustimmung,

um der Kritik konservativer Kreise zu begegnen, welche darin eine schamlose
Darbietung erblicken. Der «Witz» stamme also nicht aus den Kreisen des Widerstands gegen
das Königtum Davids, sondern aus dem Umfeld des königlichen Hofes, das die
«Unzulänglichkeit» Davids kenne und in Witze fasse.

42 Vgl. Porter, Interpretation, 164; Crüsemann, Witze, 226. In dieselbe Richtung geht
die Beobachtung von C.H. Gordon, David the Dancer, in: M. Haran, (ed.), Yehezkel
Kaufmann Jubilee Volume. Studies in Bible and Jewish Religion dedicated to Y.K. on the
occasion of his seventieth birthday, Jerusalem 1960, 46-49. Er sieht in Davids Tanz eine
Parallele zum Spartaner Tyrtaens, ebenfalls einem Heerführer und Ausbilder von Elite-
Fusstruppen, Musiker und Tänzer. Der Kriegstanz war Teil der spartanischen
Soldatenausbildung, und David habe diese Sitte während seiner Zeit bei den Philistern, einem ägäi-
schen Volk, kennengelernt. Michals israelitische Kritik richte sich auch gegen diesen
fremden Brauch.



Michal und die Frau am Fenster 13

ster zeigt, wurde es ursprünglich nicht nur in diesem abschätzigen Sinn
verstanden. Im Gegenteil verkörperte die Frau am Fenster eher die profetisch-
machtkritische und oppositionelle Seite. Die im Bereich des Königtums
beheimateten Beispiele Isebel und Michal machen deshalb in den Erzählungen
eine feinsinnige, doppeldeutige Aussage: die Königin oder Königstochter
wird zur Sprecherin der Opposition des neuen Machthabers! Erst nach dem

Untergang des Nordreichs, als das Motiv in den Süden wandert, erhält es in
der judäischen Literatur die entsprechende vereindeutigende und pejorative
Bedeutung, wie die Begegnung zwischen Isebel und Jehu zeigt. Obwohl die
Frau am Fenster, die Königin Isebel, nach der Aussage der Gesamterzählung
das Königtum im schlechten Sinne repräsentiert,43 so äussert sie doch im
Augenblick ihrer Unterlegenheit eine scharfe Kritik an ihrem Besieger. Nur mit
Hilfe literarischer Retuschen kann die vorliegende judäische Erzählung eine
profetische Erwählung Jehus glaubhaft machen.

Die Fremdheit44 der «Frau am Fenster» und die den Szenen innewohnende

Königskritik führt zum vierten Merkmal, nämlich zur demonstrativen
Beschreibung des jahwegemässen Verhaltens der einen Partei, das meistens die
erwählte Dynastie repräsentiert. Sie steht zudem für die umfassende Grösse
«Israel» oder «ganz Israel». Dies ist insbesondere der Fall in Jos 2; I Sam 19;

II Sam 6 und II Kön 9 und wohl auch für Gen 26 (Isaak ist wie David den
Philistern überlegen) und für Ri 5 (Yael besiegelt den Sieg Israels). In II Sam 6

betont der Erzähler die Zugehörigheit «ganz Israels» zu David, die Saulstoch-
ter Michal grenzt sich durch ihr eigenes Verhalten von dieser Grösse aus.

Die Michalepisode und die Davidgeschichten

Die Michalbiografie45

Es wäre jedoch verfehlt, die Michalepisode auf ein selbstverschuldetes
Einzelschicksal zu reduzieren. Das Augenmerk auf die glücklose Michal in

43 Timm, Die Dynastie Omri, 293ff. meint jedoch, dass die frühe Überlieferung der
Jehugeschichte noch nichts von den schweren Vorwürfen der Bearbeitung gegen Isebel
wisse, welche ihr als Königsmutter die Übernahme der politischen Herrschaft anlastet. Sie
werde einzig der Ausübung ihres eigenen, fremden Kultes wegen kritisiert (vgl. ebd. 299).

44 Soweit mir bekannt ist, wurde die Traditionsgeschichte der «fremden», nicht israeli-
tisch-judäischen Frau bis jetzt nicht über die Weisheitsliteratur zurückverfolgt. Mit der
«fremden Frau am Fenster» läge das Beispiel eines Motivs vor, das durch die Jahrhunderte

seiner literarischen Gestaltung bis in die Weisheitsliteratur zu verfolgen ist und ins
Gegenteil seiner ursprünglichen Funktion und Bedeutung geformt wurde, vgl. die umfassende

Darstellung der Weisheitsfigur bei C. Maier, Die «Fremde Frau».
45 Siehe zu den meist erzähltechnisch-literarischen Deutungen der Michalerzählungen

und zur Würdigung des Schicksals dieser altisraelitischen Prinzessin D.J.A. Clines/T.C.
Eskenazi, (eds.). Telling Queen Michal's Story. An Experiment in Comparative Interpretation,

Sheffield 1991 (JSOT.S 119).



14 Sophia Bietenhard

dem Moment, in dem der neue König sich glücklich installiert, ist keineswegs
zufällig. Der Text gibt dazu eine klare Auskunft, einmal mit dem mehrfach
wiederholten Hinweis, dass wir es mit der Tochter Sauls zu tun haben,46 und
dann mit der abschliessenden Bemerkung über ihre Kinderlosigkeit. Damit
wird Michal ins Zentrum eines Themas gestellt, das die Davidgeschichten seit
ihrem Beginn prägt, nämlich das der Auseinandersetzungen zwischen saulidi-
schem und davidischem Königshaus und der Frage ihres dynastischen
Fortbestandes.47 Als wesentlicher Bestandteil dieses Grundkonflikts ist Michal den
Leserinnen und Lesern seit I Sam 18 bekannt.48 Dort wird sie zum ersten Mal
wegen ihrer Liebe zu David erwähnt (I Sam 18,20).4y Sie wird David als Lohn
für seinen Sieg über die Philister zur Frau gegeben, nachdem Saul die zuerst
versprochene Tochter Merab einem anderen Mann, Adriel von Mehola,
verheiratet hat (I Sam 18,17-30). Ein erster Höhepunkt kommt mit einer
Fensterszene, als Michal David vor der Verfolgung Sauls rettet (19,11-1750). Mit
der Notiz über die Heirat mit Paltiel tritt sie zurück (I Sam 25,44). Zur Hauptsache

wird die Saulstochter bei den Verhandlungen Davids mit Ischbaal und
Abner über die Unterwerfung der israelitischen Stämme unter David. Als
Bedingung für das Abkommen macht dieser seinen Anspruch auf Michal
geltend (II Sam 3,13-16).51 Die Überführung der Saulstochter aus ihrer Ehe mit
Paltiel zu David erklärt die Anwesenheit Michals in Jerusalem und bildet den

Vorspann der Frau am Fenster Szene. Diese beendet aber die an sich traurige
Geschichte Michals nicht. Am Schluss der Regierungszeit Davids lesen wir
nämlich in II Sam 21 die Geschichte von der offensichtlich mit Erlaubnis
Davids vollzogenen Rache der Gibeoniten an den überlebenden Sauliden. In V.
8 werden nach dem MT die fünf Söhne der Saulstochter Michal genannt. Ei-

46 In den wenigen Versen, die ihre Auseinandersetzung mit David schildern, wird
Michal nicht weniger als dreimal «Tochter Sauls» genannt (V. 16. 20.23). Dazu kommt die
Bezeichnung «dein Vater» in der Antwort Davids V. 21. Dies korrespondiert mit der
Benennung Michals in allen sie betreffenden Erzählungen, vgl. D.J.A. Clines, X, X BEN
Y, BEN Y: Personal Names in Hebrew Narrative Style, VT 22 (1972) 266-287 (269ff.).

47 Den Terminus der Davidgeschichten übernehme ich von H. Schulte, Die Entstehung

der Geschichtsschreibung im Alten Israel, Berlin/New York 1972 (BZAW 128). Er
erlaubt, den Bogen von I Sam - Il Sam zu spannen und die Frage nach der Einteilung in
eine GAD und eine ThFE zunächst zur Seite zu legen, um sie später mit Hilfe der neu
gewonnenen Einsichten wieder zu diskutieren.

48 Vgl. die berührende Erzählanalyse von Alter, Biblical Narrative, 114ff.
49 Michals Liebe wird von David in keiner Weise erwidert; er handelt ausschliesslich

aus politischem Kalkül; vgl. Alter, Biblical Narrative, 114ff.; Clines/Eskenazi, Michal's
Story, 32ff.

50 Schulte, Entstehung, 145f. sieht in dieser Szene das positive Gegenstück zur Episode
in II Sam 6.

51 F. Langlanret, De «David, fils de Jessé» au «Livre de Jonathan». Deux éditions
divergentes de l'«Ascension de David» en I Sam 16 - II Sam 17, RB 100 (1993) 321-357
(340).



Michal und die Frau am Fenster 15

nige alte Übersetzungen verändern ihren Namen in Merab, der Schwester
Michals, offenbar um den damit offenkundigen Ungereimtheiten mit der Mi-
chalbiografie zu begegnen. So ist Adriel von Mehola nach I Sam 18,17-19 der
Mann Merabs, und nach II Sam 6,23 ist Michal kinderlos. Diese Widersprüche

versucht Stoebe in einem 1989 publizierten Aufsatz zu lösen. Er vermutet
in II Sam 21 «archaisches Gut» und eine «selbständige eigene Tradition» in
V. 8, «die von einer Ehe Mikals mit diesem Adriel und von fünf Kindern aus
dieser Ehe gewusst hat.»52 Für ihn ist fraglich, ob Michal bereits am Elof Sauls
mit David verheiratet gewesen sei, wie dies die Notiz in I Sam 25,44 glaubhaft
machen will, oder ob sie nicht eher von Saul nach seiner Entzweiung mit David

an Paltiel von Gallim verheiratet worden war. Weder in I Sam 18,17 noch
II Sam 3,15 werde eine eheliche Verbindung der beiden vorausgesetzt, es
bestehe lediglich ein Versprechen Sauls, seine Tochter bei einem Sieg Davids
über die Philister diesem zur Frau zu geben (I Sam 17,25). In der Notiz über
Merabs Ehe mit Adriel sieht Stoebe einen nachträglichen Einschub, der die
Schwierigkeiten, welche die allmähliche Entwicklung an volkstümlichen
Traditionen über Michal und David entstehen liess, 3

glätten solle (I Sam
18,19).54 Die Probleme mit der Identität des ersten Ehemannes löst Stoebe,
indem er eine Übereinstimmung Adriels mit Paltiel für möglich hält, - Paltiel
entspricht dem aramäischen Adriel -, insbesondere die Nachrichten über die

Abstammung des Mannes aus dem Umkreis des Gibea Sauls in Erwägung
zieht und meint, dass Abner in II Sam 3,12-16* Michal bei Ischbaal in Maha-
naim abholt. Nichts spreche dagegen, dass David schliesslich Michal heirate,

aber aus dieser Ehe keine Kinder resultierten. Doch sei die Ehe von David
und Michal eine «gut verbürgte, historische Tatsache».56

Die benjaminitischen Episoden und die Davidgeschichte

Trotz den plausiblen Schlüssen Stoebes lassen sich die historischen Fakten
der Michalbiografie nicht mehr sicher erschliessen. Unbestritten ist einzig,

52 H.J. Stoebe, David und Mikal. Überlegungen zur Jugendgeschichte Davids, in: J.

Hempel/L. Rost, (Hg.), Von Ugarit nach Qumran. Beiträge zur alttestamentlichen und
altorientalischen Forschung, FS Otto Eissfeldt, Berlin 1958 (BZAW 77) 224-243 (229).

53 So könnte die Szene in I Sam 19 eine jüngere Erweiterung sein, welche nach dem
Vorbild der Kundschafterszene in Jos 2 volkstümlich ausgestaltet worden ist, vgl. Stoebe,
David und Mikal, 236.

54 Stoebe, David und Mikal, 228: «blasses und wenig originelles Seitenstück» zur
David-Michal-Überlieferung. Zustimmend Langlamet 1993. 332 Anm. 13. 340. Hier müs-
stc der Abfall Abners in II Sam 3,7f. mitberücksichtigt werden.

55 Stoebe, David und Mikal, 23Iff.
56 Stoebe, David und Mikal, 228f. Gegen alle andern Erklärungsvorschläge von II Sam

21,8 hält T. Veijola, David und Meribaal, RB 85 (1978) 338-361 (338 Anm. 2) an, dass die
Änderung von Merab in Michal in II Sam 21,8 leichter falle als alle hypothetischen
Konstruktionen.



16 Sophia Bietenhard

dass ihre literarischen Zeugnisse bruchstückhaft und über fast die gesamte
Geschichte Davids verstreut sind. Die Michalszenen, wie sie im biblischen
Text vorliegen, sind sorgfältig inszenierte Bestandteile dieser Erzählung. Als
Einzelstücke dienen sie in ihrem jeweiligen Kontext dem Aufstieg und der
Erwählung Davids. In ihrem Zusammenhang jedoch geben sie Einblick in
den Lebenslauf einer Prinzessin, die in den dynastischen Machtkampf
zwischen ihrem Vater und dessen Rivalen hineingerät. Als Tochter Sauls und
kinderlose Königsfrau verkörpert sie die dynastische Rivalität zwischen den
Häusern Sauls und Davids.57

Damit steht die Michalgeschichte in einem Zusammenhang mit den
Erzählungen über die Auseinandersetzung Davids mit den Sauliden, einem der
Schwerpunkte, wenn nicht dem Hauptthema der Geschichte vom Aufstieg
Davids. Nach dem Tode Sauls prägen sie als Einzelepisoden die Geschichte
des Königtums Davids. Als «benjaminitische Episoden» sind sie von Langla-
met treffend bezeichnet worden (II Sam 4; 9; 16,1-14; 19,17-31; 21,1-14; I Kön
2,36-46).58 Sie sind, dies ergeben Langlamets Sprachanalysen, jedoch als

eigenständige Überlieferung nicht aus ihrem jetzigen Erzählkontext herauszulösen.

Doch sieht er in ihnen Traditionen, welche in Benjamin kursiert und
schliesslich - mit dem Flüchtlingsstrom aus dem Nordreich nach seinem
Zusammenbruch - den Weg nach Juda gefunden haben.59 In ihrer Grundtendenz

sind es davidkritische und antisalomonische Überlieferungen: seinen
Weg zum Königtum ebnet sich David durch Kontrolle und Beseitigung der
Sauliden; skrupellos beseitigt sein Nachfolger Salomo den letzten Konkurrenten,

Schimi. Wie der Kampf um die Thronnachfolge Davids zeigt (I Kön
1-2), bestimmt nicht nur die Reihenfolge der Geburt die Wahl des Thronfolgers,

mindestens ebenso wichtig ist die Abstammung mütterlicherseits. Die
Kinder, die Michal von David haben könnte, wären für die Sauliden durchaus
von Bedeutung und für die Davididen eine Bedrohung. Sind die benjaminiti-
schen Episoden ursprünglich Erzählungen über die Ausschaltung der potentiellen

Konkurrenten für das davidisch-salomonische Königshaus, dann reiht
sich die Kinderlosigkeit Michals gut in diese Politik der klug inszenierten
Familientragödie ein.

57 Langlamet, De «David, fils de Jessé» au «Livre de Jonathan», 325.
58 F. Langlamet, David et la maison de Saül. Les épisodes «benjaminites» de II Sam.,

IX; XVI,1-14; XIX,17-31; 1 Rois, 11,36-46, RB 86 (1979) 194-213 (195). Ebenfalls zu den

benjaminitischen Episoden Würthwein, Die Erzählung von der Thronfolge Davids -

theologische oder politische Geschichtsschreibung?, Zürich 1974 (ThS 115) 33ff.; Veijola,
David und Meribaal.

59 Langlamet, «David, fils de Jessé» au «Livre de Jonathan», 346f.
60 Die Erzählanalyse Alters, Biblical Narrative, 1251'. legt einsichtig dar, dass die

Kinderlosigkeit Michals Folge der beabsichtigten sexuellen Abstinenz Davids ihr gegenüber
ist.



Michal und die Frau am Fenster 17

Die hier schon aufgeführten Ergebnisse Langlamets und die Schlussfolgerungen

über Herkunft und Entwicklung des Frau am Fenster-Motivs treffen
sich: Der königskritische Zug des Motivs äussert sich in der Szene von II Sam
6 in der harten Kritik der Israelitin Michal am für sie nicht jahwegemässen
Gebaren Davids. Das entspricht der Tendenz der davidkritischen benjamini-
tischen Traditionen, die nach dem Fall des Nordreichs nach Juda kommen
und dort adaptiert werden. Diese Verarbeitung ist deutlich anhand der
Widersprüche in II Sam 3,12-16 zu erkennen. Die Information, dass David an
Ischbaal gelangt, um, mit dem Hinweis auf den seinerzeit entrichteten Brautpreis

von hundert Philistervorhäuten (I Sam 18,25.27: 200 Vorhäute), Michal
von Ischbaal zurückzufordern, wird als nachträgliche Überarbeitung der
alten Tradition angesehen,61 nach welcher Sauls Heerführer Abner die Sauls-
tochter und Ehefrau Paltiels/Adriels David als Preis für den politischen Vertrag

zwischen den Benjaminiten und David bezahlt (3,12f.l5b.l6).62 Die
Erweiterung V. 14.15a verbindet Kap. 3 mit der prodavidischen Heldenerzählung

in I Sam 18 (vgl. auch 17,25; 25,44), macht aus Michal die rechtmässige
Ehefrau Davids und lenkt die Aufmerksamkeit auf Ischbaal, den Sohn Sauls.
Sein in der benjaminitischen Episode von II Sam 4 geschildertes tragisches
Ende eröffnet die Nachfolgefrage erneut, II Sam 6 gibt eine weitere Antwort
durch die Ausschaltung Michals.63

Einige Überlegungen über den Zusammenhang der Michalepisode mit
dem Rest von II Sam 6 sollen nun Aufschluss über Ort und Absicht der judä-
isch-davidischen Verarbeitung geben.

II Sam 6,16.20-23 im Kontext von II Sam 6

Die Michalepisode tritt unvermittelt in die Erzählung von der Überbringung

der Lade nach Jerusalem ein. Die zwei ganz verschiedenen Themen, der
Wechsel von der Volksversammlung auf die Einzelbegegnung zwischen
Michal und David, der formal ungewöhnliche Auftakt der Michalszene mit
einem Waw-Perfekt + Subjekt in V. 16, dies alles lässt einen redaktionellen Ein-
schub vermuten, der die späteren, ebenfalls redaktionellen Verse 20-23 vor-

61 O. Kaiser, Beobachtungen zur sogenannten Thronnachfolgeerzählung Davids,
EThL 64 (1988) 6-20(9).

62 I. Fischer, Die Erzeitern Israels. Feministisch-theologische Studien zu Genesis 12-

36, Berlin/New York 1994 (BZAW 222). Ebd. 234ff. sieht sie die Episode in einer Reihe
thematisch verwandter Geschichten über die Preisgabe einer Königsfrau oder -tochter als

Spielball politischer Interessen von (männlichen) Herrschern.
63 F. Langlamet, David, Fils de Jessé. Une édition prédeutéronomiste de l'«Histoire de

la Succession», RB 89 (1982) 5-47 (15 Anm. 22; revidiert 1993, 332. 340f.): Verarbeitung
der alten benjaminitischen Traditionen durch den prodavidischen Autoren S 2 der Saul-
David-Michalgeschichte (s. unten). Zur Forschung von II Sam 3,13-15 vgl. J.-C. Haele-
wyck, La mort d'Abner: II Sam 3,1-39. Etude littéraire et historique, RB 102 (1995) 161-
192 (173f.)



18 Sophia Bietenhard

bereitet.64 Trotzdem denkt die jüngere Forschung weniger an einen Ein-
schub, als an eine Tradition neben anderen, welche zur vorliegenden
Erzählung verarbeitet wurden.65 In dieser sorgfältig gestalteten Gesamterzählung

stellt V. 16 nicht den unbeholfenen Auftakt zur Michalepisode dar.
Vielmehr unterbricht er als absichtsvoll inszeniertes narratives Element be-
wusst den Erzählfluss, um den Kontrast zwischen Michal und David zu schaffen

und auf die Erzählaussage vorzubereiten. Mit V. 16 bereitet der Erzähler
einerseits die Episode in V. 20-23 vor,66 andererseits verknüpft er den Einzug
Davids mit dem Schicksal Michals und bindet die Bedeutung des Königtums
Davids erwählungstheologisch an den Untergang des Hauses seines Vorgängers

Saul an.67 Die V. 20-23 sind nicht ein fremder Anhang an die
Prozessionserzählung, sondern ihr folgerichtiger Epilog.68 Die Michalepisode stellt in
der Erzählung II Sam 6 keinen Fremdkörper dar, sondern setzt sie vielmehr
voraus. Die Gegenüberstellung von kritisierender Michal und tanzendem David

gibt der Erzählung Anlass, die göttliche Erwählung Davids und seines
Hauses und den Triumph der neuen über die alte Ordnung darzulegen. So

zeigt sich nach Hertzberg das Anliegen von II Sam 6 gerade in der Michalepisode:

«Der König, bereit zum Dienst des Herrn ohne Rücksicht darauf, was
Andere dazu sagen, demütig und doch tatkräftig, erreicht und erfährt:
Jerusalem wird nicht nur Davids Stadt und politischer Mittelpunkt des geeinten
Reiches, sondern die heilige Stadt »,69

64 So haben z. B. L. Rost, Die Überlieferung von der Thronnachfolge Davids, Stuttgart
1926 (BWANT 111,6=42), neu aufgelegt und zitiert nach: Ders., Das kleine Credo und
andere Studien zum Alten Testament, Heidelberg 1965, 119-253, 113ff.; Schulte, Entstehung,

144; H.W. Hertzberg, Die Samuelbücher, Göttingen 1982 (6. Aufl. ATD 10) 227 an
redaktionelle Hand gedacht. Allerdings spricht Hertzberg von der Arbeit des (Gesamt-)
Verfassers, welcher die Ladeerzählung von ihrer Vorgeschichte in I Sam 4-6 trenne: die
Michalepisode werde «mit beigezogen». Er bezieht sich hierbei auf die These Rosts, die in
der Michalepisode den urprünglichen Beginn der ThFE postuliert, vgl. Rost, Überlieferung,

213-215.
65 An eine ursprünglich vorliegende Überlieferung, sei es eine über den tanzenden

David, sei es eine über das Schicksal Michals, denken u.a. A.F. Campbell, The Ark Narrative.

A Form-Critical and Traditio-Historical Study, Missoula/Montana 1975 (SBL Diss,
series; No. 16) 141 ff.; A.A. Anderson, II Samuel, Dallas/Texas 1989 (Word Biblical
Commentary Vol. 11) 99.

66 Campbell, Ark Narrative, 130f.
67 Campbell, Ark Narrative, 249 zeigt, dass die Ladeerzählung in II Sam 6 in den

weiteren Kontext des Scheiterns und der Verwerfung des alten und der Erwählung und des

Erfolgs des neuen Königshauses gestellt ist. Jahwes Gunst für David zeigt sich gleicher-
massen in der Legitimation seiner Herrschaft in der Ankunft der Lade in Jerusalem, als

auch im Verlassen der alten, mit dem Heiligtum in Schilo repräsentierten Ordnungen.
68 Campbell, Ark Narrative, 139; Alter, Biblical Narrative, 125.
69 Hertzberg, Samuelbücher, 230; J.M. de Tarragon, David et l'arche: II Samuel, VI,

RB 86 (1979) 514-523. (517) zu V. 10a: «le tout à la gloire du conquérant de la 'cité de
David'».



Michal und die Frau am Fenster 19

Die sorgfältige literarische Komposition spricht für die literarische
Einheitlichkeit des Kapitels,70 und also von Ladeerzählung und Michalepisode.
Ihm zugrundeliegende Einzeltraditionen können vermutet, literarisch jedoch
nicht ausgesondert werden. Die Gesamterzählung ist auf seine Hauptaussage
hin komponiert, dass sich die versprochenen Verheissungen an David
nunmehr erfüllen. Dies äussert sich mannigfach: im Segen über David, seine
Familie und seine Anhänger (V. 11-12.18-20);71 in der Ausrichtung auf den
Ruhm des Eroberers der Davidstadt (V. 10a; vgl. 5,7.9); in der volkstümlichen
Verbundenheit Davids mit den «Auserwählten Israels» (V.l) und «mit allem
Volk, das bei ihm war» (V. 2-4.5.15.19.21); und in der Bezeichnung sowohl
für seine wie für Sauls Familie.72

Die ausgeprägt davidfreundliche Gesamttendenz muss aber in zweierlei
Hinsicht differenziert werden. Zum einen bleibt in der Michalepisode das

Thema der dynastischen Rivalität bestehen; ebensowenig verschweigt die
Erzählung die amüsiert-ironischen Untertöne über das Gebaren des in die Stadt
hüpfenden Königs. Zum andern sind überhöhende Elemente in der Idealisierung

der Darstellung Davids festzustellen: Der König wird geradezu zum
Priester stilisiert (V. 17f.);74 die aktive Beteiligung des Jahwe der Heerscharen

wird in der Ladeprozession betont (6,2*.18*; der Frevler Ussa wird
hervorgehoben (6,4*.7*). Das Königtum Davids über «ganz Israel» (6,1.5.15.20)
ist die Folge seiner Erwählung über die Sauliden (6,21*).74 Das für die Lade
errichtete Zelt in V. 17 verstärkt die Bedeutung Jerusalems als Ort des Kul-

*ir
tes, nun auch Hauptsitz des diesen Kult verwaltenden Königs.

70 Zum methodischen Verständnis kann beitragen, was Alter, Biblical Narrative, 60

bezüglich der «Type-scene» meint, und was auch für das Motiv gilt: «The type-scene is not
merely a way of formally recognizing a particular kind of narrative moment; it is also a

means of attracting that moment to a larger pattern of historical and theological
meaning.»

71 De Tarragon, David et l'arche, 515f.
72 Ebd. zu Sprache und Theologie.
73 A. Caquot/Ph. de Robert, Les livres de Samuel, Genève 1994 (Commentaire de

l'Ancien Testament VI) 418 sehen allerdings in der Art und Weise, wie David persönlich
das Opfer darbringt, eine alte Konzeption. Diese Auffassung stützt die Erzählung jedoch
nicht.

74 Nach T. Veijola, Die ewige Dynastie. David und die Entstehung seiner Dynastie
nach der deuteronomistischen Darstellung, Helsinki 1975 (AASF 193) 66-68 ist V. 21a

interpretierender Zusatz des Deuteronomisten, der II Sam 6 mit der theologischen Leitlinie

der Samuclbüchcr, der göttlichen Erwählung Davids zum Nagid über das Volk Gottes,
verbinden wolle («orthodox-theologisches Bekenntnis»). Carlson, David, 94: «nagid in
contrast to Saul and his house» ist «deuteronomic expression»; Schulte, Entstehung, 139:

«D-Gruppe».
75 De Tarragon, David et l'arche, 520ff. meint, dass die Erwähnung des Zeltes die

Existenz des Tempels schon voraussetze, da sie den am Jerusalemer Tempel beheimateten
theologischen Traditionen über die Wüstenzeit entstamme.



20 Sophia Bietenhard

Die Michalepisode und ihre Verarbeitung in II Sam 6 entspricht dem zu
den benjaminitischen Episoden Festgestellten: eine davidkritische Tradition
wird in eine davidfreundliche Darstellung verwandelt. Um dies zu erreichen,
werden die ursprünglichen davidkritischen Anspielungen der Michalepisode
in ihr Gegenteil verkehrt: Michal, weil sie die Erwählung Davids und sein
Königtum über «ganz Israel» nicht anerkennt und gar verachtet, wird mit
Unfruchtbarkeit bestraft.76 Der Autor nutzt dafür die Anspielungen auf die
fremde Königsfrau im Frau am Fenster-Motivs: die Fremde wird zur Gegnerin

des erwählten und sich jahwegemäss verhaltenden Königs. Die prodavidi-
sche Grundtendenz der Erzählung verstärkt eine spätere redaktionelle Hand,
indem sie die Themen der Erwählung Davids über die Sauliden, des Eingreifens

Jahwes und der Ausrichtung auf Jerusalem als Kultzentrum verstärkt
und überhöht (6,2b*.7*.17*.21*).77

Doch wie ist II Sam 6 im Zusammenhang der anderen Michalszenen und
ihrer Verarbeitung in der Davidgeschichte zu sehen? Diese Frage führt uns
zum Problem der Redaktionsgeschichte der Samuelbücher, innerhalb derer
die Michalepisode einen weiteren Baustein bildet.

Ladeerzählung und Redaktion von I-II Sam

Die Kapitel I Sam 29 - II Sam 6, die das Ende Sauls und Jonatans und die
Übernahme der Herrschaft durch David erzählen, dienen der Forschung zwar
als Ausgangspunkt der redaktionsgeschichtlichen Erörterungen, eröffnen
aber zugleich die meisten Fragen. Die wesentlichste Frage ist, ob die
Davidgeschichten überhaupt in zwei voneinander unabhängige Überlieferungen, in
eine GAD und in eine ThFE, aufgeteilt werden können78. Die Übergangskapitel

zwischen I und II Sam stellen dies aus formalen und thematischen Gründen

eher in Abrede. Die Untersuchung der benjaminitischen Episoden stützt
den Verdacht, dass das Wachstum der Saul-David-Geschichten I Sam 17 - I
Kön 2 in einem grösseren und frühen Zusammenhang steht. Die Michalge-
schichte bietet den besten Beleg für den Zusammenhang der benjaminiti-

76 Nach Caquot/de Robert, Samuel, 418f. will der antisaulidische «abjataridische»
Autor der Davidgeschichte die Kinderlosigkeit der Saulstochter Michal als Bestrafung für
ihre Verachtung des schilonitischen Ladekultes darstellen. Weder diese noch die Bewunderung

Davids für Schilo lassen sich jedoch in der vorliegenden Erzählung belegen: Was
könnte also der Grund für Davids Interessen an Jerusalem als Sitz der Lade sein?

77 Nach Langlamet, David, Fils de Jessé; 18f. ; Verweis auf frühere Untersuchungen
ebd. Nach Caquot/de Robert, Samuel. 418f. überarbeitet eine vordtr., priesterlich-dynastische,

«zadokidische» Redaktion die Erzählung theologisch-ideell (V. 5.*20-22). Deutero-
nomistisch retuschiert seien V. 2 und 9.

78 Zu den Erörterungen der Forschung Veijola, David und Meribaal. 5ff.; F. Langlamet.

Pour ou contre Salomon? La Rédaction prosalomonienne de I Rois. I-II, RB 83

(1976) 519-520; ders., David et la maison de Saül; Kaiser, Beobachtungen; W. Dietrich/Th.
Naumann, Die Samuelbücher, Darmstadt 1995 (EdF 287).



Michal und die Frau am Fenster 21

sehen Episoden in II Sam mit dem Stoff von I Sam. In diesem Sinn hat Rost
richtig gesehen, wenn er II Sam 6 eine wichtige Funktion im Aufbau der
ThFE zudachte. Er meinte, dass die Erzählung von der Überführung der
Lade ursprünglich Teil einer zusammenhängenden «Ladeerzählung» gewesen

sei, deren Beginn sich nun in I Sam 4,1b - 7,1 befinde. Der Redaktor habe
sie von ihrem Schluss in II Sam 6 getrennt, um die Rückführung der Lade mit
der Einsetzung Davids zum König über Juda und Israel und seiner Eroberung
Jerusalems zu verbinden. Gleichzeitig habe er die Michalepisode eingefügt,
die ursprünglich den Beginn einer ThFE-Quelle gebildet habe.79

Neuere Studien weisen hauptsächlich auf zwei Probleme der Ladetheorie
und bieten zugleich neue redaktionsgeschichtliche Modelle an. Zum einen
sind die literarischen Unterschiede der beiden Teile der Ladeerzählung zu

gross, als dass sie ursprünglich hätten eine Einheit bilden können.80 Nach Mc-
Carter handelt es sich bei I Sam 4-6 und 11 Sam 6 um je verschiedene Gattungen

altorientalischer Literatur. I Sam 4-6 gehöre zur Gruppe von theologischen

Abhandlungen über Eroberung und Rückgabe von Gottesbildnissen in
und nach der Schlacht und sei stilistisch auf die betroffene Gottheit ausgerichtet,

deren Willen die Abhandlung verkünden wolle. II Sam 6,1-19 hingegen
sei «an account of the introduction of Yahweh. present in his holy ark, to the
City of David» und mit altorientalischen Berichten über die Einführung eines

Nationalgottes in die neue Königsstadt zu vergleichen. Diese Berichte möchten

vor allem die Rolle des neuen Königs hervorheben, wie II Sam 6 mit David

vorführt.81 Für McCarter ist II Sam 6 abhängig von der umliegenden
Erzählung 5,11-8,18. Diese sei vom Sammler aus verschiedenen Überlieferungen

zusammengesetzt und auf das Ziel der Flerrschaft Davids in Jerusalem,
dem Segen über sein Haus und die Verheissung der in Kap. 7 vorhandenen
älteren Materialien hin ausgerichtet worden. Die Eroberung Jerusalems und
die Einführung des Gottes Davids sei aber historisch gesehen abhängig vom
endgültigen Sieg über die Philister in II Sam 5,21-25. Diesen aber setze die
Ladeerzählung in I Sam 4,lb-7,l nicht voraus, da die dort gestellte Frage nach
dem verborgenen Jahwewillen durch das Auftreten Davids in I Sam bereits

o?beantwortet werde. II Sam 6 müsse also jünger als die Ladequelle in I Sam

79 Rost, Überlieferung, 213-215; Hertzberg, Samuelbücher, 48.227. In dieselbe Richtung

geht Crüsemann, Witze, 223: «ein aus unterschiedlichem Material gebildetes
Verbindungsstück zwischen dem Ende der Aufstiegsgeschichte in II Sam 5 und dem Beginn der
THFG in II Sam 9». Die Michalepisode habe der Redaktor hier eingefügt, da sie «vor
allem durch den Schlusssatz V. 23 eine weitreichende Verknüpfungsfunktion für die
gesamten Samuelbücher, da sie die Ladegeschichte, die David-Saul-Erzählungen und die
ThFG verbindet, in der das Ergehen der Sauliden eine wichtige Rolle spielt» bekomme.

80 So Langlamet, David et la maison de Saül, 205 Anm. 46; de Tarragon, David et
l'arche, 515 und besonders McCarter, II Samuel, 182f.

81 Ebd. 179-181.
82 Ebd. 183.



22 Sophia Bietenhard

und ebenfalls nach den in Kap. 5 geschilderten Ereignissen geschrieben worden

sein.83 Der Vorschlag McCarters, als Abfassungszeit der Ladeerzählungen

die Jahre vor und nach der Eroberung Jerusalems durch David vorzusehen,

setzt die davidische Historiografie jedoch allzufrüh an. Die Erzählungen
von Davids Aufstieg und Herrschaftsbeginn setzen eine theologisch und hi-
storiografisch durchdachte Konzeption und den Erfolg des davidischen Hauses

als gesicherte Realität voraus. David ist gemäss diesem Entwurf der
Vollender der von Samuel und Saul begonnenen Philisterkriege. Seine göttliche
Erwählung zeigt sich durch die Siege über die Philister sowie durch die
Eroberung Jerusalems und in der Wahl der Stadt als politisch-religiöses Zentrum

des Königreiches Juda und Israel.84

Ein weiteres Problem bietet sich mit der Frage nach dem Bezug der Mi-
chalepisode zur ThFE. Wie wir heute sehen, ist die Episode nicht aus II Sam
6 herauszulösen. Eine mit Michal beginnende ThFE müsste demnach mit 6,1

einsetzen. Es könnte durchaus der Absicht eines Endredaktors entsprechen,
eine Zweiteilung der Davidgeschichte in eine Aufstiegs- und eine
Thronfolgegeschichte vorzunehmen und die letztere mit 11 Sam 6 beginnen zu lassen.83

Allerdings ist die Michalepisode in II Sam 6 von ihrer Vorgeschichte in II Sam

3,13-16 abhängig, denn, so Langlamet: «On ignore comment Mikal est arrivée
à la cour».86 Sie geht auf die in I Sam 18,20-27*; 19,8+18,6-9*; 19,11-17; 25,44
und II Sam 3,12-16 beschriebene Verbindung zwischen David und Michal zu-

83 Ebd. 183f. meint McCarter, dass II Sam 6 auf einem älteren Bericht über die
Überführung der Lade beruhe, eventuell aus davidischen Annalen stamme, jedenfalls zu einer
umfassenderen Sammlung gehört habe. Diese bilde auch die Grundlage von Psalm 132, der
mit II Sam 6 verwandt sei. Beide Texte gehörten demnach zum Bereich der kultischen
Begehung des Thronrituals (vgl. ebd. 176).

84 Vgl. de Tarragon 1979, David et l'arche, 521f.
85 Vgl. dazu schon Rost, Überlieferung, 238, für den 1 Sam 23,1-13; 27,1-28,2; 29,1-

30,26; II Sam 1,1; 2,4a; 3,20-29; 3,31-37; 4,1a; 4,5-12; 5,3; 5,17-25(c. 8?) «eine lückenlos
zusammenhängende Darstellung von Davids Ergehen auf seiner Flucht vor Saul und von
den Vorgängen bringen, die zu seiner Herrschaft über Juda und Israel und zur Eroberung
von Jerusalem geführt haben. Nun setzt die Thronfolgegeschichte den Sitz Davids in
Jerusalem voraus und beginnt mit Ereignissen, die höchstwahrscheinlich dem Anfang der
Jerusalemer Zeit Davids angehören, wie z. B. der Michalszene in 11. Sam 6,16 u. 20ff. So

würde es nahe liegen, diese beiden grossen Erzählungen zusammenzunehmen als Diptychon.

David wird unter mancherlei Wechselfällen Nachfolger Sauls, das wäre die eine
Seite und die andere: Salomo wird trotz aller Hindernisse Nachfolger Davids.» Rost
verwirft aber diese These, da sich die «beiden Quellen» durch Stil, Aufbau und Stellung zum
Kult der Erzähler zu sehr unterschieden. Erst Langlamet, vgl. zuletzt in «David, fils de
Jessé» au «Livre de Jonathan», 329ff., nimmt sie wieder auf.

86 Langlamet, David et la maison de Saül, 205 Anm. 46; so auch Kaiser, Beobachtungen,

8f.; J. van Seters, Histories and Historians of the Acient Near East: The Israelites, Or
50 (1981) 137-185 (158).



Michal und die Frail am Fenster 23

rück.87 Mit anderen Worten, wenn man den Beginn der ThFE bereits in II
Sam 2 ansetzt88 und notwendigerweise die benjaminitischen Episoden in II
Sam 4; 6; 16; 19; 21 integriert, dann ist die ThFE mit ihrer Vorgeschichte in I
Sam zusammen zu sehen.89 Fraglich ist deshalb, ob eine Einteilung der
Davidgeschichte in eine GAD und eine ThFE, ausser aufgrund der biografisch-
thematisch bedingten Wechsel in der Laufbahn Davids, noch berechtigt ist.90

Grössere Klarheit in die verwickelte redaktionelle Situation der
Übergangskapitel zwischen Aufstiegs- und Thronfolgegeschichte Davids bringen,
nicht zuletzt der benjaminitischen Episoden wegen, die Untersuchungen
Langlamets.91 Er postuliert zwei grosse kompositorische und redaktionelle
Stufen in der Entstehung der Davidgeschichte. Über ihre sammelnde und
redigierende Tätigkeit hinaus gestalten diese Kompositoren ihre Werke auch
erzählerisch und theologisch. Der erste Autor ist der Verfasser einer Erzählung,

die den Werdegang des Isaisohnes unter Saul erzählt, daher der von
Langlamet benutzte Titel «David, fils de Jessé». Sie beginnt mit dem Sieg
über Goliat I Sam 17,12-31*; 18,25*), berichtet über die Verbindung mit
Michal (18,20-27*; 19,8+18,6-9*; 19,11-17; 25,44)92 und den Aufenthalt bei den
Philistern (27,1-12*; 28,1-2; 29,1-11*; 30,1-31*), erzählt die Nachricht vom
Tod Sauls (II Sam 1,1-4.11-12) und den Übergang von Hebron nach Jerusalem

(II Sam 2-9*). Die vorliegende Michalepisode mit II Sam 6* ist das Werk
des Komponisten S 2.98 Vor allem aber beschreibt sie die Geschichte vom
Königtum Davids bis zu seinem Tod und tendenziell kritisch die Herrschaftsübernahme

Salomos in I Kön 1-2. Langlamet nennt den Verfasser dieser
Davidgeschichte S 294 und sieht seine Eigenart darin, eine in ihrer Grundtendenz
davidfreundlich eingestellte Erzählung zu entwerfen. Allerdings verschweige
er die Schwächen des Königs und seiner Familie nicht, da er Salomo und seine

87 Langlamet, «David, fils de Jessé» au «Livre de Jonathan», 326; vgl. auch Schulte,
Entstehung, 1451'.

88 Mit 11 Sam 2,8 z. B. beginnt das Leitthema der Rivalität zwischen David und seinem
Heerführer Joab. Dies könnte eine thematische Begründung für eine Zweiteilung von
GAD und ThFE abgeben, vgl. J. Hempel, Geschichten und Geschichte im Alten Testament

bis zur persischen Zeit, Gütersloh 1964, 30f.; Langlamet, David et la maison de Saül,
205 Annt. 46. Die Forschung im Überblick bei Dietrich/Naumann. Samuelbücher, 169ff.

89 So auch Langlamet, «David, fils de Jessé» au «Livre de Jonathan», 325. 327. Die
Allianz zwischen Israel und Juda (Il Sam 2-3), die Befriedung der Philister und der Tod
des Saulnachfolgers Meribaal (II Sam 4-5) schaffen die Voraussetzungen für die Eroberung

Jerusalems und für die ungehinderte Entfaltung des Königtums Davids.
90 Langlamet, David et la maison de Saül, 86; Van Seters, Histories, 158.

91 Langlamet ab RB 83, 1976 ff.; D.M. Gunn, The Story Of King David. Genre and

Interpretation, Sheffield 1978 (JSOTS 6) Ch. 2 und den Ergebnisüberblick bei Veijola,
David und Meribaal, und Dietrich/Naumann, Samuelbücher, 202ff. Übergreifend zur
Davidgeschichte in I-II Samuel Langlamet, «David, fils de Jessé» au «Livre de Jonathan».

92 Ebd. 326.
93 Ebd. 330f.



24 Sophia Bietenhard

Herrschaft ablehne und den Bericht über die Thronfolge antisalomonisch
abfasse. Weitere Themen von S 2 seien die Einheit Juda - Israel unter David und
die Auseinandersetzung Davids mit den Nachkommen Sauls. S 2 übernehme
die Kenntnisse über diese aus älteren, aus dem Norden stammenden
Überlieferungen, integriere sie jedoch so gut in sein Werk, dass sie sich kaum mehr
vom Rest der Erzählung unterscheiden würden. Eine «Saul-David-Michal-
Geschichte»95 ist also der Leitfaden dieser ersten grossen Komposition des S

2 (aus der Zeit des Hiskija?), welche die Geschichte des israelitisch-judäi-
schen Königtums unter David und Salomo entwirft.

Der Geschichtsentwurf des S 2 wird in späterer Zeit durchgehend überarbeitet

und ergänzt. Sprache und Theologie dieser ebenfalls grossangelegten
Redaktion lassen nach Langlamets Analyse auf vordtr. und vorexilische Zeit
(unter Joschija?) schliessen.96 Dieser Redaktor S 3 nehme ausgesprochen
prodavidisch-salomonisch und dynastisch gestimmte Erzählungen dazu und
überarbeite die Vorlage des S 2. Seine Themen sind: die göttliche Erwählung
Davids und die Verwerfung Sauls (I Sam 15; 16,1-13.14-23; I Sam 25); die
Freundschaft mit dem Saulssohn Jonathan und der Vorrang Davids vor
diesem (I Sam 14,l-23a.23b-46; 17,55-18,5; 18,6-9; 23,18);97 die Verfolgungen
durch Saul und dessen Tod bei Gilboa (I Sam 31) und die Klage Davids (II
Sam 1,17-27). Ihm können auch die genannten Retuschen in II Sam 6

zugeordnet werden. Die ThFE müsse folglich, so postuliert Langlamet, Teil eines

übergreifenden Ensembles sein, welches den «Saul-Jonathan-David»-Bericht
integriere.98 Der Redaktor S 3 hebe zudem den Beitrag der Priester an der
Davidgeschichte hervor (I Sam 22,6-23; II Sam 17*), betone Jerusalem als

Zentrum des israelitischen Glaubens und stelle die göttliche Erwählung der

94 Unter S 1 versteht er den Erzähler eines älteren Berichtes ohne die benjaminiti-
schen Episoden, den er im selben Autoren S 2 vermutet, vgl. ders. ab Pour ou contre
Salomon, 524-28; David et la maison de Saiil, 512. Zur Forschung über die Verfasserschaft der
ThFE ders. Pour ou contre Salomon, 519-520 Anm. 148-49; Langlamet, «David, fils de
Jessé» au «Livre de Jonathan». 329f.; Dietrich/Naumann, Samuelbücher, 213ff.

95 Der Titel stammt von Langlamet, David, Fils de Jesse, 6; vgl. «David, fils de Jessé»

au «Livre de Jonathan», 341. Leider, da er in den frühen Untersuchungen von den benja-
minitischen Episoden der sogenannten ThFE II Sam 9-20; 1 Kön 1-2 ausgeht, vernachlässigt

er dort die Bedeutung der Michalepisoden II Sani 3; 6 als einen ihrer integralen
Bestandteile einerseits und für den Zusammenhang mit I Sam andererseits.

96 Langlamet, u.a. «David, fils de Jessé» au «Livre de Jonathan», 341, 343 pass;
weiterführend S. Bietenhard, Des Königs General. Die Heerführertraditionen in der vorstaatlichen

und frühen staatlichen Zeit und die Joabgestalt in II Sam 2-20; 1 Kön 1-2, Freiburg/
Göttingen 1998 (OBO 163) Kap III.

97 Langlamet, «David, fils de Jessé» au «Livre de Jonathan», 353 zum Bund zwischen
David und Jonathan I Sam 23,18: «On comprend, après le contexte (v. 17), qu'il assure à

Jonathan le second rang après David.»
9,s Langlamet. David et la maison de Saül, 199; ders., «David, fils de Jessé» au «Livre

de Jonathan».



Michal und die Frau am Fenster 25

davidischen Dynastie in den Vordergrund. Um den in der älteren Erzählung
geschilderten Schattenseiten Davids und Salomos zu begegnen, überarbeite
und ergänze er sie theologisch-weisheitlich. Insbesondere in den Erzählungen
von den Gegnern überhöhe er David als verfolgten, leidenden und angegriffenen

König, der jedoch seine Feinde nicht bestrafe, sondern ihnen gnädig
verzeihe und sie am Hof aufnehme (vgl. II Sam 16-19). Dies sei vor allem der
Fall bei den Benjaminiten: ihr Niedergang und ihre Ausrottung geschehe
niemals auf Geheiss Davids, sondern durch die Hände anderer oder durch eigene

Schuld. Die beiden Themen «Erwählung Davids und Verwerfung der Sau-
liden» charakterisieren einige Erzählungen über die Begegnungen Davids
mit Benjaminiten (II Sam 2,4b-7; 9; 16,5-13; 19,17-24.25-31). Daran fügt sich
auch der Topos seiner Schuldlosigkeit an ihrem Untergang (II Sam 3,28ff.; 4;

21*)." Wenn sich später Salomo seiner Opponenten entledigt, dann, weil sie
als Feinde der ewigen Dynastie der gerechten göttlichen Strafe nicht entgehen

können (vgl. I Kön 2,5f.8f.31-33.43-45).

Fazit: Ein Blick (lurch's Fenster auf die Saal-David-Michalgeschichte

Der Blick von aussen auf die Frau am Fenster wurde zum Gang durch den
Wandel ihrer Zeugnisse, die Erforschung eines bildhaften und literarischen
Motivs zum Blick in die Innenwelt des Wachstums biblischer Texte. Das Motiv

von der Frau am Fenster verbindet sich seit seiner Einwanderung aus der
syrophönizischen Umwelt nach Israel mit dem Element des Widerständigen,
Fremden. Was im Norden zur unterschwelligen Kritik am Königtum literarisch

genutzt werden kann, überträgt die judäische Historiografie auf die
Opposition der davidischen Dynastie, in II Sam 6 auf die Auseinandersetzung
Davids mit der nichtjudäischen Saulidin Michal. Der Konflikt steht stellvertretend

für die spannungsvolle Geschichte zwischen Davididen und Sauliden,
der in I Sam 17 beginnt und in I Kön 2 endet. Für den ersten grossen Komponisten

der Daviderzählungen ist die Episode in II Sam 6,16.20-23 ein wichtiger

Bestandteil innerhalb der Saul-David-Michalgeschichte. Die Jonathan-
Bearbeitung des S 3 und die Forschung, welche die Davidgeschichten in eine
GAD und eine ThFE aufgeteilt und die Bedeutung der weiblichen Mitglieder
eines Königshauses für die Dynastiefrage vernachlässigt haben, haben diese
Saul-David-Michaltradition in den Hintergrund gedrängt. Die Erinnerung
jedoch an das Schicksal einer Königstochter ruft den Blick Michals aus dem
Fenster wieder wach, und damit ihre Bedeutung für das Werden der
biblischen Davidgeschichte.

Sophia Bietenhard, Zürich

99 Langlamet, David et la maison de Saül, 209ff.


	Michal und die Frau am Fenster : ein Beitrag zur Motiv- und Redaktionsgeschichte von II Sam 6, 16. 20-23

