
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 4

Artikel: Was ist Recht?

Autor: Keintzel, Raimar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was ist Recht?

Ein Jurist in den besten Jahren erlebte in der Oberstufe des Autogenen
Trainings eine Begegnung: Eine Frau, die ihn damals leidenschaftlich liebte,
stand am Meer, bekleidet mit einem Mantel aus lauter bunten Stoffresten. Er
stand nicht weit von ihr entfernt, grau bekleidet. Beide barfuss. Sie streckte
seine Hand zu ihm aus. Er wollte seinen Arm heben, um ihre Hand zu ergreifen,

war aber wie gelähmt.
Dieses eindrucksvolle Bild möchte ich übertragen auf das Verhältnis von

Theologie und Rechtswissenschaft: Es ist da ein scheinbar unüberwindliches
Hindernis, das zunächst rätselhaft bleibt. Ein Rückgriff auf die These Rudolf
Sohms, wonach Kirche und Recht miteinander unvereinbar seien, genügt
nicht.1 Ist nur ein Partner dafür verantwortlich oder beide? Ist die iustitia die
Buntscheckige oder die theologia? Bei solchen Fragen ist das Bild bereits
überfordert. Beide Wissenschaften geben sich grau - was ich mit: «rational»,
«wissenschaftlich» in Verbindung bringen möchte - sind aber bunt - was
meistens auf starke Gefühle hin gedeutet wird. Bekennt sich die iustitia
ausnahmsweise zu der immer auch mitschwingenden Emotionalität, dann
erscheint sie «unwissenschaftlich». Tut dies die theologia, dann widerfährt ihr
dasselbe Schicksal. Das ist dann jeweils für die andere Seite ein Alibi dafür,
sich nicht dem noch unerforschten weiten Meer anzuvertrauen. Beide Gestalten

im Tagtraum sind barfuss und stehen am Strand: Sie brauchen die spürbare

Berührung mit dem sie tragenden Boden der Realität, und zur Realität
gehört auch das Erlebnis der Grenze zwischen dem Festland und dem grossen
Abenteuer des offenen Meeres. Hinzu kommt die Grenze zwischen dem Ich
und dem Du, die dann unüberwindlich erscheint, wenn sie vorher in
schwärmerischem Optimismus verleugnet wurde.

Von diesem Bild möchte ich übergehen zu der Besprechung von zwei
gewichtigen Büchern, die viel zu sagen haben, aber die Leserschaft, die sie
verdienen, noch suchen. Ich meine:

Matthias Kaufmann, Rechtsphilosophie, Freiburg/München (Karl Alber)
1996 (384 S. mit Registern), 86,- DM, und

Hans Richard Reuter, Rechtsethik in theologischer Perspektive, Studien
zur Grundlegung und Konkretion, Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus,
Gütersloh 1996 (363 S.mit Registern), 68,- DM.

Das Buch von Reuter hielt ich für wichtig genug, um es in einer juristischen

Zeitschrift zu besprechen. Ich wurde auch ausdrücklich dazu ermutigt.
Ergebnis: «zu speziell», «zu wenig praktisch», «nicht geeignet».

Diese Kritik ist verständlich, aber sie erinnert mich an die folgenden
Feststellungen, die aktueller denn je sind, aber mehr denn je verleugnet werden:

1 Kirchenrecht I (1892), München 1923, 700; vgl. K (=Kaufmann, s.u.), 122 und 156.



Was ist Recht 369

Eine Justiz, die sich jenseits der Barbarei der Aktualitäten weiss, kann auf
die Explikation ihrer metaphysischen Voraussetzungen nicht verzichten}
Auch für sie gilt: Keine Wissenschaft kann auf festeren Füssen stehen als die

(vielleicht unbewusste) Metaphysik, die von ihr stillschweigend vorausgesetzt
wird, denn alle Raisonnements, die überhaupt keine metaphysischen Bezugspunkte

haben, sind verderblich,3

Die beiden Bücher, die ich besprechen möchte, beziehen sich nicht aufeinander.

Das liegt nicht nur daran, dass sie im selben Jahr erschienen sind. Beide

Autoren haben schon früher einschlägige Arbeiten veröffentlicht. Ihre
Überlegungen verlangen unbedingt nach einem Dialog. Die Krise, in die beide

Bereiche, die Theologie und die Rechtswissenschaft, hineingeraten sind,
ist sicher zum nicht geringen Teil eine Beziehungskrise zwischen ihnen selbst.

Beide wollen Vorgegebenes auf die konkrete Wirklichkeit anwenden.
Dass die Jurisprudenz dazu Relevantes zu sagen hat, ja täglich sagen muss, ist
unbestritten. Anders ist es bei der Theologie. Ich gehe darum so vor, dass ich
zuerst versuche, die gegenwärtige Situation stichwortartig zu charakterisieren
(I), dann anhand des Buches von Kaufmann dies in Beziehung auf die Justiz
konkretisiere (II) und schliesslich im Hauptteil (III) frage, ob nicht doch die
theologischen Erwägungen von Reuter an ganz bestimmten Punkten von
geradezu dramatischer Aktualität sind. In einem letzten Teil (IV) fasse ich
kritische Anmerkungen zusammen.

/
Vor genau hundert Jahren hat der englische Richter Oliver W. Holmes

das Recht als Vorhersage darüber bezeichnet, wie die Gerichte entscheiden
werden. Die an der Rechtsschöpfung Beteiligten sind nach dieser Deutung
Sozialingenieure. Diese radikale rechtsrealistische Variante einer wesentlich
soziologisch bestimmten Rechtstheorie4 ist heute noch weit verbreitet.5 Sie

2 H.Tellenbach, Melancholie, Berlin/Heidelberg/New York 1974, V. Teilenbach spricht
allerdings von einer Psychiatrie, wofür ich Justiz eingesetzt habe, aber dasselbe gilt auch
für eine entsprechende Theologie.

3 A.N.Whitehead, Abenteuer der Ideen, Frankfurt/M. 1971, 297f. Genauer im
Originaltext: No science can be more secure than the unconcious metaphysics wich it tacitly
presupposes. -All reasoning apart from some metaphysical reference is vicious. Allerdings ist
die gegenteilige Gefahr das «Metaphysische Gähnen» (vgl. den Beitrag von Johann H.
Claussen mit dieser Überschrift und dem Untertitel: «Wider das sprachliche Reinheitsgebot

in der Kirche» in: Ev. Kommentare 12/96, 724-727).
4 Nach Kaufmann, Rechtsphilsosopie (im folgenden zitiert als K), 163.
5 Eine moderne Version lautet: Der Satz: 'Recht muss doch Recht bleiben!' wird

verständlicher, wenn man ihn in die zeitgemässe Form kleidet: 'Experten müssen doch Experten

bleiben!' (Beat Läufer in: Nebelspalter Sept. 1984).



370 Raimar Keintzel

stellt «Richterrecht» auf dieselbe Stufe wie «positives Recht» mit seiner
(vermeintlich) demokratischen Legitimierung.

In der NS-Zeit öffnete diese Rechtstheorie der Willkür Tor und Tür, denn
das «Richterrecht» entfaltet gesetzesähnliche Wirkungen und damit «Geltung»
vom Zeitpunkt an, in dem die letzte Instanz erstmals so entschieden hat,6

Rüthers zieht aus den erschreckenden Erfahrungen in der Zeit des «Dritten

Reichs» die Folgerung: Juristen müssen ihr Verhältnis zu dem der
Rechtsordnung zugrunde liegenden Wertsystem als ein Kernproblem ihres Berufes
erkennen. Es gibt keine unpolitische, weltanschaulich neutrale, ethisch wertfreie
Jurisprudenz. Wertfreies Recht wäre buchstäblich wert-los.7

Hält man sich an diese Lehre aus der Vergangenheit, dann bekommt das

Buch von Reuter, das hier zu besprechen ist, eine kaum zu überschätzende
Bedeutung, während sich bei Kaufmann viel wert-loser Ballast findet, der
allenfalls den Wert hat, die Krise, in die die Justiz in der Gegenwart geraten ist,
auf dem dazugehörenden Hintergrund besser zu verstehen.

Von dieser Krise zeugen - um nur ein Beispiel zu nennen - eine sehr grosse

Zahl der gut informierten Beiträge in der Zeitschrift Betrifft Justiz (Stuttgart),

die es seit zwölf Jahren gibt. Nicht alle haben so schockierende Titel wie
der Bericht von Ralf Giordano: Der perfekte Mord - Wie die deutsche Justiz
ihre Würde verlor,s Giordano sagt kurz und treffend: Für den Rechtspositiv is-

mus ist Gesetz Recht. Eine schauerliche Logik!
Oder man lese den Bericht von Klaus Hennemann und Hans Bader: Wo

bleibt der Aufschrei?9, der sich mit dem skandalösen Urteil des Landgerichts
Mannheim gegen den Neonazi Günter A. Deckert befasst. Das Urteil «Im
Namen des Volkes»10 rechnet mit der Zustimmung «der Bevölkerung in ihrer

6 Bernd Rüthers, Entartetes Recht. Rechtslehren und Kronjuristen im Dritten Reich.
München 1988. - Diese Konsequenz macht spätere Korrekturen genau so schwierig, wie
«endgültige» päpstliche Entscheidungen. Auch sie blockieren künftige Korrekturen.
Einen Ausweg fanden amerikanische Gerichte durch das «prospective overruling»: Sie

sprechen einer bereits festgelegten Regel künftige Gültigkeit ab. (Vgl. Albert A. Ehrenzweig,

Psychoanalytische Rechtswissenschaft, Berlin 1973, 70). Das setzt natürlich voraus,
dass diese Regel weder «päpstlich», noch naturrechtlich verankert sein konnte, sondern
vom Grundsatz abhängig war: Cessante ratione legis, cessât ipsa lex (Vgl. dazu die Untersuchung

mit diesem Titel von Wolfgang Löwer, Berlin 1989).
7 Rüthers,a.a.O., 221.
8 In: Betrifft Justiz (im folgenden zitiert als BJ), 42/1995, 53-57.
9 Ebenda, 37.
10 Zurecht macht Albert E. Ehrenzweig, a.a.O.,68, die Rechtstheoretiker Hegel, von

Savigny und Kelsen mit verantwortlich für Hitlers ungeheuerliche Berufung auf das

gesunde Volksempfinden. Aber diese Urteilsformel gilt immer noch. Sie ist allenfalls eine
Metapher, bringt aber damit grundsätzlich alle Urteile in die Gefahr, als «nur metaphorisch»,

bzw.als unverbindlich und auf einer theatralischen Fiktion aufgebaut, hingenommen

zu werden (vgl. K 105). Das Bundesverfassungsgericht weigert sich, auf diese Frage
einzugehen, da ein Antrag spätestens ein Jahr nach Einführung dieser Formel hätte
gestellt werden müssen



Was ist Recht 371

übergrossen Mehrheit» und beruft sich auf das «allgemeine Rechtsempfinden»,

dem sich «kein billig und gerecht Denkender» entziehen könne. Es
wirbt um Verständnis für «die Tatsache, dass Deutschland auch heute noch,
rund fünfzig Jahre nach Kriegsende, weitreichenden Ansprüchen politischer,
moralischer und finanzieller Art aus der Judenverfolgung ausgesetzt ist, während

Massenverbrechen anderer Völker ungesühnt bleiben». Auf dem
Hintergrund von diesem Anliegen habe der Angeklagte den Hauptredner Fred
Leuchter zu einer Veranstaltung eingeladen, der Argumente vortrug, die die
Existenz der Vernichtungslager widerlegen sollten. Das Urteil lautete auf
Freiheitsstrafe von einem Jahr, die zur Bewährung ausgesetzt wurde, obwohl
vom Angeklagten auch in Zukunft weder eine Änderung seiner politischen
Einstellung im Allgemeinen, noch seiner Auffassung zum Holocaust im Besonderen

zu erwarten ist. Dieses Urteil habe ich vom Gericht anstandslos
erhalten, wobei es nicht einmal vorschriftsmässig anonymisiert war. Das Urteil
aus der Revision wurde mir verweigert mit der Begründung, es sei nur für
Fachjuristen verständlich Ich musste es mir auf Umwegen beschaffen.

Immerhin war in Betrifft Justiz zu lesen, der hauptverantwortliche Richter
Dr. Orlet sei der erste deutsche Richter (der erste!), der von seinen Kollegen
hart gerügt wurde. Zum ersten Mal in der Geschichte der Bundesrepublik hätte

der Richterstand den Versuchungen der Krähenmentalität nicht nachgegeben.
11

Wenn die Rechtsprechung Gesetze auf eine konkrete Situation in der
Gegenwart anzuwenden hat, dann ist diese Situation auch in der Rechtsphilosophie

und auch in einer Rechtstheologie im Auge zu behalten. Eben darum
wird sie hier kurz skizziert. Zumindest ein Beispiel schien mir zur
Veranschaulichung nötig zu sein.

Dazu noch eine Ergänzung.
Bereits die griechische Tragödie galt als «experimentum juris». Seit dem

6. Jh. vor Christus bringt sie neuartige juristische Formeln hervor. Das Recht
bekommt seine dramatische Struktur, noch bevor es formalisiert wurde. Die
Tragödie und die tragische Poetik erscheinen oft als eine besondere
rechtsphilosophische Praxis: als Praxis der Distanz. Das Rätsel der Positivierung ist
das Rätsel des Rechts}2

1980 hat Theo Rasehorn dieses Thema aufgenommen in einem Beitrag
mit dem Titel: Die Justiz als Theater, und in der Gegenwart findet eine breit
angelegte Untersuchung über «Theatralität» statt, die das Theatralische
vorverlegt in die politischen Mechanismen und Strukturen, die der Gesetzgebung

vorausgehen.13 Allerdings unterscheidet sich das «Justiztheater» vom
echten Theater dadurch, dass seine Wirkung davon abhängt, dass es nicht als

11 BJ, 40/1994, 385-388 (Michael Reissenberger).
12 Nach: Art. «Rechtsphilosophie» (J.M.Broekman) In: Historisches Wörterbuch der

Philosophie, Bd.8, Basel 1992).



372 Raimar Keintzel

Theater durchschaut wird. Gemeinsam ist hingegen beiden Formen von
Theater, dass sie, zumindest in ihrer klassischen Form, die Zuschauer nicht
mitspielen lassen.

Spielen auch die Autoren Kaufmann und Reuter in irgend einer Form
Theater?

II

Die Rechtsphilosophie von Kaufmann ist erschienen als ein Band des
Handbuchs Philosophie, herausgegeben von Elisabeth Ströcker und Wolfgang

Wieland. Sie gliedert sich in zwei Teile:
A. Der Begriff des Rechts - B. Grundbegriffe des Rechtsstaates.
Teil A umfasst Themen wie: Naturrechtslehren, Rechtspositivismus und

Verbindungs- und Überwindungsversuche zwischen beiden Bereichen.
Ein zentrales Thema ist die «Trennungsthese». Sie besagt in der Formulierung

von W.Ott, dass der Begriff des Rechts mit Hilfe empirischer Merkmale
zu bestimmen ist, die jeweils veränderlich sind,...unter Vermeidung metaphysischer

Annahmen (d.h. insbesondere der Existenz Gottes, eines Ideenreiches,
einer vernünftigen Weltordnung, einer unveränderlichen Natur des Menschen
oder einer teleologisch bestimmten Natur). Es bestehe kein notwendiger
Zusammenhang zwischen Recht und Moral. (K 138)14 Die Geltung des Rechts
müsse von seiner Übereinstimmung mit den moralischen Überzeugungen
einiger Betroffener - sogar der Mehrheit von ihnen - unabhängig sein. Absolute

Werte gebe es nicht, oder dann sind sie nicht erkennbar. Dies behaupten
viele auch heute massgebende Juristen. (K 27)

Stillschweigend wird jedoch «Empirie» als oberster Massstab gesetzt. Dabei

ist bei fast allen Autoren, über die Kaufmann referiert, und bei ihm selbst,
Empirie gleichgesetzt mit «Naturwissenschaft» im herkömmlichen Sinne.
Allein schon daraus ergibt sich die Notwendigkeit, die gesamte Rechtsphilosophie

Kaufmanns zu revidieren.15

Der Rechtspositivismus, der von einer letztlich auch antichristlichen
Skepsis lebt, ist freilich nicht unbestritten. (K 181 u.ö.) Immerhin umgeht diese

Rechtstheorie geschickt die Aporie der gerichtlichen Gewissensprüfung
und der Gewissenskonflikte, ja er erspart sich letztlich auch die Auseinander-

13 Im Sammelband: Alternative Rechtsformen und Alternativen zum Recht, hg. von
E.Blankenburg, E. Klausa und H.Rottleuthner, Opladen 1980 - Frau Prof. Erika Fischer-
Lichte von der Freien Universität Berlin leitet gegenwärtig ein Schwerpunktprogramm
zum Thema «Theatralität», an dem mehr als 20 weitere Forscher beteiligt sind.

14 W.Ott, Der Rechtspositivismus, Berlin 1992(2), 108 und 104.
15 An Untersuchungen wie Klaus Lüders, Erfahrung als Rechtsquelle, Frankfurt 1972,

geht Kaufmann vorbei. Allgemeine wissenschaftstheoretische Überlegungen erspart er
sich.



Was isl Recht 373

setzung mit jeder Art von Rechtstheologie. Inwieweit Matthias Kaufmann
selbst davon beeinflusst ist, bleibt offen. Vieles bleibt in seiner vorsichtig
referierenden und abwägenden Darstellung offen. Manchmal tragen dazu auch
die zahlreichen sprachlichen Ungeschicklichkeiten bei, die bei Juristen nicht
selten sind, mit ihrem Anspruch auf Präzision aber unvereinbar bleiben. Themen

wie: religiöse Toleranz, oder Kirchenrecht, die für Reuter zentral sind,
fehlen bei ihm ganz

Einer seiner Kronzeugen ist Immanuel Kant. Die Behauptung Nietzsches,
Kant sei ein schlechter Psychologe und Menschenkenner gewesen und seine
Rechtslehre habe deshalb keine Bedeutung16, nimmt Kaufmann nicht zur
Kenntnis.

Teil B über Grundbegriffe des Rechtsstaates enthält die Kapitel über:
Souveränität, Legitimität, Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit, Strafe und
schliesslich über Völkerrecht. Das Buch schliesst mit Registern, die lückenhaft

aber doch hilfreich sind. Es schliesst mit der Behauptung: Individuen
ebenso wie staatliche und andere Kollektive können nicht anders, als in eine
Form der Rechtsbeziehung zueinander treten, sie werden im Regelfall sogar
ohne ihr Zutun hineingestellt. Christian Wolffs Feststellung von der natürlichen
Rechtsgemeinschaft aller Menschen ist vollauf berechtigt. Wohl aber können
die Menschen die Normen, denen sie unterworfen sind, in vernünftiger Weise

mitgestalten, eben so, dass jenes Mass an Freiheit und Besonderheit ermöglicht
wird, welches mit der Freiheit der anderen kompatibel ist. (K 343f.)

Ob es denn Kaufmann nicht bekannt ist, dass die Mitgestaltung immer
schwieriger wird? Man muss nur, um ein Beispiel zu erwähnen, die Flut von
Klagen vor dem Bundesverfassungsgericht bedenken, die Überforderung
dieses Gerichts in seiner Sachkompetenz (z.B. in der Kruzifix-Entscheidung),
und die grosse Zahl der Anträge, die gar nicht erst zur Entscheidung
angenommen werden, und zwar meistens aus rein formalen Gründen.17 Oder man
muss die Flut von Untersuchungen zur Kenntnis nehmen, die nachweisen,
dass unsere Demokratie - mehr oder weniger so wie alle Demokratien in der
Gegenwart, (auch die schweizerische!) - nicht mehr funktioniert.18

"Nach: Ehrenzweig, a.a.O. (Anm.4) 66.
17 Vgl. Rolf Lamprecht, Zur Demontage des Bundesverfassungsgerichts. Beweissicherung

und Bestandsaufnahme: ders., Vom Mythos der Unabhängigkeit. Über das Dasein
und Sosein der deutschen Richter. Beide Bücher: Baden-Baden 1996 und 1995.

18 Ich erwähne nur die neuesten Beispiele: Martin Walser, Finks Krieg, Frankfurt/Main
1996; Manfred Zach, Monrepos oder die Kälte der Macht, Tübingen 1996 (dazu Rainer
Wolf in: Ev. Kommentare 1/97, 51, der von der «doppelten Dramaturgie des Politischen»
spricht); Anonymus, Mit aller Macht. München 1996; Klaus J. Groth, Die Diktatur der
Guten. Political Correctness. München 1996; Erwin K. und Ute Scheuch, Cliquen, Klüngel
und Karrieren, Reinbek 1992; Burkhard Wehner, Die Katastrophen der Demokratie,
Darmstadt 1992. Die Liste liesse sich noch lange fortsetzen.



374 Raimcir Keintzel

Die Behauptung, dass Menschen immer schon in irgendeine Rechtsbeziehung

zueinander getreten sind, widerlegt Broekman in seinem oben erwähnten

Artikel im Historischen Wörterbuch der Philosophie19 und auf andere
Weise auch Reuter. Das ist wichtig, wenn man die Bemerkung eines Richters
daneben stellt: Keine andere Rechtspflege...ist so juristifiziert und bürokrati-
siert wie die deutsche.20

Bevor ich nun frage, ob Reuter Denkanstösse für die gegenwärtige deutsche

Justiz gibt, möchte ich noch einen Punkt erwähnen, den Kaufmann zwar
sieht, aber offen lässt: das Menschenbild.

Ist individuelle Selbstbestimmung als Richtmass für die Justiz nicht nur leere

Hoffnung oder etwa ein Bestandteil bürgerlicher Ideologiebildung? Das
Selbst des Menschen, das angeblich allein bestimmen soll, ist ja eingebunden
in einen sozialen Kontext mit seinen bereits vorhandenen Normierungen.
Gerade die Ausnahmen (Robinson, Kaspar Hauser) sind nach Kaufmann
pathologisch. Trotzdem, sagt er, müsste man die faktisch lebenden Menschen ernst
nehmen in ihrer Fähigkeit, die eigenen Pläne und Überzeugungen nochmals
gründlich zu prüfen und eventuell zu revidieren. (K 274) Dass diese Fähigkeit
zunehmend verlorengeht, diese kardinale Frage der Justiz und der Theologie,
übergehen Kaufmann wie auch Reuter.

Etwas anders liest man es in der Allgemeinen Staatslehre von Roman
Herzog21. Das zwanzigste Jahrhundert könne nicht bei früheren Konstruktionen
des Rechts stehenbleiben. Dies sei nicht möglich wegen der tiefgreifenden
Ungleichheiten innerhalb der Gesellschaft und...wegen der grundlegenden
Veränderungen im Menschenbild selbst. In dieser Situation erwachse dem Staat eine
völlig neue Aufgäbe... Er kann nicht nur Vollstrecker gesellschaftlicher Tendenzen

sein, sondern muss das bessere Gewissen der Gesellschaft werden.
Das Ergebnis ist erschreckend: Ergibt sich aus der Lektüre des Buches

von Matthias Kaufmann, dass Alternativen zu derjenigen Rechtsphilosophie,
die den Zielen Hitlers gedient hat, nicht in Sicht zu sein scheinen, (vgl. die
häufigen Rückgriffe auf Gedanken von Carl Schmitt, die nicht einmal dort
einer gründlichen Kritik unterzogen werden, wo ausdrücklich zugegeben wird,
dass sie zur Rechtfertigung der Ziele Hitlers dienten: K 337), so wiederholt
Roman Herzog, offenbar ohne es zu bemerken, sogar die Parole von Joseph
Goebbels, nur ohne rassistische, dafür aber mit etatistischer Überheblichkeit.
Auch bei Goebbels hiess es, der Staat müsse das bessere Gewissen des Bürgers

sein. Er müsse das Volk darum zunächst dazu erziehen, deutsch und
arisch zu denken. Dann erst sei es reif für Abstimmungen.22

19 Siehe Anm. 9.
20 Dr. Theo Rasehorn, persönliche Mitteilung vom 10.1.97.
21 Frankfurt am Main 1971,143.



Was ist Recht 375

III

Dass unter diesen Umständen die theologische Anthropologie von zentraler

Bedeutung werden kann, liegt auf der Hand. Auch die Ekklesiologie
könnte Modelle eines Miteinander liefern, das nicht von vornherein rechtlich
reglementiert und erzwungen wird. Sie könnte der Justiz helfen, ihre Einbettung

in das Leben, das nicht nur aus Recht besteht, neu zu entdecken und sich
selbstkritisch dazu zu bekennen.

Das Buch von Reuter besteht aus zehn Studien aus den Jahren 1990 bis
1994. Sie lagen dem Habilitationsverfahren an der Evangelisch-Theologischen

Fakultät in Bochum zugrunde.
Auch in diesem Buch gibt es zwei Teile: A Grundlegung, B Konkretion.
Es wird abgehandelt: A. Gerechtigkeit. Zur theologischen Dimension

eines sozialethischen Begriffs.
Hier kommt u.a. das Naturrecht zur Sprache, aber ohne darauf einzugehen,

dass es in der modernen Rechtsprechung auch dort, wo es nicht genannt
wird, ein höchst bedeutsames Werkzeug gerichtlicher Rechtsschöpfung geworden

ist und sogar miteinander unvereinbare Grundsätze rechtfertigen muss.23

Reuter diskutiert sich teilweise widersprechende Gerechtigkeitslehren der
wichtigsten Theologen der Gegenwart: Karl Barth, Emil Brunner und Wolfhart

Pannenberg, und der Theoretiker des Kirchenrechts, wobei Kirchenrecht

kein Sonderrecht ist. Es folgt nicht anderen Prinzipien als allgemeines
Recht (R 157 und 163). Allerdings sei die kirchenrechtliche Gesprächslage
verwirrend. Dafür sei weitgehend das Hantieren mit theologisch unzureichend
geklärten Begriffs- und Gegensatzpaaren verantwortlich. (R 148 und 153)

Teil B. bringt Konkretionen unter den Überschriften: Versöhnung als

Strafe?; Kirchenasyl und staatliches Asylrecht, Gerechter Frieden durch militärische

Intervention? und Pazifistische Steuerverweigerung und allgemeine
Steuerpflicht, wobei ein Unterabschnitt heisst: Zur Theorie des Gewissens.
Auch bei Reuter folgen nützliche jedoch lückenhafte Register.

Ich habe bewusst das 3. Kapitel ausgespart. Es trägt die Überschrift:
Stellvertretung. Zu einer dogmatischen Kategorie im Gespräch mit René Girard
und Raymund Schwager. Ich verstehe dieses Kapitel als Zentrum der gesamten

Rechtsethik von Reuter. Wünschenswert wäre es gewesen, wenn er
erwähnt hätte, dass Stellvertretung auch eine (implizite) juristische Kategorie

22 Vgl. dazu: Peter Wyden, Stella, Göttingen 1995. Die Sache ist viel zu wichtig, um
darüber mit Bertold Brecht zu spotten, wenn die Regierung mit dem Volk nicht zufrieden
sei, möge sie sich ein anderes Volk suchen. (Zitiert bei K 228f.) Erschreckend ist, dass
schon die puritanischen Pilgerväter John Cotton und John Winthrop in New England die
Demokratie als die schlechteste aller Regierungsformen und sich selbst als die Vertreter
des «auserwählten Volkes Gottes» bezeichnet haben (nach Georg Friderici, Der Charakter

der Entdeckung und Eroberung Amerikas durch die Europäer, 1 und II, 1925/34).
21 Nach Ehrenzweig, 71.



376 Raimar Keintzel

ist, und wenn er dies dann auch ausgeführt hätte. Er hätte damit einen
entscheidenden Schritt getan hin zu einer Diskussion mit den Juristen. Immerhin
haben auch Richter eine bestimmte Rechtsauffassung und Gesetzesauslegung

«zu vertreten». Sie haben sogar stellvertretend für die Parteien zu denken,

was voraussetzt, dass sie sich in deren Lage einfühlen.24 Das alles kann
ich hier höchstens andeuten, wobei ich die theologischen Überlegungen Reuters

in eigenen Worten nachzeichnen muss.
Christliche Theologie hat ihr Zentrum in Jesus Christus. Das wird bei

Reuter viel direkter gesagt als etwa bei Paul Tillich25. Von Jesus wird an vielen

Stellen des Neuen Testaments behauptet, er habe sein Leben gegeben als

Lösegeld für viele zur Vergebung der Sünden. Dem gegenwärtigen Verstehen
bereite aber der Stellvertretungsgedanke als Interpretament des Heilsgeschehens

erhebliche Schwierigkeiten. Sittliche Schuld ist ja keine transmissible
Verbindlichkeit wie eine Geldschuld (R 72 unter Hinweis auf Kant).

Wie kann dann jemand einen anderen vertreten im Allerpersönlichsten
der je eigenen Schuld? Nietzsche spricht in diesem Zusammenhang von der
gestörten Vernunft des Christentums, und es scheint so - möchte ich hier
einfügen -, als wäre dies für die Mehrzahl der Juristen, aber auch der Psychotherapeuten,

inzwischen eine Tatsache, über die es sich nicht mehr lohnt zu
diskutieren. Viele möchten sogar das Wort «Verantwortung» meiden, aber das

geht nun ganz und gar nicht, was auch Kaufmann in seiner Rechtsphilosophie
zugibt (K 316ff u.ö.), ohne freilich dem inneren Sinn und der Dynamik von
Verantwortung nachzugehen.

Wie aber funktioniert die Gesellschaft und die Justiz? Wie geht sie mit
Schuld und schuldig Gewordenen um? Bei René Girard finden sich verblüffende

Einsichten, aber auch unbequeme Sätze wie die: Unsere Pseudo-Religi-
onswissenschaft beruht völlig auf der Überzeugung, es gebe keine wesentliche

Differenz zwischen den verschiedenen Religionen,26 - Einiges im Buch Hiob
erinnert an eine gewisse moderne Dekadenz der Justiz. Es herrscht das

Sündenbock-Prinzip, das durch das vollständige Ausmerzen des Pseudo-Schuldi-

24 In der Schweiz und in Österreich wird dies auch expressis verbis vom Richter
verlangt. Vgl. dazu Ehrenzweig, 329 ff.

25 Vgl. dazu: Wolf R. Wrege, Rechtstheorie und christliche Rationalität. Annäherungen

aus der Perspektive Paul Tillichs. In: Theologische Zeitschrift 1995, 24-33. - Wenn
wenigstens einige Juristen sich zu Herzen nehmen, was Wolf Schneider in seinen Stilkunden

(Deutsch fürs Leben, 1994; Deutsch für Könner, 1995 zu sagen hat, (vgl. BJ 46/1996,
307), dann sollten Theologen wie Wrege, aber schon Tillich und auch Reuter, ihr Herz
dafür auch aufschliessen, denn die Sache, um die es geht, ist zu wichtig, um sich den
Zugang zu ihr durch einen substantivisch aufgeblähten und verbal verarmten (also
unbiblischen!) Stil verleiden zu lassen.

26 R.Girard, Hiob. Ein Weg aus der Gewalt. Zürich 1990, 201. - Daraus ergibt sich die
Notwendigkeit einer neuen ethischen Begründung des Naturrechts und der Menschenrechte.



Was ist Recht 377

gen das gestörte Gleichgewicht der Gesellschaft wieder herstellen will27. Das
aber ist nur ein Surrogat von Gerechtigkeit. Die alte Last der Schuld wird nur
verschoben, nicht gewandelt. (R 87) Bei Hiob findet sich nach Girard ein Ansatz

zu einem Durchbruch durch den Teufelskreis der ausgleichenden
Gerechtigkeit.28 Den wirklichen Durchbruch bringt Jesus Christus.

Die Zeit ist reif, dies neu zu formulieren, um das metaphysische (und
theologische) «Gähnen»29 zu überwinden. Reuter ist das inhaltlich weithin gelungen,

sprachlich aber insofern nicht, als er zu viele theologische Voraussetzungen

macht. Die ansprechendere Diktion etwa von Dorothee Solle30 ist ihm
nicht gegeben.

Reuter geht aus vom Opferritual, das als Hintergrund der Aussagen von
der Stellvertretung Jesu gesehen werden muss, aber die Gewalt als den
strukturierenden Grund alles Sozialen, auch des Rechts, letztlich nicht überwinden
kann (R 87). Das Opferritual ist nach Girard ein spontaner psychologischer
Mechanismus hinter einer rituellen Verkleidung, nämlich der kollektiven
Übertragung der Gewalt aufein zufälliges Opfer (R 76). Die Überwindung der
Gewalt ist nach Reuter aber auch dann noch nicht erreicht, wenn man die
Aussagen über das Blut Jesu, das uns reinigt von allen Sünden (vgl. Rom 3,25),
mit einbezieht. Immerhin führt die Metapher des Bluts weg von der Vorstellung

des Bösen, das quasi materiell auf den Sündenbock übertragen und dann
mit diesem in die Wüste gejagt wird. Vielmehr verwandelt sich jetzt Stellvertretung

aus der Substitution in Rollenübernahme. (R 80) Diesen Schritt
vollzieht Raymund Schwager31, aber er bleibt den Aporien des sittlichen
Sühnegedankens verhaftet (K 85).

Hier nun, aber eigentlich schon beim Hinweis Girards auf den psychologischen

Mechanismus des Opferrituals, ergibt sich für mich die Notwendigkeit,
Erkenntnisse der Persönlichkeitspsychologie mit einzubeziehen.32 Sie bringt
Bewegung hinein in die Problematik der «sittlichen Aporien» - wie auch der
«Einsichtsfähigkeit» (K 325) und der Verantwortlichkeit.

27 A.a.O., 147 und 152
28 Es gibt Juristen wie Philipp Heinisch (in BJ 1993), die ihre ganze Hoffnung auf die

«Neue Ethik» von Erich Neumann setzen («Tiefenpsychologie und neue Ethik», 1948),
jenem Schüler von C.G.Jung, der als Jude in Jerusalem im Wissen um die Konzentrationslager

sich immer noch von «Ganzheit» und «Integration des Bösen» die ethische und
religiöse Erneuerung erhoffte. Ein unheimliches Phänomen, damals und heute! Hier wird
noch deutlicher, wohin die Utopie vom umfassenden Gleichgewicht führt.

29 Vgl. oben Anm. 3
30 Stellvertretung, Stuttgart 1965
31 R.Schwager, Brauchen wir einen Sündenbock? Gewalt und Erlösung in den

biblischen Schriften, München 1978
32 Ehrenzweig tut das, aber bei ihm fehlen detaillierte psychoanalytische Kenntnisse.

Er wie jeder andere ist wohl überfordert, im Alleingang Justiz, Psychologie, Philosophie
und Theologie zu beherrschen.



378 Raimar Keintzel

Nach Reuter ist, um der theologischen (und juristischen) Bedeutung der
Stellvertretung Jesu durch sein Leiden, Sterben und Auferstehen in
passivaktiver Solidarität mit den «Bösen» und den «Guten» gerecht zu werden, sein
Gebet mit einzubeziehen. Seine Klage: «Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlassen?» ist Selbsteinsetzung ins Geheimnis Gottes, seine verzweifelte

Anrufung des kommenden gegen den abwesenden Gott. (R 90)
Raymund Schwager ging nicht so weit. Er sagt, der Gekreuzigte habe sich

mit den Sündern nur insofern sie Opfer sind identifiziert - womit er die gängige

Unterscheidung zwischen Tätern und Opfern in Frage gestellt habe. Es
bleibt, nach Schwager, eine Eigenverantwortung aller Menschen bestehen, bei
der es keine Stellvertretung mehr gibt und geben kann und die für jeden einzelnen

gerade wegen der stellvertretenden Tat Christi die eigene Umkehr notwendig

macht. (R 88)
Ist das aber nicht eine undialektische und damit auch der Dialektik der

Bibel und Luthers nicht gerecht werdende Aufteilung, die mit einem sehr
fragwürdigen «...nicht geben kann» operiert? Oder muss dies als ein Kernproblem

katholischer und evangelischer Rechtfertigungslehre mit hineingenommen
werden in das Gebet als Selbsteinsatz in das Geheimnis Gottes?

Hier steht Reuter offensichtlich Karl Barth nahe, dem er ein Kapitel widmet

mit der Überschrift: Das Gebet als Tun des Gerechten (R 47-52).

IV

Was ist nun nach alledem Recht? Der Begriff der Stellvertretung sprengt
die letztlich für eine Gotteslehre unbrauchbaren juridischen Metaphern (R 20)
und ermöglicht damit erst die Befreiung der Rechtsphilosophie aus ihrem
selbstdestruktiven Gefängnis, indem gesagt wird, was vor dem Recht war und
nach dem Recht kommt und was nicht Recht ist und nicht juridifizierbar ist.

Rechtliche Normierungen folgen stets einer sozialen Praxis nach, und
ursprünglich waren sie eng mit religiösen Praktiken verbunden. (R 189) Recht
entspringt personalen Anerkennungsverhältnissen. Sie sind der innere Grund
des Rechts,33 Recht dient der Aufrechterhaltung von Erwartungssicherheit. (R
178) Recht an sich ist nicht definierbar, weil es Recht subjektlos und inhaltlos
nicht gibt. Recht ist - als Relationsbegriff- relativ aufeinen zu rechtfertigenden
Grund und Ursprung und ein zu erfüllendes Ziel. (H. Dombois, zitiert bei R

143) Wir müssen von einem Begriff des Rechts ausgehen, dessen Grundsinn
dem der Liebe als Kraft der Versöhnung entspricht. Es ist aber keineswegs ein
Wechsel ins Erbauliche oder in unerschwingliche theologische Deduktionen
erforderlich, um diese Perspektive auf das Recht zu gewinnen. (R 177)

33 Das Thema: Recht und Begegnungsphilosophie, meldet sich hier an. Es harrt noch
der Bearbeitung.



Was ist Recht 379

Ist dies Reuter gelungen? Sicher nur teilweise, aber das schmälert nicht
die Bedeutung seiner Untersuchungen.

Was bleibt zu wünschen übrig? Stichwortartig:
1. Semantische und semiotische Probleme werden zu wenig beachtet.

Über die Sprache des Rechts sagt die «Cambridge Enzyklopädie der
Sprache»34, die Worte des Gesetzes sind das Gesetz. Nirgend sonst legt man so grossen

Wert auf Bedeutungsnuancen. Nirgend wird so kompromisslos übergangen,

was nicht vorgebracht wurde.
Dem ist hinzuzufügen, dass die Sprache des Rechts aus diesem Grund

Metaphern scheut, sich damit aber selbst etwas vormacht.
So wurde gegen die Begründung des Rechts durch einen «Gesellschaftsvertrag»

eingewendet, dass es sich dabei um eine Metapher handelt, und dass

eine metaphorische Zustimmung zu einem metaphorischen Vertrag wohl keine
reale Gehorsamspflicht begründen kann. K 105, im Anschluss an Dworkin)

Sind dann auch biblische Metaphern zu nichts verpflichtend? Sind sie
ihrem Wesen nach anders als juristische Metaphern? Reuter übergeht solche
Fragen. Ingolf U. Dalferth spricht davon unter der irreführenden Überschrift:
«In Bildern denken. Die Sprache der Glaubenserfahrung»35. Aber Metaphern

sprengen ja gerade die Anschaulichkeit
Das ist wichtig, wenn man die geradezu phobischen Reaktionen mancher

Juristen der Theologie gegenüber mit ihren vermeintlichen «Gottesbildern»
(z.B. auch dem Bild des «grossen Welttheaters») kennt. Stellvertretend für
vieles andere zitiere ich die folgenden Sätze aus dem Brief eines Juristen: Die
Zuflucht zu Gott ist mir mehr als nur suspekt, weil das einzige Gebot, das mir
wirklich aus dem Dekalog einleuchtet, das ist, dass man sich kein Bild von Gott
machen soll. Solange Menschen darüber nachdenken, wie Gott sein könnte
oder ist oder sein müsste, kommt nur Unheil in die Welt, in der dann im Namen
jeder Gottesvorstellung «heilige» Kriege geführt werden.

Empörung über solche Einseitigkeit wäre fehl am Platz. Geboten ist hier,
«Aufarbeiten» der belastenden kirchlichen Vergangenheit samt der lückenhaften

Informationen über den Glauben. Aber solche Bemühungen, so sehr
sie geboten sind, stossen dort an Grenzen, wo Informationen gar nicht mehr
erwünscht sind.

2. Nicht nur der richterliche Alltag, sondern auch die «Gerechtigkeit» der
Gesetze enden stets im Vorläufigen, in Kompromissen. Kompromisse leben
von der Dynamik der Hoffnung, und davon redet die christliche Eschatologie.
Sie begründet auch die Dialektik des «Schon jetzt» und «Noch nicht». Davon
wünscht man sich bei Reuter deutlichere Aussagen.

3. Psychologische und philosophische («metaphysische», auch semiotische)

Themen und Begriffe sind in Justiz und Theologie allgegenwärtig. Eine
34 Heausgegeben von David Crystal, deutsche Ausgabe Darmstadt 1995, dort 386.
33 Ev. Kommentare 3/97, 165.



380 Raimar Keintzel

Überwindung der Krise ist nur denkbar, wenn beide Bereiche diese Probleme
offen ansprechen und sich nicht mehr zumuten, damit allein fertig zu werden.
Der Einstieg in einen fruchtbaren Dialog könnte gerade über diese gemeinsamen

Probleme erfolgen.
4. Die Person des Richters kommt zu kurz. Richter sein kann nur der, der

die Last eines stets angefochtenen Gewissens tragen kann. Aber wehe, er gibt
das zu. Das Opium der Richter ist die Vorstellung, sie würden einem humanen

Gerechtigkeitsinstitut dienen und niemals Theater spielen. Auch dies
verraten mir Richter selbst, wie auch die Richterromane: «Ballmanns Leiden»
von Herbert Rosendorfer (München 1995/6) und «...anhält den Lall...» von
Xaver Berra (Bodenheim 1995).36 Aber Richter, die so ehrlich sind wie diese
beiden Verfasser, gefährden sich selbst. Hinzu kommt, dass gar nicht so selten
sich sogar hochintelligente Menschen Sektengurus oder zweifelhaften politischen

Führern unterwerfen (K 294). Und wer garantiert denn, dass darunter
nicht auch hochintelligente Richter zu finden sind? Einer dieser Hochintelligenten,

Carl Schmitt, behauptete: Ein Jurist, der sich selbst und viele andere

zur Objektivität erzogen hat, geht psychologischen Selbstbespiegelungen aus
dem Wege?1 Heute verhalten sich die meisten Richter immer noch so, auch
wenn sie kaum mehr so reden.

5. Auch in dieser Beziehung sind alle «Konkretionen» Reuters noch nicht
konkret genug.

Raimar Keintzel, Tiefenbach

36 Vgl. auch: Theo Rasehorn, Im Vorhof der Richtertragödie, in: Recht und Politik
(Frankfurt/M.) 4/95, 229-234; sowie: Keintzel, Nicht Anfang und nicht Ende, in BJ 48/
1996, 371-374.

37 Zitiert nach Rüthers, a.a.O., 151.


	Was ist Recht?

