Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 4

Artikel: Alt und neu bei Paulus und im Hebraerbrief : friihchristliche
Standortbestimmung im Vergleich

Autor: Erlemann, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878031

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alt und neu bei Paulus und im Hebraerbrief.

Friihchristliche Standortbestimmung im Vergleich!

1. Vorbemerkungen

1.1 Zur Fragestellung

Die Fragestellung des vorliegenden Aufsatzes betrifft den Kern des
jahrzehntelangen, schmerzhaften Trennungsprozesses des Christentums vom
Judentum.? Wie stellen sich friihchristliche Gemeinden zur alttestamentlich-
judischen Bundestradition, wie zum Geltungsanspruch des mosaischen
Gesetzes? Wie begriinden frithchristliche Autoren die Geltung einer neuen
Heilsordnung, weshalb kommt es zur gegenseitigem Aus- und Abgrenzung?
Auf die Implikationen der Fragen fiir das heutige Verhéltnis zwischen Juden
und Christen muss nicht gesondert hingewiesen werden.” ~Die Idee, diese
Fragen im Vergleich zwischen Paulus und Hebr anzugehen, ist sachlich
begriindet. Denn die Auseinandersetzung mit der Ordnung des Alten Bundes
1st bei Paulus und dem Autor des Hebr ein, wenn nicht das zentrale Thema.
Sie nimmt hier wie dort breiten Raum ein. Hebr entwirft eine elaborierte
«Bundestheologie» ¢, Paulus setzt sich nicht nur in IT Kor 3 mit der Frage des
Alten Bundes auseinander. Dazu kommt, dass das Verhiltnis zwischen
Paulus und Hebr eine an sich spannende und noch ldngst nicht erledigte
Angelegenheit ist.

I Uberarbeiteter Probevortrag, gehalten zwischen Januar und Juli 1995 an den Uni-
versititen-Gesamthochschulen Essen und Wuppertal sowie an der Universitit Koblenz-
Landau.

2 Wenn in der Folge nicht klar zwischen «jiidisch» und «judenchristlich» unterschieden
wird, deutet dies auf ein prinzipielles Problem hin: die Grenzlinien zwischen beiden Posi-
tionen sind lange Zeit fliessend, die Abgrenzungen erfolgen zum Teil nur oder vorerst par-
tiell. Ausserdem ist meines Erachtens zu differenzieren zwischen der Selbsteinschédtzung
einer Gruppe (etwa als «christlich» oder «jidisch») und ihrer Beurteilung von der jeweils
gegnerischen Seite.

3 Dazu vgl. Ekkehard Stegemann, Alt und Neu bei Paulus und in den Deuteropauli-
nen (Kol-Eph), EvTh 37 (1977) 508-536.

* Uber die Hiilfte aller neutestamentlichen Belege fiir «31a8Mxn» finden sich im Hebr,
und zwar fast ausschliesslich im lehrhaften Mittelteil (mit Hans-Friedrich Weiss, Der Brief
an die Hebréer, in: KEK 13, Géttingen '°1991, 411).



346 Kurt Erlemann

1.2 Forschungsstand zum Vergleich Paulus — Hebréderbrief

Der Vergleich zwischen Hebr und den Paulusbriefen ist fast so alt wie die
Briefe selbst. Er steht modellhaft fiir die Frage nach dem Verhiltnis unter-
schiedlicher theologischer Konzeptionen innerhalb des neutestamentlichen
Kanons.

Grob skizziert, ldsst die derzeitige forschungsgeschichtliche Debatte zwei
Grundpositionen erkennen, wobei historisches und hermeneutisches Urteil
Hand in Hand gehen: Auf der einen Seite wird die grosse theologische
Distanz zu Paulus hervorgehoben, die sich an Christologie, Soteriologie und
Pneumatologie festmachen lasse. Dem entspricht die Spitdatierung des Hebr
gegen Ende des ersten Jahrhunderts. Stellvertretend fiir diese Position stehen
die aktuellen Kommentare von Erich Grisser und Hans-Friedrich Weiss.” Als
Argumente nennen sie die erkennbare Parusieverzogerung, Anzeichen einer
aufkommenden Christenverfolgung, die sichtbare Glaubensmiidigkeit vieler
Gemeindeglieder und die Rede von einer bereits verstorbenen
Lehrergeneration (13,7; vgl 2.3). Weiss widmet dem Verhéltnis von Paulus
und Hebr einen eigenen Exkurs®. Am Beispiel der Grundbegriffe nictic,
vopog und dikoroovvn zeigt er die Unterschiede zwischen beiden Autoren auf
und bestitigt die communis opinio, wonach Paulus als Autor des Hebr nicht
in Frage kommt.” Auch der an Paulus erinnernde Schluss des Schreibens wird
als Argument gegen eine paulinische Verfasserschaft eingebracht.® Allenfalls
sei von einer gemeinsamen Sach- und Sprachtradition auszugehen. Weiss
verortet Hebr theologiegeschichtlich an die Schwelle vom Urchristentum zur
frithkatholischen Kirche. — Auf der anderen Seite gibt es Versuche, den
hohen theologischen Rang des Hebr herauszustreichen. Erich Griésser
versteht den Hebréerbrief als kultische Variante der Rechtfertigungslehre
und riickt ihn damit theologisch in die Niihe von Paulus.” Klaus Berger nennt
in seiner «Theologiegeschichte des Urchristentums» theologische und tra-
ditionsgeschichtliche Analogien jenseits der paulinischen Rechtfertigungs-
lehre und rechnet den Brief unter die «Nebenpaulinen».!

> Erich Grisser, An die Hebrier, in: EKK XVII/1,2, 1990/93; H.F. Weiss, Hebrier (vgl.
Anm. 4).

® Op.cit. 86-88.

7 Auf die starken begrifflichen und sachlichen Differenzen wurde schon oft hingewie-
sen, vgl. dazu Harold W. Attridge, A Commentary on the Epistle to the Hebrews (Her-
meneia), Philadelphia 1989, Zitat S.2: «When there are superficial thematic similarities, as
in the rejection of the Law or the importance of faith the mode of treatment is quite diffe-
rent.»

8 So schon Franz Overbeck, Zur Geschichte des Kanons, 1880, 14-17; weiter Otto
Michel, Der Brief an die Hebrder, Gottingen 81949, 365; Hebrierbrief (A. Vanhoye) TRE
14, Berlin / New York 1985, 496,

® Erich Grisser, Notwendigkeit und Maoglichkeiten heutiger Bultmannrezeption,
ZThK 91 (1994), 272-284 (281). '



Alt und neu bei Paulus und im Hebrierbreif 347

Was die Datierung von Hebr anbetrifft, reichen die Vorschldge von den
60er Jahren des ersten bis zum Beginn des zweiten Jahrhunderts. Der Text
des Hebr bietet Argumente sowohl fiir eine «Spitdatierung» (nach 70 n.
Chr.)", als auch fiir eine «Friihdatierung» (vor 70 n. Chr.)."”” Terminus ante
quem ist in jedem Falle die Abfassung des 1. Clem. Allerdings ist dessen
Datierung auch nicht gesichert, so dass die Angaben iiber den spitesten Ab-
fassungszeitpunkt des Hebr zwischen 90 und 115 schwanken." Die in Kap.
10,32ff. geschilderte Bedrohung gibt immer wieder Veranlassung, Hebr in die
Zeit vor der domitianischen Verfolgung zu datieren, also in die spéten 80er/

10 K. Berger, Theologiegeschichte des Urchristentums, Tiibingen 1995, 455ff. — Zur
Paulusschule wird Hebr u.a. von Helmut Késter (Einfiihrung in das Neue Testament im
Rahmen der Religionsgeschichte und Kulturgeschichte der hellenistischen und rémischen
Zeit, Berlin/New York 1980, 710f.) gerechnet. Keine Verbindung zur Paulusschule sieht
hingegen Weiss, Hebrier, 88.

" Fiir eine solche Spitdatierung votiert die Mehrheit der Exegeten. Die wichtigsten
Argumente sind: 1) Der jiidische Opferkult werde nicht aus eigener Anschauung, sondern
von seiner alttestamentlichen Fundierung her dargestellt (Attridge, Hebrews, 8). 2) Aus-
serdem werde der herodianische Tempel nicht erwihnt, statt dessen gelte die Stiftshiitte
als Symbol fiir den Opferkult tiberhaupt (Weiss, Hebréer, 77). 3) Auch Josephus schreibe
nach 70 n. Chr. an mehreren Stellen der Antiquitates (Attridge; Hebrews, 8 nennt Ant
3,6.1-8; 3,7.1-7; 3,9.1ff.) im Prisens vom juidischen Kult (dazu vgl. Anm.41). 4) Die theolo-
gische Typologie und christologische Affinitdten zu Lukas, Past und I Petr spriachen cher
fiir eine Abfassungszeit zwischen 70 und 80p (so Attridge, Hebrews, 9, dhnlich Weiss,
Hebrier, 95). 5) Die Nichterwiahnung der Tempelzerstorung (s.u.) sei kein Argument fiir
Frithdatierung, da der Hebr kein polemisch-apologetisches Interesse verfolge (Weiss,
Hebrier, 56). 6) Aus Hebr 10,32ff. sei deutlich das Problem der Parusieverzogerung zu
erkennen; die Nah-Aussagen 10,25 und 10,37 seien lediglich ein Motiv der Parinese
(Weiss, Hebréer, 72ff.). 7) Hebr 2,3 und 13,7 seien Hinweise darauf, dass die Generation
der Lehrer weggestorben sei. Angeschrieben sei demgemiss die «zweite Generation»
(Attridge, Hebrews, 12; Weiss, Hebrier, 62). 8) Hebr 10,32ff. lasse die drohende Christen-
verfolgung unter Domitian erkennen (Weiss, Hebrier, 77).

12 Eine Datierung vor der Zerstérung des Tempels vertreten vor allem John A.T.
Robinson, Redating the New Testament, London 41981, 200-220 (67 p), August Strobel,
Der Brief an die Hebrder. in: NTD 9/2, Gottingen 11975 und Klaus Berger,
Theologiegeschichte. Die Argumente sind: 1) In Hebr sei ein bestehender Opferkult
vorausgesetzt, die Zerstorung Jerusalems werde in Hebr anders als in Barn 16,4 nicht
reflektiert. Dieses argumentum e silentio bietet aber keine letzte Sicherheit, es setzt
voraus, Hebr habe ein apologetisches oder gar polemisches Interesse (s.0.) 2.) Die
neronische Christenverfolgung sei in lebendiger Erinnerung (Kap. 5f.). 3) Philip E.
Hughes (A Commentary on the Epistle to the Hebrews, 1977, oder Grand Rapids (1987))
kritisiert die Charakterisierung der Adressaten seitens der Forschung als «2.Generation»:
5,11ff. verweise allenfalls auf einige Jahre seit der Bekehrung; 2.3 sei ein Verweis auf
Augenzeugen. Nach 9,26; 10,25.37 sei die Naherwartung ungebrochen, die Christologie
weise ein frithes Entwicklungsstadium auf.

13 Helmut Feld (Der Hebrierbrief, in: EAF 228, Darmstadt 1985) rechnet mit 95 n.
Chr. als Abfassungsdatum des 1Clem, Attridge, Hebrews, mit 115 n. Chr. Vgl. auch mei-
nen Aufsatz «Die Datierung des Ersten Klemensbriefes — Anfragen an eine communis
opinio», NTS 44 (1998) 591-607.



348 Kurt Erlemann

friihen 90er Jahre des 1. Jahrhunderts. Allerdings sind in letzter Zeit
vermehrt Zweifel dariiber aufgekommen, ob eine allgemeine Christenver-
folgung iiberhaupt stattgefunden hat oder nicht.'"* So kénnte Hebr durchaus
auch im Zusammenhang mit der neronischen Verfolgung zu verstehen sein.
Die Frage der Datierung kann demnach als noch nicht geklirt gelten.”

Als einigermassen gesichert kann bisher nur gelten, dass Paulus als Autor
des Hebr nicht in Frage kommt. Dariiber hinaus gibt es nach wie vor gegen-
siatzliche Einschitzungen. Zum einen wird die Selbstindigkeit und Unabhin-
gigkeit des Hebr von Paulus betont, zum anderen wird er der Paulusschule zu-
geordnet. Die Schwierigkeit liegt darin, dass der sprachliche und theologische
Befund beide Moglichkeiten offenldsst. Hinzu kommt, dass gemeinsame Be-
grifflichkeiten wie Gesetz, Gerechtigkeit oder Glaube in unterschiedliche
Fragestellungen eingeordnet sind, was den Vergleich zusitzlich erschwert.
Man konnte von einer Verschiebung des Koordinatensystems sprechen, in
das die Begrifflichkeiten eingezeichnet sind. Der Grund sind unterschiedliche
Problemstellungen, Gemeindestrukturen und Interessenlagen.

1.3 Zielsetzung, L.osungsansatz

Die giangigen Vergleichskategorien haben sich als unzureichend erwiesen.
Aussagen, die tiber die Feststellung einer nichtpaulinischen Verfasserschaft
des Hebr hinausgehen, sind widerspriichlich und erwecken den Anschein der
Auswechselbarkeit. Im vorliegenden Beitrag soll daher der Versuch gemacht
werden, den Vergleich zwischen Paulus und dem auctor ad Hebraeos weiter-
zufithren und ihn an zwei Fragen festzumachen, die bislang weniger im Blick
waren: Erstens, wie wird das Postulat einer neuen «Heilsordnung» bzw. einer
neuen Heilswirklichkeit begriindet und legitimiert? Zweitens, wie bewiltigen
die Autoren das Problem der Unanschaulichkeit, ja Unsichtbarkeit des Neu-
en? Die beiden Fragen werden nicht nur von den beiden Autoren reflektiert,
sondern beschiftigen das frithe Christentum ganz allgemein. Die Behaup-
tung, dass mit dem Christusgeschehen der verheissene «neue Bund» einge-
setzt habe, war umstritten. Die Evidenz dieser neuen Wirklichkeit war aller-
erst nachzuweisen, denn die historischen Fakten sprachen gegen sie. Entge-
gen einer irdisch-politisch orientierten Messiaserwartung, deren Spuren sich
auch in den Evangelien finden (vgl. Mk 11,10, Lk 19,11; Act 1,6) schien mit
Jesu Tod dessen Messianitit widerlegt. Die Wunder Jesu erschienen im nach-

4 Dies bestreiten mit guten Griinden Leonard Thompson, The Book of Revelation.
Apocalypse and Empire, Oxford 1990, 95-115, Paulo A. de Souza Nogueira, Der Wider-
stand gegen Rom in der Apokalypse des Johannes, Diss. Maschinenschrift Heidelberg
1991, S.5-23, sowie K. Erlemann, Datierung, 595-597. — Die Zweifel haben Auswirkungen
auf die Datierung auch anderer neutestamentlicher Schriften wie I Petr oder Apk.

15 In Abwigung aller Unsicherheiten datiert Attridge, Hebrews 9, Hebr zwischen 60
und 100 n.Chr. — Vgl. weiter dazu unten, Exkurs unter 3.4.



Alt und neu bei Paulus und im Hebrierbreif 349

hinein als Einzelepisoden, der entscheidende Machterweis blieb aus. Das
fiihrte nicht nur frither oder spiter zu antichristlicher Polemik, sondern auch
zu Glaubenszweifeln in den eigenen Reihen. Die Bestimmung des eigenen
theologischen Standortes nach aussen und nach innen ist eine der Hauptauf-
gaben der friithchristlichen Autoren.

Meine Arbeitshypothese lautet: Paulus und der Hebr haben sich mit ei-
nem von konservativen Judenchristen bzw. nichtchristlichen Juden vorge-
brachten Neuheitsvorwurf auseinanderzusetzen und zugleich die Angeschrie-
benen der Wirklichkeit der neuen «Heilsordnung» zu vergewissern. Die Ver-
héltnisbestimmung bewegt sich zwischen Betonung der Kontinuitit und der
Zasur. Jenseits des gemeinsamen Modells der Uberbietung des Alten durch
das Neue bestehen tiefgreifende Unterschiede, ja Gegensitze. Sie resultieren
aus unterschiedlichen Problemlagen und Aussageabsichten, lassen aber auch
einen unterschiedlichen «Emanzipationsgrad» erkennen.

2. Die inner-neutestamentliche Diskussion um das « Neue»

2.1 Der Neuheitsvorwurf in der Antike und 1m frithen Christentum

Die gesellschaftliche Einstellung zu neuen Bewegungen und Ideen in der
griechisch-romischen Antike ldsst sich nach Peter Pilhofer'® ~ bei aller
Vorsicht vor Pauschalurteilen — auf den Nenner «was alt ist, ist gut» bzw. «was
ilter ist, ist besser» bringen. Das heisst, der Begriff des Neuen ist tendenziell
negativ besetzt und erweckt Misstrauen. Demgegeniiber geniessen die
Tradition und insbesondere der Ursprung (apyn) einer Entwicklung einen
heute kaum nachvollziehbaren Vertrauensvorschuss. Fiir die Vertreter neuer
Bewegungen ergibt sich daraus die Notwendigkeit, das angeblich «Neue» per
Alters- oder Weissagungsbeweis als der Tradition gleichrangig oder gar
iiberlegen darzustellen. Pilhofer untersucht die Reaktionen der jiidischen und
frithchristlichen Autoren auf den seitens der paganen Umwelt heran-
getragenen Neuheitsvorwurf. Er erkennt im Altersbeweis ein Spezifikum der
frithchristlichen Apologetik, wihrend er der «christlichen Urliteratur» (sic)
ausfiihrliche Altersbeweise abspricht'’. Demgegeniiber sehe ich im Neuen
Testament nicht nur vereinzelte Hinweise auf das Problem des «Neuen» (vgl.
den folgenden Absatz), sondern auch ausgesprochene Altersbeweise, gerade
bei Paulus und im Hebr. Die Gegner sind hier nicht philosophisch gebildete
Heiden, sondern das nichtchristliche Judentum.

Die Diskussion um das «Neue» im Neuen Testament ist Teil der Reaktion
auf den - freilich nicht expressis verbis genannten — Neuheitsvorwurf des

16 Zum folgenden vgl. dessen Dissertation «Presbyteron Kreitton. Der Altersbeweis
der jiidischen und christlichen Apologeten und seine Vorgeschichte», Tiibingen 1990.
7 Op.cit. 7, Anm.28.



350 Kurt Erlemann

nichtchristlichen Judentums an das frithe Christentum. Mehrere Aspekte sind
hier mitzudenken: Zum einen galt es, den eigenen, «neuen» Standpunkt nach
aussen hin zu rechtfertigen und zu festigen. Zum anderen war es wichtig, nach
innen hin das Verhiltnis zur Mutterreligion zu bestimmen. Die Abgrenzung
vom und die Betonung der Kontinuitdt mit dem Alten sind die Eckpunkte der
theologischen Standortbestimmung der frithchristlichen Zeit.

2.2 Neutestamentliche Textbeispiele

Einige Beispiele der Diskussion um das «Neue» an der Lehre Jesu seien
vorab genannt, um den Problemhorizont abzustecken.

1. Bei der sogenannten «Fastenfrage» Mk 2,18-22parr wird das Verhalten
der Jesusjiinger dem der Johannesjiinger und der Phariséder gegeniiberge-
stellt. Die Anfrage kommt einem Vorwurf gleich, denn Fasten galt als
Ausdruck besonderer Frommigkeit und Bussbereitschaft (vgl. Tob 12,8f.;
Mt 6,1.16-18). Die Antwort Jesu ist zweiteilig und dient der Rechtferti-
gung des unkonventionellen Verhaltens. Im ersten Teil weist Jesus meta-
phorisch auf die besondere Situation der Jesusjiinger hin: Sie sind wie die
Weggefihrten des Briautigams, die noch einmal mit ihm zusammen feiern,
bevor er (per Hochzeit) «von ihnen genommen» wird (V.19). Fasten ist in
dieser Situation nicht adédquat, ja geradezu absurd. Fasten als Zeichen der
Trauer ist der Zeit nach der Trennung vorbehalten (V.21). Der zweite Teil
bringt das Problem durch einen doppelten Vergleich auf eine andere Ebe-
ne: Die neue Situation verlangt nach einer grundlegenden Erneuerung,
denn wo Neues auf Altes aufgesetzt wird, verliert das Neue seine Wirkung
und das Alte geht kaputt (V.21f.). Mit anderen Worten: Eine neue Zeit
fordert neue Verhaltensregeln. Die alten Verhaltensmuster sind unzu-
langlich und anachronistisch. Damit ist die Zasur bejaht und mit dem Hin-
weis auf den epochalen Einschnitt begriindet. — Der Verzicht auf das Fa-
sten ist kein Hinweis auf den Antinomismus Jesu, die Kontroverse bewegt
sich innerhalb des von der Tora gesteckten Rahmens. Es liegt vielmehr
eine Zeichenhandlung vor, die die Vollmacht des irdischen Menschen-
sohns gegeniiber herrschenden Frommigkeitsidealen unterstreicht.'®

2. Im Eingangsteil der Bergpredigt — zwischen Seligpreisungen und Antithe-
sen —weist Jesus laut Matthius (5,17-20) pointiert darauf hin, dass die neu-
en Heilskriterien und die nachfolgende Auseinandersetzung mit Vor-
schriften der Mosetora keinen Bruch mit derselben markieren — im Ge-
genteil: Das Gesetz hat ewige Giiltigkeit, und es gilt, die gesetzestreuen
Schriftgelehrten und Pharisder in ihrer Gerechtigkeit noch zu iibertref-

8 Mit Klaus Berger, Die Gesetzesauslegung Jesu. Ihr historischer Hintergrund im
Judentum und im Alten Testament, Teil I: Markus und Parallelen, Neukirchen 1972, 577-
584.



Alt und neu bei Paulus und im Hebrdierbreif 351

fen.!” Als «Vorzeichen vor der Klammer» hat das Bekenntnis zur Moseto-
ra die Funktion eines hermeneutischen Schliissels der Gesetzesauslegung
Jesu und dient der Beteuerung seiner Kontinuitéit mit dem Gesetz und da-
mit seiner Legitimitédt als Schriftgelehrter. Von vornherein wird anders-
lautenden Vorwiirfen der Wind aus den Segeln genommen — meines Er-
achtens eine Reaktion auf einen bereits erhobenen Neuheitsvorwurf.

3. Besonders aufschlussreich ist die Charakterisierung des Liebesgebots in
den einzelnen johanneischen Schriften. Hier ist, was das Attribut des
«Neuen» angeht, eine gegenldufige Tendenz erkennbar: Nach II Joh 5 ist
das Gebot der geschwisterlichen Liebe ausdriicklich kein neues Gebot,
sondern das altbekannte (koi viv €p@Td o€, KLpla, 0VY OG EVIOATV KOV
TPpGoOV GOl GAAG fiv €lyouey ar’ dpxic, Tvo dyamduey dAliiovug).”’ — Der
Konflikt, ob das Liebesgebot Jesu alt oder neu sei, kommt in I Joh 2,7f.
zum Ausdruck: Das Gebot ist einerseits alt, ausdriicklich wird die (Uber-
einstimmung des diskutierten Gebots mit dem friither gehorten Wort fest-
gestellt (1 évtoAn 1 modaid €otiv 0 Adyog Ov kovoate). Andererseits ist es
aber doch ein neues Gebot mit Wahrheitsanspruch, und die Begriindung
hierfiir liegt in der endzeitlichen Situation: «dtt 1) 6kotio Topdyetal Kol O
dAC 1O AANOLVOV [N daiver» (2,8). Die neue Zeit legitimiert die Rede vom
neuen Gebot — die Argumentation entspricht der in Mk 2,21f. — Eindeutig
und ohne Abstriche «neu» wird das Liebesgebot in Joh 13,34 genannt:
«'EvtoAnv kawvny didwmut npiy, iva ayardte aliiniovg.» Die Neuheit des Ge-
bots wird nicht gerechtfertigt, lediglich wird auf Jesu eigenes nachzuah-
mendes Verhalten hingewiesen.

Die Beispiele zeigen das Ringen um eine addquate Verhiltnisbestimmung
des jungen Christentums konservativen Stromungen gegeniiber. Die Band-
breite reicht von defensiven, auf Nachweis der Kontinuitidt mit dem Alten be-
dachten Aussagen (Mt 5,17-20; II Joh 5) bis hin zu «emanzipierten» Ausse-
rungen wie Joh 13,34 oder Mk 2,21f. An der Schnittlinie steht I Joh 2,7f.

19 Vgl. Mt 23,2: Die Jiinger sollen sich nach der Lehre der Nachfolger Moses richten,
nicht aber deren Heuchelei iibernehmen.

2 Es ist nicht zwingend, die Wendung &n’ dpyfic auf die Predigt Jesu zu beziehen (so
bei Hans-Josef Klauck, Der zweite und dritte Johannesbrief, in: EKK XXIII/2, Neukir-
chen/Ziirich 1992, 50; weiter bei Michael Wolter, Die anonymen Schriften des Neuen
Testaments. Anndherungsversuch an ein literarisches Phdnomen, in: ZNW 79 (1988) 1-16
(8, u.a.). Eine Deutung auf die Mosetora ist zumindest nicht auszuschliessen. Eine Ent-
scheidung dariiber hiangt auch von der hier nicht zu leistenden Beurteilung des Konflikts
in I Joh und II Joh ab. Sollte die Wendung doch auf die Predigt Jesu zu bezichen sein, lige
hier ein Hinweis auf eine innergemeindliche Debatte um die Neuheit des Liebesgebotes
vor. Zum Konflikt in I Joh vgl. meinen demnéchst in der ThZ erscheinenden Artikel
«IJoh und der jiidisch-christliche Trennungsprozess».



352 Kurt Erlemann

2.3 Das Problem des Nichtsehenkonnens

Ein weiteres Problem des frithen Christentums ist die mangelnde Auf-
weisbarkeit bzw. das Nichtsehenkonnen der postulierten neuen Heilswirk-
lichkeit. Seit dem Auftreten Jesu von Nazareth hat sich augenscheinlich nicht
viel veridndert, alles scheint beim Alten geblieben zu sein. Hinzu kommt das
vergleichsweise unanschauliche Kultleben der neuen Gemeinschaft bzw. die
freiwillige oder erzwungene Trennung von Tempelkult und Synagoge. Die
Unanschaulichkeit und Unsichtbarkeit des Neuen sind Ausloser interner
Glaubenszweifel und, so diirfen wir vermuten, Angriffsfliche fiir Polemik
von aussen. Das Problem wird zur Herausforderung an die junge Glaubens-
gemeinschaft, die Evidenz des Neuen zu erweisen. Dieser Erweis wird einer-
seits von der absehbaren Zukunft erwartet: bald wird sich die Gottesherr-
schaft sichtbar durchsetzen. Andererseits verweisen die neutestamentlichen
Autoren auf bereits sichtbare Anfénge, die das kommende Ganze verbiirgen
sollen.” Die Evidenz der jetzt noch unsichtbaren Heilsordnung wird nicht nur
von der Zukunft erhofft, sondern in nachweisbaren Zeichen schon jetzt er-
kannt. Hier spielen die endzeitliche Gabe des heiligen Geistes und dessen
konkret aufweisbare Wirkungen eine ganz wichtige Rolle. Aber auch andere
Phidnomene werden als sichtbare Anfidnge gewertet, so die apokalyptisch ver-
standenen Bedringnisse der Gemeinde (Mk 13,9ff., Joh 16,20-22; 1 Petr
4,17f.) oder die Tatsache des Glaubens an sich. Die wiederholte Thematisie-
rung der Unsichtbarkeit des Neuen bei Paulus und in Hebr* lisst erkennen,
wie sehr bei Autoren und Gemeinden um den Nachweis des Neuen gerungen
wurde.

Der Textabschnitt Rom 8,18-39 thematisiert den Kontrast zwischen Glaubensiiberzeu-
gung bzw. Hoffnung auf der einen und erfahrbarer Wirklichkeit auf der anderen Seite. Das
eine ist nicht dem anderen zeitlich vorgeordnet (im Sinne von jetzt — dann), beides besteht
vielmehr gleichzeitig nebeneinander. Der «eschatologische Vorbehalt» besteht in der
Sichtbarwerdung der jetzt noch unsichtbaren Heilswirklichkeit (8,19.24f.)%. Das Problem
des Nichtsehenkonnens wird in V.24f. aufgearbeitet: €éArig ist nur dann wahre €Aric, wenn
sie sich auf Unsichtbares richtet. — Ebenfalls wird das Problem des Nichtsehenkdnnens im
autobiographischen Abschnitt IT Kor 4,7 — 5,10 aufgegriffen. Paulus begriindet seine Ge-
duld im Apostolat mit seiner Wirklichkeitssicht: Die derzeitige 0Xiy1g erarbeitet ihm und
ist fiir ihn transparent auf eine ungleich gewichtigere 86&a (4,17). Seine Grundorientierung
ist das «t0 pn Prendpeva», das im Unterschied zum Sichtbaren ewig ist (4,18). Die Gegen-
wart ist Zeit des Glaubens, nicht des Schauens (5,7).

21 Dazu vgl. Kurt Erlemann, Friihchristliche Endzeiterwartungen, in: UTB 1937,

Tiibingen 1996, 157f. 171f.

22 Rom 8,24f., 11 Kor 4f, Hebr 8,4f.; 11,1.7.27.

% Es handelt sich um den von mir so bezeichneten Typ der «revelatorischen
Erwartung» (vgl. Kurt Erlemann, Naherwartung und Parusieverzogerung im Neuen
Testament. Ein Beitrag zur Frage religioser Zeiterfahrung, in: TANZ 17, Tiibingen 1995,
392ff.).



Alt und neu bei Paulus und im Hebrierbreif 353

Nach Hebr 2,8a und 2,9 ist der Erhohte bereits strahlender Sieger iiber die kosmischen
Michte. Das Problem besteht darin, dass dies fiir die Glaubenden noch nicht sichtbar ist
(«olmo OpaEV> V.8b).” — Auf die Feststellung in Hebr 8,1 («Hauptsache, wir haben einen
Hohenpriester im Himmel») folgt, etwas seltsam, die Formulierung in V.4 («wenn er nun
auf Erden wiire, so wiire er nicht Priester, weil da schon welche sind, die nach dem Gesetz
die Gaben opfern»). Der Einschub wird dann verstindlich, wenn dahinter die Frage gese-
hen wird, weshalb das neue Kultgeschehen nicht fiir alle sichtbar auf Erden installiert wur-
de. Die Argumentation lduft darauf hinaus, den unsichtbaren himmlischen Kult als den zu-
gleich besseren darzustellen (V.5): Jesus muss im Himmel amtieren, da er hier den Bestim-
mungen des Gesetzes enthoben ist. — Die Definition des Glaubensbegriffs in Hebr 11,1
nimmt unmittelbar auf das Problem des Nichtsehenkdnnens Bezug («€Aieyyog ouv
Bremopévm).” — Die Definition wird im weiteren Verlauf von Hebr 11 an exemplarischen
Beispielen entfaltet: Nach V.7 und 27 bestand der Glaube bei Noah und Mose darin, das
fiir wahr zu halten und sich ganz und gar danach zu richten, was fir sie nicht zu sehen war
(Sintflut resp. Gott selber).

3. Alt und neu bei Paulus und im Hebrierbrief

3.1 Situativer Kontext

Um die theologische Standortbestimmung der beiden Autoren angemes-
sen beurteilen zu konnen, ist vorab eine Analyse des jeweiligen situativen
Kontextes zu leisten. Ansonsten lauft man Gefahr, «Apfel mit Birnen» zu
vergleichen. Zu skizzieren ist, anders gesagt, das jeweilige Koordinatensy-
stem, in welches die Autoren ihre Begrifflichkeiten eintragen. Beide Autoren
sind gezwungen, sich mit dem Geltungsanspruch der Mosetora auseinander-
zusetzen. Das verwundert nicht, entsteht doch das Christentum auf dem Bo-
den des Judentums und ist von diesem in der ersten Zeit gar nicht genau zu
unterscheiden. Man kann mit einigem Recht den Konflikt zumindest in sei-
nem Anfangsstadium als einen innerjiidischen bezeichnen. Erst spater
kommt es zur gegenseitigen Ab- und Ausgrenzung. Die Christen jener Zeit
hatten in diesem Prozess die bereits skizzierten Aufgaben zu 16sen.

Der Konflikt zwischen Paulus und seinen jiidisch-judenchristlichen Geg-
nern entziindet sich — neben der grundsitzlichen Frage nach der Heilsbedeu-
tung Christi — am Programm der beschneidungsfreien Heidenmission. Die
theologischen Grundfragen lauten: Wie kann der Mensch vor Gott gerecht
werden? Und: Wer gehort zur Heilsgemeinschaft dazu? Paulus argumentiert,
dass nach der neuen Heilsordnung nicht nur Juden, sondern auch Nichtjuden
vor Gott gerecht werden konnen, und zwar ohne Beschneidung, ohne die dus-

24 Selbst wenn nach Hebr 10,13 und I Kor 15,23-28 die endgiiltige Unterwerfung der
Miichte noch aussteht, ist Hebr 2,8b schon allein aus grammatikalischen Griinden nicht zu
ibersetzen mit «wir sehen, dass nicht ...» (gegen Klaus Berger, Bibelkunde des Alten und
Neuen Testaments Bd.2, in: UTB 972, Heidelberg 21984, 448). Das Nichtsehen ist
unabhingig davon, ob die Vorginge im Himmel tatsdchlich abgeschlossen sind oder nicht.

5 Weiter dazu unter 3.5.2.



354 Kurt Erlemann

serliche Erfiillung des Gesetzes.”® Die Frage der Beschneidung wird zum
neuralgischen Punkt, an dem sich fiir ihn eine grundsétzliche Standortbestim-
mung aufdringt. Die Tatsache aber, dass Paulus an Gottes Forderung nach
Gerechtigkeit auch fiir die Heiden festhilt, zeigt seine grundsitzlich positive
Einstellung zur Mosetora als Heilsgabe des Alten Bundes. Er sucht keinen
Weg am Gesetz vorbei, sondern versucht, dessen Erfiillung auf eine neue
Grundlage zu stellen. Er findet sie in seiner Christologie und in seinem Geist-
begriff. Doch dazu spiter.

In Hebr ist von einem Streit um die Heidenmission nichts zu spiiren. Die
Situation ist von zunehmender Glaubensmiidigkeit und ersten Erosionser-
scheinungen an den Gemeinderindern (10,25) belastet. Aussere Pressionen
bis hin zu pogromartigen Ausschreitungen (10,33f.) und das mehrfach er-
wihnte Problem der Unsichtbarkeit des Neuen?’ diirften die Glaubensmiidig-
keit noch geférdert haben. In dieser Situation sieht der Autor seine Haupt-
aufgabe in der Befaimotc, in der Zementierung der Glaubensgrundlagen und
in einer grundsitzlichen Verhdltnisbestimmung zur jiidischen Kultpraxis
(Hebr 4,14-10,18). Es geht dem Autor nicht um die Frage, wer zur endzeitli-
chen Heilsgemeinschaft dazugehort, sondern um den Nachweis, dass Jesus als
legitimer und effizienter Hoherpriester durch sein Selbstopfer nachhaltig
Stindenvergebung bewirkt und damit einen freien Zugang zu Gott geschaffen
hat. Ausgangspunkt ist die Beurteilung des alljdhrlich stattfindenden Jom-
Kippur-Ritus. Kritisiert wird dessen Ineffizienz: Er soll die Siinden eines Jah-
res tilgen, doch allein die Tatsache, dass er jdhrlich wiederholt werden muss,
zeige seinen provisorischen Charakter (10,1ff.). Eine wirkliche Siindenverge-
bung finde nicht statt, im Unterschied zum ein fiir allemal erfolgten Selbstop-
fer des ewigen Hohenpriesters Jesus (10,1-18 u.a.). Neben der Kritik am Jom-
Kippur-Ritus ist ein weiterer Kritikpunkt erkennbar: Speiseregeln sind nach
Auffassung des Autors ebenfalls rein dusserliche, ineffiziente Kultvorschrif-
ten (13,9).

Fazit: Der Konflikt um die Geltung der auf die Mosetora sich stiitzenden,
alten Heilsordnung entziindet sich entsprechend verschiedener Problem-
stellungen an unterschiedlichen Punkten. Die gemeinsame theologische
Grundfrage, wie kann der Mensch vor Gott gerecht werden? wird dement-
sprechend in je spezifischer Weise zugespitzt.

3.2 Alter und neuer Bund. Die Rezeption von Jer 38 LXX

Einig sind sich die Autoren in der Uberzeugung, dass mit dem Kreuzestod
Jesu ein neuer Bund geschlossen wurde, der den alten definitiv abgelost hat.

2 Rém 2,25-29; 3,21-31; Gal 3,1-14; 5.6.
2 vgl. Anm.22.



Alt und neu bei Paulus und im Hebrdierbreif 355

Das gilt, auch wenn der Riickgriff auf Jeremia in unterschiedlichen Kontex-
ten und zu unterschiedlichen Argumentationszwecken erfolgt.

3.2.1 Hebr 8,8-12 und Hebr 10,16f.

Die Bundesverheissung Jer 38,31-34 LXX wird im Hebr an zwei Stellen zi-
tiert: Einmal zu Beginn und einmal gegen Ende des lehrhaften Mittelteils.
Das Jeremiazitat in Hebr 8,8-12 begriindet die zuvor begegnende Redeweise
von Jesus als dem Biirgen bzw. Mittler eines besseren Bundes (€yyvog resp.
ueoitng kpettrovog drabnkng, Hebr 7,22; 8,6). Jer 38,31-34 LXX wird vollstin-
dig zitiert, die in V.13 gelieferte Anwendung ist jedoch recht mager: Am Je-
remiatext interessiert lediglich das Stichwort «kawvn §tobnkn». Die Tatsache,
dass von einem neuen Bund die Rede sei, qualifiziere den bisherigen Bund als
«veraltet»(nerolatokey resp. maiatovuevov). Mit der Ankiindigung eines
neuen Bundes erklidre Gott den ersten Bund fiir ein zeitlich begrenztes Pro-
visorium. Eine weitergehende Anwendung des Jeremiazitates wird nicht ge-
boten, inhaltliche Aspekte des neuen Bundes interessieren nicht. — Hebr 10,
16f. zitiert am Ende einer Grundsatzkritik am bisherigen Opferkult Jer
38,33.34 LXX. Das Zitat hat am Ende des Argumentationsgangs eine expo-
nierte Stellung und bringt die Kritik auf den Punkt. In der verkiirzten Zitat-
fassung entfillt das Stichwort der «xown dtabnkn». Die Anwendung be-
schrinkt sich auf das Stichwort «Siindenvergebung» als inhaltlichem Charak-
teristikum des verheissenen Bundes. Die Ankiindigung umfassender Verge-
bung macht, so die Anwendung V.18, den bisherigen Opferkult obsolet. —
Beiden Zitaten gemeinsam ist die Funktion, die bisher geltende Ordnung als
iberholt zu erweisen, einmal rein formal («neuer Bund» qualifiziert den bis-
herigen ab, Hebr 8), einmal im Blick auf den rituellen Vollzug (Siindenverge-
bung macht Opferkult iiberfliissig, Hebr 10).

3.2.2 11 Kor 3,6; Rom 11,26f.

Auch Paulus greift bei seiner Standortbestimmung auf den Bundesbegriff
und auf Jer 38LXX zuriick. Anders als Hebr zitiert er Jeremia nicht ausfiihr-
lich, sondern begniigt sich mit knappen Anspielungen. Im Kontext einer ldn-
geren Abhandlung iiber die theologische Bedeutung seines Apostolats (ab
2,14) stellt Paulus in II Kor 3 seine diokovia des neuen Bundes der diokovio
des alten Bundes gegeniiber (V.6ff.).”® Die Gegeniiberstellung geschieht
durch eine Reihe von Gegensatzpaaren, die die ungleich hohere 86&o des
neuen Bundes hervorheben. Paulus setzt den alten Bund mit der Wirkung des
mosaischen Gesetzes als totendem Buchstaben ins Verhiltnis. Thm steht die

% Zum folgenden vgl. Jens Schriter, Der versohnte Versohner. Paulus als unentbehrli-
cher Mittler im Heilsvorgang zwischen Gott und Gemeinde nach II Kor 2,14 — 7.4, in:
TANZ 10, Tiibingen 1993.



356 Kurt Erlemann

Wirkung des Gesetzes als lebendigmachendes nvetpa gegentiber (V.6). Das
knappe Zitat von Jer 38,31 LXX in diesem Kontext dient dazu, die Uberbie-
tung des Ausseren durch das Innere (Tinte/Geist V.3; Steintafeln/Herzen V.3;
Buchstabe/Geist V.6) als Verwirklichung des ldngst verheissenen neuen Bun-
des zu kennzeichnen. Im Gegensatz zu Hebr ist es also gerade ein inhaltlicher
Gesichtspunkt, der an Jeremia interessiert. — Kein eigentliches Zitat liegt in
Rom 11,26f. vor. Im Zusammenhang der Verhéltnisbestimmung von Heiden-
christen und Israel greift Paulus recht frei auf Jes 59,20f. und Jer 38,33 LXX
zuriick. Inhalt des neuen Bundes ist demnach die von Gott selbst vollzogene
Vergebung der Siinden des Volkes.

Wihrend in Hebr der Akzent auf der Ablosung des Alten durch das Neue
liegt, liegt er in 11 Kor 3 auf der endzeitlichen, pneumatischen Uberbietung
des Ausseren durch das Innere. In Rom 11 spielt der Gegensatz von alt und
neu keine Rolle, die Einlosung der Jeremiaverheissung steht noch aus. — Uber
die Deutung von Jer 31 hinaus teilt Hebr die Verbindung des Bundesgedan-
kens mit der Kategorie aussen/innen: Sie kommt im Gegensatz von «&dusserli-
cher Reinheit» und «Reinigung der Gewissen» (Hebr 9,13f.) zum Ausdruck
und steht dort in unmittelbarer Beziehung zum Bundesgedanken (9,15; vgl.
10,16-18 und 10,22).

3.3 Das Problem der Giiltigkeit des vopog

3.3.1 Kult- und/oder Moralgesetz?

Wiederholt wurde darauf hingewiesen, dass Paulus und Hebr den Geset-
zesbegriff unterschiedlich akzentuieren: Paulus gehe es mehr um das Moral-
gesetz, Hebr betone dagegen das Kultgesetz.” Einzuwenden ist, dass eine
Unterscheidung zwischen ethischem und kultischem Gesetzesaspekt von den
Autoren selbst nicht vorgenommen wird. Die kultische Zuspitzung des Ge-
setzesbegriffs in Hebr bzw. die ethische bei Paulus entspricht vielmehr der je-
weiligen Problemstellung.™

2 u.a. Weiss, Hebrier, 87 und 403.

30 Weiss (op.cit.403) stellt fest, dass der vopog im Hebr ausser in 10,28 nur in 7,1-10,18,
d.h. nicht im paradnetischen Teil des Hebr, begegnet. Fiir Weiss ist dies ein Indiz dafiir, dass
fiir Hebr die paulinische Fragestellung nicht mehr existent sei. Das Thema Gesetz werde
eher akademisch verhandelt, als Stilmittel zur Entfaltung der -christologisch-
soteriologischen Position des Verfassers, d.h. das Thema Gesetz sei der Christologie bzw.
Soteriologie zugeordnet. Dagegen ist einzuwenden, dass fiir Hebr der Opferkult den
gesamten vopog reprasentiert. Der zentrale Konflikt um die Effektivitdt der Opfer ist
zugleich der Konflikt um die Geltung des Gesetzes. Eine Abschwichung der Problematik
gegeniiber Paulus kann ich nicht erkennen. Das Fehlen im parinetischen Teil resultiert
aus der radikaleren Losung der Gesetzesfrage.



Alt und neu bei Paulus und im Hebrierbreif 357

3.3.2 Hebr 7,11-19

Mit dem alten Bund ist nach Hebr auch der jiidische vépog erledigt. Grund
ist dessen defizitirer Charakter: Er ist schwach und nutzlos und kann nichts
zur Vollendung bringen (7,11.18f.). Er ist lediglich Abschattung der zukiinfti-
gen Heilsgiiter und nicht mit diesen identisch (Hebr 10,1). Die Einsetzung
Jesu zum Hohenpriester erforderte eine Anderung der gesetzlichen Regelun-
gen uiber das Priesteramt (7,11-14). Die neue Legitimationsgrundlage ist nicht
mehr der vouog €vtoAilg copxivng, sondern die dUvoulg {wfg axataivtov
(7,16). Mit dem einmaligen Opfer Jesu Christi ist das Gesetz endgiiltig obso-
let geworden. Das gilt, selbst wenn der Autor in Hebr 13,10-14 vom «Lobop-
fer» des Bekenntnisses und des liebevollen Umgangs miteinander als dem
wahren Kult spricht. «Kult» ist hier blosse Metapher, das geforderte Tun wird
nicht mit dem Gesetzesbegriff in Verbindung gebracht. Der Autor zeigt kein
Interesse, die bleibende Giiltigkeit des Gesetzes zu betonen.”!

3.3.3 Paulus (II Kor 3; Rom 7f.; Gal 3)

Die Misere des alten Bundes liegt fiir Paulus nach II Kor 3 nicht im defi-
zitiren Charakter des Gesetzes, sondern — und hier deutet Paulus Ex 34 alle-
gorisch — darin, dass die Begrenztheit seiner 0o den Israeliten verborgen
blieb, selbst als Christus diese Begrenztheit offen vor Augen stellte. Das Pro-
blem ist nicht der vopoc als solcher, sondern seine Fehleinschiitzung als wei-
terhin giiltige Grundlage des Verhiltnisses zu Gott (vgl. Rom 9,31f.). Erst
wenn Israel sich bekehrt, wird diese Verstockung aufgehoben werden (V.16).
Ob das Gesetz des Mose allerdings weiterhin gilt, wird im Kontext nicht re-
flektiert; die Argumentation dient lediglich dazu, die Qualitit der paulini-
schen dioxovia hervorzuheben.

Im Romerbrief hat Paulus zwischen Juden- und Heidenchristen zu vermit-
teln, es geht um die gegenseitige Akzeptanz zweier divergierender Gemein-
degruppen. Paulus argumentiert, was die Geltung der Mosetora angeht, sehr
moderat, ja harmonisierend: Sie gelte weiterhin, denn sie sei von Haus aus
heilig, gerecht und gut, von pneumatischer Qualitit (Rom 7,12.14).” Das Pro-
blem ist nicht das Gesetz, sondern der Mensch: Vor Christus traf das Gesetz
auf den fleischlichen, sarkischen Menschen, der anféllig war fiir Stinde und

1 'Weiss, Hebrier, 404 sieht freilich keine Anzeichen fiir einen grundsitzlichen, mogli-
cherweise gegen judaisierende Neigungen der Adressaten ankdmpfenden Antinomismus.
Die Rede vom «Gesetz» sei eher funktional zu deuten und diene der Herausstellung der
Grosse des wahren Priestertums Christi. Die positive Funktion des Gesetzes liege in der
schattenhaften Vorausdarstellung der eigentlichen Heilswirklichkeit (9,9). Doch gesteht
auch Weiss zu, dass insgesamt diec negative Betrachtungsweise iiberwiegt (antitypische
Zuordnung von Urbild — Abbild, grundséatzliche Infragestellung des alten Kultus und
vopog (10,2-4)).

32 Mit Gesetz 111 (G. Klein), TRE 13, Berlin / New York 1984, 66f.



358 Kurt Erlemann

Begierde (7,5ff.).** Unter diesen Bedingungen kam die positive Funktion des
Gesetzes nicht zum Tragen, im Gegenteil: Es wurde zum Ankldger des Men-
schen, zum totenden Buchstaben, der die Siinde verschlimmerte, anstatt sie
wegzunehmen (7,5.9.13). Seit Christus und der Austeilung des Geistes trifft
das Gesetz auf den geisterfiillten, pneumatischen Menschen. Der «passt» so-
zusagen zum pneumatischen Gesetz, er kann es seiner Bestimmung nach, von
innen heraus, und das heisst bei Paulus im Sinne des Liebesgebotes erfiillen
(Rom 8,2;13,8.10; Gal 5,6.14; 6,2).34 Uberboten ist so auch die iusserliche Be-
schneidung durch die Beschneidung des Herzens. Der Apostel folgt damit der
Unterscheidung Philos zwischen #usserer und innerer Gesetzeserfiillung™
und findet in ihr die argumentative Grundlage fiir die beschneidungsfreie
Heidenmission.”® Und er entgeht dem Vorwurf gesetzesloyaler Judenchri-
sten, er gebe die Mosetora preis.

Paulus zeigt in der Gesetzesfrage eine flexible Haltung. Am néchsten
kommt er Hebr in Gal 3. Die Problemstellung beider Texte ist vergleichbar:
Es geht um die Attraktivitit, die von der alten, sichtbaren Heilsordnung aus-

3 Mit Attridge, Hebrews, 204: «The failure of the law lies in human weakness (desire)
of the flesh».

¥ Dazu Schroter, Versdhnter Versohner, 87 Anm.3: «Die Einhaltung des Gesetzes
wird ausdriicklich gefordert in I Kor 7,19; Gal 5,14; Rom 2,13; 13,8-10. «Fihig macht sie
dazu das mvetua, was aus Rom 8,4; Gal 5,22-25 hervorgeht. Verdndert hat sich also fiir die
Christen nicht die Forderung des Gesetzes, sondern seine verurteilende Wirkung sowie
die Moglichkeit, es jetzt durch das nvedpa erfiillen zu kénnen.» — Die Rolle des nvebua bei
der Erfiillung des Gesetzes wird von Giinter Klein, Gesetz II1, 71f. nicht reflektiert.

3 Ausweislich Philo, Quaest in Ex 2,2 (ad 22,21); vgl. De migr. Abr. 89-93. — Die
sprachliche und theologische Nidhe des Hebr zu Philo von Alexandrien ist hinreichend
dargestellt worden, vgl. Erich Grisser, Der Glaube im Hebrierbrief, MThSt 2, 1965, 95-
146, und Thomas Soding, Zuversicht und Geduld im Schauen auf Jesus. Zum Glaubensbe-
griff des Hebrierbriefes, ZNW 82 (1991) 214-141 (237). Sie betrifft nahezu alle zentralen
Themen und Topoi des Hebr wie den Bundes- und Glaubensbegrift, die Rezeption der
Melchisedek-Tradition, die Vorstellung vom himmlischen Hohenpriestertum, die Vorstel-
lung von der Mittlerschaft zwischen Gott und Menschen (€yyvog, peositng, Aoyog vgl. Rer
div her 205f.), die Rede vom Schwur Gottes (de Abr 273) usw. — Ebenso sind die Unter-
schiede zwischen Philo und Hebr herausgearbeitet worden (Helmut Koster, Die Ausle-
gung der Abraham-Verheissung in Hebréer 6, in: Rolf Rendtorff / Klaus Koch (Hgg.),
Studien zur Theologie der alttestamentlichen Uberlieferungen, Neukirchen 1961, 95-109
(102f.); Attridge, Hebrews, 192). Ein Hauptunterschied besteht in der allegorischen bzw.
anthropologischen Deutung der Tradition einerseits (Philo) und der typologischen Deu-
tung andererseits (Hebr).

% Dazu vgl. Eckhard Rau, Von Jesus zu Paulus. Entwicklung und Rezeption der antio-
chenischen Theologie im Urchristentum, Stuttgart 1994, 96ff. Weiter Geist (K. Berger)
TRE 12, Berlin / New York 1984, 178-196: «Beschneidung des Herzens» und die Erwar-
tung der eschatologischen Gabe des Geistes Gottes sind bereits in Ez 11,19; 18,31; 36,26f.;
Jer 31,33; Jub 1,23; Rom 2.28f.; Phil 3,3 u.a. kombiniert. Wenn das Gesetz ins Herz
geschrieben ist, kann es dank der neuen Geistesgabe erfiillt werden. — Zuletzt Friedrich W.
Horn, Der Verzicht auf die Beschneidung, NTS 42 (1996) 479-505 (490ff.).



Alt und neu bei Paulus und im Hebrderbreif 359

geht, um die Gefahr des Riickfalls ins nichtchristliche Judentum mit seinen
dusserlichen, ineffizienten Riten. Paulus sieht sich in Galatien massiven Ge-
genmissionsversuchen seitens gesetzesloyaler Judenchristen gegeniiber (2,14;
4,17; 5,1ff.). Heidenchristen werden umworben bzw. unter Druck gesetzt, sich
beschneiden zu lassen — gegen die Absprachen des Apostelkonzils. Und die
Remissionierung scheint erfolgreich zu sein, Gemeindeglieder sind verunsi-
chert (3,1). Paulus sieht den Ertrag seiner Arbeit in Gefahr.” In dieser Situa-
tion stempelt Paulus das Gesetz als iiberholte Ordnung ab (3,24f; 4,7). Der vo-
nog kann keine Gerechtigkeit schaffen (2,21), er hat seine Funktion als mot-
doywydg seit Christus eingebiisst. Die Christinnen und Christen sind vom Ge-
setz frei (3,25). Die Tora ist nicht mehr trennende Instanz zwischen Volkern,
sozialen Schichten und den Geschlechtern (3,28). Die Freiheit vom Gesetz
begriindet ein neues Verhiltnis zu Gott (4,1-7). Wer sich nachtréglich be-
schneiden lisst, vollzieht nicht nur einen dusserlichen Ritus, sondern erkennt
damit das Gesetz als ganzes an (5,2-4). — Gleichwohl ist fiir Paulus damit nicht
das Gesetz tiberhaupt vom Tisch: Es ist zwar als «motdoywydc» erledigt, nicht
aber seinem eigentlichen Inhalt nach. Nachstenliebe wird ausdriicklich als Er-
fullung des vouog bezeichnet (5,14). Zu erreichen ist sie durch die Gabe des
Geistes (5,22). Das so erfiillbare Gesetz ist «vopog Xpiotod» (6,2).

Zwischenfazit: Anders als in Hebr sind bei Paulus Gesetz und Bund nicht
miteinander gekoppelt. So hilt er den alten Bund fiir tberholt, hilt aber
gleichzeitig an der Geltung der Mosetora fest — sie ist und bleibt gute Ord-
nung Gottes.”® Mit der Einfiihrung des neuen Bundes haben sich lediglich die
Vorzeichen geédndert, unter denen das Gesetz seine Wirkung entfaltet. Kon-
stitutiv ist dabei die Kategorie von aussen und innen: Durch die endzeitliche
Geistesgabe kann das Gesetz seine eigentliche, positive Funktion endlich ent-
falten — als «Gesetz des Geistes» bzw. «Gesetz Christi». Ausserliche Riten
werden in diesem Kontext zum neuralgischen Punkt, an dem sich ablesen
ldsst, welche Wirkweise des Gesetzes anerkannt wird.

3.4 Das Neue als das Altere bzw. Ewige

Um die «pddagogische» Funktion des Gesetzes als iiberholt zu erweisen,
fithrt Paulus in Gal 3 einen Altersbeweis: Der in Gen 22,18 erwidhnte Nach-
komme (onéppo) und damit der Erbe der Abraham zugesprochenen Verheis-
sung ist Christus. Diese Verfiigung war freie Schenkung Gottes und hatte eine
hohere Giiltigkeit als die der erheblich spiter eingefiihrten Mosetora. Die
war lediglich eine Interimsverordnung zur Vorbereitung der noch unmiindi-
gen Menschen auf ihren spiteren Status als Miterben der Verheissung. Mit

7 Vgl. das wiederholte «vergeblich» in 3,4 und 4,11.

3 Hier widerspreche ich der Einschitzung Stegemanns (Alt und Neu in den Deutero-
paulinen) der generell die Diskontinuitiit der paulinischen Position mit der des Judentums
betont und auch Rom 10,4 in diesem Sinne interpretiert.



360 Kurt Erlemann

dem Kommen des «Haupterben» Jesus Christus ist die provisorische Erzie-
herfunktion des vopoc erledigt, die Freiheit vom Gesetz entspricht der eigent-
lich élteren «Ordnung». Der Glaube ist der neue und der alte Weg, Gerech-
tigkeit vor Gott zu erlangen (3,25f.). Damit kehrt Paulus den méglicherweise
von judenchristlicher Seite formulierten Neuheitsvorwurf um.*

Ganz dhnlich begegnet der Autor des Hebr einem impliziten Neuheitsvor-
wurf, indem er das himmlische Heiligtum des ewigen Hohenpriesters Jesus
mit der in Ex 25 beschriebenen Vorlage der Stiftshiitte identifiziert (8,5; vgl.
Act 7.44). Sie ist das Modell, nach welchem Mose die Stiftshiitte einrichten
soll. Zu diesem himmlischen Heiligtum verhaélt sich das irdische wie das Ab-
bild resp. der Schatten zum Original. Der Dienst der Leviten am irdischen
Heiligtum ist daher nur ein Scheindienst (V.5), wiahrend Jesus Hoherpriester
am wahren, himmlischen Heiligtum ist (V.2). Insofern steht Jesus nicht in
Konkurrenz zu den Leviten, sondern eindeutig iber thnen. — Melchisedek
war im Unterschied zu den levitischen Priestern ohne Stammbaum, dem Sohn
Gottes gleich (7,3). Jetzt, mit dem einmaligen Opfer Jesu und seiner Installa-
tion zum ewigen Hohenpriester nach der Ordnung Melchisedeks, ist der de-
fizitdre und provisorische Charakter des levitischen Opferkultes endgiiltig of-
fenbar geworden (7,17-19; 8,13). Die alte Heilsordnung hat ausgedient, die
Dualitdat von himmlischem Urbild und irdischem Abbild ist zugunsten des
Himmlischen aufgehoben. Der neue Bund ist ungleich besser als der alte, er
ist von Gott gleich doppelt durch Eid verbiirgt. Das Neue ist fiir Hebr zu-
gleich das, was von Ewigkeit her war. Die Kontinuitdt mit dem Alten liegt
demnach in der kontinuierlichen Uberbietung des Irdisch-Sichtbaren durch
das Himmlisch-Unsichtbare.

Exkurs: Die Rede von der «Stiftshiitte» und die Datierung des Hebr

Ein wichtiges Argument fiir eine Datierung nach 70 n. Chr. ist die Beob-
achtung, dass in Hebr nirgends vom Jerusalemer Tempel, sondern von der ok-
nvn, der «Stiftshiitte», die Rede ist. Diese Beobachtung ist richtig, es stellt sich
lediglich die Frage, wie sie zu bewerten ist. Die gingige Deutung besagt, mit
dem Terminus «oxknvn» sei gerade nicht das konkrete Jerusalemer Kultleben
im Blick, sondern die alttestamentlichen Ausfithrungen dariiber.* «Stiftshiit-
te» stellt nach dieser Auffassung so etwas wie ein zeitloses Prinzip des Opfer-
kultes dar.

Nun lisst sich die Rede von der «oxnvn» auch anders erkldaren, ndmlich
im Kontext des geschilderten Altersbeweises: Sie ldsst zu, was die Rede vom

¥ Dies dient der Stirkung der eigenen Identitéit (mit Stegemann, Alt und Neu in den
Deuteropaulinen, 526).
40 So zuletzt Weiss, Hebréer, 77.



Alt und neu bei Paulus und im Hebrierbreif 361

Tempel nicht ermoglicht: die Zuriickfiihrung auf eine éltere, ewige und
himmlische Ordnung, die mit dem Christusgeschehen aktualisiert und re-ak-
tiviert wurde. Nur am Begriff der «Stiftshiitte» ldsst sich die typologische Aus-
legung von Ex 25,40 und damit die Uberlegenheit des Priestertums Christi am
Alten Testament selbst festmachen. Von einer himmlischen Vorlage des Je-
rusalemer Tempels ist indes nirgendwo die Rede. So eignet sich die Rede von
der «oknvi» eindeutig besser fiir das Argumentationsziel des Hebr. Als Ar-
gument fiir eine Datierung nach 70 n. Chr. ist sie daher ungeeignet, zumal es
in 8,13 heisst, dass die bisherige Ordnung zwar veraltet, aber noch nicht end-
giiltig Vergangenheit ist. Ein Pendant zu Barn 16,3f. (Erwdahnung der Tem-
pelzerstorung) fehlt."!

3.5 Das Problem des Nichtsehenkonnens

3.5.1 Paulus: Die pneumatische Evidenz des Neuen

Paulus versteht es wie kein anderer neutestamentlicher Autor, das Gegen-
tiber von alter und neuer Heilswirklichkeit auf den Begriff zu bringen: Es geht
um die Opposition von Fleisch und Buchstabe auf der einen, und Geist auf
der anderen Seite (Rom 7,6, II Kor 3; Gal 3,3). Der neue Bund ist der Bund
des Geistes (II Kor 3,6). Der heilige Geist ist fiir Paulus die grundlegende Er-
fahrung des Neuen, er ist die verheissene endzeitliche Gabe Gottes, die zuerst
in Christus wirksam wurde. Paulus kann sogar sagen: Christus ist der Geist (I1
Kor 3,17, vgl.  Kor 15,45). Eine Prisenz des Geistes Gottes bei den Menschen
vor dem Christusgeschehen ist fiir Paulus undenkbar.* Als Grunderfahrung
des Neuen stellt der Geist eine Art Passepartout zur Klidrung zentraler The-
men wie Christologie, Eschatologie, Ekklesiologie, Verhidltnis zum Gesetz
und Leidensthematik dar. Der Geist ist dabei mehr als eine subjektive, letzt-
lich nicht vermittelbare Gewissheit oder Gesinnung. Er ist konkret sichtbar
und spiirbar; erstens: Er bewirkt beim Apostel tigliches Neuwerden (II Kor
4,16) und hilft ihm so, sein Apostelamt trotz alter Leiden durchzuhalten.*
Zweitens: Wer den Geist hat, wird zur Liebe als Frucht des Geistes und damit

# Hinzu kommt, dass die von Attridge, Hebrews, genannten Belegstellen fiir prisenti-
sche Rede vom jidischen Kult nach 70 n.Chr. bei Josephus, Ant 3 (vgl. Anm. 11) die
Beweislast nicht tragen kénnen: Ant 3,6.1-8 spricht durchweg in Vergangenheitstempora
vom Bau der Stiftshiitte, Ant 3,7.1-7 ist zwar eine prisentisch gehaltene Schilderung der
Kultgewinder, was sich aber angesichts der Einleitung in Vergangenheitstempora als Stil-
mittel erweist. Ant 3,9.1ff. schliesslich ist zwar prasentisch, aber aus sachlichem Grund: Es
geht um die Darstellung der (nach wie vor bestehenden) Toravorschriften iiber Opfer-
handlungen.

1 Kor 10,3f. («tvevuatikoy Bpépa/népa») bezieht sich auf den typologischen Sinn
von Fels = Christus (mit Klaus Berger, Geist, 181).

“ K. Erlemann, Der Geist als éppaBov (2 Kor 5,5) im Kontext der paulinischen Escha-
tologie, ZNW 83(1992) 202-218f.



362 Kurt Erlemann

zur Erfiillung des Gesetzes fihig (Rom 8,2ff.; Gal 5,22). Drittens: Der Geist
wird in bestimmten Geistesgaben wie Prophetie, Heilungsgabe und Wunder-
titigkeit greifbar (I Kor 12 und 14; Rém 12). Speziell in der Zungenrede wirkt
der Geist als Sprachrohr des Menschen Gott gegeniiber (Rém 8,26; I Kor
14,14). Tégliches Neuwerden, Praktizierung der Nichstenliebe und Charis-
men sorgen fiir die Evidenz der neuen Heilswirklichkeit und weisen den be-
sonderen Heilsstand der Tréigerinnen und Triger aus.

3.5.2 Hebr: Der Glaube als Beweis des Unsichtbaren

Auch Hebr kennt die Gabe des Geistes, doch erscheinen charismatische
Phianomene nach Hebr 2,4 und 6,41. als verflogene Gaben des Anfangs. Im
Kontext einer offenbar nicht charismatisch ausgerichteten Gemeinde kommt
der Geist als Erweis des Neuen demnach allenfalls mittelbar in Frage: Als
Autor und Interpret der auf die neue Heilsordnung zielenden Schrift (Hebr
3,7;9.8;10,15).

Eine Paulus vergleichbare Pneumatologie fehlt, sie erscheint auf zwei Aspekte begrenzt.
Erstens: auf die Deutung des Todes Jesu. Er hat nach Hebr 9,14 eine «pneumatische» Di-
mension: Jesus hat sich 816 nvevpatog atwviov, durch den ewigen Geist Gott zum Opfer
dargebracht. Der Geist ist demnach das Medium, mit dessen Hilfe sich Christus als untade-
liges Opfer an Gott herangetragen hat (so die wortliche Ubersetzung). Dahinter steht die
judische Vorstellung von Engeln als Uberbringern der menschlichen Opfer und Gebete (Ri
13; grBar 11f.: 14; bHag 13b; PesR 97a).** Zweitens: auf die Fihigkeit der Schriftauslegung.
Der Geist ist Autor und Hermeneut der Schrift, und damit Gottes ewiges Sprachrohr in der
Welt (Hebr 3,7; 9.8; 10,15). Wie in 1 Petr 1,10-12 dient der Geist der Legitimation
christologischer Schriftauslegung. Das christologische Schriftverstdandnis ist fiir Hebr die
eigentliche Geistesgabe (6,4f.). Die Parallelisierung von Geist und Engeln in der Frage der
Autorschaft der Schrift (vgl. 2,2) bestitigt die Anlehnung an die jiidische Engellehre.* Der
Geist ist nach Hebr ein den Engeln vergleichbarer Mittler zwischen Gott und Menschen,
der von Anbeginn der Welt wirkt, in der Schrift bis hin zur Erlésungstat Christi. Hebr
partizipiert damit an einer breiteren, jiidisch-judenchristlichen Geistkonzeption.

Dem paulinischen Geist als Angeld entspricht in Hebr bedingt eine ande-
re Grosse: Die niotig, der Glaube nach der Definition von Hebr 11,1. Luther
iibersetzt: «Es ist aber der Glaube eine feste Zuversicht auf das, was man
hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, was man nicht sieht . Ich halte die Uber-
setzung von «unoctocig» und «€Aieyyoc» im Sinne von «eine feste Zuversicht»
bzw. «ein Nichtzweifeln» fiir ungliicklich. Denn es geht um mehr als um eine
subjektive Einstellung. Es geht — hier schliesse ich mich Heinrich Dérrie * an
—um die konkret fassbare Grundlage (so vndctaoigin einer der Hauptbedeu-
tungen?’) der Heilswirklichkeit und um den Beweis (2\eyxoc) des Unsichtba-
ren. Ich schlage daher als Ubersetzung vor: «Der Glaube ist die sichere

Grundlage des Erhofften, ein Beweis fiir die unsichtbaren Dinge». Glaube ist

“ Belege bei Engel III (K.E. Grozinger) TRE IX (1982) 593.
* Ausfiihrlich dazu Berger, Theologiegeschichte, 466f.
% Heinrich Dérrie, «Zu Hbr 11,1», ZNW 46 (1955), 196-202.



Alt und neu bei Paulus und im Hebrierbreif 363

nach diesem Verstindnis ein sichtbarer Anfang, vergleichbar dem Geist bei
Paulus.®® Seine konkrete Wirkung wird im weiteren Verlauf von Hebr 11 an
alttestamentlichen Beispielen entfaltet. Sie zeigt sich im Gottesgehorsam ge-
gen alle Zweifel und in der Erfiillung zuvor ergangener Verheissung. Durch
seine Selbstentdusserung wurde Jesus zum Anfithrer und Vollender des
Glaubens. Glaube ist nach Hebr aber nicht Glaube an Jesus Christus, der Au-
tor macht seinen Glaubensbegriff nicht am christologischen Bekenntnis
fest.*” Glaube meint vielmehr, sich in die lange Reihe der Glaubenszeugen
einzureihen und Jesus als dem Anfénger und Vollender des Glaubens nach-
zufolgen. Der Glaubensbegriff ist leidenstheologisch ausgerichtet, der irdi-
sche Jesus fungiert als Vorbild fiir das Verhalten in Zeiten schwerer Bedring-
nis. Die geforderte Grundorientierung kommt in 13,13f. zur Sprache.

3.5.3 Paulus und Hebr: Das Unsichtbare ist das Bessere

Flankierend zur Argumentation mit dem Geist bzw. dem Glauben als
sichtbaren Anfiangen wird das Problem der Unsichtbarkeit des Neuen von
beiden Autoren im platonischen Sinne «kultiviert»: Das Unsichtbare ist das
Bessere. Das himmlische Heiligtum ist eigentlich das Urbild des irdischen, die
levitischen Priester dienen nur dem Abbild des himmlischen (Hebr 8,5). Wah-
re Hoffnung richtet sich nicht auf das Sichtbare (R6m 8,24), was sichtbar ist,
ist vergidnglich (II Kor 4,18), ist nur Schatten und Abbild des Himmlischen
(Hebr 8,5; 10,1; vgl. Kol 2,17). Das Ewige hingegen ist nicht mit Hédnden ge-
macht (Mk 14,58, II Kor 5,1; cf. Act 7,47f.; Kol 2,11, Hebr 9,24). — Mit dieser
Argumentationsform stehen sowohl Paulus als auch Hebr in der Néhe Philos
von Alexandrien.”

Zwischenfazit: Nach gemeinsamer Auffassung hat Gott den Glaubenden
ein sichtbares «Pfand in die Hand» gegeben, das sie der noch ausstehenden
Verheissung versichert. Wihrend sich fiir Paulus die neue Wirklichkeit in den
Geistwirkungen sichtbar fiir alle manifestiert, bleibt Hebr auf die argumenta-

47 James H.Moulton / George Milligan, The Vocabulary of the Greek Testament, Lon-
don 1949, nennen als «central idea» aller Bedeutungsvarianten «something that underlies
visible conditions and guarantees a future possession». — Vergleichbar Henry G.Liddell /
Robert Scott, A Greek-English Lexicon, Oxford 1968 (origin, actual existence, founda-
tion).

# Auch hier ist die Nihe zu Philo mit Hinden zu greifen: niotic meint bei Philo die
Haltung unbedingten Sich-Abwendens vom Irdisch-Verginglichen und unbeirrten Fest-
machens in der Wirklichkeit des unsichtbaren Golttes, ...» dass der Schluss unausweichlich
ist, der Hebr habe sich in seinem Glaubensverstindnis (wie auch sonst in seiner Theolo-
gie) von einem hellenistischen Judentum alexandrinischer Couleur inspirieren lassen, des-
sen herausragender Vertreter Philo ist.» (Zitat S6ding, Zuversicht und Geduld, 237; vgl.
Grisser, Glaube, 95-146).

4 Klaus Berger, Theologiegeschichte, 438.

5 Philo, Decal 82; VitMos I1 74ff.141; SpecLeg I 66ff; Congr 116f.; vgl. Sap 9.8.



364 Kurt Erlemann

tive Aufarbeitung der Unsichtbarkeit beschrinkt. Der Glaubensbegriff kann
das Manko fehlender Geistwirkungen nur unzureichend ausgleichen.

4. Fazit

1. Der dussere Rahmen der Standortbestimmung

Die Aufgabe einer theologischen Standortbestimmung stellt sich bei bei-
den Autoren im Gegeniiber zu konservativen Judenchristen bzw. zu nicht-
christlichen Juden. Der Trennungsprozess ist in vollem Gang, die christlichen
Gemeinden haben sich mit dem Geltungsanspruch der Mosetora auseinan-
derzusetzen. Sowohl bei Paulus als auch in Hebr entziindet sich der Konflikt
an rituellen Vollziigen wie Beschneidung, Speisegeboten und Opferkult. Von
einer gefestigten Haltung der Gemeinden kann keine Rede sein, im Gegen-
teil: Thre Unsicherheit in diesen Fragen veranlasst die Abfassung der aposto-
lischen Schreiben. Die Unsicherheit wird einerseits von aussen, von seiten ge-
setzesloyaler Kreise genihrt, andererseits hingt sie mit dem Problem zusam-
men, dass der eigene Wahrheitsanspruch nicht evident ist: Das Postulat des
neuen Bundes wird durch die erfahrbare Wirklichkeit nur bedingt gedeckt. In
Hebr sind die Zeichen des Neuen selbst bei den «Insidern» umstritten. Der
Neuheitsvorwurf, der hinter zahlreichen frithchristlichen Aussagen zu vermu-
ten ist, verlangt nach einer weit ausholenden argumentativen Legitimation
des eigenen Standpunkts. Wie an Paulus und Hebr sichtbar wird, sind theolo-
gische Konzepte wie Christologie oder Pneumatologie keine fertigen, im luft-
leeren Raum entstandenen Systeme, sondern Ergebnis eines Ringens um die
Formulierung und Rechtfertigung der neuen Heilsordnung im Rahmen weit-
gehend nachvollziehbarer historischer Problemstellungen.

2. Gemeinsamkeiten in der Standortbestimmung

a) Paulus und Hebr berufen sich auf das Alte Testament als Legitimati-
onsgrundlage des Neuen. Die Schrift erweist die Kontinuitét von alt und neu.
Gegen einen moglichen Neuheitsvorwurf wird das angeblich Neue als das Al-
tere und letztlich Bessere interpretiert (Altersbeweis): Irdisches Gesetz und
irdischer Kult stehen von vornherein im Schatten von Abrahamsverheissung
und himmlischem Heiligtum.

b) Das Verhiltnis zur alten Heilsordnung wird bei beiden Autoren durch
das Modell der Uberbietung bestimmt: Die innere Gesetzesobservanz iiber-
bietet die dusserliche, das himmlisch-ewige Heiligtum iiberbietet das irdisch-
vergingliche, die Reinigung der Gewissen iliberbietet das alljahrliche Opfer-
geschehen am Jom Kippur.

c) Ebenfalls gemeinsam sind Anleihen bei mittelplatonischen Denkkate-
gorien, wo das Problem der Unsichtbarkeit argumentativ angegangen wird:
Das Unsichtbare gilt als das Eigentliche, Ewige, das Sichtbare wird als zeitlich



Alt und neu bei Paulus und im Hebrierbreif 365

und vergénglich abgewertet. In der Unsichtbarkeit der himmlischen Gegen-
welt ist und war schon immer deren Uberlegenheit iiber die irdische Wirklich-
keit abzulesen.

3. Unterschiede in der Standortbestimmung

a) Die Art und Weise der Schriftauslegung weist Unterschiede auf. Sie
liegen weniger im methodischen, als im inhaltlichen Bereich. Der Begriff des
«Glaubens» etwa wird in vollig verschiedene Koordinaten eingetragen und so
inhaltlich anders gefiillt. Je nach Problemstellung und Aussageabsicht wird
ein Prophetentext wie Jer 38 LXX unterschiedlich ausgewertet.

b) Unterschiedlich werden die sichtbaren Anfinge, die das Ganze verbiir-
gen, bestimmt: Die Entfaltung des Geistbegriffs bei Paulus zeugt nicht nur
von charismatischen Erfahrungen seiner Gemeinden, sondern auch davon,
wie diese Erfahrungen zum Dreh- und Angelpunkt der neugewonnenen
Glaubensidentitdt werden. Der Geist reprédsentiert sichtbar die noch unsicht-
bare Heilswirklichkeit und begriindet als Geist der Kindschaft die Hinzunah-
me der Heiden zur Heilsgemeinschaft. In der eher nicht-charismatischen Ge-
meinde des Hebr fillt es dem Autor schwerer, die religiose Identitéit der
Gruppe zu festigen. Ihm bleibt nur der Hinweis auf die Schrift, den Glauben
und dessen frithere Zeugen.

c) Was die Geltung der Mosetora angeht, zeigt Paulus eine situationsab-
héangige, flexible Haltung: Je nach Notwendigkeit kann er den Akzent auf die
gleichbleibende Giite des Gesetzes legen (R6m) oder dessen Geltung nahezu
nivellieren (Gal). Hebr zeigt eine Gal vergleichbare Problemstellung und be-
wertet das Gesetz analog als geschichtliches, jetzt liberholtes Provisorium.
Eine Differenzierung zwischen Kult- und Moralgesetz ist bei keinem der bei-
den Autoren erkennbar.

d) Das Verhiltnis von Heidenchristen und torakonformen Juden bzw. Ju-
denchristen wird insgesamt unterschiedlich, ja gegensitzlich bestimmt. Pau-
lus iiberwindet durch die Gegeniiberstellung von Glaube und Gesetzeswer-
ken die bisherige Exklusivitdt des Heilszugangs. Die Anerkennung Jesu als
des Christus und Gottessohnes stellt Juden und Heiden gleich. Das gilt, auch
wenn Paulus (bei aller Abwehr jiidisch-judenchristlicher Kultforderungen) in
Rom 9-11 prinzipiell am Heilsvorzug Israels festhilt. In der Konsequenz for-
dert Paulus die kultfreie Hinzunahme der Heiden zur Heilsgemeinschaft. — In
Hebr wird eine gegensitzliche Tendenz erkennbar: Die Exklusivitét der alten
Heilsordnung wird nicht wie bei Paulus gesprengt, sondern durch eine neue
Exklusivitit abgelost: Nach Hebr 13,10 haben die Christen einen Altar, der
nur ihnen zugénglich ist; nur sie diirfen ins Allerheiligste des himmlischen
Heiligtums eintreten. Mit dem «Dienstantritt» Jesu Christi am himmlischen
Heiligtum und der grundsétzlichen Verlagerung des Kultlebens hat der Op-
ferkult in Tempel und Synagoge seine Funktion eingebiisst. Mit dem Wechsel



366 Kurt Erlemann

des Kultortes findet ein Austausch der Heilsanwirter statt, den Anhéngern
jidischer Opferriten wird der Heilszugang abgesprochen.

Es wird erkennbar, dass eine klare Abgrenzung gegeniiber jiidisch-juden-
christlichen Positionen dort vorgenommen wird, wo christliche Gemeinden
angesichts der Attraktivitdt oder des Drucks, der von konservativer Seite aus-
geht, verunsichert sind. Klare Worte, was etwa die Geltung der Mosetora an-
geht, dienen der Stabilisierung des christlichen Standpunkts. Wo es jedoch
darum geht, juden- und heidenchristliche Positionen innerhalb einer Gemein-
de zu integrieren, bringt Paulus verstiarkt Verbindendes zur Geltung. Ob auch
der auctor ad Hebraeos in vergleichbarer Situation der Mosetora positivere
Aspekte hitte abgewinnen konnen, bleibt Spekulation. Gleichwohl Iédsst sich
sagen, dass Hebr eine «radikalere» oder «emanzipiertere» Position vertritt als
Paulus. Das zeigt der zuletzt genannte Punkt d).

4. Zum historischen Verhiltnis zwischen Paulus und Hebr

a) Den grundsitzlichen Ubereinstimmungen in der Bewertung des Alten
Testaments, der Formulierung der neuen Heilsordnung und bestimmten Ar-
gumentationsmustern stehen tiefgreifende Unterschiede, was die Ausgestal-
tung der Christologie, der Pneumatologie oder was das Verhiltnis zur jiidi-
schen Tradition gegeniiber angeht. Die Unterschiede lassen auf zwei unab-
hdngig voneinander gewonnene Standpunkte schliessen. Paulus und Hebr
partizipieren an einer gemeinsamen, der Theologie des hellenistischen Juden-
christentums verpflichteten Tradition, die sie auf ihre spezifische Fragestel-
lung hin entfalten.’ Hebr zeigt dabei im Blick auf die bisherige Heilsgemein-
schaft eine «emanzipiertere» Haltung.

b) Folgende Beobachtungen erlauben meines Erachtens eine nihere
theologiegeschichtliche Einordnung des Hebr: Hebr zeigt Affinitédten zu Ne-
benpaulinen wie Kol (rdumlich ausgerichtete Eschatologie, Problemstellung,
Argumentation). Ausserdem steht Hebr der Tradition der in Act geschilder-
ten «Hellenisten» nahe. Es hat von daher eine gewisse Wahrscheinlichkeit fiir
sich, Hebr in der Nachbarschaft der paulinischen Mission zu verorten.

In Kol ist ein massiver Konflikt zwischen Heiden- und gesetzestreuen Judenchristen bzw.
Juden erkennbar (besonders 2,16-23)™. Stichwérter, die an die Situation und Argumenta-
tion des Hebr erinnern, sind: Warnung vor Speisegeboten und deren Qualifizierung als
«Schatten des Zukiinftigen» (2,16f.)**, Warnung vor Engelverehrung (2,18)**, die Deutung
des Todes Jesu im Sinne der Tilgung aller Schuldbriefe vor Gott (2,14) und die Rede von
der Entmachtung der kosmischen Michte (2,15). Die Gemeinde lebt eigentlich schon nicht

31 Mit Weiss, Hebrier, 88.

32 Zur Diskussion um die Gegner in Kol vgl. Michael Wolter, Der Brief an die Kolos-
ser / Der Brief an Philemon, in: OTK.NT 12, Giitersloh 1993, 155-163. Weiter Berger,
Theologiegeschichte, 466-469.

5 Eine Differenz zu Hebr in diesem Punkt kann ich nicht erkennen (gegen Eduard
Schweizer, Der Brief an die Kolosser, in: EKK XII, Neukirchen 21980, 120).



Alt und neu bei Paulus und im Hebrierbreif 367

mehr in dieser Welt (2,20), und so soll sie nach dem trachten, was oben ist. Dort sitzt auch
Christus zur Rechten Gottes (3,1). — Die Stephanusrede Act 7 ist ein ebenso im Hebr vor-
stellbarer Uberblick iiber die Geschichte Israels. Stichworter, die auch in Hebr begegnen,
sind: Mose baute die Stiftshiitte nach dem Vorbild des himmlischen Heiligtums (7,44; vgl.
Hebr 8,5). Engel sind die Gesetzesiibermittler (7,53, vgl. Hebr 2,2). Stephanus wird €£m g
TOAEWG gesteinigt (7,58, vgl. Hebr 13,12: €£w tfig mdAng). Im Anschluss ist von einer Ver-
folgungswelle die Rede, in deren Verlauf die Stephanuspartei bis nach Antiochien und Zy-
pern zerstreut wird (8,1-4). In diesem Zusammenhang ist auch von Inhaftierungen die
Rede (8,3; vgl. Hebr 10,34; 13,3). — Ist Stephanus «Prototyp» der nyotpevot, auf die in Hebr
13,1 Bezug genommen wird? Auch deren Tod wird mit ihrem vorbildlichen Glauben in Be-
ziehung gesetzt. Die Vermutung, der Autor bzw. die Autorin sei im Umfeld des Barnabas
oder Apollos zu suchen, ist von daher nicht ganz von der Hand zu weisen. Mein eigener
«Kandidat»: Philippus (Act 8,4f.) oder einer seiner Mitarbeiter.?

c) Gegen eine deutliche zeitliche Distanzierung des Hebr von Paulus
sprechen folgende Beobachtungen:

1) Die paulinische Konzeption des Geistes als Sprachrohr der Menschen
stellt eine Umkehrung der traditionsgeschichtlich élteren Vorstellung
vom Geist als Sprachrohr Gottes dar. Mit dieser steht Hebr in Nachbar-
schaft zu anderen judenchristlichen Schriften wie I Petr, I Tim oder Apk.

2) Das Fehlen verschiedener Geistesgaben oder charismatischer Erfahrun-
gen in Hebr zwingt, gegen Klaus Berger, nicht zur Annahme eins spéteren
Entwicklungsstadiums. Ein charismatischer Anfang, wie ihn etwa Paulus
und Lukas beschreiben, ist nicht ohne weiteres auf andere Gemeindety-
pen zu iibertragen. Auch Hebr kennt eine Geistesgabe: die (christologi-
sche) Schriftauslegung.

3) Die tibliche Spatdatierung des Hebr in die Zeit Domitians ist nicht zwin-
gend. Es hat allen Anschein, als ob der Autor gegen einen noch intakten
Opferkult am Jerusalemer Tempel angeht. Nach Hebr 8,13 und 10,1-3 ist
die alte Heilsordnung noch intakt, die Rede von der Stiftshiitte anstatt
vom Tempel ist durch die Altersbeweisfithrung hinreichend erklarbar.

Kurt Erlemann, Wuppertal

> Die Polemik gegen Engelverehrung steht in inhaltlichem Zusammenhang mit der
Rede vom neu geschaffenen, freien Zugang (cf. «gufoteveirv» in Kol 2,18) zu Gottes
Thron. Die Menschen miissen seit Christus nicht mehr den Umweg iiber die Engelinstan-
zen gehen (vgl. dazu hebHen 43.2; Apk 1,4f.; Justin, Apol I 6,2), sondern konnen jetzt in
noppnoiavor Gott treten (II Kor 3,12, Hebr 4.16; 10,19). Gegen die anklagenden
(Engel)Michte fungiert der erhohte Christus als Anwalt der Glaubenden (Rom 8,34;
Hebr 7,25).

3 Zur Diskussion vgl. Weiss, Hebrier, 62ff.



	Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbrief : frühchristliche Standortbestimmung im Vergleich

