
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 4

Artikel: Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbrief : frühchristliche
Standortbestimmung im Vergleich

Autor: Erlemann, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbrief.

Frühchristliche Standortbestimmung im Vergleich1

1. Vorbemerkungen

1.1 Zur Fragestellung

Die Fragestellung des vorliegenden Aufsatzes betrifft den Kern des

jahrzehntelangen, schmerzhaften Trennungsprozesses des Christentums vom
Judentum.2 Wie stellen sich frühchristliche Gemeinden zur alttestamentlich-
jüdischen Bundestradition, wie zum Geltungsanspruch des mosaischen
Gesetzes? Wie begründen frühchristliche Autoren die Geltung einer neuen
Heilsordnung, weshalb kommt es zur gegenseitigem Aus- und Abgrenzung?
Auf die Implikationen der Fragen für das heutige Verhältnis zwischen Juden
und Christen muss nicht gesondert hingewiesen werden.3 ~ Die Idee, diese

Fragen im Vergleich zwischen Paulus und Hebr anzugehen, ist sachlich
begründet. Denn die Auseinandersetzung mit der Ordnung des Alten Bundes
ist bei Paulus und dem Autor des Hebr ein, wenn nicht das zentrale Thema.
Sie nimmt hier wie dort breiten Raum ein. Hebr entwirft eine elaborierte
«Bundestheologie» 4, Paulus setzt sich nicht nur in II Kor 3 mit der Frage des

Alten Bundes auseinander. Dazu kommt, dass das Verhältnis zwischen
Paulus und Hebr eine an sich spannende und noch längst nicht erledigte
Angelegenheit ist.

1 Überarbeiteter Probevortrag, gehalten zwischen Januar und Juli 1995 an den
Universitäten-Gesamthochschulen Essen und Wuppertal sowie an der Universität Koblenz-
Landau.

2 Wenn in der Folge nicht klar zwischen «jüdisch» und «judenchristlich» unterschieden
wird, deutet dies auf ein prinzipielles Problem hin: die Grenzlinien zwischen beiden
Positionen sind lange Zeit fliessend, die Abgrenzungen erfolgen zum Teil nur oder vorerst
partiell. Ausserdem ist meines Erachtens zu differenzieren zwischen der Selbsteinschätzung
einer Gruppe (etwa als «christlich» oder «jüdisch») und ihrer Beurteilung von der jeweils
gegnerischen Seite.

3 Dazu vgl. Ekkehard Stegemann, Alt und Neu bei Paulus und in den Deuteropauli-
nen (Kol-Eph), EvTh 37 (1977) 508-536.

4 Über die Hälfte aller neutestamentlichen Belege für «5ia0ijKT|» finden sich im Hebr,
und zwar fast ausschliesslich im lehrhaften Mittelteil (mit Hans-Friedrich Weiss, Der Brief
an die Hebräer, in: KEK 13, Göttingen 141991, 411).



346 Kurt Erlemann

1.2 Forschungsstand zum Vergleich Paulus - Hebräerbrief

Der Vergleich zwischen Hebr und den Paulusbriefen ist fast so alt wie die
Briefe selbst. Er steht modellhaft für die Frage nach dem Verhältnis
unterschiedlicher theologischer Konzeptionen innerhalb des neutestamentlichen
Kanons.

Grob skizziert, lässt die derzeitige forschungsgeschichtliche Debatte zwei
Grundpositionen erkennen, wobei historisches und hermeneutisches Urteil
Hand in Hand gehen: Auf der einen Seite wird die grosse theologische
Distanz zu Paulus hervorgehoben, die sich an Christologie, Soteriologie und
Pneumatologie festmachen lasse. Dem entspricht die Spätdatierung des Hebr
gegen Ende des ersten Jahrhunderts. Stellvertretend für diese Position stehen
die aktuellen Kommentare von Erich Grässer und Hans-Friedrich Weiss.5 Als
Argumente nennen sie die erkennbare Parusieverzögerung, Anzeichen einer
aufkommenden Christenverfolgung, die sichtbare Glaubensmüdigkeit vieler
Gemeindeglieder und die Rede von einer bereits verstorbenen
Lehrergeneration (13,7; vgl 2,3). Weiss widmet dem Verhältnis von Paulus
und Hebr einen eigenen Exkurs6. Am Beispiel der Grundbegriffe jtumç,
vôpoç und SiKonocwr) zeigt er die Unterschiede zwischen beiden Autoren auf
und bestätigt die communis opinio, wonach Paulus als Autor des Hebr nicht
in Frage kommt.7 Auch der an Paulus erinnernde Schluss des Schreibens wird
als Argument gegen eine paulinische Verfasserschaft eingebracht.8 Allenfalls
sei von einer gemeinsamen Sach- und Sprachtradition auszugehen. Weiss
verortet Hebr theologiegeschichtlich an die Schwelle vom Urchristentum zur
frühkatholischen Kirche. - Auf der anderen Seite gibt es Versuche, den
hohen theologischen Rang des Hebr herauszustreichen. Erich Grässer
versteht den Hebräerbrief als kultische Variante der Rechtfertigungslehre
und rückt ihn damit theologisch in die Nähe von Paulus.9 Klaus Berger nennt
in seiner «Theologiegeschichte des Urchristentums» theologische und
traditionsgeschichtliche Analogien jenseits der paulinischen Rechtfertigungslehre

und rechnet den Brief unter die «Nebenpaulinen».10

5 Erich Grässer, An die Hebräer, in: EKK XVII/1,2, 1990/93; H.F. Weiss, Hebräer (vgl.
Anm. 4).

6 Op.cit. 86-88.
7 Auf die starken begrifflichen und sachlichen Differenzen wurde schon oft hingewiesen,

vgl. dazu Harold W. Attridge, A Commentary on the Epistle to the Hebrews (Her-
meneia), Philadelphia 1989, Zitat S.2: «When there are superficial thematic similarities, as

in the rejection of the Law or the importance of faith the mode of treatment is quite
different.»

s So schon Franz Overbeck, Zur Geschichte des Kanons, 1880, 14-17; weiter Otto
Michel, Der Brief an die Hebräer, Göttingen 81949, 365; Hebräerbrief (A. Vanhoye) TRE
14, Berlin / New York 1985, 496.

9 Erich Grässer, Notwendigkeit und Möglichkeiten heutiger Bultmannrezeption,
ZThK 91 (1994), 272-284 (281).



Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbreif 347

Was die Datierung von Hebr anbetrifft, reichen die Vorschläge von den
60er Jahren des ersten bis zum Beginn des zweiten Jahrhunderts. Der Text
des Hebr bietet Argumente sowohl für eine «Spätdatierung» (nach 70 n.
Chr.)11, als auch für eine «Frühdatierung» (vor 70 n. Chr.).12 Terminus ante

quem ist in jedem Falle die Abfassung des 1. Clem. Allerdings ist dessen

Datierung auch nicht gesichert, so dass die Angaben über den spätesten
Abfassungszeitpunkt des Hebr zwischen 90 und 115 schwanken.13 Die in Kap.
10,32ff. geschilderte Bedrohung gibt immer wieder Veranlassung, Hebr in die
Zeit vor der domitianischen Verfolgung zu datieren, also in die späten 80er/

10 K. Berger, Theologiegeschichte des Urchristentums, Tübingen 21995, 455ff. - Zur
Paulusschule wird Hebr u.a. von Helmut Köster (Einführung in das Neue Testament im
Rahmen der Religionsgeschichte und Kulturgeschichte der hellenistischen und römischen
Zeit, Berlin/New York 1980, 710f.) gerechnet. Keine Verbindung zur Paulusschule sieht
hingegen Weiss, Hebräer, 88.

11 Für eine solche Spätdatierung votiert die Mehrheit der Exegeten. Die wichtigsten
Argumente sind: 1) Der jüdische Opferkult werde nicht aus eigener Anschauung, sondern
von seiner alttestamentlichen Fundierung her dargestellt (Attridge, Hebrews, 8). 2)
Ausserdem werde der herodianische Tempel nicht erwähnt, statt dessen gelte die Stiftshütte
als Symbol für den Opferkult überhaupt (Weiss, Hebräer, 77). 3) Auch Josephus schreibe
nach 70 n. Chr. an mehreren Stellen der Antiquitates (Attridge; Hebrews, 8 nennt Ant
3,6.1-8; 3,7.1-7; 3,9.Iff.) im Präsens vom jüdischen Kult (dazu vgl. Anm.41). 4) Die theologische

Typologie und christologische Affinitäten zu Lukas, Past und I Petr sprächen eher
für eine Abfassungszeit zwischen 70 und 80p (so Attridge, Hebrews, 9, ähnlich Weiss,
Hebräer, 95). 5) Die Nichterwähnung der Tempelzerstörung (s.u.) sei kein Argument für
Frühdatierung, da der Hebr kein polemisch-apologetisches Interesse verfolge (Weiss,
Hebräer, 56). 6) Aus Hebr 10,32ff. sei deutlich das Problem der Parusieverzögerung zu
erkennen; die Nah-Aussagen 10,25 und 10,37 seien lediglich ein Motiv der Paränese
(Weiss, Hebräer, 72ff.). 7) Hebr 2,3 und 13,7 seien Hinweise darauf, dass die Generation
der Lehrer weggestorben sei. Angeschrieben sei demgemäss die «zweite Generation»
(Attridge, Hebrews, 12; Weiss, Hebräer, 62). 8) Hebr 10,32ff. lasse die drohende
Christenverfolgung unter Domitian erkennen (Weiss, Hebräer, 77).

12 Eine Datierung vor der Zerstörung des Tempels vertreten vor allem John A.T.
Robinson, Redating the New Testament, London 41981, 200-220 (67 p), August Strobel,
Der Brief an die Hebräer, in: NTD 9/2, Göttingen 111975 und Klaus Berger,
Theologiegeschichte. Die Argumente sind: 1) In Hebr sei ein bestehender Opferkult
vorausgesetzt, die Zerstörung Jerusalems werde in Hebr anders als in Barn 16,4 nicht
reflektiert. Dieses argumentum e silentio bietet aber keine letzte Sicherheit, es setzt

voraus, Hebr habe ein apologetisches oder gar polemisches Interesse (s.o.) 2.) Die
neronische Christenverfolgung sei in lebendiger Erinnerung (Kap. 5f.). 3) Philip E.
Hughes (A Commentary on the Epistle to the Hebrews, 1977, oder Grand Rapids (1987))
kritisiert die Charakterisierung der Adressaten seitens der Forschung als «2.Generation»;
5,llff. verweise allenfalls auf einige Jahre seit der Bekehrung; 2,3 sei ein Verweis auf
Augenzeugen. Nach 9,26; 10,25.37 sei die Naherwartung ungebrochen, die Christologie
weise ein frühes Entwicklungsstadium auf.

13 Helmut Feld (Der Hebräerbrief, in: EdF 228, Darmstadt 1985) rechnet mit 95 n.
Chr. als Abfassungsdatum des lClem, Attridge, Hebrews, mit 115 n. Chr. Vgl. auch meinen

Aufsatz «Die Datierung des Ersten Klemensbriefes - Anfragen an eine communis
opinio», NTS 44 1998) 591-607.



348 Kurt Erlemann

frühen 90er Jahre des 1. Jahrhunderts. Allerdings sind in letzter Zeit
vermehrt Zweifel darüber aufgekommen, ob eine allgemeine Christenverfolgung

überhaupt stattgefunden hat oder nicht.14 So könnte Hebr durchaus
auch im Zusammenhang mit der neronischen Verfolgung zu verstehen sein.

Die Frage der Datierung kann demnach als noch nicht geklärt gelten.15

Als einigermassen gesichert kann bisher nur gelten, dass Paulus als Autor
des Hebr nicht in Frage kommt. Darüber hinaus gibt es nach wie vor
gegensätzliche Einschätzungen. Zum einen wird die Selbständigkeit und Unabhängigkeit

des Hebr von Paulus betont, zum anderen wird er der Paulusschule
zugeordnet. Die Schwierigkeit liegt darin, dass der sprachliche und theologische
Befund beide Möglichkeiten offenlässt. Hinzu kommt, dass gemeinsame
Begrifflichkeiten wie Gesetz, Gerechtigkeit oder Glaube in unterschiedliche
Fragestellungen eingeordnet sind, was den Vergleich zusätzlich erschwert.
Man könnte von einer Verschiebung des Koordinatensystems sprechen, in
das die Begrifflichkeiten eingezeichnet sind. Der Grund sind unterschiedliche
Problemstellungen, Gemeindestrukturen und Interessenlagen.

1.3 Zielsetzung, Lösungsansatz

Die gängigen Vergleichskategorien haben sich als unzureichend erwiesen.
Aussagen, die über die Feststellung einer nichtpaulinischen Verfasserschaft
des Hebr hinausgehen, sind widersprüchlich und erwecken den Anschein der
Auswechselbarkeit. Im vorliegenden Beitrag soll daher der Versuch gemacht
werden, den Vergleich zwischen Paulus und dem auctor ad Hebraeos
weiterzuführen und ihn an zwei Fragen festzumachen, die bislang weniger im Blick
waren: Erstens, wie wird das Postulat einer neuen «Heilsordnung» bzw. einer
neuen Heilswirklichkeit begründet und legitimiert? Zweitens, wie bewältigen
die Autoren das Problem der Unanschaulichkeit, ja Unsichtbarkeit des Neuen?

Die beiden Fragen werden nicht nur von den beiden Autoren reflektiert,
sondern beschäftigen das frühe Christentum ganz allgemein. Die Behauptung,

dass mit dem Christusgeschehen der verheissene «neue Bund» eingesetzt

habe, war umstritten. Die Evidenz dieser neuen Wirklichkeit war allererst

nachzuweisen, denn die historischen Fakten sprachen gegen sie. Entgegen

einer irdisch-politisch orientierten Messiaserwartung, deren Spuren sich
auch in den Evangelien finden (vgl. Mk 11,10, Lk 19,11; Act 1,6) schien mit
Jesu Tod dessen Messianität widerlegt. Die Wunder Jesu erschienen im nach-

14 Dies bestreiten mit guten Gründen Leonard Thompson, The Book of Revelation.
Apocalypse and Empire, Oxford 1990, 95-115, Paulo A. de Souza Nogueira, Der Wider-
stand gegen Rom in der Apokalypse des Johannes, Diss. Maschinenschrift Heidelberg
1991, S.5-23, sowie K. Erlemann, Datierung, 595-597. - Die Zweifel haben Auswirkungen
auf die Datierung auch anderer neutestamentlicher Schriften wie I Petr oder Apk.

15 In Abwägung aller Unsicherheiten datiert Attridge, Hebrews 9, Hebr zwischen 60

und 100 n.Chr. - Vgl. weiter dazu unten, Exkurs unter 3.4.



Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbreif 349

hinein als Einzelepisoden, der entscheidende Machterweis blieb aus. Das
führte nicht nur früher oder später zu antichristlicher Polemik, sondern auch

zu Glaubenszweifeln in den eigenen Reihen. Die Bestimmung des eigenen
theologischen Standortes nach aussen und nach innen ist eine der Hauptaufgaben

der frühchristlichen Autoren.
Meine Arbeitshypothese lautet: Paulus und der Hebr haben sich mit

einem von konservativen Judenchristen bzw. nichtchristlichen Juden
vorgebrachten Neuheitsvorwurf auseinanderzusetzen und zugleich die Angeschriebenen

der Wirklichkeit der neuen «Heilsordnung» zu vergewissern. Die
Verhältnisbestimmung bewegt sich zwischen Betonung der Kontinuität und der
Zäsur. Jenseits des gemeinsamen Modells der Überbietung des Alten durch
das Neue bestehen tiefgreifende Unterschiede, ja Gegensätze. Sie resultieren
aus unterschiedlichen Problemlagen und Aussageabsichten, lassen aber auch
einen unterschiedlichen «Emanzipationsgrad» erkennen.

2. Die inner-neutestamentliche Diskussion um das «Neue»

2.1 Der Neuheitsvorwurf in der Antike und im frühen Christentum

Die gesellschaftliche Einstellung zu neuen Bewegungen und Ideen in der
griechisch-römischen Antike lässt sich nach Peter Pilhofer16 " bei aller
Vorsicht vor Pauschalurteilen - auf den Nenner «was alt ist, ist gut» bzw. «was
älter ist, ist besser» bringen. Das heisst, der Begriff des Neuen ist tendenziell
negativ besetzt und erweckt Misstrauen. Demgegenüber geniessen die
Tradition und insbesondere der Ursprung (c3tp%fi) einer Entwicklung einen
heute kaum nachvollziehbaren Vertrauensvorschuss. Für die Vertreter neuer
Bewegungen ergibt sich daraus die Notwendigkeit, das angeblich «Neue» per
Alters- oder Weissagungsbeweis als der Tradition gleichrangig oder gar
überlegen darzustellen. Pilhofer untersucht die Reaktionen der jüdischen und
frühchristlichen Autoren auf den seitens der paganen Umwelt
herangetragenen Neuheitsvorwurf. Er erkennt im Altersbeweis ein Spezifikum der
frühchristlichen Apologetik, während er der «christlichen Urliteratur» (sie)
ausführliche Altersbeweise abspricht17. Demgegenüber sehe ich im Neuen
Testament nicht nur vereinzelte Hinweise auf das Problem des «Neuen» (vgl.
den folgenden Absatz), sondern auch ausgesprochene Altersbeweise, gerade
bei Paulus und im Hebr. Die Gegner sind hier nicht philosophisch gebildete
Heiden, sondern das nichtchristliche Judentum.

Die Diskussion um das «Neue» im Neuen Testament ist Teil der Reaktion
auf den - freilich nicht expressis verbis genannten - Neuheitsvorwurf des

16 Zum folgenden vgl. dessen Dissertation «Presbyteron Kreitton. Der Altersbeweis
der jüdischen und christlichen Apologeten und seine Vorgeschichte», Tübingen 1990.

17 Op.cit. 7, Anm.28.



350 Kurt Erlemann

nichtchristlichen Judentums an das frühe Christentum. Mehrere Aspekte sind
hier mitzudenken: Zum einen galt es, den eigenen, «neuen» Standpunkt nach

aussen hin zu rechtfertigen und zu festigen. Zum anderen war es wichtig, nach
innen hin das Verhältnis zur Mutterreligion zu bestimmen. Die Abgrenzung
vom und die Betonung der Kontinuität mit dem Alten sind die Eckpunkte der
theologischen Standortbestimmung der frühchristlichen Zeit.

2.2 Neutestamentliche Textbeispiele

Einige Beispiele der Diskussion um das «Neue» an der Lehre Jesu seien
vorab genannt, um den Problemhorizont abzustecken.
1. Bei der sogenannten «Fastenfrage» Mk 2,18-22parr wird das Verhalten

der Jesusjünger dem der Johannesjünger und der Pharisäer gegenübergestellt.

Die Anfrage kommt einem Vorwurf gleich, denn Fasten galt als

Ausdruck besonderer Frömmigkeit und Bussbereitschaft (vgl. Tob 12,8f.;
Mt 6,1.16-18). Die Antwort Jesu ist zweiteilig und dient der Rechtfertigung

des unkonventionellen Verhaltens. Im ersten Teil weist Jesus

metaphorisch auf die besondere Situation der Jesusjünger hin: Sie sind wie die

Weggefährten des Bräutigams, die noch einmal mit ihm zusammen feiern,
bevor er (per Hochzeit) «von ihnen genommen» wird (V.19). Fasten ist in
dieser Situation nicht adäquat, ja geradezu absurd. Fasten als Zeichen der
Trauer ist der Zeit nach der Trennung vorbehalten (V.21). Der zweite Teil
bringt das Problem durch einen doppelten Vergleich auf eine andere Ebene:

Die neue Situation verlangt nach einer grundlegenden Erneuerung,
denn wo Neues auf Altes aufgesetzt wird, verliert das Neue seine Wirkung
und das Alte geht kaputt (V.21f.). Mit anderen Worten: Eine neue Zeit
fordert neue Verhaltensregeln. Die alten Verhaltensmuster sind
unzulänglich und anachronistisch. Damit ist die Zäsur bejaht und mit dem Hinweis

auf den epochalen Einschnitt begründet. - Der Verzicht auf das
Fasten ist kein Hinweis auf den Antinomismus Jesu, die Kontroverse bewegt
sich innerhalb des von der Tora gesteckten Rahmens. Es liegt vielmehr
eine Zeichenhandlung vor, die die Vollmacht des irdischen Menschensohns

gegenüber herrschenden Frömmigkeitsidealen unterstreicht.18
2. Im Eingangsteil der Bergpredigt - zwischen Seligpreisungen und Antithe¬

sen - weist Jesus laut Matthäus (5,17-20) pointiert darauf hin, dass die neuen

Heilskriterien und die nachfolgende Auseinandersetzung mit
Vorschriften der Mosetora keinen Bruch mit derselben markieren - im
Gegenteil: Das Gesetz hat ewige Gültigkeit, und es gilt, die gesetzestreuen
Schriftgelehrten und Pharisäer in ihrer Gerechtigkeit noch zu übertref-

18 Mit Klaus Berger, Die Gesetzesauslegung Jesu. Ihr historischer Hintergrund im
Judentum und im Alten Testament, Teil I: Markus und Parallelen, Neukirchen 1972, 577-
584.



Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbreif 351

fen.19 Als «Vorzeichen vor der Klammer» hat das Bekenntnis zur Mosetora

die Funktion eines hermeneutischen Schlüssels der Gesetzesauslegung
Jesu und dient der Beteuerung seiner Kontinuität mit dem Gesetz und
damit seiner Legitimität als Schriftgelehrter. Von vornherein wird
anderslautenden Vorwürfen der Wind aus den Segeln genommen - meines
Erachtens eine Reaktion auf einen bereits erhobenen NeuheitsVorwurf.

3. Besonders aufschlussreich ist die Charakterisierung des Liebesgebots in
den einzelnen johanneischen Schriften. Hier ist, was das Attribut des

«Neuen» angeht, eine gegenläufige Tendenz erkennbar: Nach II Joh 5 ist
das Gebot der geschwisterlichen Liebe ausdrücklich kein neues Gebot,
sondern das altbekannte (Kai vüv èpcoxà) ae, Kupia, oi>% coç èvToLryv Kaivqv
ypacficov coi àXXà f|v e'ixogev arc' àp%fjç, ïva ayajtcopev àM.fiA.ouç).20 - Der
Konflikt, ob das Liebesgebot Jesu alt oder neu sei, kommt in I Joh 2,7f.

zum Ausdruck: Das Gebot ist einerseits alt, ausdrücklich wird die
(Übereinstimmung des diskutierten Gebots mit dem früher gehörten Wort
festgestellt (i) évxoLr) i| 7taXard èotiv ô Xôyoç öv fiKobcate). Andererseits ist es

aber doch ein neues Gebot mit Wahrheitsanspruch, und die Begründung
hierfür liegt in der endzeitlichen Situation: «cm f| cKoxia 7tapdyexai Kai ô

4>c5ç tö aXqGivov höh baivei» (2,8). Die neue Zeit legitimiert die Rede vom
neuen Gebot - die Argumentation entspricht der in Mk 2,21f. - Eindeutig
und ohne Abstriche «neu» wird das Liebesgebot in Joh 13,34 genannt:
«'EvxoXfiv Kaivfyv SiScopi fifùv, '(va àyanâxe àM,f|Xoi)ç.» Die Neuheit des
Gebots wird nicht gerechtfertigt, lediglich wird auf Jesu eigenes nachzuahmendes

Verhalten hingewiesen.

Die Beispiele zeigen das Ringen um eine adäquate Verhältnisbestimmung
des jungen Christentums konservativen Strömungen gegenüber. Die Bandbreite

reicht von defensiven, auf Nachweis der Kontinuität mit dem Alten
bedachten Aussagen (Mt 5,17-20; II Joh 5) bis hin zu «emanzipierten»
Äusserungen wie Joh 13,34 oder Mk 2,21f. An der Schnittlinie steht I Joh 2,7f.

19 Vgl. Mt 23,2: Die Jünger sollen sich nach der Lehre der Nachfolger Moses richten,
nicht aber deren Heuchelei übernehmen.

20 Es ist nicht zwingend, die Wendung àri àpxfjç auf die Predigt Jesu zu beziehen (so
bei Hans-Josef Klauck, Der zweite und dritte Johannesbrief, in: EKK XXIII/2,
Neukirchen/Zürich 1992, 50; weiter bei Michael Wolter, Die anonymen Schriften des Neuen
Testaments. Annäherungsversuch an ein literarisches Phänomen, in: ZNW 79 (1988) 1-16

(8, u.a.). Eine Deutung auf die Mosetora ist zumindest nicht auszuschliessen. Eine
Entscheidung darüber hängt auch von der hier nicht zu leistenden Beurteilung des Konflikts
in I Joh und II Joh ab. Sollte die Wendung doch auf die Predigt Jesu zu beziehen sein, läge
hier ein Hinweis auf eine innergemeindliche Debatte um die Neuheit des Liebesgebotes
vor. Zum Konflikt in I Joh vgl. meinen demnächst in der ThZ erscheinenden Artikel
«I Joh und der jüdisch-christliche Trennungsprozess».



352 Kurt Erlemann

2.3 Das Problem des Nichtsehenkönnens

Ein weiteres Problem des frühen Christentums ist die mangelnde Auf-
weisbarkeit bzw. das Nichtsehenkönnen der postulierten neuen Heilswirklichkeit.

Seit dem Auftreten Jesu von Nazareth hat sich augenscheinlich nicht
viel verändert, alles scheint beim Alten geblieben zu sein. Hinzu kommt das

vergleichsweise unanschauliche Kultleben der neuen Gemeinschaft bzw. die
freiwillige oder erzwungene Trennung von Tempelkult und Synagoge. Die
Unanschaulichkeit und Unsichtbarkeit des Neuen sind Auslöser interner
Glaubenszweifel und, so dürfen wir vermuten, Angriffsfläche für Polemik
von aussen. Das Problem wird zur Herausforderung an die junge
Glaubensgemeinschaft, die Evidenz des Neuen zu erweisen. Dieser Erweis wird einerseits

von der absehbaren Zukunft erwartet: bald wird sich die Gottesherrschaft

sichtbar durchsetzen. Andererseits verweisen die neutestamentlichen
Autoren auf bereits sichtbare Anfänge, die das kommende Ganze verbürgen
sollen.21 Die Evidenz der jetzt noch unsichtbaren Heilsordnung wird nicht nur
von der Zukunft erhofft, sondern in nachweisbaren Zeichen schon jetzt
erkannt. Hier spielen die endzeitliche Gabe des heiligen Geistes und dessen

konkret aufweisbare Wirkungen eine ganz wichtige Rolle. Aber auch andere
Phänomene werden als sichtbare Anfänge gewertet, so die apokalyptisch
verstandenen Bedrängnisse der Gemeinde (Mk 13,9ff., Joh 16,20-22; I Petr
4,17f.) oder die Tatsache des Glaubens an sich. Die wiederholte Thematisierung

der Unsichtbarkeit des Neuen bei Paulus und in Hebr22 lässt erkennen,
wie sehr bei Autoren und Gemeinden um den Nachweis des Neuen gerungen
wurde.

Der Textabschnitt Rom 8,18-39 thematisiert den Kontrast zwischen Glaubensüberzeugung

bzw. Hoffnung auf der einen und erfahrbarer Wirklichkeit auf der anderen Seite. Das
eine ist nicht dem anderen zeitlich vorgeordnet (im Sinne von jetzt - dann), beides besteht
vielmehr gleichzeitig nebeneinander. Der «eschatologische Vorbehalt» besteht in der
Sichtbarwerdung der jetzt noch unsichtbaren Heilswirklichkeit (8,19.24f.)23. Das Problem
des Nichtsehenkönnens wird in V.24f. aufgearbeitet: èTjtiç ist nur dann wahre èTjuç, wenn
sie sich auf Unsichtbares richtet. - Ebenfalls wird das Problem des Nichtsehenkönnens im
autobiographischen Abschnitt II Kor 4,7 - 5,10 aufgegriffen. Paulus begründet seine
Geduld im Apostolat mit seiner Wirklichkeitssicht: Die derzeitige 9Xï\|/tç erarbeitet ihm und
ist für ihn transparent auf eine ungleich gewichtigere 86Ça (4,17). Seine Grundorientierung
ist das «rà pij ß^eTiogeva», das im Unterschied zum Sichtbaren ewig ist (4,18). Die Gegenwart

ist Zeit des Glaubens, nicht des Schauens (5,7).

21 Dazu vgl. Kurt Erlemann, Frühchristliche Endzeiterwartungen, in: UTB 1937,

Tübingen 1996,157f. 171f.
22 Rom 8,24f., II Kor 4f, Hebr 8,4f.; 11,1.7.27.
23 Es handelt sich um den von mir so bezeichneten Typ der «revelatorischen

Erwartung» (vgl. Kurt Erlemann, Naherwartung und Parusieverzögerung im Neuen
Testament. Ein Beitrag zur Frage religiöser Zeiterfahrung, in: TANZ 17, Tübingen 1995,

392ff.).



Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbreif 353

Nach Hebr 2,8a und 2,9 ist der Erhöhte bereits strahlender Sieger über die kosmischen
Mächte. Das Problem besteht darin, dass dies für die Glaubenden noch nicht sichtbar ist
(«oÜ7to öptöpev» V.8b).24 - Auf die Feststellung in Flebr 8,1 («Hauptsache, wir haben einen
Hohenpriester im Himmel») folgt, etwas seltsam, die Formulierung in V.4 («wenn er nun
auf Erden wäre, so wäre er nicht Priester, weil da schon welche sind, die nach dem Gesetz
die Gaben opfern»). Der Einschub wird dann verständlich, wenn dahinter die Frage gesehen

wird, weshalb das neue Kultgeschehen nicht für alle sichtbar auf Erden installiert wurde.

Die Argumentation läuft darauf hinaus, den unsichtbaren himmlischen Kult als den
zugleich besseren darzustellen (V.5): Jesus muss im Himmel amtieren, da er hier den
Bestimmungen des Gesetzes enthoben ist. - Die Definition des Glaubensbegriffs in Hebr 11,1
nimmt unmittelbar auf das Problem des Nichtsehenkönnens Bezug («ëXeyxoç où
pteTtogévœ).25 - Die Definition wird im weiteren Verlauf von Hebr 11 an exemplarischen
Beispielen entfaltet: Nach V.7 und 27 bestand der Glaube bei Noah und Mose darin, das
für wahr zu halten und sich ganz und gar danach zu richten, was für sie nicht zu sehen war
(Sintflut resp. Gott selber).

3. Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbrief

3.1 Situativer Kontext

Um die theologische Standortbestimmung der beiden Autoren angemessen

beurteilen zu können, ist vorab eine Analyse des jeweiligen situativen
Kontextes zu leisten. Ansonsten läuft man Gefahr, «Äpfel mit Birnen» zu
vergleichen. Zu skizzieren ist, anders gesagt, das jeweilige Koordinatensystem,

in welches die Autoren ihre Begrifflichkeiten eintragen. Beide Autoren
sind gezwungen, sich mit dem Geltungsanspruch der Mosetora auseinanderzusetzen.

Das verwundert nicht, entsteht doch das Christentum auf dem
Boden des Judentums und ist von diesem in der ersten Zeit gar nicht genau zu
unterscheiden. Man kann mit einigem Recht den Konflikt zumindest in
seinem Anfangsstadium als einen innerjüdischen bezeichnen. Erst später
kommt es zur gegenseitigen Ab- und Ausgrenzung. Die Christen jener Zeit
hatten in diesem Prozess die bereits skizzierten Aufgaben zu lösen.

Der Konflikt zwischen Paulus und seinen jüdisch-judenchristlichen Gegnern

entzündet sich - neben der grundsätzlichen Frage nach der Heilsbedeutung

Christi - am Programm der beschneidungsfreien Heidenmission. Die
theologischen Grundfragen lauten: Wie kann der Mensch vor Gott gerecht
werden? Und: Wer gehört zur Heilsgemeinschaft dazu? Paulus argumentiert,
dass nach der neuen Heilsordnung nicht nur Juden, sondern auch Nichtjuden
vor Gott gerecht werden können, und zwar ohne Beschneidung, ohne die äus-

24 Selbst wenn nach Hebr 10,13 und I Kor 15,23-28 die endgültige Unterwerfung der
Mächte noch aussteht, ist Hebr 2,8b schon allein aus grammatikalischen Gründen nicht zu
übersetzen mit «wir sehen, dass nicht...» (gegen Klaus Berger, Bibelkunde des Alten und
Neuen Testaments Bd.2, in: UTB 972, Heidelberg 21984, 448). Das Nichtsehen ist
unabhängig davon, ob die Vorgänge im Himmel tatsächlich abgeschlossen sind oder nicht.

25 Weiter dazu unter 3.5.2.



354 Kurt Erlemann

serliche Erfüllung des Gesetzes.26 Die Frage der Beschneidung wird zum
neuralgischen Punkt, an dem sich für ihn eine grundsätzliche Standortbestimmung

aufdrängt. Die Tatsache aber, dass Paulus an Gottes Forderung nach

Gerechtigkeit auch für die Heiden festhält, zeigt seine grundsätzlich positive
Einstellung zur Mosetora als Heilsgabe des Alten Bundes. Er sucht keinen
Weg am Gesetz vorbei, sondern versucht, dessen Erfüllung auf eine neue
Grundlage zu stellen. Er findet sie in seiner Christologie und in seinem
Geistbegriff. Doch dazu später.

In Hebr ist von einem Streit um die Heidenmission nichts zu spüren. Die
Situation ist von zunehmender Glaubensmüdigkeit und ersten
Erosionserscheinungen an den Gemeinderändern (10,25) belastet. Äussere Pressionen
bis hin zu pogromartigen Ausschreitungen (10,33f.) und das mehrfach
erwähnte Problem der Unsichtbarkeit des Neuen27 dürften die Glaubensmüdigkeit

noch gefördert haben. In dieser Situation sieht der Autor seine
Hauptaufgabe in der ßeßaicüau;, in der Zementierung der Glaubensgrundlagen und
in einer grundsätzlichen Verhältnisbestimmung zur jüdischen Kultpraxis
(Hebr 4,14-10,18). Es geht dem Autor nicht um die Frage, wer zur endzeitlichen

Heilsgemeinschaft dazugehört, sondern um den Nachweis, dass Jesus als

legitimer und effizienter Hoherpriester durch sein Selbstopfer nachhaltig
Sündenvergebung bewirkt und damit einen freien Zugang zu Gott geschaffen
hat. Ausgangspunkt ist die Beurteilung des alljährlich stattfindenden Jom-
Kippur-Ritus. Kritisiert wird dessen Ineffizienz: Er soll die Sünden eines Jahres

tilgen, doch allein die Tatsache, dass er jährlich wiederholt werden muss,
zeige seinen provisorischen Charakter (10,Iff.). Eine wirkliche Sündenvergebung

finde nicht statt, im Unterschied zum ein für allemal erfolgten Selbstopfer
des ewigen Hohenpriesters Jesus (10,1-18 u.a.). Neben der Kritik am Jom-

Kippur-Ritus ist ein weiterer Kritikpunkt erkennbar: Speiseregeln sind nach
Auffassung des Autors ebenfalls rein äusserliche, ineffiziente Kultvorschriften

(13,9).
Fazit: Der Konflikt um die Geltung der auf die Mosetora sich stützenden,

alten Heilsordnung entzündet sich entsprechend verschiedener
Problemstellungen an unterschiedlichen Punkten. Die gemeinsame theologische
Grundfrage, wie kann der Mensch vor Gott gerecht werden? wird
dementsprechend in je spezifischer Weise zugespitzt.

3.2 Alter und neuer Bund. Die Rezeption von Jer 38 LXX

Einig sind sich die Autoren in der Überzeugung, dass mit dem Kreuzestod
Jesu ein neuer Bund geschlossen wurde, der den alten definitiv abgelöst hat.

26 Rom 2,25-29; 3,21-31; Gal 3,1-14; 5,6.
27 Vgl. Anm.22.



Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbreif 355

Das gilt, auch wenn der Rückgriff auf Jeremia in unterschiedlichen Kontexten

und zu unterschiedlichen Argumentationszwecken erfolgt.

3.2.1 Hebr 8,8-12 und Hebr 10,16f.

Die Bundesverheissung Jer 38,31-34 LXX wird im Hebr an zwei Stellen
zitiert: Einmal zu Beginn und einmal gegen Ende des lehrhaften Mittelteils.
Das Jeremiazitat in Hebr 8,8-12 begründet die zuvor begegnende Redeweise
von Jesus als dem Bürgen bzw. Mittler eines besseren Bundes (ëyyuoç resp.
geaixriç Kpeixxovoç ôia0f)KTiç, Hebr 7,22; 8,6). Jer 38,31-34 LXX wird vollständig

zitiert, die in V.13 gelieferte Anwendung ist jedoch recht mager: Am Je-
remiatext interessiert lediglich das Stichwort «Kaivp öia0f)Kr|». Die Tatsache,
dass von einem neuen Bund die Rede sei, qualifiziere den bisherigen Bund als

«veraltet»(7C87ia7.aicoKev resp. 7tcdcuoijpevov). Mit der Ankündigung eines

neuen Bundes erkläre Gott den ersten Bund für ein zeitlich begrenztes
Provisorium. Eine weitergehende Anwendung des Jeremiazitates wird nicht
geboten, inhaltliche Aspekte des neuen Bundes interessieren nicht. - Hebr 10,
16f. zitiert am Ende einer Grundsatzkritik am bisherigen Opferkult Jer
38,33.34 LXX. Das Zitat hat am Ende des Argumentationsgangs eine
exponierte Stellung und bringt die Kritik auf den Punkt. In der verkürzten
Zitatfassung entfällt das Stichwort der «kouvti öia0f|icr|». Die Anwendung
beschränkt sich auf das Stichwort «Sündenvergebung» als inhaltlichem
Charakteristikum des verheissenen Bundes. Die Ankündigung umfassender Vergebung

macht, so die Anwendung V.18, den bisherigen Opferkult obsolet. -
Beiden Zitaten gemeinsam ist die Funktion, die bisher geltende Ordnung als

überholt zu erweisen, einmal rein formal («neuer Bund» qualifiziert den
bisherigen ab, Hebr 8), einmal im Blick auf den rituellen Vollzug (Sündenvergebung

macht Opferkult überflüssig, Hebr 10).

3.2.2 II Kor 3,6; Rom ll,26f.

Auch Paulus greift bei seiner Standortbestimmung auf den Bundesbegriff
und auf Jer 38LXX zurück. Anders als Hebr zitiert er Jeremia nicht ausführlich,

sondern begnügt sich mit knappen Anspielungen. Im Kontext einer
längeren Abhandlung über die theologische Bedeutung seines Apostolats (ab
2,14) stellt Paulus in II Kor 3 seine ötaicovia des neuen Bundes der SiaKovia
des alten Bundes gegenüber (V.6ff.).28 Die Gegenüberstellung geschieht
durch eine Reihe von Gegensatzpaaren, die die ungleich höhere 56i;a des

neuen Bundes hervorheben. Paulus setzt den alten Bund mit der Wirkung des
mosaischen Gesetzes als tötendem Buchstaben ins Verhältnis. Ihm steht die

28 Zum folgenden vgl. Jens Schröter, Der versöhnte Versöhner. Paulus als unentbehrlicher

Mittler im Heilsvorgang zwischen Gott und Gemeinde nach II Kor 2,14 - 7,4, in:
TANZ 10, Tübingen 1993.



356 Kurt Erlemann

Wirkung des Gesetzes als lebendigmachendes 7tv£üga gegenüber (V.6). Das
knappe Zitat von Jer 38,31 LXX in diesem Kontext dient dazu, die Überbietung

des Äusseren durch das Innere (Tinte/Geist V.3; Steintafeln/Herzen V.3;
Buchstabe/Geist V.6) als Verwirklichung des längst verheissenen neuen Bundes

zu kennzeichnen. Im Gegensatz zu Hebr ist es also gerade ein inhaltlicher
Gesichtspunkt, der an Jeremia interessiert. - Kein eigentliches Zitat liegt in
Rom ll,26f. vor. Im Zusammenhang der Verhältnisbestimmung von Heidenchristen

und Israel greift Paulus recht frei auf Jes 59,20f. und Jer 38,33 LXX
zurück. Inhalt des neuen Bundes ist demnach die von Gott selbst vollzogene
Vergebung der Sünden des Volkes.

Während in Hebr der Akzent auf der Ablösung des Alten durch das Neue
hegt, liegt er in II Kor 3 auf der endzeitlichen, pneumatischen Überbietung
des Äusseren durch das Innere. In Rom 11 spielt der Gegensatz von alt und
neu keine Rolle, die Einlösung der Jeremiaverheissung steht noch aus. - Über
die Deutung von Jer 31 hinaus teilt Hebr die Verbindung des Bundesgedankens

mit der Kategorie aussen/innen: Sie kommt im Gegensatz von «äusserli-
cher Reinheit» und «Reinigung der Gewissen» (Hebr 9,13f.) zum Ausdruck
und steht dort in unmittelbarer Beziehung zum Bundesgedanken (9,15; vgl.
10,16-18 und 10,22).

3.3 Das Problem der Gültigkeit des vôpoç

3.3.1 Kult- und/oder Moralgesetz?

Wiederholt wurde darauf hingewiesen, dass Paulus und Hebr den
Gesetzesbegriff unterschiedlich akzentuieren: Paulus gehe es mehr um das Moralgesetz,

Hebr betone dagegen das Kultgesetz.29 Einzuwenden ist, dass eine
Unterscheidung zwischen ethischem und kultischem Gesetzesaspekt von den
Autoren selbst nicht vorgenommen wird. Die kultische Zuspitzung des

Gesetzesbegriffs in Hebr bzw. die ethische bei Paulus entspricht vielmehr der
jeweiligen Problemstellung.3"

29 u.a. Weiss, Hebräer, 87 und 403.
30 Weiss (op.cit.403) stellt fest, dass der vogoç im Hebr ausser in 10,28 nur in 7,1-10,18,

d.h. nicht im paränetischen Teil des Hebr, begegnet. Für Weiss ist dies ein Indiz dafür, dass

für Hebr die paulinische Fragestellung nicht mehr existent sei. Das Thema Gesetz werde
eher akademisch verhandelt, als Stilmittel zur Entfaltung der christologisch-
soteriologischen Position des Verfassers, d.h. das Thema Gesetz sei der Christologie bzw.

Soteriologie zugeordnet. Dagegen ist einzuwenden, dass für Hebr der Opferkult den
gesamten vogoç repräsentiert. Der zentrale Konflikt um die Effektivität der Opfer ist
zugleich der Konflikt um die Geltung des Gesetzes. Eine Abschwächung der Problematik
gegenüber Paulus kann ich nicht erkennen. Das Fehlen im paränetischen Teil resultiert
aus der radikaleren Lösung der Gesetzesfrage.



Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbreif 357

3.3.2 Hebr 7,11-19

Mit dem alten Bund ist nach Hebr auch der jüdische vôpoç erledigt. Grund
ist dessen defizitärer Charakter: Er ist schwach und nutzlos und kann nichts
zur Vollendung bringen (7,11.18f.). Er ist lediglich Abschattung der zukünftigen

Heilsgüter und nicht mit diesen identisch (Hebr 10,1). Die Einsetzung
Jesu zum Hohenpriester erforderte eine Änderung der gesetzlichen Regelungen

über das Priesteramt (7,11-14). Die neue Legitimationsgrundlage ist nicht
mehr der vopoç èvxoA,fjç oapKlvriç, sondern die ôûvagrç ÇcorjÇ àKaxaXûxou

(7,16). Mit dem einmaligen Opfer Jesu Christi ist das Gesetz endgültig obsolet

geworden. Das gilt, selbst wenn der Autor in Hebr 13,10-14 vom «Lobopfer»

des Bekenntnisses und des liebevollen Umgangs miteinander als dem
wahren Kult spricht. «Kult» ist hier blosse Metapher, das geforderte Tun wird
nicht mit dem Gesetzesbegriff in Verbindung gebracht. Der Autor zeigt kein
Interesse, die bleibende Gültigkeit des Gesetzes zu betonen.31

3.3.3 Paulus (II Kor 3; Rom 7f.; Gal 3)

Die Misere des alten Bundes liegt für Paulus nach II Kor 3 nicht im
defizitären Charakter des Gesetzes, sondern - und hier deutet Paulus Ex 34

allegorisch - darin, dass die Begrenztheit seiner S6£a den Israeliten verborgen
blieb, selbst als Christus diese Begrenztheit offen vor Augen stellte. Das
Problem ist nicht der vôpoç als solcher, sondern seine Fehleinschätzung als
weiterhin gültige Grundlage des Verhältnisses zu Gott (vgl. Rom 9,31f.). Erst
wenn Israel sich bekehrt, wird diese Verstockung aufgehoben werden (V.16).
Ob das Gesetz des Mose allerdings weiterhin gilt, wird im Kontext nicht
reflektiert; die Argumentation dient lediglich dazu, die Qualität der paulini-
schen Siaicovta hervorzuheben.

Im Römerbrief hat Paulus zwischen Juden- und Heidenchristen zu vermitteln,

es geht um die gegenseitige Akzeptanz zweier divergierender
Gemeindegruppen. Paulus argumentiert, was die Geltung der Mosetora angeht, sehr
moderat, ja harmonisierend: Sie gelte weiterhin, denn sie sei von Haus aus

heilig, gerecht und gut, von pneumatischer Qualität (Rom 7,12.14).32 Das
Problem ist nicht das Gesetz, sondern der Mensch: Vor Christus traf das Gesetz
auf den fleischlichen, sarkischen Menschen, der anfällig war für Sünde und

31 Weiss, Hebräer, 404 sieht freilich keine Anzeichen für einen grundsätzlichen,
möglicherweise gegen judaisierende Neigungen der Adressaten ankämpfenden Antinomismus.
Die Rede vom «Gesetz» sei eher funktional zu deuten und diene der Herausstellung der
Grösse des wahren Priestertums Christi. Die positive Funktion des Gesetzes liege in der
schattenhaften Vorausdarstellung der eigentlichen Heilswirklichkeit (9,9). Doch gesteht
auch Weiss zu, dass insgesamt die negative Betrachtungsweise überwiegt (antitypische
Zuordnung von Urbild - Abbild, grundsätzliche Infragestellung des alten Kultus und

vogoç (10,2-4)).
32 Mit Gesetz III (G. Klein), TRE 13, Berlin / New York 1984, 66f.



358 Kurt Erlemann

Begierde (7,5ff.).33 Unter diesen Bedingungen kam die positive Funktion des

Gesetzes nicht zum Tragen, im Gegenteil: Es wurde zum Ankläger des
Menschen, zum tötenden Buchstaben, der die Sünde verschlimmerte, anstatt sie

wegzunehmen (7,5.9.13). Seit Christus und der Austeilung des Geistes trifft
das Gesetz auf den geisterfüllten, pneumatischen Menschen. Der «passt»
sozusagen zum pneumatischen Gesetz, er kann es seiner Bestimmung nach, von
innen heraus, und das heisst bei Paulus im Sinne des Liebesgebotes erfüllen
(Rom 8,2; 13,8.10; Gal 5,6.14; 6,2).34 Überboten ist so auch die äusserliche
Beschneidung durch die Beschneidung des Herzens. Der Apostel folgt damit der
Unterscheidung Philos zwischen äusserer und innerer Gesetzeserfüllung35
und findet in ihr die argumentative Grundlage für die beschneidungsfreie
Heidenmission.36 Und er entgeht dem Vorwurf gesetzesloyaler Judenchristen,

er gebe die Mosetora preis.
Paulus zeigt in der Gesetzesfrage eine flexible Haltung. Am nächsten

kommt er Hebr in Gal 3. Die Problemstellung beider Texte ist vergleichbar:
Es geht um die Attraktivität, die von der alten, sichtbaren Heilsordnung aus-

33 Mit Attridge, Hebrews, 204: «The failure of the law lies in human weakness (desire)
of the flesh».

34 Dazu Schröter, Versöhnter Versöhner, 87 Anm.3: «Die Einhaltung des Gesetzes
wird ausdrücklich gefordert in 1 Kor 7,19; Gal 5,14; Rom 2,13; 13,8-10. «Fähig macht sie

dazu das nveuga, was aus Rom 8,4; Gal 5,22-25 hervorgeht. Verändert hat sich also für die
Christen nicht die Forderung des Gesetzes, sondern seine verurteilende Wirkung sowie
die Möglichkeit, es jetzt durch das nveüga erfüllen zu können.» - Die Rolle des nvehga bei
der Erfüllung des Gesetzes wird von Günter Klein, Gesetz III, 71f. nicht reflektiert.

35 Ausweislich Philo, Quaest in Ex 2,2 (ad 22,21); vgl. De migr. Abr. 89-93. - Die
sprachliche und theologische Nähe des Hebr zu Philo von Alexandrien ist hinreichend
dargestellt worden, vgl. Erich Grässer, Der Glaube im Hebräerbrief, MThSt 2, 1965, 95-
146, und Thomas Söding, Zuversicht und Geduld im Schauen auf Jesus. Zum Glaubensbegriff

des Hebräerbriefes, ZNW 82 (1991) 214-141 (237). Sie betrifft nahezu alle zentralen
Themen und Topoi des Hebr wie den Bundes- und Glaubensbegriff, die Rezeption der
Melchisedek-Tradition, die Vorstellung vom himmlischen Hohenpriestertum, die Vorstellung

von der Mittlerschaft zwischen Gott und Menschen (ëyyvoç, geaixriç. Xôyoc, vgl. Rer
div her 205f.), die Rede vom Schwur Gottes (de Abr 273) usw. - Ebenso sind die
Unterschiede zwischen Philo und Hebr herausgearbeitet worden (Helmut Köster, Die Auslegung

der Abraham-Verheissung in Hebräer 6, in: Rolf Rendtorff / Klaus Koch (Hgg.),
Studien zur Theologie der alttestamentlichen Überlieferungen, Neukirchen 1961, 95-109

(102f.); Attridge, Hebrews, 192). Ein Hauptunterschied besteht in der allegorischen bzw.
anthropologischen Deutung der Tradition einerseits (Philo) und der typologischen Deutung

andererseits (Hebr).
36 Dazu vgl. Eckhard Rau, Von Jesus zu Paulus. Entwicklung und Rezeption der antio-

chenischen Theologie im Urchristentum, Stuttgart 1994, 96ff. Weiter Geist (K. Berger)
TRE 12, Berlin / New York 1984, 178-196: «Beschneidung des Herzens» und die Erwartung

der eschatologischen Gabe des Geistes Gottes sind bereits in Ez 11,19; 18,31; 36,26f.;
Jer 31,33; Jub 1,23; Rom 2,28f.; Phil 3,3 u.a. kombiniert. Wenn das Gesetz ins Herz
geschrieben ist, kann es dank der neuen Geistesgabe erfüllt werden. - Zuletzt Friedrich W.
Horn, Der Verzicht auf die Beschneidung, NTS 42 (1996) 479-505 (490ff.).



Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbreif 359

geht, um die Gefahr des Rückfalls ins nichtchristliche Judentum mit seinen
äusserlichen, ineffizienten Riten. Paulus sieht sich in Galatien massiven
Gegenmissionsversuchen seitens gesetzesloyaler Judenchristen gegenüber (2,14;
4,17; 5,Iff.). Heidenchristen werden umworben bzw. unter Druck gesetzt, sich
beschneiden zu lassen - gegen die Absprachen des Apostelkonzils. Und die
Remissionierung scheint erfolgreich zu sein, Gemeindeglieder sind verunsichert

(3,1). Paulus sieht den Ertrag seiner Arbeit in Gefahr.37 In dieser Situation

stempelt Paulus das Gesetz als überholte Ordnung ab (3,24f; 4,7). Der v6-

poç kann keine Gerechtigkeit schaffen (2,21), er hat seine Funktion als Jtou-

ôaywyôç seit Christus eingebüsst. Die Christinnen und Christen sind vom
Gesetz frei (3,25). Die Tora ist nicht mehr trennende Instanz zwischen Völkern,
sozialen Schichten und den Geschlechtern (3,28). Die Freiheit vom Gesetz

begründet ein neues Verhältnis zu Gott (4,1-7). Wer sich nachträglich
beschneiden lässt, vollzieht nicht nur einen äusserlichen Ritus, sondern erkennt
damit das Gesetz als ganzes an (5,2-4). - Gleichwohl ist für Paulus damit nicht
das Gesetz überhaupt vom Tisch: Es ist zwar als «7iaiôaycûyôç» erledigt, nicht
aber seinem eigentlichen Inhalt nach. Nächstenliebe wird ausdrücklich als

Erfüllung des vôgoç bezeichnet (5,14). Zu erreichen ist sie durch die Gabe des

Geistes (5,22). Das so erfüllbare Gesetz ist «vôpoç Xpiatoù» (6,2).
Zwischenfazit: Anders als in Hebr sind bei Paulus Gesetz und Bund nicht

miteinander gekoppelt. So hält er den alten Bund für überholt, hält aber
gleichzeitig an der Geltung der Mosetora fest - sie ist und bleibt gute
Ordnung Gottes.38 Mit der Einführung des neuen Bundes haben sich lediglich die
Vorzeichen geändert, unter denen das Gesetz seine Wirkung entfaltet.
Konstitutiv ist dabei die Kategorie von aussen und innen: Durch die endzeitliche
Geistesgabe kann das Gesetz seine eigentliche, positive Funktion endlich
entfalten - als «Gesetz des Geistes» bzw. «Gesetz Christi». Äusserliche Riten
werden in diesem Kontext zum neuralgischen Punkt, an dem sich ablesen
lässt, welche Wirkweise des Gesetzes anerkannt wird.

3.4 Das Neue als das Ältere bzw. Ewige

Um die «pädagogische» Funktion des Gesetzes als überholt zu erweisen,
führt Paulus in Gal 3 einen Altersbeweis: Der in Gen 22,18 erwähnte
Nachkomme (cnteppa) und damit der Erbe der Abraham zugesprochenen Verheis-

sung ist Christus. Diese Verfügung war freie Schenkung Gottes und hatte eine
höhere Gültigkeit als die der erheblich später eingeführten Mosetora. Die
war lediglich eine Interimsverordnung zur Vorbereitung der noch unmündigen

Menschen auf ihren späteren Status als Miterben der Verheissung. Mit

37 Vgl. das wiederholte «vergeblich» in 3,4 und 4,11.
38 Hier widerspreche ich der Einschätzung Stegemanns (Alt und Neu in den Deutero-

paulinen) der generell die Diskontinuität der paulinischen Position mit der des Judentums
betont und auch Rom 10,4 in diesem Sinne interpretiert.



360 Kurt Erlemann

dem Kommen des «Haupterben» Jesus Christus ist die provisorische
Erzieherfunktion des vôpoç erledigt, die Freiheit vom Gesetz entspricht der eigentlich

älteren «Ordnung». Der Glaube ist der neue und der alte Weg, Gerechtigkeit

vor Gott zu erlangen (3,25f.). Damit kehrt Paulus den möglicherweise
von judenchristlicher Seite formulierten Neuheitsvorwurf um.39

Ganz ähnlich begegnet der Autor des Hebr einem impliziten Neuheitsvorwurf,

indem er das himmlische Heiligtum des ewigen Hohenpriesters Jesus
mit der in Ex 25 beschriebenen Vorlage der Stiftshütte identifiziert (8,5; vgl.
Act 7,44). Sie ist das Modell, nach welchem Mose die Stiftshütte einrichten
soll. Zu diesem himmlischen Heiligtum verhält sich das irdische wie das Abbild

resp. der Schatten zum Original. Der Dienst der Leviten am irdischen
Heiligtum ist daher nur ein Scheindienst (V.5), während Jesus Hoherpriester
am wahren, himmlischen Heiligtum ist (V.2). Insofern steht Jesus nicht in
Konkurrenz zu den Leviten, sondern eindeutig über ihnen. - Melchisedek
war im Unterschied zu den levitischen Priestern ohne Stammbaum, dem Sohn
Gottes gleich (7,3). Jetzt, mit dem einmaligen Opfer Jesu und seiner Installation

zum ewigen Hohenpriester nach der Ordnung Melchisedeks, ist der
defizitäre und provisorische Charakter des levitischen Opferkultes endgültig
offenbar geworden (7,17-19; 8,13). Die alte Heilsordnung hat ausgedient, die
Dualität von himmlischem Urbild und irdischem Abbild ist zugunsten des
Himmlischen aufgehoben. Der neue Bund ist ungleich besser als der alte, er
ist von Gott gleich doppelt durch Eid verbürgt. Das Neue ist für Hebr
zugleich das, was von Ewigkeit her war. Die Kontinuität mit dem Alten liegt
demnach in der kontinuierlichen Überbietung des Irdisch-Sichtbaren durch
das Himmlisch-Unsichtbare.

Exkurs: Die Rede von der «Stiftshütte» und die Datierung des Hebr

Ein wichtiges Argument für eine Datierung nach 70 n. Chr. ist die
Beobachtung, dass in Hebr nirgends vom Jerusalemer Tempel, sondern von der ctk-
r|vf|, der «Stiftshütte», die Rede ist. Diese Beobachtung ist richtig, es stellt sich

lediglich die Frage, wie sie zu bewerten ist. Die gängige Deutung besagt, mit
dem Terminus «aicr|vf|» sei gerade nicht das konkrete Jerusalemer Kultleben
im Blick, sondern die alttestamentlichen Ausführungen darüber.40 «Stiftshütte»

stellt nach dieser Auffassung so etwas wie ein zeitloses Prinzip des Opferkultes

dar.
Nun lässt sich die Rede von der «oKr|vf|» auch anders erklären, nämlich

im Kontext des geschilderten Altersbeweises: Sie lässt zu, was die Rede vom

39 Dies dient der Stärkung der eigenen Identität (mit Stegemann, Alt und Neu in den
Deuteropaulinen, 526).

40 So zuletzt Weiss, Hebräer, 77.



Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbreif 361

Tempel nicht ermöglicht: die Zurückftihrung auf eine ältere, ewige und
himmlische Ordnung, die mit dem Christusgeschehen aktualisiert und re-ak-
tiviert wurde. Nur am Begriff der «Stiftshütte» lässt sich die typologische
Auslegung von Ex 25,40 und damit die Überlegenheit des Priestertums Christi am
Alten Testament selbst festmachen. Von einer himmlischen Vorlage des
Jerusalemer Tempels ist indes nirgendwo die Rede. So eignet sich die Rede von
der «cner|vf|» eindeutig besser für das Argumentationsziel des Hebr. Als
Argument für eine Datierung nach 70 n. Chr. ist sie daher ungeeignet, zumal es

in 8,13 heisst, dass die bisherige Ordnung zwar veraltet, aber noch nicht
endgültig Vergangenheit ist. Ein Pendant zu Barn 16,3f. (Erwähnung der
Tempelzerstörung) fehlt.41

3.5 Das Problem des Nichtsehenkönnens

3.5.1 Paulus: Die pneumatische Evidenz des Neuen

Paulus versteht es wie kein anderer neutestamentlicher Autor, das Gegenüber

von alter und neuer Heilswirklichkeit auf den Begriff zu bringen: Es geht
um die Opposition von Fleisch und Buchstabe auf der einen, und Geist auf
der anderen Seite (Rom 7,6, II Kor 3; Gal 3,3). Der neue Bund ist der Bund
des Geistes (II Kor 3,6). Der heilige Geist ist für Paulus die grundlegende
Erfahrung des Neuen, er ist die verheissene endzeitliche Gabe Gottes, die zuerst
in Christus wirksam wurde. Paulus kann sogar sagen: Christus ist der Geist (II
Kor 3,17, vgl. I Kor 15,45). Eine Präsenz des Geistes Gottes bei den Menschen
vor dem Christusgeschehen ist für Paulus undenkbar.42 Als Grunderfahrung
des Neuen stellt der Geist eine Art Passepartout zur Klärung zentraler Themen

wie Christologie, Eschatologie, Ekklesiologie, Verhältnis zum Gesetz
und Leidensthematik dar. Der Geist ist dabei mehr als eine subjektive, letztlich

nicht vermittelbare Gewissheit oder Gesinnung. Er ist konkret sichtbar
und spürbar; erstens: Er bewirkt beim Apostel tägliches Neuwerden (II Kor
4,16) und hilft ihm so, sein Apostelamt trotz alter Leiden durchzuhalten.43
Zweitens: Wer den Geist hat, wird zur Liebe als Frucht des Geistes und damit

41 Hinzu kommt, dass die von Attridge, Hebrews, genannten Belegstellen für präsentische

Rede vom jüdischen Kult nach 70 n.Chr. bei Josephus, Ant 3 (vgl. Anm. 11) die
Beweislast nicht tragen können: Ant 3,6.1-8 spricht durchweg in Vergangenheitstempora
vom Bau der Stiftshütte. Ant 3,7.1-7 ist zwar eine präsentisch gehaltene Schilderung der
Kultgewänder, was sich aber angesichts der Einleitung in Vergangenheitstempora als
Stilmittel erweist. Ant 3,9.Iff. schliesslich ist zwar präsentisch, aber aus sachlichem Grund: Es

geht um die Darstellung der (nach wie vor bestehenden) ToraVorschriften über
Opferhandlungen.

42 I Kor 10,3f. («nvEUgaTtKÖv ßpöga/7i6ga») bezieht sich auf den typologischen Sinn
von Fels Christus (mit Klaus Berger, Geist, 181).

43 K. Erlemann, Der Geist als äppaßtov (2 Kor 5,5) im Kontext der paulinischen
Eschatologie, ZNW 83(1992) 202-218f.



362 Kurt Erlemann

zur Erfüllung des Gesetzes fähig (Rom 8,2ff.; Gal 5,22). Drittens: Der Geist
wird in bestimmten Geistesgaben wie Prophétie, Heilungsgabe und Wundertätigkeit

greifbar (I Kor 12 und 14; Rom 12). Speziell in der Zungenrede wirkt
der Geist als Sprachrohr des Menschen Gott gegenüber (Rom 8,26; I Kor
14,14). Tägliches Neuwerden, Praktizierung der Nächstenliebe und Charismen

sorgen für die Evidenz der neuen Heilswirklichkeit und weisen den
besonderen Heilsstand der Trägerinnen und Träger aus.

3.5.2 Hebr: Der Glaube als Beweis des Unsichtbaren

Auch Hebr kennt die Gabe des Geistes, doch erscheinen charismatische
Phänomene nach Hebr 2,4 und 6,4f. als verflogene Gaben des Anfangs. Im
Kontext einer offenbar nicht charismatisch ausgerichteten Gemeinde kommt
der Geist als Erweis des Neuen demnach allenfalls mittelbar in Frage: Als
Autor und Interpret der auf die neue Heilsordnung zielenden Schrift (Hebr
3,7; 9,8; 10,15).

Eine Paulus vergleichbare Pneumatologie fehlt, sie erscheint auf zwei Aspekte begrenzt.
Erstens: auf die Deutung des Todes Jesu. Er hat nach Hebr 9,14 eine «pneumatische»
Dimension: Jesus hat sich ôià nveùgaxoç aicoviou, durch den ewigen Geist Gott zum Opfer
dargebracht. Der Geist ist demnach das Medium, mit dessen Hilfe sich Christus als untadeliges

Opfer an Gott herangetragen hat (so die wörtliche Übersetzung). Dahinter steht die

jüdische Vorstellung von Engeln als Überbringern der menschlichen Opfer und Gebete (Ri
13; grBar llf.: 14; bHag 13b; PesR 97a).44 Zweitens: auf die Fähigkeit der Schriftauslegung.
Der Geist ist Autor und Hermeneut der Schrift, und damit Gottes ewiges Sprachrohr in der
Welt (Hebr 3,7; 9,8; 10,15). Wie in I Petr 1,10-12 dient der Geist der Legitimation
christologischer Schriftauslegung. Das christologische Schriftverständnis ist für Hebr die
eigentliche Geistesgabe (6,4f.). Die Parallelisierung von Geist und Engeln in der Frage der
Autorschaft der Schrift (vgl. 2,2) bestätigt die Anlehnung an die jüdische Engellehre.45 Der
Geist ist nach Hebr ein den Engeln vergleichbarer Mittler zwischen Gott und Menschen,
der von Anbeginn der Welt wirkt, in der Schrift bis hin zur Erlösungstat Christi. Hebr
partizipiert damit an einer breiteren, jüdisch-judenchristlichen Geistkonzeption.

Dem paulinischen Geist als Angeld entspricht in Hebr bedingt eine andere

Grösse: Die 7ticmç, der Glaube nach der Definition von Hebr 11,1. Luther
übersetzt: «Es ist aber der Glaube eine feste Zuversicht auf das, was man
hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, was man nicht sieht. Ich halte die
Übersetzung von «\)7tôoTCC(Ttç» und «ëXeyxoç» im Sinne von «eine feste Zuversicht»
bzw. «ein Nichtzweifeln» für unglücklich. Denn es geht um mehr als um eine

subjektive Einstellung. Es geht - hier schliesse ich mich Heinrich Dörrie46 an

- um die konkret fassbare Grundlage (so Û7tôaraotç in einer der Hauptbedeutungen47)

der Heilswirklichkeit und um den Beweis (ëXeyxoç) des Unsichtbaren.

Ich schlage daher als Übersetzung vor: «Der Glaube ist die sichere

Grundlage des Erhofften, ein Beweis für die unsichtbaren Dinge». Glaube ist

44 Belege bei Engel III (K.E. Grözinger) TRE IX (1982) 593.
45 Ausführlich dazu Berger, Theologiegeschichte, 466f.
46 Heinrich Dörrie, «Zu Hbr 11,1», ZNW 46 (1955), 196-202.



Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbreif 363

nach diesem Verständnis ein sichtbarer Anfang, vergleichbar dem Geist bei
Paulus.48 Seine konkrete Wirkung wird im weiteren Verlauf von Hebr 11 an
alttestamentlichen Beispielen entfaltet. Sie zeigt sich im Gottesgehorsam
gegen alle Zweifel und in der Erfüllung zuvor ergangener Verheissung. Durch
seine Selbstentäusserung wurde Jesus zum Anführer und Vollender des

Glaubens. Glaube ist nach Hebr aber nicht Glaube an Jesus Christus, der Autor

macht seinen Glaubensbegriff nicht am christologischen Bekenntnis
fest.49 Glaube meint vielmehr, sich in die lange Reihe der Glaubenszeugen
einzureihen und Jesus als dem Anfänger und Vollender des Glaubens
nachzufolgen. Der Glaubensbegriff ist leidenstheologisch ausgerichtet, der
irdische Jesus fungiert als Vorbild für das Verhalten in Zeiten schwerer Bedrängnis.

Die geforderte Grundorientierung kommt in 13,13f. zur Sprache.

3.5.3 Paulus und Hebr: Das Unsichtbare ist das Bessere

Flankierend zur Argumentation mit dem Geist bzw. dem Glauben als

sichtbaren Anfängen wird das Problem der Unsichtbarkeit des Neuen von
beiden Autoren im platonischen Sinne «kultiviert»: Das Unsichtbare ist das

Bessere. Das himmlische Heiligtum ist eigentlich das Urbild des irdischen, die
levitischen Priester dienen nur dem Abbild des himmlischen (Hebr 8,5). Wahre

Hoffnung richtet sich nicht auf das Sichtbare (Rom 8,24), was sichtbar ist,
ist vergänglich (II Kor 4,18), ist nur Schatten und Abbild des Himmlischen
(Hebr 8,5; 10,1; vgl. Kol 2,17). Das Ewige hingegen ist nicht mit Händen
gemacht (Mk 14,58, II Kor 5,1; cf. Act 7,47f.; Kol 2,11, Hebr 9,24). - Mit dieser

Argumentationsform stehen sowohl Paulus als auch Hebr in der Nähe Philos
von Alexandrien.50

Zwischenfazit: Nach gemeinsamer Auffassung hat Gott den Glaubenden
ein sichtbares «Pfand in die Hand» gegeben, das sie der noch ausstehenden

Verheissung versichert. Während sich für Paulus die neue Wirklichkeit in den

Geistwirkungen sichtbar für alle manifestiert, bleibt Hebr auf die argumenta-

47 James H.Moulton / George Milligan, The Vocabulary of the Greek Testament, London

1949, nennen als «central idea» aller Bedeutungsvarianten «something that underlies
visible conditions and guarantees a future possession». - Vergleichbar Henry G.Liddell /

Robert Scott, A Greek-English Lexicon, Oxford 1968 (origin, actual existence, foundation).

48 Auch hier ist die Nähe zu Philo mit Händen zu greifen: jiionç meint bei Philo die

Haltung unbedingten Sich-Abwendens vom Irdisch-Vergänglichen und unbeirrten
Festmachens in der Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes, ...» dass der Schluss unausweichlich
ist, der Hebr habe sich in seinem Glaubensverständnis (wie auch sonst in seiner Theologie)

von einem hellenistischen Judentum alexandrinischer Couleur inspirieren lassen, dessen

herausragender Vertreter Philo ist.» (Zitat Söding, Zuversicht und Geduld, 237; vgl.
Grässer, Glaube, 95-146).

49 Klaus Berger, Theologiegeschichte, 438.
50 Philo, Decal 82; VitMos II 74ff.l41; SpecLeg I 66ff; Congr 116f.; vgl. Sap 9,8.



364 Kurt Erlemann

tive Aufarbeitung der Unsichtbarkeit beschränkt. Der Glaubensbegriff kann
das Manko fehlender Geistwirkungen nur unzureichend ausgleichen.

4. Fazit

1. Der äussere Rahmen der Standortbestimmung
Die Aufgabe einer theologischen Standortbestimmung stellt sich bei beiden

Autoren im Gegenüber zu konservativen Judenchristen bzw. zu
nichtchristlichen Juden. Der Trennungsprozess ist in vollem Gang, die christlichen
Gemeinden haben sich mit dem Geltungsanspruch der Mosetora
auseinanderzusetzen. Sowohl bei Paulus als auch in Hebr entzündet sich der Konflikt
an rituellen Vollzügen wie Beschneidung, Speisegeboten und Opferkult. Von
einer gefestigten Haltung der Gemeinden kann keine Rede sein, im Gegenteil:

Ihre Unsicherheit in diesen Fragen veranlasst die Abfassung der apostolischen

Schreiben. Die Unsicherheit wird einerseits von aussen, von sehen

gesetzesloyaler Kreise genährt, andererseits hängt sie mit dem Problem zusammen,

dass der eigene Wahrheitsanspruch nicht evident ist: Das Postulat des

neuen Bundes wird durch die erfahrbare Wirklichkeit nur bedingt gedeckt. In
Hebr sind die Zeichen des Neuen selbst bei den «Insidern» umstritten. Der
Neuheitsvorwurf, der hinter zahlreichen frühchristlichen Aussagen zu vermuten

ist, verlangt nach einer weit ausholenden argumentativen Legitimation
des eigenen Standpunkts. Wie an Paulus und Hebr sichtbar wird, sind theologische

Konzepte wie Christologie oder Pneumatologie keine fertigen, im
luftleeren Raum entstandenen Systeme, sondern Ergebnis eines Ringens um die

Formulierung und Rechtfertigung der neuen Heilsordnung im Rahmen
weitgehend nachvollziehbarer historischer Problemstellungen.

2. Gemeinsamkeiten in der Standortbestimmung
a) Paulus und Hebr berufen sich auf das Alte Testament als

Legitimationsgrundlage des Neuen. Die Schrift erweist die Kontinuität von alt und neu.
Gegen einen möglichen NeuheitsVorwurf wird das angeblich Neue als das
Ältere und letztlich Bessere interpretiert (Altersbeweis): Irdisches Gesetz und
irdischer Kult stehen von vornherein im Schatten von Abrahamsverheissung
und himmlischem Heiligtum.

b) Das Verhältnis zur alten Heilsordnung wird bei beiden Autoren durch
das Modell der Überbietung bestimmt: Die innere Gesetzesobservanz
überbietet die äusserliche, das himmlisch-ewige Heiligtum überbietet das
irdischvergängliche, die Reinigung der Gewissen überbietet das alljährliche
Opfergeschehen am Jörn Kippur.

c) Ebenfalls gemeinsam sind Anleihen bei mittelplatonischen Denkkategorien,

wo das Problem der Unsichtbarkeit argumentativ angegangen wird:
Das Unsichtbare gilt als das Eigentliche, Ewige, das Sichtbare wird als zeitlich



Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbreif 365

und vergänglich abgewertet. In der Unsichtbarkeit der himmlischen Gegenwelt

ist und war schon immer deren Überlegenheit über die irdische Wirklichkeit

abzulesen.

3. Unterschiede in der Standortbestimmung
a) Die Art und Weise der Schriftauslegung weist Unterschiede auf. Sie

hegen weniger im methodischen, als im inhaltlichen Bereich. Der Begriff des

«Glaubens» etwa wird in völlig verschiedene Koordinaten eingetragen und so
inhaltlich anders gefüllt. Je nach Problemstellung und Aussageabsicht wird
ein Prophetentext wie Jer 38 LXX unterschiedlich ausgewertet.

b) Unterschiedlich werden die sichtbaren Anfänge, die das Ganze verbürgen,

bestimmt: Die Entfaltung des Geistbegriffs bei Paulus zeugt nicht nur
von charismatischen Erfahrungen seiner Gemeinden, sondern auch davon,
wie diese Erfahrungen zum Dreh- und Angelpunkt der neugewonnenen
Glaubensidentität werden. Der Geist repräsentiert sichtbar die noch unsichtbare

Eleilswirklichkeit und begründet als Geist der Kindschaft die Hinzunahme

der Heiden zur Heilsgemeinschaft. In der eher nicht-charismatischen
Gemeinde des Hebr fällt es dem Autor schwerer, die religiöse Identität der
Gruppe zu festigen. Ihm bleibt nur der Hinweis auf die Schrift, den Glauben
und dessen frühere Zeugen.

c) Was die Geltung der Mosetora angeht, zeigt Paulus eine situationsabhängige,

flexible Haltung: Je nach Notwendigkeit kann er den Akzent auf die
gleichbleibende Güte des Gesetzes legen (Rom) oder dessen Geltung nahezu
nivellieren (Gal). Hebr zeigt eine Gal vergleichbare Problemstellung und
bewertet das Gesetz analog als geschichtliches, jetzt überholtes Provisorium.
Eine Differenzierung zwischen Kult- und Moralgesetz ist bei keinem der beiden

Autoren erkennbar.
d) Das Verhältnis von Heidenchristen und torakonformen Juden bzw.

Judenchristen wird insgesamt unterschiedlich, ja gegensätzlich bestimmt. Paulus

überwindet durch die Gegenüberstellung von Glaube und Gesetzeswerken

die bisherige Exklusivität des Heilszugangs. Die Anerkennung Jesu als
des Christus und Gottessohnes stellt Juden und Heiden gleich. Das gilt, auch

wenn Paulus (bei aller Abwehr jüdisch-judenchristlicher Kultforderungen) in
Rom 9-11 prinzipiell am Heilsvorzug Israels festhält. In der Konsequenz
fordert Paulus die kultfreie Hinzunahme der Heiden zur Heilsgemeinschaft. - In
Hebr wird eine gegensätzliche Tendenz erkennbar: Die Exklusivität der alten
Heilsordnung wird nicht wie bei Paulus gesprengt, sondern durch eine neue
Exklusivität abgelöst: Nach Hebr 13,10 haben die Christen einen Altar, der
nur ihnen zugänglich ist; nur sie dürfen ins Allerheiligste des himmlischen
Heiligtums eintreten. Mit dem «Dienstantritt» Jesu Christi am himmlischen
Heiligtum und der grundsätzlichen Verlagerung des Kultlebens hat der
Opferkult in Tempel und Synagoge seine Funktion eingebüsst. Mit dem Wechsel



366 Kurt Erlemann

des Kultortes findet ein Austausch der Heilsanwärter statt, den Anhängern
jüdischer Opferriten wird der Heilszugang abgesprochen.

Es wird erkennbar, dass eine klare Abgrenzung gegenüber jüdisch-judenchristlichen

Positionen dort vorgenommen wird, wo christliche Gemeinden
angesichts der Attraktivität oder des Drucks, der von konservativer Seite
ausgeht, verunsichert sind. Klare Worte, was etwa die Geltung der Mosetora
angeht, dienen der Stabilisierung des christlichen Standpunkts. Wo es jedoch
darum geht, juden- und heidenchristliche Positionen innerhalb einer Gemeinde

zu integrieren, bringt Paulus verstärkt Verbindendes zur Geltung. Ob auch
der auctor ad Hebraeos in vergleichbarer Situation der Mosetora positivere
Aspekte hätte abgewinnen können, bleibt Spekulation. Gleichwohl lässt sich

sagen, dass Hebr eine «radikalere» oder «emanzipiertere» Position vertritt als
Paulus. Das zeigt der zuletzt genannte Punkt d).

4. Zum historischen Verhältnis zwischen Paulus und Hebr
a) Den grundsätzlichen Übereinstimmungen in der Bewertung des Alten

Testaments, der Formulierung der neuen Heilsordnung und bestimmten
Argumentationsmustern stehen tiefgreifende Unterschiede, was die Ausgestaltung

der Christologie, der Pneumatologie oder was das Verhältnis zur
jüdischen Tradition gegenüber angeht. Die Unterschiede lassen auf zwei
unabhängig voneinander gewonnene Standpunkte schliessen. Paulus und Hebr
partizipieren an einer gemeinsamen, der Theologie des hellenistischen
Judenchristentums verpflichteten Tradition, die sie auf ihre spezifische Fragestellung

hin entfalten.51 Hebr zeigt dabei im Blick auf die bisherige Heilsgemeinschaft

eine «emanzipiertere» Haltung.
b) Folgende Beobachtungen erlauben meines Erachtens eine nähere

theologiegeschichtliche Einordnung des Hebr: Hebr zeigt Affinitäten zu Ne-
benpaulinen wie Kol (räumlich ausgerichtete Eschatologie, Problemstellung,
Argumentation). Ausserdem steht Hebr der Tradition der in Act geschilderten

«Hellenisten» nahe. Es hat von daher eine gewisse Wahrscheinlichkeit für
sich, Hebr in der Nachbarschaft der paulinischen Mission zu verorten.

In Kol ist ein massiver Konflikt zwischen Heiden- und gesetzestreuen Judenchristen bzw.
Juden erkennbar (besonders 2,16-23)52. Stichwörter, die an die Situation und Argumentation

des Hebr erinnern, sind: Warnung vor Speisegeboten und deren Qualifizierung als
«Schatten des Zukünftigen» (2,16f.)53, Warnung vor Engelverehrung (2,18)54, die Deutung
des Todes Jesu im Sinne der Tilgung aller Schuldbriefe vor Gott (2,14) und die Rede von
der Entmachtung der kosmischen Mächte (2,15). Die Gemeinde lebt eigentlich schon nicht

51 Mit Weiss, Hebräer, 88.
52 Zur Diskussion um die Gegner in Kol vgl. Michael Wolter, Der Brief an die Kolosser

/ Der Brief an Philemon, in: ÖTK.NT 12, Gütersloh 1993, 155-163. Weiter Berger,
Theologiegeschichte, 466-469.

53 Eine Differenz zu Hebr in diesem Punkt kann ich nicht erkennen (gegen Eduard
Schweizer, Der Brief an die Kolosser, in: EKK XII, Neukirchen 21980, 120).



Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbreif 367

mehr in dieser Welt (2,20), und so soll sie nach dem trachten, was oben ist. Dort sitzt auch
Christus zur Rechten Gottes (3,1). - Die Stephanusrede Act 7 ist ein ebenso im Hebr
vorstellbarer Überblick über die Geschichte Israels. Stichwörter, die auch in Hebr begegnen,
sind: Mose baute die Stiftshütte nach dem Vorbild des himmlischen Heiligtums (7,44; vgl.
Hebr 8,5). Engel sind die Gesetzesübermittler (7,53, vgl. Hebr 2,2). Stephanus wird ëÇco TÎjç
7tÔÀ,£(DÇ gesteinigt (7,58, vgl. Hebr 13,12: ë^co xfjç 7iûkr|ç). Im Anschluss ist von einer
Verfolgungswelle die Rede, in deren Verlauf die Stephanuspartei bis nach Antiochien und
Zypern zerstreut wird (8,1-4). In diesem Zusammenhang ist auch von Inhaftierungen die
Rede (8,3; vgl. Hebr 10,34; 13,3). - Ist Stephanus «Prototyp» der fyyoùgevoi, auf die in Hebr
13,1 Bezug genommen wird? Auch deren Tod wird mit ihrem vorbildlichen Glauben in
Beziehung gesetzt. Die Vermutung, der Autor bzw. die Autorin sei im Umfeld des Barnabas
oder Apollos zu suchen, ist von daher nicht ganz von der Hand zu weisen. Mein eigener
«Kandidat»: Philippus (Act 8,4f.) oder einer seiner Mitarbeiter.55

c) Gegen eine deutliche zeitliche Distanzierung des Hebr von Paulus

sprechen folgende Beobachtungen:
1) Die paulinische Konzeption des Geistes als Sprachrohr der Menschen

stellt eine Umkehrung der traditionsgeschichtlich älteren Vorstellung
vom Geist als Sprachrohr Gottes dar. Mit dieser steht Hebr in Nachbarschaft

zu anderen judenchristlichen Schriften wie I Petr, I Tim oder Apk.
2) Das Fehlen verschiedener Geistesgaben oder charismatischer Erfahrungen

in Hebr zwingt, gegen Klaus Berger, nicht zur Annahme eins späteren
Entwicklungsstadiums. Ein charismatischer Anfang, wie ihn etwa Paulus
und Lukas beschreiben, ist nicht ohne weiteres auf andere Gemeindetypen

zu übertragen. Auch Hebr kennt eine Geistesgabe: die (christologi-
sche) Schriftauslegung.

3) Die übliche Spätdatierung des Hebr in die Zeit Domitians ist nicht zwin¬

gend. Es hat allen Anschein, als ob der Autor gegen einen noch intakten
Opferkult am Jerusalemer Tempel angeht. Nach Hebr 8,13 und 10,1-3 ist
die alte Heilsordnung noch intakt, die Rede von der Stiftshütte anstatt
vom Tempel ist durch die Altersbeweisführung hinreichend erklärbar.

Kurt Erlemann, Wuppertal

54 Die Polemik gegen Engelverehrung steht in inhaltlichem Zusammenhang mit der
Rede vom neu geschaffenen, freien Zugang (cf. «äfißaiEfiEiv» in Kol 2,18) zu Gottes
Thron. Die Menschen müssen seit Christus nicht mehr den Umweg über die Engelinstanzen

gehen (vgl. dazu hebHen 43,2; Apk l,4f.; Justin, Apol I 6,2), sondern können jetzt in
Jiapprialavor Gott treten (II Kor 3,12, Hebr 4,16; 10,19). Gegen die anklagenden
(Engel)Mächte fungiert der erhöhte Christus als Anwalt der Glaubenden (Rom 8,34;
Hebr 7,25).

55 Zur Diskussion vgl. Weiss, Hebräer, 62ff.


	Alt und neu bei Paulus und im Hebräerbrief : frühchristliche Standortbestimmung im Vergleich

