
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 4

Artikel: Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus für
die Christologie

Autor: Pfüller, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878030

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878030
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage
nach Jesus für die Christologie

In seinem Rückblick auf die christologischen Überlegungen massgeblicher

evangelischer Dogmatiker der Mitte unseres Jahrhunderts macht C.H.
Ratschow auf einen bemerkenswerten Tatbestand aufmerksam. Die verhandelten

Autoren berücksichtigten nicht die exegetische Diskussion zur historischen

Jesusfrage. Die Debatte über Möglichkeiten und Schwierigkeiten dieser

Frage würde zwar erwähnt, schlüge sich aber christologisch nicht nieder.
«Vielmehr sehen wir alle behandelten Dogmatiker damit befasst, der Christologie

einen von diesen Stürmen freien Raum zu gewinnen. Tillich wie Eiert,
Barth wie Althaus arbeiten christologisch mit der Bibel so, als gebe es in der
Dignität der Aussagen zwischen dem Johannes- und dem Markusevangelium
keinen Unterschied.»1

Nun ist gewiss mittlerweile jene exegetische Diskussion viel stärker ins
Blickfeld gerückt, was nicht nur, aber nicht zuletzt die Auseinandersetzungen
um eine Christologie von unten belegen. Freilich, das vor etwa 30 Jahren von
R. Slenczka bezeichnete durchgängige Grundproblem der historischen
Jesusforschung sowohl im 19. wie im 20. Jahrhundert scheint nach wie vor nicht
befriedigend gelöst. Besonders «die theologische Notwendigkeit der historischen

Jesusfrage», näherhin die Frage nach dem Verhältnis von «historischem

Jesus»2 und «Osterkerygma», ist weithin umstritten.3 Dementsprechend

trifft wohl auch die Problemanzeige W. Kaspers im Blick auf die
Christologie im wesentlichen weiterhin zu. Er schreibt: «Die theologische
Relevanz des Historischen ist in einem vorher ungekannten Ausmass zu einem
akuten und entscheidenden, aber im Grunde völlig unbewältigten Problem
geworden».4

Wenn im folgenden einige Überlegungen zur theologischen Relevanz des

Historischen angestellt werden sollen, so ist es vorerst angeraten, das
Problem präziser zu fassen. Es soll also um den konkreten Stellenwert der
historischen Frage nach Jesus für die Christologie gehen. D.h. es geht weder um
den Stellenwert dieser Frage für den christlichen Glauben noch um deren

1

C.H. Ratschow, Jesus Christus, HST 5, Gütersloh 1982,195.
2 Vom «historischen Jesus» spreche ich nur zitatweise. Ansonsten verwende ich die

m.E. sachgerechtere Redeweise von der historischen Frage nach Jesus bzw. der historischen

Jesusfrage oder historischen Jesusforschung. Zur Terminologie vgl. R. Slenczka,
Geschichtlichkeit und Personsein Jesu Christi, Göttingen 1967,138ff, und F. Hahn,
Methodologische Überlegungen zur Rückfrage nach Jesus, in: Rückfrage nach Jesus, hg. v. K.
Kertelge, Freiburg u.a. 1974, 62f.

3 Slenczka, Geschichtlichkeit, 306. 181.
4 W.Kasper, Jesus der Christus, Leipzig 1981, 39.



326 Wolfgang Pfiiller

Stellenwert für die christliche Theologie - wobei natürlich die letztgenannte
insofern entscheidend betroffen ist, als die Christologie der Kern aller christlichen

Theologie sein dürfte. Wie dem indes auch sei: In welchem Masse be-
einflusst die historische Frage nach Jesus die theologische Theorie über
Jesus? Das ist hier die Frage.5 Dass es sich dabei um eine überaus gravierende
Frage mit weitreichenden Konsequenzen für die christologische (und theologische)

Theoriebildung handelt, ist das Mindeste, was die folgenden Überlegungen

erweisen sollen.

7

Die Frage nach der Bedeutung des «historischen Jesus» für den christlichen

Glauben wird seit mehr als zwei Jahrhunderten mehr oder weniger heftig

diskutiert, und die Darstellungen zur Geschichte der historischen Jesusforschung

mitsamt ihren theologischen Intentionen, Implikationen, manifesten
und latenten Interessen sind mittlerweile Legion.6 Angesichts dessen mag es

vermessen erscheinen, wenn jetzt drei christologisch relevante Ergebnisse aus
den umfangreichen Diskussionen bilanziert werden sollen. Und dies zumal
keines dieser Ergebnisse gänzlich unumstritten ist, wenngleich jedes weithin
anerkannt sein mag. Dennoch meine ich, dass eine Verständigung auf diese

Ergebnisse einen beträchtlichen Schritt zur Lösung der zu verhandelnden
Frage bedeuten würde, weshalb sie im folgenden mit der gebotenen Vorsicht
dargelegt werden sollen.

(1) Es ist nicht möglich, den christlichen Glauben von der historischen
Jesusforschung abzukoppeln; ein «sturmfreies Gebiet» (M. Kähler) ist nicht
erreichbar.

5 Merkwürdig (im doppelten Sinne) ist es schon, dass diese Frage offenbar in einigen
neueren christologischen Erörterungen überhaupt nicht reflektiert wird. Vgl. etwa F.-W.

Marquardt, Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden, 2 Bde, München 1990f; W.

Pannenberg, Systematische Theologie 2, Göttingen 1991; W. Härle, Dogmatik, Berlin-
New York 1995. Den Gründen für diese Merkwürdigkeit kann und soll hier gleichwohl
nicht nachgegangen werden. - Dass man bei P. Hünermann, Jesus Christus: Gottes Wort in
der Zeit, Münster 1994, die genannte Frage ebenfalls nicht erörtert lindet, mag immerhin
dadurch bedingt sein, dass sie in der katholischen Theologie gewöhnlich eher Gegenstand
der Fundamentaltheologie als der Dogmatik ist. Vgl. dazu H. Verweyen, Gottes letztes
Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie, Düsseldorf 1991, 368.

6 Es kann hier nicht darum gehen, auch nur eine repräsentative Auswahl einschlägiger
Titel aufzuführen. Vgl. immerhin neuerdings W.G. Kümmel, Vierzig Jahre Jesusforschung
(1950-1990), Bonn 1994; C. Breytenbach, Jesusforschung: 1990-1995, BThZ 12 (1995) 226-
249; G.Theissen/A. Merz, Der historische Jesus, Göttingen 1996, §1. - Systematisch-theologisch

bes. aufschlussreich erscheinen mir: Slenczka, Geschichtlichkeit; W. Joest, Dogmatik
1, Göttingen 3 1989,195ff; Verweyen, Grundriss, 368ff. 377ff.



Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus für die Christologie 321

Es mag lehrreich sein, an einen markanten Versuch zu erinnern, dieses
«sturmfreie Gebiet» gleichwohl zu erreichen. So stellte A. Schweitzer nicht
zuletzt unter dem Eindruck der «neuesten Bestreitung der Geschichtlichkeit
Jesu» die Frage: «Welche Stellung nimmt, rein theoretisch betrachtet, die in
den Evangelien geschilderte Persönlichkeit Jesu in der christlichen oder einer
mehr oder weniger christlich gearteten (sie!) Religion ein? Inwiefern ist sie

deren Fundament oder Element?»7 Da der christliche Glaube infolge der
historischen Forschung immer mit der Möglichkeit der Nichtexistenz Jesu

(oder auch mit der Möglichkeit einer inakzeptablen Fremdartigkeit Jesu)
rechnen muss, plädiert Schweitzer dafür, ihn von jeglicher Geschichte und
geschichtlichen Überlieferung gänzlich unabhängig zu machen. Jesus kann
demzufolge nur ein Element dieser Religion sein, niemals ihr Fundament.
Und um den Sachverhalt ganz klar zu machen: Dieses Element ist für die
Religion nicht konstitutiv. Schweitzer redet nicht von ungefähr in diesem
Zusammenhang nicht mehr vom Christentum bzw. von christlicher Religion,
sondern von der Religion. Was ihm vorschwebt, ist eine religiöse Metaphysik,
«das heisst eine Grundanschauung über das Wesen und die Bedeutung des

Seins», die «in jedem Augenblick und in jedem religiösen Subjekt neu
geschaffen werden kann». (513) Auf diese Weise scheint ihm ein völlig freies
Verhältnis zur Geschichte im allgemeinen und zur Persönlichkeit Jesu im
besonderen möglich (vgl. 519).

Ich möchte hier die Frage, ob die von Schweitzer erstrebte Unabhängigkeit

(der Religion) von der Geschichte überhaupt möglich ist, nicht weiter
verfolgen. T. Koch hat m.E. zu Recht auf eine Inkonsistenz in Schweitzers
diesbezüglicher Argumentation hingewiesen.<s Ich möchte vielmehr fragen,
ob die von Schweitzer befürwortete religiöse Metaphysik als christlicher
Glaube betrachtet werden darf. Ich denke, diese Frage zu stellen, heisst sie zu
verneinen. H. Gollwitzer ist zuzustimmen, wenn er im Blick auf Schweitzer
schreibt: «Dieser Unabhängigkeit von der Historie kann sich ein zur Mystik
oder zur idealistischen Gnosis gewordenes Christentum rühmen, nicht aber
der christliche Glaube, weil für ihn Jesus nicht nur Vehikel oder Symbol
allgemeiner Wahrheiten ist, sondern der Gegenstand von Glauben und Liebe
selbst».9 Sicher ist es denkbar, den christlichen Glauben auf eine Christusidee,

auf eine erdachte «Christusmythe» (A. Drews), zu gründen und diese

7 A. Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tübingen y1984,505. Vgl. zum
weiteren ebd. 505-526. - Im übrigen wäre sicher auch eine kritische Analyse der brillanten
Argumentation P. Tillichs zum Problem aufschlussreich. Diese muss ich mir hier aus
Platzgründen versagen. Vgl. P. Tillich, Systematische Theologie II, Stuttgart 21958,107ff.

8 T. Koch, Die sachgemässe Form einer gegenwärtigen Beziehung auf den geschichtlichen

Jesus - Erwägungen im Anschluss an Albert Schweitzers Kritik des christologischen
Denkens, in: Gegenwart des Absoluten, hg. v. K.-M. Kodalle, Gütersloh 1984, 53f. - Dass
der Mensch sich prinzipiell nicht von der Geschichte unabhängig machen kann, betont K.
Rahner, Grundkurs des Glaubens, Freiburg u.a. 91977, 235.



328 Wolfgang Pfüller

Idee dann gegebenenfalls für grösser zu halten als ihre geschichtliche
Realisierung in Jesus von Nazaret. Nur löst man sich damit vom Grundbekenntnis

christlichen Glaubens, das da lautet: Jesus ist der Christus, oder auch: Herr
ist Jesus. In diesem Sinne konstatiert W. Härle völlig richtig: Der christliche
Glaube «richtet sich auf die Selbsterschliessung Gottes, wie sie sich in einem
bestimmten Menschen, Jesus von Nazaret, in einem bestimmten geschichtlichen

und gesellschaftlichen Kontext ereignet hat». Er verdankt sich «von
seinem Ursprung her der Begegnung mit einer Person von der gesagt werden
konnte und kann: In ihr hat Gott sich erschlossen». Von daher könnte
man in Anlehnung an die Formulierungen Schweitzers sagen: Jesus ist zwar
ganz gewiss nicht das alleinige Fundament des christlichen Glaubens, der sich
insofern keineswegs (ausschliesslich) auf ein historisches Ereignis gründet;
aber er gehört als konstitutives Element in dieses Fundament hinein.

(2) Der Rückzug aufden «Auferstandenen» bzw. das «Kerygma» garantiert
nicht nur kein «sturmfreies Gebiet», er verkürzt darüber hinaus und mehr noch
den christlichen Glauben.

Ich meine, es ist unschwer einzusehen, dass das Kerygma von Kreuz und

Auferstehung Jesu - auch abgesehen vom Bezug auf die Kreuzigung und
Existenz Jesu - keineswegs die Möglichkeit eröffnet, eine Position unabhängig
von der historischen Forschung einzunehmen. Denn selbstverständlich ist
auch das Kerygma eine historische Grösse und unterliegt als solche der
historischen Interpretation und Rekonstruktion. H. Thyen spitzt es mit Blick auf
Äusserungen H. Conzelmanns wie folgt zu: «Die <ältesten Formulierungen
des Credo> und seine Traditionsgeschichte sind ein um nicht weniger
hochhypothetisches historisches Konstrukt als der historische Jesus und die
Geschichte der Leben-Jesu-Forschung».12 Insoweit bestätigt sich einmal mehr
die Unhintergehbarkeit der historischen Forschung für den christlichen Glauben,

der in jedem Fall in der Geschichte verankert ist.
Im weiteren indes ist der Frage nachzugehen, ob nicht das Kerygma (von

Kreuz und Auferstehung Jesu) als Basis des christlichen Glaubens genügt, ob
also nicht die Kreuzigung Jesu (natürlich einschliesslich seiner Existenz) als

harter historischer Kern ausreicht. Wohlgemerkt: damit wäre das zuerst
festgehaltene Ergebnis, wonach der christliche Glaube nicht von der historischen
Jesusforschung abgekoppelt werden kann, in keiner Weise in Frage gestellt.
Jedoch wäre mit der Kreuzigung Jesu ein ziemlich sicheres Faktum gegeben,

9 H. Gollwitzer, Der Glaube an Jesus Christus und der sogenannte historische Jesus,
in: Der historische Jesus und der kerygmatische Christus, hg. v. H. Ristow u. K. Matthiae,
Berlin 1960,112. Vgl. auch J. Macquarrie, Jesus Christus, in: TRE 17, 1988, 45f.

10 Vgl. entsprechende Überlegungen in der feministischen Theologie, etwa bei R.
Radford Ruether, und in der Religionstheologie, etwa bei R. Panikkar.

11 Härle, Dogmatik, 305
12 H. Thyen, Der irdische Jesus und die Kirche, in: Jesus Christus in Historie und

Theologie, hg. v. G. Strecker, Tübingen 1975,132.



Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus für die Christologie 329

und die weitergehende historische Rückfrage nach Jesus mit all ihren
Schwierigkeiten und Unwägbarkeiten würde sich (für den christlichen Glauben)
erübrigen. Zudem könnte man darauf hinweisen, dass Paulus offenbar im
Hinblick auf das von ihm verkündigte Evangelium mit eben diesem historischen
Faktum der Kreuzigung (in I Kor 15 zuzüglich des Begräbnisses) auskommt.
Ja, A. Lindemann verallgemeinert diese Beobachtung sogar, indem er
behauptet: «Die christliche Theologie hat sich in ihrem Ursprung nicht am
historischen Jesus orientiert. Sie hat ihn weder zum Lehrer noch zum Gründer
der Kirche gemacht, sondern sie hat im Gegenteil ihren Ursprung immer und
allein in der Auferstehung des Gekreuzigten und in der auf dieses Bekenntnis
sich beziehenden Verkündigung gesehen».13

Ich möchte zwar bezweifeln, dass Lindemanns Verallgemeinerung zutrifft
- er verweist nicht von ungefähr auf Markus und Paulus und nicht auf
Matthäus und Jakobus. Dies ist jedoch jetzt nicht das Problem. Dieses besteht
vielmehr in der Frage, ob sich der christliche Glaube (und in seinem Gefolge
die christliche Theologie) auf die «Auslegung des Osterbekenntnisses» zum
Gekreuzigten und Auferstandenen beschränken darf14 oder ob er nicht
Auslegung von Verkündigung, Verhalten und Geschick Jesu insgesamt zu sein
hat (freilich «im Lichte des Osterglaubens»). Ich meine, die Gründe für
letzteres überwiegen weit. J. Jeremias z.B. verweist auf den Gedanken der
Inkarnation. «Die Inkarnation schliesst es in sich, dass die Geschichte Jesu nicht
nur offen ist für geschichtliche Untersuchung, für historische Forschung und
Kritik, sondern all das fordert».15 Es muss also dem christlichen Glauben
(und der christlichen Theologie) um die Geschichte Jesu überhaupt gehen,
nicht nur um ein isoliertes Ereignis aus dieser Geschichte. Dies bestätigt auch
der folgende Gedanke. Wird nämlich das Kommen Jesu als Heilsgeschehen
verstanden, so ist nicht einzusehen, warum zwar der Tod Jesu als Heilsereignis

verstanden werden soll, nicht aber sein Leben.16 Des weiteren könnte man
in Anlehnung an einschlägige Überlegungen G. Ebelings fragen, inwiefern
man den Tod Jesu als Heilsereignis verstehen dürfte, wenn Jesus diesen Tod
nicht im Glauben bestanden hätte, sondern angesichts seines Todes verzweifelt

wäre. Nein, der christliche Glaube muss sehr wohl an der Geschichte Jesu
interessiert sein und nicht etwa nur an der puren Faktizität eines Menschen
namens Jesus; er muss daran interessiert sein, «dass der Glaube an Jesus An-

13 A. Lindemann, Jesus in der Theologie des Neuen Testaments, in: ebd., 56. - Dass
auf den Spuren Bultmanns immer noch eine Anzahl von Neutestamenllern wandelt,
belegt (zumindest bis 1975) S. Schulz, Der historische Jesus, in: ebd., 22f.

Vgl. Lindemann, ebd. 56.
15 J. Jeremias, Der gegenwärtige Stand der Debatte um das Problem des historischen

Jesus, in: a.a.O. (Anm. 9), 19.
16

Vgl. - speziell mit Blick auf das Selbstverständnis Jesu - K. Rahner, Kirchliche
Christologie zwischen Exegese und Dogmatik, in: ders., Beiträge zur Christologie, Leipzig
1974, 246. 250f.



330 Wolfgang Pfiiller

halt hat an Jesus selbst». Das heisst dann in bezug auf das Verhältnis des

christlichen Glaubens zur historischen Forschung, dass sich dieser «keineswegs

für emanzipiert von der historischen Forschung halten» kann. «Würde
die historische Jesus-Forschung tatsächlich nachweisen, dass der Glaube an
Jesus keinen Anhalt hat an Jesus selbst, so wäre dies das Ende der Christolo-

17
gie».

Dies mag genügen, um das zweite festhaltenswerte Ergebnis aus den
Diskussionen über die Bedeutung der historischen Frage nach Jesus für den
christlichen Glauben zu verdeutlichen sowie einigermassen plausibel zu
machen. Es scheint also nicht nur gut begründet, dass ein Rückzug auf das Ke-
rygma den christlichen Glauben keineswegs von der historischen Forschung
im allgemeinen oder auch nur von der historischen Jesusforschung unabhängig

macht. Es scheint ebenfalls gut begründet, dass ein solcher Rückzug den
christlichen Glauben entscheidend verkürzt, insofern dieser die Rückfrage
nach der Geschichte Jesu überhaupt fordert. Diese Rückfrage indes ist -
zumindest beim gegenwärtigen Stand der Dinge - ohne historische Forschung
nicht sachgerecht möglich. - Ich komme hiermit zum dritten festhaltenswer-
ten Ergebnis.

(3) Der irdische bzw. vorösterliche Jesus, soweit er uns historisch zugänglich

ist, kann nicht einfach Kriterium der Christologie sein.

Ich habe bisher undifferenziert von der Bedeutung der historischen Jesusfrage

für den christlichen Glauben gesprochen. Diese Redeweise war einerseits

bedingt durch die Bezugnahme auf die einschlägige Diskussion, liess sich
aber andererseits auch insofern leicht verwenden, als sich die erörterten
Ergebnisse in der Tat stärker auf den christlichen Glauben im allgemeinen
richteten. Da dabei die Christologie als (christliche) theologische Theorie über
Jesus in die angestellten Überlegungen eingeschlossen war, muss nicht zusätzlich

betont werden. Da jedoch die Problemstellung des Aufsatzes ausdrücklich

auf die Christologie spezifiziert ist, und da es beim dritten zu erörternden
Ergebnis um die Kriterienfrage geht, halte ich es an dieser Stelle für
angebracht, die allgemeine Ebene des christlichen Glaubens zu verlassen und die
differenzierte Ebene der Christologie zu betreten.

Dass genau der «historische Jesus» Kriterium der Christologie, ja der
(christlichen) Theologie ist, ist nun freilich eine Position, die bis heute
nachdrücklich befürwortet wird. Ihre Referenzen reichen von Vertretern der
liberalen Theologie über J. Jeremias bis hin zu einem Vertreter einer pluralisti-

17 G. Ebeling, Jesus und Glaube, in: ders., Wort und Glaube, Tübingen 1960, 208. In
gleichem Sinne auch ders., Die Frage nach dem historischen Jesus und das Problem der
Christologie, in: ebd., 301 und Anm. 4. - Ich lasse hier die Frage dahingestellt, warum E.
etwas unmotiviert vom Ende der Christologie und nicht vom Ende des (christlichen) Glaubens

spricht. Vermutlich ist die Differenz für ihn unerheblich, insofern er Christologie als

Auslegung des Glaubens an Jesus versteht.



Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus für die Christologie 331

sehen Religionstheologie wie L. Swidler.18 Meist wird diese Position
allerdings, so scheint es, in einer etwas unklaren Mischform vertreten, die besagt,
dass Jesus zwar ein Kriterium der Christologie bzw. Theologie ist, nicht aber
das einzige - wobei dann unklar bleibt, wie sich die verschiedenen Kriterien
zueinander verhalten (sollen).19

Wie dem auch sei: die so oder so vertretene Position scheint nicht haltbar;
das Schwergewicht der Argumente spricht dagegen. Dabei ist der Einwand
nicht triftig, dass man auf diese Weise die Ergebnisse der historischen
Forschung einfach zum Kriterium der Christologie mache und folglich die Theologie

der Historie unterwerfe. Denn es ist ja zweifellos eine theologische
Entscheidung, diese Ergebnisse als Kriterium gelten zu lassen und insofern für
theologische Aussagen dienstbar zu machen. Allein, diese Entscheidung ist

aus den folgenden Gründen fragwürdig. 1. Christologie ist theologische
Reflexion auf die Geschichte Jesu im ganzen; zu dieser Geschichte aber gehört
die österliche und nachösterliche Geschichte genau so wie die vorösterliche.
Das belegt nicht zuletzt die neutestamentliche Überlieferung. Die christolo-
gischen Formulierungen des Neuen Testamentes lassen sich als Niederschlag
eines Rezeptionsprozesses verstehen, in dem die vorösterlichen wie die
österlichen und nachösterlichen Erfahrungen mit Jesus reflektiert werden.20 Dabei

werden nicht einfach Worte und Taten Jesu interpretiert oder gar nur
wiederholt; vielmehr wird die gesamte Geschichte Jesu in Vergangenheit, Ge-

genwart und Zukunft im Lichte des Glaubens interpretiert. «Uberhaupt ist
dies ein wesentliches Charakteristikum der neutestamentlichen Schriften,
dass sie sich nicht auf den historischen Jesus> beziehen, sondern zwischen
authentischen Worten einerseits und Gemeindebildung andererseits nicht
unterscheiden. Die Gemeinde und auch die Evangelisten tradieren nicht Jesu

Historie, sondern sie verkündigen Christus».22 - Diese Beobachtungen im
Blick auf die neutestamentliche Überlieferung dürfen als richtungweisend
betrachtet werden. Christologie als theologische Theorie über Jesus kann die
Worte und Taten des vorösterlichen Jesus nicht einfach zum Kriterium ihrer
Aussagen machen, denn sie geht in ihren Aussagen über den vorösterlichen
Jesus hinaus. Die historische Rückfrage gewinnt also «nur dann eine theologische

Funktion, wenn der nach vorne gerichtete Schritt - nämlich auf die Ge-

18 Vgl. etwa L. Swidler, Eine Christologie für unsere kritisch-denkende, pluralistische
Zeit, in: Horizontüberschreitung, hg. v. R. Bernhardt, Gütersloh 1991,104ff.

19
Vgl. etwa Ebeling. Die Frage, 301 u. Anm. 3. 311. 318; E. Schweizer, Jesus Christus,

in: TRE 16, 1987, 672. 676; Kasper, Jesus, 41f. - Verweyen, Grundriss, 382, spricht von
einer weitgehenden communis opinio dahingehend, da (der historisch ermittelte) Jesus
ein Kriterium für die «Sache des Glaubens» bzw. die «Sache des Kerygmas» ist.

20 Vgl. Hahn, Überlegungen, 63ff. 67ff.
21 Vgl. K. Lehmann, Die Frage nach Jesus von Nazaret, in: Handbuch der

Fundamentaltheologie 2, hg. v. W. Kern u.a., Freiburg u.a. 1985,134.
22 Lindemann, Jesus, 53.



332 Wolfgang Pfiiller

genwart und Zukunft des Heils hin - nicht völlig ausgeklammert wird. Damit
ist auch klar, dass allein vom historischen Jesus aus theologisch-systematisch
keine ausreichende Christologie entwickelt werden kann».23 2. Dass die Chri-
stologie in ihren Aussagen über den vorösterlichen Jesus hinausgeht, besagt
aber nun nicht nur, dass sie im Blick auf das österliche und nachösterliche
Geschehen Gesichtspunkte ergänzt, die sich beim vorösterlichen Jesus nicht
finden. Es besagt auch - und dies kann gar nicht genug unterstrichen werden,
dass sie gegebenenfalls bestimmte Worte und Taten Jesu kritisch betrachtet.
In diesem Sinne plädiert T. Koch für eine scharfe Unterscheidung zwischen
historischer Frage nach Jesus und gegenwärtiger christologischer Theoriebildung.

«So einschneidend es die geschichtswissenschaftliche Methode
verdirbt, wenn der Historiker sich zugleich als Apologet benimmt, statt das

Vergangene in dessen geschichtlicher Besonderheit zur Sprache zu bringen, so
lähmend wirkt es sich für die aktuelle Aufgabe der Dogmatik aus, wenn sie

ihre von der Tradition und von Jesus abweichende Wahrheitssicht nicht
einzugestehen und zu explizieren wagt».24 Man sollte es um der Klarheit willen
so unumwunden formulieren: Die Christologie hat nicht nur die Aufgabe,
Jesus gleichsam vollständiger zu verstehen als er sich selbst verstand bzw.
verstehen konnte; sie hat ebenso die Aufgabe, ihn besser, will heissen kritisch zu
verstehen.

Ich denke, mit diesem dritten festhaltenswerten Ergebnis aus den Diskussionen

um die Bedeutung der historischen Jesusfrage für die Christologie
(bzw. für den christlichen Glauben) sind wir an der Schwelle einer präzisen
Erörterung des Problems dieses Aufsatzes angelangt. Ich resümiere die
Schritte bis zu dieser Schwelle: 1. Der christliche Glaube kann sich der
historischen Frage nach Jesus nicht entziehen, will er sich nicht in eine allgemeine
religiöse Metaphysik oder in subjektivistische Selbstbegründung verflüchtigen.

2. Der Rückzug auf die mit dem Kerygma verbundenen historischen Daten

der blossen Existenz Jesu sowie seiner Kreuzigung ist nicht nur inkonsequent;

er verkürzt vor allem den christlichen Glauben, da er das Heilsgeschehen

hinsichtlich des vorösterlichen Jesus auf dessen Tod am Kreuz reduziert.
3. Kommt von 1. und 2. her der historischen Jesusfrage offensichtlich ein
erheblicher Stellenwert zu, so doch nicht in dem Masse, dass sie das Kriterium
für die christologische Reflexion eruieren könnte. Denn zum einen reflektiert
Christologie auf die Geschichte Jesu im ganzen, zum anderen hat sie in dem
Zusammenhang die vorösterliche Geschichte Jesu auch kritisch zu reflektieren.

23 Lehmann, Die Frage, 135; vgl. auch 135ff. 138ff.
24 Koch, Die sachgemässe Form, 48; vgl. auch 59f.



Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus für die Christologie 333

2

Welchen Stellenwert hat also die historische Frage nach Jesus für die
Christologie, wenn diese Frage und ihre Ergebnisse zwar unerlässlich, aber doch
nicht einfach massgeblich sind? Bevor eine Antwort darauf versucht werden
soll, scheint eine andere Frage unumgänglich. Es ist dies die Frage nach dem
Konzept der Christologie, für das die historische Jesusfrage in entsprechendem

Masse relevant sein soll. Schärfer gefragt: Konnte nicht die an Chalce-
don orientierte klassische Christologie ohne weiteres mit dem blossen Faktum

der menschlichen Existenz Jesu auskommen? Noch schärfer gefragt: Fiat
nicht eine an der Grundintention Chalcedons (Jesus ist wahrer Gott und wahrer

Mensch zugleich und ineins25) orientierte Christologie von vornherein
beträchtliche Schwierigkeiten, die historische Jesusfrage in ihr Konzept zu
integrieren?

Für den Fortgang der Überlegungen ist besonders die letzte Frage wichtig.
Diese aber ist nach meiner Sicht eindeutig zu bejahen. Und zwar nicht in
erster Linie, weil dieses Konzept der Christologie «den Menschen Jesus von Na-
zaret in seiner humanen Bedeutung» verkennt, ihn «durch Mythologumena
ersetzt oder in seiner geschichtlichen Erscheinung überhöht»26 - so richtig
dies alles sein dürfte und so vielfältig dies auch zu belegen wäre. Nein, die
beträchtlichen Schwierigkeiten erwachsen dieser Christologie vor allem, weil sie

"77für Jesus einen Endgültigkeitsanspruch erhebt Dieser Endgültigkeitsanspruch

aber auf der einen Seite und die durch historisches Fragen bedingte
Relativierung andererseits scheinen sich diametral zu widersprechen.
Bultmann hat dies offenbar gesehen und sich wohl nicht zuletzt deshalb, wenngleich

vergeblich bemüht, die historische Jesusfrage von der Christologie
fernzuhalten. Er votiert dementsprechend dahingehend, dass «nach der
historischen Zuverlässigkeit des Überlieferten überhaupt nicht gefragt werden
darf. Sonst würde ja auch das eschatologische Geschehen, von dem das Keryg-
ma redet, in die Relativität alles historischen Erkennens hineingerissen wer-
den». Genau darum geht es. Man mag mithin gegen E. Troeltschs bekannte
Charakterisierung der historischen Methode mit ihren wesentlichen Kennzeichen

von Kritik, Analogie und Korrelation manches einzuwenden haben29;
ein entscheidendes, lapidares Fazit Troeltschs dürfte kaum zu bestreiten sein.
Es lautet: «Das ist die offenkundig vor Augen liegende Wirkung der historischen

Methode. Sie relativiert Alles und Jedes».30 Wie also soll eine Christo-

25 Vgl. Kasper, Jesus, 258: «Das grundlegende kirchliche Bekenntnis, wie es das Konzil

von Chalcedon (451) formulierte, lautet: Jesus Christus ist wahrer Gott und wahrer
Mensch in einer Person».

26 Vgl. Lehmann, Die Frage, 122.
27 Vgl. W. Pfüller, Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie, FZPhTh 39 (1992)

140f.
28 Zit. bei Verweyen, Grundriss, 375 (Hervorhebungen von mir).



334 Wolfgang Pfiiller

logie ihren Endgültigkeitsanspruch aufrecht erhalten können, wenn sie sich
doch nicht von der Relativität historischer Jesusforschung lösen kann? Wie
kann sie die Endgültigkeit der Offenbarung in Jesus behaupten, wenn dieser
doch in der historischen Relativität seiner Erscheinung in der Geschichte
wahrgenommen werden muss? Muss demzufolge nicht eine Christologie, die
die historische Jesusfrage wirklich ernst nimmt und d.h. sie in ihrem
Theoriezusammenhang zur Geltung kommen lässt, die Relativität und damit Vorläufigkeit

ihrer Ansprüche eingestehen? Muss sie nicht das Konzept einer
absoluten, Superlativen Christologie (Jesus ist anders als sonstige göttliche
Offenbarungen und unüberbietbar, denn er ist Gott selbst) durch das Konzept einer
relativen, (möglicherweise) komparativen Christologie (Jesus ist mehr als

sonstige göttliche Offenbarungen und gegebenenfalls die bislang höchste
Offenbarung der göttlichen Wirklichkeit) ersetzen?31

Dass die hiermit angedeuteten Konsequenzen unausweichlich sind, belegt
sozusagen ex negativo die Argumentation H. Verweyens32 Er sieht nämlich
die Gefahr der Relativierung des christologischen Endgültigkeitsanspruches
durch die historische Jesusfrage sehr genau und versucht ihr mit aller Konsequenz

zu entkommen. Das Misslingen dieses Vorhabens kann mithin sehr gut
verdeutlichen, dass eine Relativierung christologischer Endgültigkeitsansprüche

angesichts des Stellenwertes der historischen Jesusfrage unausweichlich

sein dürfte.
Verweyen ist der Auffassung, dass die als theologisch notwendig geforderte

Orientierung am «historischen Jesus» nicht «über ein Rückschlussverfahren

hinter das Kerygma zurück, wie es die historische Jesusforschung
unternimmt, zu gewinnen ist. Denn mit solchem Verfahren bringt man die Sache
des Glaubens in ein Verhältnis der Abhängigkeit von dem jeweiligen Stand
einer historischen Forschung, die nach ihrem eigenen Selbstverständnis
grundsätzlich nicht den Bereich des Wahrscheinlichen übersteigt» (382). Mit

29 Vgl. vor allem die Kritik am Merkmal der Analogie, etwa bei W. Pannenberg,
Heilsgeschehen und Geschichte, in: ders., Grundfragen systematischer Theologie, Göttingen

1967, 22ff, bes. 49ff; wieder aufgenommen in Systematische Theologie, Bd. 2, Göttingen

1991, 403. Vgl. auch Kasper, Jesus, 41.
30 E. Troeltsch, Über historische und dogmatische Methode in der Theologie (1898),

hier zit. aus: Theologie als Wissenschaft, hg. v. G. Sauter, München 1971, 112.
31 Vgl. zu diesem m.E. fälligen «Paradigmenwechsel» W. Pfüller, Plädoyer, 130-154.

Vgl. auch die christologische Diskussion im Rahmen einer pluralistischen Religionstheologie,

bes. J. Hick, The Metaphor of God Incarnate, London 1993; P. Knitter, Jesus and the
Other Names, Maryknoll, N.Y. 1996; ders.. Die Einzigartigkeit Jesu in einer Befreiungstheologie

der Religionen, in: ders., Horizonte der Befreiung, Frankfurt/M. Paderborn
1997, 287ff.

32 Verweyen, Grundriss, 384ff. Die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich darauf.

Vgl. neuerdings auch die gleiche, freilich weitaus weniger entfaltete Argumentation
Verweyens in seinem Aufsatz: «Auferstehung»; ein Wort verstellt die Sache, in:
Osterglaube ohne Auferstehung?, hg. v. H. Verweyen, Freiburg u.a. 21995,120ff.



Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus für die Christologie 335

diesen bestenfalls wahrscheinlichen Gewissheiten der historisch-kritischen
Wissenschaft jedoch ist der «garstige Graben» (Lessing) zu der von der christlichen

Offenbarung her geforderten «unbedingt gültigen Evidenz» einschliesslich

des «unbedingten Engagements des Menschen» unüberbrückbar. (384)
Man darf sich also, insofern es «um die Verantwortung der christlichen
Affirmation einer geschichtlich ergangenen letztgültigen Offenbarung vor der
historischen Vernunft geht, bei dieser Rechenschaft über das geschichtliche
Fundament des Glaubens nicht auf die Ergebnisse historisch-objektivieren-
der Forschung stützen» (400). Verweyen plädiert demgegenüber für eine
historische Vernunft, der der «wagende Sprung», das «vorbehaltlose Sichloslassen»

eigen und die deshalb zur unbedingten Entscheidung angesichts der
unbedingten Evidenz letztgültiger geschichtlicher Offenbarung fähig ist. (401)
Konsequent ergibt sich hieraus ein erweitertes Verständnis dessen, was als
historisch gelten darf. Historisch ist (auch) das, was «dem tatsächlichen Faktum
adäquat» ist, auch wenn es nicht «generell kommunikabel» ist. Je anspruchsvoller

die geschichtliche Wirklichkeit ist, die erkannt werden soll, desto geringer

sind ohnehin die Aussichten auf einen Konsens «von Historikern der
verschiedensten Couleur». Wenn also «die in Frage stehende Evidenz nur
deswegen nicht generell kommunikabel ist, weil aufgrund des tödlichen Ernstes
des hier begegnenden, den Menschen total einfordernden Ereignisses nur
wenige bereit sein werden, sich darauf einzulassen, wird der aufgrund seiner
Bereitschaft zu sehen wirklich sehende Zeuge sich nicht durch den mangelnden
Konsens der Mit-Historiker verwirren lassen». (401 f.) Derartige geschichtliche

Ereignisse sind eben der «objektivierenden Sicht» des gewöhnlichen
Historikers verschlossen und nur in einem Akt der «vorbehaltlosen Freigabe
eigener Existenz zum Empfang und zur Bezeugung jenes Ereignisses» zugänglich.

Es sind dies Ereignisse, wie sie «im Bereich des Geschichtswissens» auch
über das christliche Offenbarungsgeschehen hinaus anzutreffen sind; Ereignisse,

«die den Charakter eines Blitzes haben, der, wenn und wohin er fällt,
unbedingt trifft». (402)

Es ist ersichtlich: Verweyen hat bei diesem Versuch, die Letztgültigkeit
der geschichtlichen Offenbarung in Jesus Christus zu retten, vor allem eines
der wesentlichen Merkmale der von Troeltsch so gekennzeichneten «historischen

Methode» preisgegeben, nämlich die Kritik. Weder die kritische
Distanz des historischen Fragens, noch die kritische, intersubjektive Überprüfbarkeit

seiner Ergebnisse sind für Verweyen im Blick auf die unbedingte
Evidenz des christlichen Offenbarungsereignisses akzeptabel. Wie aber verhält
sich dann seine unbedingte Entscheidung für die Endgültigkeit Jesu zur
relativen Wahrscheinlichkeit historisch-kritischen Fragens nach ebendiesem
Jesus? Warum wird nicht der Schluss gezogen, dass eine absolute Entscheidung
angesichts relativer Unsicherheit geschichtlicher Erkenntnis schlicht
unerschwinglich ist, vielmehr nur eine mehr oder weniger überzeugte und
überzeugende Entscheidung?33 Nun, Verweyen will ja erklärtermassen das Er-



336 Wolfgang Pfiiller

gangensein der letztgültigen Offenbarung in der Geschichte Jesu nachweisen.
Dies gelingt ihm aber ganz offensichtlich nur, indem er die historische Jesusfrage

zugunsten einer unbedingten Entschiedenheit des Glaubens eska-
motiert. Ein solches Verfahren führt dahin, dass Verweyen schliesslich auf die
Unbedingtheit und Unhintergehbarkeit des neutestamentlichen Zeugnisses
oder - mit Bultmann gesprochen - des «Kerygmas» rekurriert, um der
relativierenden Dynamik der historischen Jesusfrage zu entkommen (41 Iff.).34
Dass dieser Dynamik nicht zu entkommen ist, wollte der erste Teil dieses
Aufsatzes begründen; dass demzufolge das Konzept einer Christologie mit
Endgültigkeitsanspruch beträchtliche Schwierigkeiten mit der historischen
Jesusfrage hat, sollten die hiermit abgeschlossenen Überlegungen des zweiten

Teils erweisen.35

3

Welchen Stellenwert hat die historische Frage nach Jesus für die Christologie?

Diese Frage kann und muss jetzt präzisiert werden als Frage nach dem

Natürlich wird - um einem vielfach vorgebrachten Einwand zu begegnen - jemand
nur dann etwa ihr/sein Leben verantwortlich einsetzen, wenn sie/er von der betreffenden
Entscheidung in hohem Masse überzeugt ist. Ein absolutes Überzeugt-sein hingegen ist
dafür m.E. nicht erforderlich.

34 Eindrücklicher Beleg für dieses Vorgehen ist Verweyens Behandlung der Frage nach
Jesu Verhalten angesichts seines gewaltsames Todes, vgl. 407f. Nachdem er auf Bultmanns
These von der nicht auszuschliessenden Möglichkeit, dass Jesus am Ende zusammengebrochen

ist, hingewiesen hat, zitiert er eine Auffassung, die aus bestimmten Gründen dafür
votiert, dass Jesus seinen Tod im Vertrauen auf Gott erlitten habe. Methodisch zeigt sich für
ihn in Anbetracht der konträren Positionen, dass die verhandelte Frage «mit den Mitteln
einer historisch-objektiven Wissenschaft» nicht sicher zu beantworten ist. Fragt man hingegen

nicht hinter das neutestamentliche Zeugnis zurück, sondern in dessen Zentrum hinein,
«dann wird evident, dass Jesus bis zuletzt dem von ihm selbst erhobenen Anspruch entsprochen

haben muss» (sie!). (408) - Kritischer Prüfung stellt sich ein solches Vorgehen als pe-
titio prineipii dar. Eines solchen Vorgehens kann man sich natürlich ungestört bedienen,
sobald man die historisch-kritische Rückfrage für unzuständig erklärt hat.

35 Da Verweyen eine mögliche Störung durch die historische Jesusfrage ausgeschaltet
hat, ist ihm selbstverständlich der Nachweis umso leichter möglich, dass Jesus den Begriff
einer geschichtlich ergehenden letztgültigen Offenbarung tatsächlich realisiert hat; vgl.
467ff. Dass V. hierzu auf den Topos der Sündlosigkeit Jesu zurückgreift (468), erinnert an
den «Vater» einer «Christologie von unten»: Schleiermacher. Dass dann mit einem
historisch-kritischer Nachprüfung kaum standhaltenden idealisierten Bild Jesu gearbeitet wird,
ja konsequenterweise gearbeitet werden muss, belegen (im Gefolge Schleiermachers) die
verschiedenen Entwürfe einer «Christologie von unten», soweit sie an der Grundintention
von Chalcedon, wenn auch natürlich nicht an deren Ausführung als Zweinaturenlehre,
festhalten. - Ich kann dies hier nicht weiter ausführen, will aber wenigstens darauf hinweisen,

dass sich hieran sehr deutlich die beträchtlichen Schwierigkeiten zeigen Hessen, die das

Konzept einer Christologie mit Endgültigkeitsanspruch mit der historischen Jesusfrage hat.



Überlegungen zum Stellenwert der Iiistorischen Frage nach Jesus für die Christologie 337

Stellenwert für eine relative (nicht-absolute), komparative Christologie. Ich
möchte hierzu drei Überlegungen vortragen.

(1) Ist die historische Frage nach Jesus konstitutiv oder regulativ?
Zu dieser Frage hat W. Joest instruktive Argumente angeführt, denen ich

mich zuerst zuwende.36 Für Joest hat die historische Jesusfrage regulativen,
nicht konstitutiven Charakter. Nicht konstitutiv ist sie in zweierlei Hinsicht:
Zum einen kann sie den «Glauben an die Gegenwart und das Handeln Gottes
in Jesus, den theologische Christologie zum Gegenstand und begrifflich zu
entfalten hat, so wenig begründen, wie sie die Wirklichkeit Gottes
überhaupt begründen kann». (199) Zum andern können die Ergebnisse der
historischen Jesusforschung für die Christologie nicht allein massgeblich sein, so
«dass also alle <gemeindetheologischen> Elemente von vornherein und als
solche zumindest als unmassgeblich, wenn nicht als die Wirklichkeit Jesu ver-
dekkend und verfälschend aus der christologischen Reflexion auszuschalten
wären Denn die Wirklichkeit auch des irdischen Jesus ist mehr als was
historisch an ihr festgestellt werden kann». (199) Wenngleich mithin die
historische Jesusfrage in den beiden angeführten Hinsichten nicht konstitutiv
für die Christologie ist, so ist sie gleichwohl Joest zufolge in dreierlei Hinsicht
regulativ. Zum einen wehrt sie «einem Abgleiten in eine von der konkreten
Person und Geschichte des Menschen Jesus sich willkürlich ablösende Chri-
stusidéologie» - Joest verweist hierzu auf das historische Beispiel der Gnosis
sowie auf gegenwärtig mögliche gnostische o.ä. Variationen. (200) Diesem
ersten kommt der als dritter genannte Gesichtspunkt nahe. Danach dient die
historische Jesusfrage dazu, vor einem doketischen Christusbild zu warnen, das
die Teilhabe des vorösterlichen Jesus an der menschlichen Niedrigkeit und
die Verborgenheit seiner Hoheit geringschätzt zugunsten einer Sicht Jesu als
des als Mensch nur verkleideten Gottes (201f.). Wurden und werden diese
beiden ineinander übergehenden Gesichtspunkte immer wieder genannt,
wenn die theologische Relevanz der historischen Jesusfrage begründet werden

soll, so ist der von Joest an zweiter Stelle angeführte Gedanke zweifellos
am bemerkenswertesten. Joest gesteht nämlich bestimmten Resultaten der
historischen Jesusforschung offenbar eine (zumindest annähernde) falsifizierende

Bedeutung zu. Wohl also können auch noch so positive Resultate der
historischen Jesusforschung den Glauben an Jesus als den Christus nicht
begründen (vgl. 199), extrem negative Resultate jedoch könnten ihn «in Frage
stellen». «Etwa dann, wenn sich herausstellen sollte, dass Jesus überhaupt
nicht gelebt hat; oder (was in der Sache auf dasselbe hinausliefe): dass der

36 W. Joest, Dogmatik, 194ff, bes. 199ff. Die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen
sich darauf. - Natürlich stehen die Überlegungen J.s unter der begründeten Voraussetzung,

dass die historische Frage nach Jesus für die Christologie nicht nur unausweichlich,
sondern auch legitim ist; vgl. 194f. 197f.



338 Wolfgang Pfüller

wirkliche Jesus ein ganz anderer war und anderes wollte als was das neutesta-
mentliche Christuszeugnis in ihm sieht». (201)

Ich denke, sowohl die beiden Gesichtspunkte, nach denen die historische
Jesusfrage für die Christologie nicht konstitutiv ist, als auch die beiden
erstgenannten Gesichtspunkte in bezug auf die Regulativität der historischen
Jesusforschung werden nicht nur auf breite Zustimmung stossen: sie verdienen
eine solche auch37. Diskussionsbedürftig ist hingegen das zuletzt angesprochene

Problem einer möglichen falsifizierenden Bedeutung der historischen
Jesusforschung für die Christologie Joest bezeichnet das Problem zwar
etwas vage, indem er vom «in Frage stellen» spricht. Tatsächlich aber muss man
m.E. klar sagen, dass etwa der historische Nachweis der Nichtexistenz Jesu
selbst für eine sich an Chalcedon orientierende Christologie falsifizierenden
Charakter haben dürfte, ähnlich wie etwa seinerzeit bestimmte Resultate
naturwissenschaftlicher Forschung falsifizierende Wirkung für bestimmte
schöpfungstheologische Aussagen hatten39. Und dies ist auch dann der Fall,
wenn selbstredend angenommen werden muss, dass ein historischer Nachweis

nur Wahrscheinlichkeit, nicht Endgültigkeit beansprucht, wie ja
dementsprechend auch eine Falsifikation vorläufig bleibt. Grundsätzlich ist folglich
G. Ebeling zuzustimmen, wenn er schreibt: «Wäre zu erweisen, dass die
Christologie keinen Anhalt habe am historischen Jesus, vielmehr eine Missdeutung

Jesu sei, so wäre die Christologie damit erledigt». Und seine begründende

Erläuterung dieses Satzes trifft ebenfalls zu. «Erledigt wäre die Christologie

als Missdeutung Jesu nicht in Anbetracht seiner Autorität, sondern in
Anbetracht ihres Anspruchs als Interpretation dessen, wer Jesus ist».40

Muss man demnach zugestehen, dass bestimmte Resultate der historischen

Jesusforschung falsifizierende Bedeutung für die Christologie haben,
so kann man m.E. nicht umhin, genau diesen Resultaten konstitutive Bedeutung

für die Christologie zuzumessen, da sie den christologischen
Aussagezusammenhang ganz offensichtlich mit konstituieren. Wie immer sich diese
Einsicht hinsichtlich einer Christologie nach klassischem «Paradigma» präzise

37 Der zweite Gesichtspunkt hinsichtlich der Nicht-Konstitutivität war ja auch ein
wichtiges Ergebnis im ersten Teil dieses Aufsatzes. Dass dabei die von Joest gegebene
Begründung («Denn die Wirklichkeit auch des irdischen Jesus ist mehr als was historisch

an ihr festgestellt werden kann».) nicht ausreichend sein dürfte, spielt hier keine
Rolle.

38 Joest spricht zwar an dieser Stelle vom «Glauben an Jesus als den Christus». Aber
abgesehen davon, dass J. diesbezüglich keinen Unterschied machen dürfte zur Christologie,

die diesen Glauben zu reflektieren hat (195), möchte ich (begrifflich) möglichst genau
an der gegebenen Problemstellung bleiben.

39 Damit soll freilich durchaus nicht gesagt sein, dass schöpfungstheologische Aussagen

in gleicher Weise von naturwissenschaftlicher Forschung abhängig sind wie christolo-
gische Aussagen von der historischen Jesusforschung.

40 G. Ebeling, Die Frage, 301 u. Anm. 4. Vgl. auch ders., Dogmatik des christlichen
Glaubens II, Berlin 1983, 474.



Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus für die Christologie 339

niederschlagen mag; für eine nicht-absolute, komparative Christologie stellt
sich unweigerlich die Frage, wie gross ihr Anhalt am historischen Jesus sein

muss. Genauer ist zu fragen, welche historischen Daten über Jesus für die
Christologie konstitutiv sind und welche Daten dementsprechend
gegebenenfalls falsifzierende Bedeutung haben würden. Dieser Fragestellung gehen
die folgenden Überlegungen nach.

(2) Was ist konstitutiv?
Die folgenden Erwägungen haben sicher in besonderem Masse hypothetischen

Charakter. Denn sie fragen nach Konstitutiva in der uns zugänglichen
Geschichte Jesu nicht nur angesichts der besonderen Schwierigkeiten der
historischen Jesusforschung.41 Sondern darüber hinaus suchen sie diese Konstitutiva

zu erheben, ohne zugleich das Konzept einer relativen, komparativen
Christologie entwickeln zu können42, in dessen Rahmen die gesuchten Daten
ihren konstitutiven Stellenwert erhalten. Letzteres Problem erscheint mir
freilich insofern weniger gravierend, als es sich bei den gefragten Konstitutiva
um die - wie ich sie nennen möchte - Grundkoordinaten von Botschaft und
Praxis Jesu handeln dürfte. Die Ermittlung dieser Grundkoordinaten aber ist
allein Sache der historischen Jesusforschung. Wie das Konzept einer relativen,

komparativen Christologie diese Daten interpretiert und kritisch reflektiert,

ist demgegenüber ein Folgeproblem. In jedem Fall hat sie diese Daten
als solche zu respektieren, darf sie also nicht etwa zu ihren Gunsten modifizieren.

Was nun das erstere Problem, die besonderen Schwierigkeiten der
historischen Jesusforschung betrifft, so darf man immerhin hoffen, dass

grundlegende Daten der Botschaft und Praxis Jesu zuverlässiger zu erheben sind als

so manche Einzeldaten.
G. Ebeling meinte, das Konstituive von Verkündigung und Verhalten Jesu

geradezu in einem Wort zusammenfassen zu können: Glaube. Er formulierte:
«In Jesus ist der Glaube zur Sprache gekommen» und sah in dieser Formulierung

zusammenfassend charakterisiert, «was in Verkündigung und Verhalten
des historischen Jesus das eine schlechthin Entscheidende und alles Bestimmende

ist».43 Es würde jetzt zu weit führen, die Ausführungen Ebelings im
einzelnen zu verfolgen. Schon gar nicht kann ich an dieser Stelle versuchen,

41 Zu den Schwierigkeiten der historischen Rückfrage nach Jesus vgl. die vorzüglichen
methodologischen Überlegungen von Hahn, Überlegungen, 13ff.

42 Vgl. andeutungsweise W. Pfüller, Plädoyer, 143ff., bes. 151ff.
43 Ebeling, Die Frage, 308; vgl. 308ff. und ders., Jesus, 203ff.; vgl. auch ders.. Das

Wesen des christlichen Glaubens, Tübingen 1961 (1959), 48ff. - In seiner Dogmatik des

christlichen Glaubens (s. Anm. 40) bezeichnet E. «Vollmacht als Hauptnenner von Wort
und Verhalten Jesu» (409), wobei er den «Begriff des Glaubens» dem der Vollmacht eng-
stens benachbart sieht (475; vgl. 426ff.). Freilich scheint «Vollmacht» allzu sehr in Richtung

eines möglichst günstigen christologischen Anknüpfungspunktes konzipiert (473ff.),
und es ist bezeichnend, dass E. mit dem von ihm eruierten «Hauptnenner» angesichts des
offenbar ohnmächtigen Endes Jesu in einige Schwierigkeiten gerät (461.471ff.).



340 Wolfgang Pfiiller

aus der grossen Menge der (neueren) Literatur zur historischen Jesusfrage
die Grundkoordinaten von Botschaft und Praxis Jesu gleichsam zu abstrahieren

- ganz abgesehen von der Fragwürdigkeit eines solchen Verfahrens. Ich
kann hier nur, eingedenk des im besonderen Masse hypothetischen Charakters

dieser Erwägungen, an Ebelings prononcierte Zusammenfassung die
konkretisierende Vermutung anknüpfen, dass sich die fraglichen Grundkoordinaten

womöglich als grenzenlose, hingebungsvolle Liebe im radikalen
Vertrauen auf Gott und sein ankommendes Reich bezeichnen lassen. Jesu
Botschaft und Praxis ist demnach grundlegend bestimmt durch seine grenzenlose,
hingebungsvolle Liebe im radikalen Vertrauen auf Gott und sein ankommendes

Reich. In diese Grundkoordinaten haben sich die einzelnen Aspekte von
Botschaft und Praxis Jesu einzufügen bzw. umgekehrt: Ordnen sich einzelne
Aspekte nicht den Grundkoordinaten zu, sondern widersprechen ihnen, wird
die Stimmigkeit von Botschaft und Praxis Jesu mehr oder weniger stark
beschädigt, ja schlimmstenfalls zerstört.

Die geäusserte Vermutung zu den Grundkoordinaten von Botschaft und
Praxis Jesu müsste vor allem von den Exegetlnnen auf ihre Angemessenheit
hin überprüft werden. Zur Klärung der Fragestellung dieses Aufsatzes indes

mag es genügen, wenn sie wenigstens in etwa zutrifft. Dies aber darf bis auf
weiteres aufgrund der augenfälligen Entsprechungen herausragender Merkmale

von Botschaft und Praxis Jesu zu den genannten Grundkoordinaten
getrost angenommen werden. Ich versuche es stichwortartig zu verdeutlichen.
So entspricht der grenzenlosen Liebe das Ethos der Liebe (Doppelgebot,
Feindesliebe) sowie die demgemässe Praxis (Hinwendung zu Zöllnern und
Sündern, Frauen, Armen). Der hingebungsvollen Liebe entspricht (ausser
dem natürlich auch hier relevanten Doppelgebot) die Botschaft vom Gewaltverzicht

sowie die Praxis des Verzichts auf politische Macht und der Hingabe
des eigenen Lebens im Erleiden einer der grausamsten Todesstrafen, die die
Menschheitsgeschichte kennt. Dem radikalen Vertrauen auf Gott und sein
ankommendes Reich entspricht die Botschaft vom Vertrauen auf Gott (Gebet,

Freiheit von Sorge und Bindung an Besitz) und von der Nähe seines
heilsamen Reiches sowie die Praxis des Gebetes Jesu («Abba») und der
Krankenheilungen (besonders «Dämonenaustreibungen»).

Gewiss ist diese stichwortartige Verdeutlichung stark vergröbernd und im
einzelnen anfechtbar. Gleichwohl mag sie vorerst als plausibilisierende
Erläuterung der genannten Grundkoordinaten ausreichen. Vor allem aber
ermöglicht diese Erläuterung einige Überlegungen zu dem für die Erörterung
der Fragestellung dieses Aufsatzes wichtigen, bereits benannten Problem der
Aspekte, die die Stimmigkeit von Botschaft und Praxis Jesu mehr oder weniger

empfindlich stören oder gar zerstören könnten. Diesem Problem wende
ich mich abschliessend zu.



Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus für die Christologie 341

(3) Worin bestünden falsifizierende Aspekte?
Es sei zu Anfang unterstrichen: Wenn die Christologie der historischen

Jesusfrage nicht nur nicht zu entgehen vermag, sondern Konstitutives von ihr zu
gewärtigen hat, dann darf es keine theologischen Blockaden gegenüber den

Fragen und Antworten der historischen Forschung geben - so wenig natürlich
diese Fragen und Antworten für unumstösslich gehalten werden müssen, ja
auch nur dürfen. Weder irgendeine Variante von «Palmström-Fogik» («dass
nicht sein kann, was nicht sein darf»)44 noch die Ausblendung möglicher
Widersprüche in einer «Christologie der gegenseitigen Entsprechung von
irdischem Jesus und auferwecktem, erhöhtem Christus» sind in Anbetracht dessen

akzeptabel. Vielmehr ist mit A. Schweitzer unumwunden zuzugestehen,
dass das Eintreten «für die historische Frage nach Jesus bedeutet, für die
historischen Rechte einer Persönlichkeit» einzutreten, die sich womöglich ganz
anders darstellt als erwartet und gewünscht.45

Grundsätzlich ist darauf hinzuweisen, dass nicht nur erfahrungsgemäss,
sondern auch und vor allem anthropologisch gut begründbar jeder Mensch
neben Ficht- auch Schattenseiten, neben Stärken auch Schwächen hat. Was
etwa H. Wolff in dieser Hinsicht über Jesus ausführt, ist durchaus bedenkenswert.

So sei Jesus vergleichsweise kein «grosser Denker» gewesen und habe
zudem Defizite im politischen wie sozialen Bereich; einen anfänglichen
Partikularismus (nur zu Israel gesandt) habe er zwar überwunden, nicht aber die
Einschränkung der Nächstenliebe auf die Mitmenschen unter Vernachlässigung

der anderen Mitgeschöpfe.46 Unterstellt man einmal die Richtigkeit dieser

Beobachtungen, so ist ersichtlich nur durch die Einschränkung der
Nächstenliebe auf die Menschen eine Grundkoordinate von Botschaft und Praxis
Jesu empfindlich47 betroffen. Hier wäre dann in der Tat die Grenzenlosigkeit
der Liebe gegen ihre Einschränkung in Botschaft und Praxis Jesu geltend zu
machen, und es wäre - gerade auch angesichts entsprechender Einwände aus
fernöstlichen Religionen48 - zuzugestehen, dass in diesem Punkte die
Stimmigkeit und damit verbunden die Überzeugungskraft von Botschaft und Praxis

Jesu beeinträchtigt ist.49

Allein, hier von Beeinträchtigung zu reden, annonciert bereits, dass die
Stimmigkeit zwar gestört, nicht jedoch zerstört ist. Dieses Defizit dürfte demnach

keine falsifizierende Wirkung haben, da es nicht gravierend genug ist.50

44 Vgl. Kasper. Jesus, 136. im Blick auf Jesu Verständnis des eigenen Todes und sein
Verhalten gegenüber seinem gewaltsamen Tod. Folgendes Zitat ebd. 42.

45 Schweitzer, Geschichte, 515.
46 Vgl. H. Wolff, Jesus der Mann, Stuttgart 71984,143ff.
47 Das «empfindlich» steht, weil man sicher grundsätzlich auch die Mängel des Denkens

und mehr noch des politisch-sozialen Engagements als Mangel an grenzenloser Liebe
verstehen kann.

48 Vgl. etwa C.-M. Edsman, Die Tfauptreligionen des heuligen Asiens, Tübingen 1976,
112f.



342 Wolfgang Pfüller

Ein erheblich gravierenderes Problem scheint mir demgegenüber mit der
Frage nach dem Verhalten Jesu angesichts seines gewaltsamen Todes verbunden

zu sein. Es geht dabei, um naheliegenden Missverständnissen zu wehren,
weder um das Vorauswissen Jesu im Blick auf seinen Tod noch darum, ob und
gegebenenfalls wie Jesus seinen Tod im vorhinein selbst interpretiert hat.
Diese vieldiskutierten Fragen sind m.E. nicht bzw. weniger gravierend in be-

zug auf die Grundkoordinaten von Botschaft und Praxis Jesu. Es geht
vielmehr um die gravierende Frage, ob Jesus angesichts seines gewaltsamen Todes

in seinem Vertrauen auf Gott und sein ankommendes Reich «zusammengebrochen

ist» (Bultmann). Nun dürfte sich diese Frage derzeit zwar kaum
historisch zuverlässig, will heissen mit hinreichender Wahrscheinlichkeit,
beantworten lassen. Aber dies ist jetzt auch nicht von Belang. Von Belang
sind die christologischen Konsequenzen des Eventualfalles. Und die scheinen
mir offenkundig. Wäre Jesus angesichts seines gewaltsamen Todes
«zusammengebrochen», würde nicht nur die Grundkoordinate der hingebungsvollen
Liebe, sondern ebenso die Radikalität des Vertauens auf Gott und sein
ankommendes Reich an entscheidender Stelle einen Bruch erleiden. Dadurch
indes wäre, so scheint mir, die Stimmigkeit von Botschaft und Praxis Jesu
nicht nur mehr oder weniger empfindlich gestört; sie wäre zerstört. Das hiesse
freilich nicht, dass Jesus in seiner Botschaft und Praxis nicht als eindrucksvolle

Offenbarung der göttlichen Heilswirklichkeit betrachtet werden dürfte. Es
hiesse aber, dass Jesus nicht mehr als Verkörperung grenzenloser,
hingebungsvoller Liebe im radikalen Vertrauen auf Gott und sein ankommendes

49 Ebenso würde die Stimmigkeit von Botschaft und Praxis Jesu in Mitleidenschaft
gezogen, wenn die von F. Mussner erwogene Divergenz zwischen Lehre und Verhalten
Jesu hinsichtlich seiner «universalen Liebesforderung und der Härte seines eigenen
Verhaltens gegenüber seinen Gegnern» in der Tat bestünde. Vgl. F. Mussner (u. Mitarb.),
Methodologie der Frage nach dem historischen Jesus, in: Rückfrage nach Jesus (s. Anm.
2), 128 Anm. 20.

50 Um diese Aussage zu verdeutlichen, möchte ich einen Gedanken aus der
wissenschaftstheoretischen Diskussion um die Falsifikationsproblematik anführen. Danach werden

wissenschaftliche Theorien nicht schon durch einzelne, zumal nicht sehr gravierende
Defizite widerlegt. Lassen sich freilich gravierende Defizite nicht im Rahmen der gegebenen

Theorie beheben, erfolgt die Suche nach einer besseren Theorie, die zumindest weniger

gravierende Defizite hat. Ist eine solche Theorie gefunden, kann man die bisherige
Theorie als widerlegt betrachten. Das besagt in bezug auf unser Problem: Eine (mehr oder
weniger gravierende) Unstimmigkeit in Botschaft und Praxis Jesu würde deren Grundkoordinaten

durchaus nicht zerstören. Träte freilich eine Persönlichkeit in Erscheinung, die
grenzenlose, hingebungsvolle Liebe im radikalen Vertrauen auf Gott und sein ankommendes

Reich stimmiger realisierte als Jesus, hätte diese zweifellos grössere Überzeugungskraft

und wäre im Sinne einer komparativen Christologie möglicherweise nunmehr als

bislang höchste Offenbarung der göttlichen Wirklichkeit zu betrachten. Widerlegt wäre
Jesus daraufhin als höchste Offenbarung, natürlich nicht als Offenbarung der göttlichen
Wirklichkeit überhaupt - so wie ja auch die Widerlegung einer wissenschaftlichen Theorie
nicht bedeutet, diese Theorie für gänzlich falsch, vielmehr sie für unzureichend zu halten.



Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus für die Christologie 343

Reich betrachtet werden dürfte - für eine relative, komparative Christologie
eine schwere Hypothek.

Die Frage nach Jesu Verhalten angesichts seines gewaltsamen Todes ist

umso gravierender, als sie mit zwei weiteren gravierenden Fragen in engem
Zusammenhang steht. Es sind dies die Fragen nach der enthusiastischen
Naherwartung Jesu sowie seinem möglicherweise dementsprechenden Selbstverständnis.

Auch für diesen Fall müssen uns die einschlägigen Diskussionen der
historischen Jesusforschung jetzt nicht beschäftigen, denn wiederum geht es

um die christologischen Konsequenzen eventueller historischer Daten. T.
Koch weist m.E. völlig zu Recht darauf hin, dass ein Irrtum Jesu hinsichtlich
der zeitlichen Nähe der Vollendung des Gottesreiches nicht als blosser harmloser

menschlicher Irrtum ohne gravierende Konsequenzen begriffen werden
darf. «Hat sich aber Jesus in der <Nähe> des Reiches getäuscht, so betrifft dies
doch beileibe nicht nur ein Teilmoment seiner Vorstellungen, sondern seine
Überzeugung vom Wirken Gottes, also von Gott selbst. Ehrlicherweise hat
man folglich zu fragen: Hat Jesus sich in Gott getäuscht?»51 Ich denke, man
kommt im gegebenen Fall nicht umhin, diese Frage zu bejahen. Man könnte
vielleicht so sagen: Im überschwenglichen Vertrauen wird die Transzendenz
der göttlichen Wirklichkeit zu gering geachtet. Hätte Jesus also die Vollendung

des Reiches Gottes in zeitlicher Nähe erwartet, so würde dies die
Radikalität seines Vertrauens auf Gott und sein ankommendes Reich zweifellos
beeinträchtigen.

Der somit keineswegs belanglose Irrtum im Blick auf eine zeitliche
Naherwartung der Vollendung des Reiches Gottes korrespondiert einer möglichen
Fehleinschätzung im Selbstverständnis Jesu. Überflüssig zu betonen, dass die
weitverzweigte historische Diskussion zum Selbstverständnis Jesu jetzt keine
Rolle zu spielen braucht. Nehmen wir also an, V. Hampel habe recht mit seiner

These, Jesus habe sich im Sinne des Messias designatus als Menschensohn
verstanden, dessen jetzt noch verborgene Herrschaft in Kürze offenbar werden

würde. Folgen wir Hampel, wenn er resümiert: «Jesus erwartete, sichtbar
vor aller Welt, die Legitimation seines Anspruchs als Messias designatus, die
Inthronisation des Menschensohnes, seine Aufstellung als Messias in Macht
hier auf der Erde, auf dem Zion - und damit verbunden den Anbruch der
vollendeten Gottesherrschaft. Beides traf so nicht ein».52 Nach meiner Sicht
sind die Konsequenzen dieser Selbstüberschätzung Jesu für die Stimmigkeit
seiner Botschaft und Praxis analog zu denen des Irrtums im Blick auf die zeit-

51 Koch, Die sachgemässe Form, 58 Anm. 95.
52 V. Hampel. Menschensohn und historischer Jesus, Neukirchen Vluyn 1990, 3611'.

Vgl. auch Rahner, Grundkurs, 250, der daraul hinweist, dass Jesus sich schon aufgrund
seiner Naherwartung nicht als vorläufigen Propheten verstehen konnte, sich vielmehr als
letzten Propheten oder - wie R. sagt - als absoluten, nicht mehr überbietbaren Heilbrin-
ger verstehen musste.



344 Wolfgang Pfiiller

liehe Naherwartung. Auch hier hegt mithin nicht ein harmloser menschlicher
Irrtum vor; auch hier erleidet vielmehr die Radikalität des Vertrauens auf
Gott und sein ankommendes Reich empfindliche Einbussen.

Der angedeutete enge Zusammenhang von möglicher irrtümlicher
Naherwartung in Verbindung mit einem irrtümlichen Selbstverständnis Jesu zu dem
möglichen Zerbrechen seines Vertrauens angesichts seines gewaltsamen Todes

hegt nun gerade darin, dass ein überschwengliches, enthusiastisches
Vertrauen erfahrungsgemäss nur allzu leicht angesichts harter Belastungsproben
zerbricht. Dies ist freilich eine psychologische Feststellung, die als solche

keineswegs den Schluss zulässt, Jesu Vertrauen habe wegen seiner überschwenglichen

Erwartung zerbrechen müssen. Ohnedies ging es ja bei den
vorangegangenen Erwägungen nicht um historische, sondern um christologische
Schlussfolgerungen aus möglichen gravierenden historischen Daten. Hierzu
aber lässt sich nunmehr mit aller gebotenen Vorsicht sagen, dass sicher
sowohl eine irrtümliche Naherwartung wie auch ein irrtümliches Selbstverständnis

Jesu die Stimmigkeit seiner Botschaft und Praxis empfindlich stören
würden; zerstören indes würden sie deren Stimmigkeit wohl erst im Verein
mit der Tatsache, dass Jesu Vertrauen auf Gott und sein ankommendes Reich
im Angesicht seines gewaltsamen Todes zusammengebrochen wäre.

Ich meine, nach all diesen Überlegungen, besonders im dritten Teil des

vorliegenden Aufsatzes, ist bei aller Kürze und tastenden Vermutung der
Ausführungen unübersehbar geworden, welch erheblichen Stellenwert die
historische Frage nach Jesus zumindest für eine relative, komparative Chri-
stologie hat. Sicher, das unübersichtliche Feld historischer Detaildebatten ist
auch für eine derart konzipierte Christologie kaum von Belang und darf
daher als theologisch irrelevant getrost den Historikerinnen überlassen werden.
Umso mehr aber ist eine relative, komparative Christologie auf grundlegende
Daten der historischen Jesusforschung angewiesen, da sie jedenfalls den
Bezug zur konkreten geschichtlichen Wirklichkeit Jesu für unaufgebbar hält und
nicht zu einer wie immer gearteten «Christusideologie» degenerieren möchte.
Folglich setzt sie sich bewusst der Relativität historischer Erkenntnis aus, der
im übrigen auch eine «Christusideologie» nicht zu entkommen vermag. Wie
man jedoch bereits bei E. Troeltsch lernen kann, folgt aus der Relativität
historischer Erkenntnis durchaus nicht ein skeptischer Relativismus.

Wolfgang Pfüller, Eisenach


	Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage nach Jesus für die Christologie

