Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 54 (1998)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Christoph Dohmen, Schipfung und Tod. Die Entfaltung theologischer und anthropologi-
scher Konzeptionen in Gen 2/3. Aktualisierte Neuausgabe, Stuttgarter Biblische Beitrédge
35, Stuttgart 1996. 366 S., DM 89/SFr 85 (kartoniert), ISBN 3-460-00351-0.

Beim vorliegenden Band handelt es sich um die Neuausgabe der in der gleichen Mono-
graphienreihe (SBB 17, Stuttgart 1988) erschienen Habilitationsschrift von Christoph Doh-
men, katholischer Theologe und seit 1990 Professor fiir Exegese des Alten Testaments an
der Universitdt Osnabriick. Die Bezeichnung «aktualisierte Neuausgabe» ist missverstiand-
lich: Die Habilitationsschrift selbst wird unbearbeitet gelassen und nur durch ein kurzes
«Nachwort» ergidnzt. Dem Band hinzugefiigt werden dafiir drei in der Zwischenzeit publi-
zierte Aufsitze des Autors, die Spezialbereiche der Schopfungsthematik aufnehmen
(Schopfung im AT; Frauenbild in Gen 1-3; «Natiirliche Kiinstlichkeit in Gottes Garten»).

Dohmen wihlt mit Gen 2,4b-3,24 (= Gen 2/3) einen theologisch, anthropologisch und
wirkungsgeschichtlich wichtigen, aber auch vieldiskutierten Text zur Grundlage seiner Ab-
handlung. Nach einer kurzen Einfithrung in den grossen Bezugsrahmen und Féicherkanon,
in dem diese Textpassage diskutiert wird, stellt er im 2. Kapitel in Auseinandersetzung mit
fritheren Studien (O.H. Steck, W.H. Schmidt und P. Weimar) seinen methodischen Ansatz
vor. Das 3. Kapitel ist das lingste und bietet eine minutiose syntaktische und semantische
Textanalyse, verbunden mit literarkritischen «Beobachtungen zur Einheitlichkeit des Tex-
tes», die zundchst begriindet und aufnotiert werden. Am Schluss des 3. und v.a. im 4. Kapi-
tel werden die literarkritischen Detailbeobachtungen synthetisch zusammengetragen, im
Blick auf die Textwerdung ausgewertet, mit dem von Dohmen akzeptierten Pentateuch-
modell («neueste Urkundenhypothese» im Sinne einer Dreiquellentheorie) vermittelt und
theologisch akzentuiert. Dohmen sieht im Blick auf Gen 2/3 folgende Textgenese: In die
jahwistische Grunderzidhlung (salomonische Zeit) sind zwei vorjahwistische Stiicke, ein li-
terarkritisch eruierbares Mythenfragment (Gen 2,5-7*; 3,23*) und ein (nur noch) iiberlie-
ferungsgeschichtlich eruierbarer Erzihltext von der «Scham als Zeichen von Schuld» (Gen
3,1-7%) eingegangen. Die jahwistische Textschicht von Gen 2/3 triagt den Charakter einer
atiologisch akzentuierten prototypischen «Urzeit-Erzdhlung». Diese Grundschicht ist je-
hovistisch (um 700 v.Chr., Jerusalem), namentlich durch Paradiesvorstellungen (Gen 2,9-
15) und durch die Zuschreibung «sittlicher Autonomie» an den Menschen, fortgeschrieben
worden. Dieser JE-Text schliesslich ist im Zuge der Pentateuchredaktion (RPq nachexi-
lisch) durch eine Reihe von Erweiterungen von einer «prototypischen Setzungsgeschichte»
zu einer «paradigmatischen Stammelternerzdhlung» fortgeschrieben und zugleich mit dem
vorangestellten Gen 1,1-2,4a im Sinne einer «linearen Fortsetzung» verbunden worden.
Den Abschluss der Arbeit bilden einige «Konsequenzen fiir die Interpretation». Insbeson-
dere will Dohmen den Text als «Produkt eines lingeren Wachstumsprozesses» mit der rei-
chen Rezeptionsgeschichte verbinden und fruchtbar machen. Den Schluss der neu aufge-
legten Habilitationsschrift machen Literaturverzeichnis, Abkiirzungsverzeichnis sowie Bi-
belstellen- und Stichwortregister. Im «Anhang» sind dann — wie gesagt — drei bereits publi-
zierte Aufsidtze des Verfassers, ein die Habilitationsschrift betreffendes «Nachwort» und
ein Literaturnachtrag beigegeben.

Dohmens Arbeit besticht durch den Versuch einer moglichst exakten und transparenten
Methodologie, der Vermittlung von literarkritischem und literaturwissenschaftlichem An-
satz und den Mut, als Alttestamentler und Bibliker den exegetischen Ertrag auch auf syste-
matisch-theologische Fragestellungen hin zu 6ffnen. Der Band bietet so ein grosses Spek-
trum von der Detailexegese iiber textgeschichtliche Erhebungen bis hin zu theologischen
Gewichtungen und weist den Autor als Fachmann auf diesen Gebieten aus. Eine kritische



Rezensionen 269

Anfrage hat der Rezensent gegeniiber der (JE zugeschriebenen, aber vielleicht doch auch
katholisch-konfessionell vermittelten) «Synthese von schopfungs- und erlosungsmaéssiger
Theonomie mit der darin begriindeten Autonomie (des Menschen)», die sich nach Doh-
men in der Erfahrung zeitigt, dass sittliche Autonomie sich im Vollzug menschlicher Frei-
heit offenbart. Fragen bleiben auch im Blick auf die von Dohmen angesetzte Textwerdung.
Die minutiose Auswertung von Textbeobachtungen und deren Zuweisung zu Textstrata
und Fortschreibungen steht zudem in einer gewissen Diskrepanz zum Eingestédndnis im
Nachwort, dass der Verfasser das der Studie zugrunde gelegte «Dreiquellenmodell» und
dessen zeitliche Ansetzung so heute nicht mehr vertritt («Abschied vom Jahwisten»).
Beat Weber, Linden

Deryck Sheriffs, The Friendship of the Lord. An Old Testament Spirituality, Paternoster
Press, Carlisle 1996. 363 p., ISBN 0-85364-646-5.

Ein bibeltheologisches Buch besonderer Art, das sich nicht in den herkdmmlichen Kate-
gorien einreihen lésst, ist hier anzuzeigen. Es ist kaum von ungefihr, dass es dem englisch-
sprachigen Kulturraum entstammt, in dem Theologie und Kirche, Wissenschaft und From-
migkeit im allgemeinen stédrker aufeinander bezogen sind, als es bei uns der Fall ist. Dabei
ist «Spiritualitdt» im Sinne eines christlichen Identitdtsbewusstseins angesichts fortschrei-
tender Sékularisierung bis hinein in die Bereiche von Kirche und Theologie auch bei uns
ein Thema von besonderer Dringlichkeit. Der Verfasser hat das Ziel, «academic studies
and life concerns» zusammenzudenken bzw. zusammenzufithren und damit die tibliche Di-
chotomie zwischen objektivierender (bibel)theologischer Wissenschaft einerseits und
pragmatisch-frommigkeitsorientierter Erbauungsliteratur andererseits zu {iberwinden.
Eine weitere Besonderheit liegt darin, dass nicht neutestamentliche Texte und Themen mit
christlicher und kirchlicher Lebensfiihrung vermittelt werden, sondern das Alte Testament
als Quelle spiritueller Lebensfiihrung dient. Es geht ihm um die Re-kontextualisierung alt-
testamentlicher Aussagelinien in die heutige Zeit hinein, ohne dabei die kulturspezifische
Einbettung in die Zeit des alten Israel auszublenden. Deryck Sheriffs ist gelernter Alttesta-
mentler und als Siidafrikaner zudem sensibilisiert gegeniiber politischer Vereinnahmung
biblisch-religioser Gehalte. Das Buch hat er in London geschrieben, wo er einen Lehrauf-
trag am London Bible College innehat.

Sheriffs entfaltet die Thematik in insgesamt elf Kapiteln. Jedes Kapitel wird mit einer
Zusammenfassung und Schlussfolgerungen gebiindelt und enthilt eine weiterfiihrende Bi-
bliographie. Das erste Kapitel, das — wie der Buchtitel — unter der aus Ps 25 entlehnten
Uberschrift «The Friendship of the Lord» steht, dient als Einstieg fiir eine «alttestamentli-
che Spiritualitit» und zur Kldrung seiner Hermeneutik und Methodik. In den Kapiteln 2
und 3 behandelt er anhand des Leitmotivs der «Weg»-Metaphorik Henoch, Noah und
Abraham sowie anschliessend die Exodus- und Wiistenerfahrungen des Volkes Israel. Da-
bei werden die Genesis-«Prototypen» und ihre Erfahrungen auf gegenwiirtige Modelle hin
aufgeschlossen und aus den Erfahrungen des Gottesvolkes Israel frommigkeits- und befrei-
ungsspezifische Optionen fiir die Gegenwart aufgewiesen. Im 4. Kapitel wendet sich She-
riffs dem Deuteronomium zu und wertet es aus als Anfrage auch fiir gegenwértige Integri-
tat, Ganzherzigkeit und dem Leben als «covenant community». Im nichsten Kapitel wird
der Weg der Reflektion und Meditation anhand von Ps 119 angeschaut und fruchtbar ge-
macht. Die Kapitel 7 und 8 versuchen die alttestamentliche Weisheit auszuwerten, zu-
ndchst den Abschnitt 22,17-24,22 im Proverbienbuch, anschliessend die besondere Spiri-
tualitdt Qohelets. Das 8. Kapitel steht unter dem Titel «Confronting God» und behandelt
anhand von Passagen aus dem Hiob- und Jeremiabuch, aber auch aus Klagepsalmen, die
emotionalen, theologischen und spirituellen Facetten von Zorn und Verzweiflung. Dem
Thema «Schuld und Wiederherstellung» ist das 9. Kapitel gewidmet, das sich vornehmlich



270 Rezensionen

an den Psalmen 51; 32 und 38 orientiert. Die letzten beiden Kapitel fragen nach der Bedeu-
tung des Tages-Zyklus (Biorhythmus, Erfahrungen von Morgen und Abend, Arbeit etc.)
und entfalten schliesslich eine «Spirituality of Times and Season», in deren Zusammenhang
die jahreszeitliche und kultisch-liturgische Agenda bedacht und die — sinnigerweise — mit
einer Aktualisierung des Schabbats abgeschlossen wird.

Das Buch kombiniert exemplarische exegetische Textbearbeitungen, geschichtliche Ein-
ordnungen unter stetem Ausgriff auf den altorientalischen Kontext, bibeltheologische Ein-
sichten mit heutigen Lebenswirklichkeiten. Es ist im Haupttext relativ leicht zu lesen, bie-
tet aber in den Fussnoten eine extensive Verarbeitung von Quellen und Sekundarliteratur,
die den Autor als ausgesprochen belesen ausweist. Uberhaupt sind die Fussnoten eine
Fundgrube von Informationen und Literatur, die {iber das Alte Testament und den Alten
Orient hinaus bis in moderne Fragestellungen und Wissenschaftsgebiete hinein reichen. Es
ist dies ein anregendes Buch, hilfreich gerade auch fiir solche, die das Alte Testament in
Predigten, Bibelarbeiten oder dhnlichem aufnehmen und in die heutige Zeit hinein spre-
chen lassen wollen.

Beat Weber, Linden

Helmut Utzschneider, Gottes langer Atem. Die Exoduserzdhlung (Es 1-14) in dsthetischer
und historischer Sicht, Stuttgarter Bibelstudien 166, Verlag Katholisches Bibelwerk
GmbH Stuttgart 1996. 134 S., DM 39,80, ISBN 3-460-04661-9.

«In der vorliegenden Studie geht es um die einfache Frage, ob und wie die Exoduserzih-
lung in der Gestalt, in der sie uns die hebriische Bibel {iberliefert, als eine sinnvolle litera-
rische und historische Grosse auf wissenschaftliche Weise wahrzunehmen und auszulegen
ist.» Mit diesem Satz erdffnet Helmut Utzschneider, Professor fiir Altes Testament an der
kirchlichen Hochschule in Neuendettelsau, seine Arbeit.

Die Studie hat folgenden Aufriss: Sie beginnt mit einigen forschungsgeschichtlichen und
interpretationstheoretischen Uberlegungen (Kapitel 1), in denen der Verfasser seinen lite-
rarisch-dsthetischen Zugang erldutert. Die Exoduserzidhlung (Ex 1-14) als «literarisch-is-
thetisches Subjekt» bildet dann die Groésse, anhand dessen «Leitwortsystem» die sinnstif-
tenden Pfeiler, Ebenen und Bogen, d.h. die tragenden Themen der Erzihlung und deren
Zusammenhang (Kohirenz) beschrieben werden (Kapitel 2). Danach (Kapitel 3) wird auf-
gezeigt, wie diese Elemente zu einem Erzdhlwerk zusammengefiigt sind und welches das
Thema der Erzdhlung ist. Im folgenden Teil wird dann die historische Dimension in den
Blick genommen, und zwar im Blick auf einzelne Themen und Themenkomplexe (Kapitel
4 und 5), wie auch im Blick auf die Idee der Exoduserzidhlung als ganzer (Kapitel 6). Dabei
geht es immer wieder um die Frage nach dem Verhiltnis von literarischer und «translitera-
rischer» (realgeschichtlicher) Wirklichkeit, vereinfacht gesagt: um «Fiktion» und «Fakten»
in der Exoduserzihlung. Es folgt (Kapitel 7) eine Zusammenfassung und Bilanzierung der
Studie. Den Abschluss (Kapitel 8) macht das Quellen- und Literaturverzeichnis. Register
sind keine beigegeben.

Die eingangs gestellte Frage mag zwar «einfach» sein, die Antwort weniger, wie ein Blick
in die umfangreiche und divergierende Forschungsgeschichte zeigt. Welches sind die Me-
thoden und Ergebnisse dieses Entwurfs, und wie sind sie aus der Sicht des Rezensenten zu
beurteilen? Utzschneider vertritt methodisch einen literaturwissenschaftlichen, Rezipien-
ten-orientierten Ansatz. Aufgrund des Aufweises wesentlicher «Leitworte» (wortsemanti-
sche Rekurrenzen) gelingt es ihm, die Modulation des Erzdhltextes bzw. seiner wesentli-
chen Teile aufzuzeigen. Die Exoduserzidhlung gehort dem Typus der «Krisengeschichte»
an und ist in vier Erzdhlphasen strukturiert (Ex 1,1-2,22;2,23-6,1;6,2-11,10; 12,1-14,31). Die
Exoduserzidhlung insgesamt erzéhlt das «lange Scheitern und endliche Gelingen der Befrei-
ung Israels». Die «Erzéhlidee» ist eine streng theonome politische Theologie: «Der Gott Is-



Rezensionen 271

raels ist das alleinige und vor allem unmittelbare Subjekt und Agens der Befreiung Israels.»
(75) Dieser literarische Teil der Arbeit als Beschreibung der Textstrukturen und -inhalte
weist einen guten Weg und besticht durch mancherlei Einsichten. Der «Entwurf»-Charak-
ter der Arbeit bringt es verstiindlicherweise mit sich, dass —was Thematik und Literatur be-
trifft — manches unberiicksichtigt blieb. So sind z.B. einige Leitworter, v.a. solche die Sub-
texte strukturieren (z.B. 77" in Ex 1,15-2,10), weggelassen, und auch die Begriindung fiir
die Annahme von Erzihleinschnitten und -phasen bediirfte eingehenderer Begriindung.
Mit dem Leitwort-System hat Utzschneider sicher ein wichtiges Phidnomen aufgegriffen,
auch wenn seine Aufgliederung in «strukturbildende» und «begriffsbildende» eher kiinst-
lich ist. Weniger verzeihlich ist der Umstand, dass ein Hinweis auf U. Cassuto und sein Exo-
duskommentar vollig fehlt, zumal es sich um den Pionier der Anwendung der Leitwort-
technik auf Exoduserzidhlung und -buch handelt.

Im nachfolgenden «historischen» Teil der Studie diskutiert Utzschneider zundchst mog-
liche grundlegende Szenarien zu den Teilbereichen: Einzug, dgyptische Fron (Schasu;
*Apiru) sowie Auszug (Flucht; Vertreibung; Mose). Sein Gesamtfazit ist: «<Eine Mehrzahl,
auch in sich differenzierter Szenarios lassen sich in Teilen plausibel, aber nie vollstindig
und bruchlos mit der Exoduserzihlung verbinden.» (87) Die Exoduserzihlung habe para-
digmatische Erfahrungen und Erinnerungen aus verschiedenen Zeiten in sich aufgenom-
men («Verdichtung») und ziele darauf, vielfiltige historische Erfahrungen in eine erzihlte
Begebenheit zu fassen. Es sei von einer Synthese von «Fiktion und Fakten», von einer
Spannung und wechselseitiger Durchdringung literarischer und transliterarischer Wirklich-
keit auszugehen. Anhand Mose als dramatis persona wird nun eine dreigestaffelte Erzédhl-
struktur vom «geretteten Befreier» (Ex 2) iiber den «gottlich legitimierten Retter» (Ex
2,23-6,1: Volksklage-Hintergrund) hin zum «politischen Handeln Gottes» skizziert. Die
Exoduserzihlung will angesichts der Kurzatmigkeit der Menschen (vgl. Ex 6,9) in politi-
scher Bedringnis ihnen die Langatmigkeit Gottes vor Augen malen. Diese Erzéhlidee
macht namentlich Sinn in den historischen Situationen, in denen die Konigreiche Israel und
Juda unter assyrischer und babylonischer Unterdriickung litten. Mein Eindruck zu diesem
Teil: Trotz der Diskussion moglicher geschichtlicher Hintergriinde und interessanter Ver-
ortungsversuche der Exoduserzidhlung rund um die einschneidenden Geschehnisse von 701
und 586 v.Chr. ist die Vermittlung zwischen historisch-kritischem und dem literarisch-as-
thetischen Ansatz auch Utzschneider nicht gelungen (wie dem Rezensenten selbst auch
nicht, vgl. zu Ex 1f. Biblische Notizen 55 [1990] 47-76). Dass Geschichte und Text sich
(wechselseitig) bedingen, leuchtet ein — das «Wie», der Weg aber bleibt weithin ungeklart.
Auch der heute géngige Ansatz, die «erzidhlte Geschichte» als Metapher fiir spétere analo-
ge geschichtliche Kontexte (assyrische und babylonische Unterdriickung) zu interpretie-
ren, bleibt zwiespiiltig: Solche Annahmen von Zeitverschmelzung bereits in der Erstfas-
sung (nicht erst als Neu-Lesung!) filhren zwar zur Akkumulierung von (interpretierter)
«Geschichte» rund um die Exilszeit, «entleeren» aber zugleich die Friithgeschichte Israels.
Die Integration von entstehungsgeschichtlich-literargenetischen und rezeptionsistheti-
schen Modellen harrt weiterhin plausibler Vermittlung. Ob sie in den beschrittenen Bah-
nen zustande kommt und nicht eines, beide bisherigen Modelle iiberschreitenden Ansatzes
bedarf, bleibt die Frage.

Beat Weber, Linden



272 Rezensionen

Martin Rosel, Bibelkunde des Alten Testaments. Die kanonischen und apokryphen Schrif-
ten. Uberblicke — Themakapitel — Glossar, Neukirchener Verlag des Erziechungsvereins
GmbH Neukirchen-Vluyn 1996. 182 S., DM/SFr 29,80, ISBN 3-7887-1582-0.

Martin Rosel ist Akademischer Rat fiir Hebréisch und Altes Testament an der Univer-
sitiit Rostock. Aus dessen Bibelkunde-Veranstaltungen ist das vorliegende Buch entstan-
den.

Das Lehrbuch bietet zunéchst fiir jedes biblische Buch und die alttestamentlichen Apo-
kryphen bibelkundliche Informationen. Es folgen anschliessend eine Reihe Themen-Kapi-
tel («Israel und seine Nachbarn»; «Schopfung»; «Theorien zur Entstehung des Penta-
teuch»; «Bund» etc.), die die Darstellung zu den einzelnen biblischen Biichern ergénzen
und vertiefen. Das Buch schliesst mit Transskriptionstabellen und einem Glossar — beide
Anhinge dienen als Leseerleichterung und machen das Buch fiir theologische Anfédnger
und Laien gut lesbar.

Die Prisentation ist angemessen, knapp und tibersichtlich, mit einigen Bild-Skizzen und
wenigen weiterfiihrenden Literaturangaben zu den einzelnen Abschnitten. Inhaltlich ist
die Bibelkunde in dem Sinn als konventionell zu beurteilen, dass Rosel in etwa die Mehr-
heitsmeinung deutschsprachiger historisch-kritischer Exegese darbietet. Das ist dem Gen-
re «Bibelkunde» angemessen, dennoch hitte der Rezensent gerne da und dort auch Hin-
weise auf neue Richtungen und Einsichten gefunden, etwa im Blick auf literaturwissen-
schaftliche und kanonkritisch-redaktionsgeschichtliche Ansitze. Beide genannten Ansitze
wiren zudem nicht ohne Auswirkungen in der dargebotenen Inhaltsangabe (Gliederung)
der einzelnen biblischen Biicher. Auch sonst sind mir eine Reihe kleinerer Dinge aufgefal-
len, und da der Verfasser in seinem Vorwort darum bittet, Anregungen und Kritik mitzu-
teilen, greife ich einige Punkte heraus: Bei den Threni fehlt jeder Hinweis auf die poetische
Organisation anhand der alphabetischen Akrostichie; bei den «Psalmengattungen» ist die
Aussage, dass Gunkel die Gattungen nicht mehr nach inhaltlichen, sondern nach formalen
Kriterien bestimmt hat, in dieser Formulierung nicht zutreffend (wie die nachfolgenden
Bezeichnungen «Thronbesteigungslieder», «Zionslieder» etc. ja deutlich machen); beim
«Danklied» (777W7) fehlt jeder Hinweis auf einen (moglichen) Opferbezug; das Typen-
Schema «synonymer, antithetischer, synthetischer» Parallelismus ist veraltet, ganz abgese-
hen davon, dass beim Parallelismus nicht der «Satz» als grammatikalische Grosse, sondern
die «Verszeile» als poetisch-rhythmische Grosse parallelisiert bzw. variiert wird. Bei den
Themen-Kapiteln hiitte ich gerne auch eines gehabt iiber Rechtsbegriffe und -institutionen.
Gut ist, dass «Qumran» ein eigenes Kapitel gewidmet ist; es fehlt dort aber — ebenso wie in
den Themen-Kapiteln iber messianische Texte und Apokalyptik — jeder Hinweis, dass ge-
rade die Qumran-Gemeinschaft in den beiden genannten Bereichen Messianismus und
Apokalyptik wesentliche Vorstellungen wachgehalten oder neu initiiert hat und damit ihre
Literatur diesbeziiglich auch ein wichtiges Bindeglied zwischen dem AT und NT darstellt.
Zuletzt: Bei der Knappheit der Darstellung kommt man um Vereinfachungen wohl kaum
ganz herum; einige haben mich, verbunden mit zu pauschalen Urteilen mancherorts, ge-
stort (u.a. S. 141: Darstellung der Konigsbiicher historisch nicht korrekt; S. 151-154: nega-
tive Beurteilung von Losungsansétzen weisheitlicher Fragestellungen). Insgesamt halte ich
Rosels neue Bibelkunde fiir brauchbar und niitzlich.

Beat Weber, Linden



Rezensionen 273

Hans Hiibner, Biblische Theologie des Neuen Testaments, Bd. I: Prolegomena, Gottingen
1990; Bd. II: Die Theologie des Paulus und ihre neutestamentliche Wirkungsgeschichte,
1993; Bd. III: Hebrierbrief, Evangelien und Offenbarung, Epilegomena, 1995.

Unter den verschiedenen neutestamentlichen Theologien, die in den letzten Jahren er-
schienen, ragt die von H. Hiibner besonders heraus. Durch ihre eigene Konzeption, Ziel-
setzung und sorgfiltige systematisch-theologische Reflexion sticht sie hervor und erfordert
besondere Beachtung.

I. Hiibner stellt seine Arbeit ganz in die Bemithungen der letzten Jahrzehnte um eine
«Biblische Theologie». Wie aber die strittige Frage nach einer «Mitte des Alten Testa-
ments» zeigt, sieht sich der Neutestamentler nicht in der Lage, «ein in der Forschung weit-
hin akzeptiertes theologisches Gesamtbild des Alten Testaments seinen Uberlegungen zu-
grunde zu legen» (1,23). Eine Biblische Theologie als gesamtbiblische Theologie zu entwer-
fen, ist fiir ihn daher nicht moglich. H. geht deshalb einen anderen Weg: Fiir ihn ist «die
Aufarbeitung des theologischen Umgangs der neutestamentlichen Autoren mit dem Alten
Testament die primire und fundierende Aufgabe einer Biblischen Theologie» (1,28). Doch
bevor im Hauptteil dieser Umgang der neutestamentlichen Autoren mit dem Alten Testa-
ment dargelegt werden soll, werden in den Prolegomena noch einige Vorfragen behandelt.

Da ist 1. die Frage nach dem alttestamentlichen Kanon. H. betont die Bedeutung der
Septuaginta: Dic Bibel der Urchristenheit war nicht der hebrdische Kanon, sondern die
Septuaginta. «Sollte man darauf einwenden, dass mit der Ubersetzung ins Griechische ein
Stiick Vergangenheit der Heiligen Schrift Israels verlorengegangen sei, so ist dem zu ent-
gegnen, dass doch auch schon die Biblia Hebraica wichtigste Perspektiven der Vergangen-
heit Israels eliminiert hat ...» (I1,58). Er verweist auf die «Stidperspektive» der hebriischen
Bibel, die die Perspektive des im Jahre 722 untergegangenen Nordreichs weithin ausge-
schieden hat. «Die veritas Hebraica ... hat in dieser Hinsicht ... keinen Vorsprung vor der
veritas Graeca» (1,61).

Weiter unterscheidet H. zwischen dem Alten Testament an sich und dem im Neuen Te-
stament rezipierten Alten Testament und betont eine doppelte Differenz. Da ist einmal
eine quantitative Differenz: die alttestamentlichen Schriften sind in unterschiedlicher Stér-
ke rezipiert worden, sodass sich die Frage ergibt, welche Grundaussagen rezipiert wurden
und welche nicht. Zum anderen ist vor allem eine qualitative Differenz zu beachten: Das
Alte Testament wird in einen neuen theologischen Horizont geriickt und ist dadurch eine
«neue theologische Grosse» geworden (1,67). H. meint, dass diese Einsicht auch einen be-
freienden Beitrag zum theologischen Gesprich mit dem Judentum leisten konnte.

Ein 2. Kapitel behandelt das Verhiltnis von Altem und Neuem Bund. Nach Darlegung
der Diskussion um die Bedeutung von berith im Alten Testament behandelt er die ein-
schligigen Stellen im Neuen Testament. «Die weithin géngige Vorstellung von einem er-
sten vorbereitenden Bund Jahwiihs mit Israel, dem Sinaibund, der die Basis fiir den zwei-
ten, den endgiiltigen Heilsbund in Jesus Christus bietet, ist nach Paulus und Hebr in der
Waurzel falsch» (1,99). Vielmehr geht es um ein dialektisches Verhiltnis von Kontinuitit
und Diskontinuitét, wobei freilich nur unter der Beriicksichtigung der Kontinuitédt von Dis-
kontinuitit gesprochen werden kann.

Das umfangreiche 3. Kapitel untersucht das Verstiandnis von Offenbarung, zunéchst in
den verschiedenen Schriften des Alten Testaments, danach bei Paulus, in den Gleichnissen
Jesu und bei Johannes. H. betont, dass Offenbarung ein «Begegnungsbegriff» sei, dass Of-
fenbarung ein Prozess ist, «der sinnvoll nur ausgesagt werden kann, wenn der, dem Offen-
barung widerfdhrt, in diesen Prozess einbezogen ist. Zum Offenbarungsgeschehen gehort
also konstitutiv der Glaubende hinzu» (1,190). Das wird in Auseinandersetzung mit Pan-
nenberg, Heidegger, Karl Rahner und Bultmann systematisch-theologisch reflektiert.

Das letzte Kapitel der Prolegomena ist iiberschrieben «Der eine Gott und die beiden Te-
stamente». H. zeigt die Entwicklung der alttestamentlichen Gottesvorstellung von den An-



274 Rezensionen

fingen iiber Monolatrie bis zum strengen Monotheismus und verweist auf die gleichzeitige
Ausbildung monotheistischer Motive im griechischen Kulturkreis. Ergebnis: Der Mono-
theismus bildet nicht die Klammer, die beide Testamente zusammenhalt (1,250). Das Ge-
meinsame ist vielmehr «die Gesamtausrichtung des Menschen Gott gegeniiber», also der
«Deus pro nobis» (I,254) und damit der Glaube, die vertrauensvolle Grundeinstellung, die
ganz und gar auf Gott baut. Die leitende Frage muss daher sein, «ob der in beiden Testa-
menten sich offenbarende Gott tatsiachlich ein Gott ist» (1,255). Es sei zu untersuchen, wie
die neutestamentlichen Autoren «jeweils das Verhiltnis des sich im Alten Testament und
im Neuen Testament offenbarenden Gottes verstehen» (1,256).

I1. Die «Aufarbeitung des theologischen Umgangs der neutestamentlichen Autoren mit
dem Alten Testament» soll nun in den Mesolegomena (= Bd. IT und III, erster Teil) vorge-
legt werden. Es soll also gezeigt werden, wie die neutestamentlichen Autoren mit dem Al-
ten Testament umgehen und welchen Einfluss dieses auf ihre Theologie hat. «Der durch
die Schrift konstituierte theologische Horizont ist fiir sie weitgehend diejenige Wirklich-
keit, innerhalb deren sie das Neue, das Gott in Christus gewirkt hat, verstehen und zum
Ausdruck bringen» (I1,17). Dabei bringen Bd. II die Theologie des Paulus und ihre neute-
stamentliche Wirkungsgeschichte (= Deuteropaulinen, Jak, I u. II Petr, Jud) und Bd. III
Hebrierbrief, Evangelien und Apokalypse.

Die Darstellung der Theologie des Paulus erfolgt nicht wie in anderen neutestamentli-
chen Theologien in Form einer systematisierenden Darbietung der verschiedenen theolo-
gischen Aussagebereiche, sondern anhand eines Durchgangs durch die wichtigsten paulini-
schen Briefe bzw. Briefteile. Dies nicht nur, um so den Einfluss alttestamentlicher Texte
besser aufzeigen zu konnen, sondern auch, weil H. von einer Entwicklung des paulinischen
Gesetzesverstindnisses ausgeht, die es ihm nicht moglich erscheinen lisst, die Theologie
des Paulus als eine geschlossene Grosse darzustellen. Nach H. habe Paulus die auf dem
Apostelkonvent vereinbarte Befreiung der Heidenchristen von der Beschneidungsforde-
rung als eine prinzipielle Befreiung vom Gesetz missverstanden. Im Gal lege er daher seine
Sicht der Inferioritdt des Gesetzes dar, das den Menschen zu Siindentaten provoziert und
versklavt (I1,83). Die verheerende Wirkung des Gal auf die Jerusalemer habe ihn dann ge-
notigt, diese radikalen Aussagen im Rém zuriickzunehmen und seine Lehre zu modifizie-
ren (11,232ff.). Diese Kehre zwischen Gal und Rom fithrt H. dazu, die Rechtfertigungsbot-
schaft des Paulus einerseits nach dem Gal, andererseits nach dem Rom darzulegen. Die
Darstellung der paulinischen Theologie im sukzessiven Durchgang der Briefe hat anderer-
seits den Vorteil, dass die Relevanz und Spitze mancher paulinischen Aussagen besser her-
ausgearbeitet werden kann. Dabei féllt die stindige hermeneutische Reflexion des Verfas-
sers auf. Er fragt nicht nur nach der Relevanz der Aussagen im damaligen Kontext, sondern
auch nach ihrer Bedeutung fiir heute (I1,38f.). Bei der Zusammenfassung der paulinischen
Theologie (I11,338ff.) stellt er sich die Frage, warum angesichts der Betonung der Freiheit
die alttestamentliche Exodus-Tradition bei Paulus eine so geringe Rolle spielt.

Der letzte Teil des 2. Bandes behandelt die tibrigen neutestamentlichen Briefe (ausser
Hebr und I-111 Joh) unter dem Gesichtspunkt der Wirkungsgeschichte paulinischer Theo-
logie. Diese Einordnung zeigt, welche Bedeutung paulinische Theologie nach H. fiir das
Verstiandnis des Neuen Testaments hat. Fiir die Deuteropaulinen ist das einsichtig, wenn-
gleich die Pastoralbriefe doch etwas zu kurz behandelt werden. Auch I Petr sieht die For-
schung seit langem im Einflussbereich paulinischer Theologie. Aber reicht die Polemik von
Jak 2,18-26 gegen paulinische Rechtfertigungslehre wirklich schon aus, den Brief als gan-
zen in diesem Einflussbereich zu sehen? Ahnliches gilt fiir den II Petr mit seiner Bemer-
kung iiber den schwerverstindlichen Bruder Paulus (3,15f.). Die Untersuchung des theolo-
gischen Umganges mit dem Alten Testament tritt in diesem Teil gegeniiber dem vorange-
henden deutlich zuriick.



Rezensionen 275

Besonderes Gewicht kommt der Darstellung des Hebréerbriefes (Bd. I1I) zu. Der Ver-
fasser des Hebr hat, «indem er unter christologischem Vorzeichen die Schrift auslegte und
so sein Brief im Grunde durch und durch Schriftauslegung ist, Biblische Theologie getrie-
ben». Was H. nun bringt, ist daher «Biblische Theologie einer Biblischen Theologie»
(IIL,17). Wie sehr das Alte Testament unter christologischem Vorzeichen neu interpretiert
wird, ist hier besonders deutlich. Andererseits interpretiert auch das Alte Testament die
christliche Verkiindigung. Das «Vetus Testamentum in Novo receptum (ist) keit Vetus Te-
stamentum per se negatum, sondern ein Vetus Testamentum per receptionem amplifica-
tum» (IIL,25). Die Darstellung gliedert sich in drei Abschnitte: In Hebr 1,1 — 4,13 wird unter
der Uberschrift «Verbum Scripturae — Verbum Trinitatis» gezeigt, wie die anhand der alt-
testamentlichen Zitate gemachten christologischen Aussagen implizit bereits zur Trinitéts-
lehre der Alten Kirche hin tendieren. Hebr 4,14 — 10,31 bringen den Hohenpriester der
Heilsordnung, und der letzte Teil des Briefes «Pardnese und Schriftzeugnis». Da der Hebr
bei seinen Aussagen iiber das himmlische Heiligtum alexandrinisch-platonische Vorstel-
lungen aufgreift, sind die hermeneutischen Erwidgungen hierzu besonders beachtenswert.

Auf den Hebrierbrief folgt die Theologie der synoptischen Evangelien. Dass das Ver-
hiltnis zum Alten Testament im Matthdusevangelium und im lukanischen Doppelwerk
eine besondere Rolle spielt, ist jedem Bibelkundigen bekannt. Hervorzuheben ist, dass
auch bei Markus das Evangelium als Erfiillung der Schrift dargestellt wird. Mit Recht wird
eine Theologie der Logienquelle als allzu hypothetisch nicht behandelt.

Besondere Bedeutung bekommt wieder die Darstellung des Johannesevangeliums. Statt
der sonst iiblichen Gliederung nach einzelnen theologischen Sachfragen bringt H. wieder
einen Durchgang durch die einzelnen Kapitel unter besonderer Bezugnahme auf die altte-
stamentlichen Zitate, beginnend bei Joh 1 als «Christologie in nuce» bis zum «es ist voll-
bracht» von Joh 19,30, und biegt dann wieder zuriick zu Joh 1,14. Im «der Logos wurde
Sarx» sieht er das theologische Fazit des 4. Evangeliums und erfasst diese Aussage sogleich
in systematischer Tiefe: Ewigkeit wurde Zeit, wurde Geschichte. Damit stellt sich die klas-
sische theologische Grundfrage: Wie kann die Ewigkeit mit der Geschichtlichkeit der In-
karnation zusammengebracht werden. Wurde Ewigkeit Zeit und Geschichte, so ist damit
zugleich die Frage von vordsterlicher und nachdsterlicher Zeit, von Zeit Israels und Zeit
der Kirche inkludiert. In der Aussage «das Wort ward Fleisch» wird daher ein Grundthema
Biblischer Theologie manifest: Es geht in ihr nicht nur um die Rezeption der Schrift des Al-
ten Testaments im Neuen Testament, sondern «weit mehr noch um das Verhdilinis der
Heilsgrosse der vergangenen Geschichte Israels ... zur endgiiltigen Heilsgrosse der Kirche
..» (I1I1,204). Der theologische Begriff der Offenbarung kann nur dann in seiner vollen Be-
deutung gedacht werden, wenn er im Koordinatensystem von Zeit und Geschichte verstan-
den wird.

Die Mesolegomena schliessen mit Uberlegungen zur Johannesapokalypse, wo freilich
nicht direkte Zitate, wohl aber die alttestamentliche Bilderwelt deutlich die Theologie be-
stimmen.

III. Die Epilegomena wollen nicht bloss ein Nachwort, sondern das Schlussergebnis
(I11,5) bringen, von gleichem Gewicht wie die Prolegomena. Uberschrift: «Der Zeit-Raum
der Gnade».

In einem philosophischen Priludium wird von Platon und Aristoteles an iiber Augustin
bis Heidegger die Begrifflichkeit aufgearbeitet: Zeit-Rédumlichkeit als Existenzial mensch-
licher Existenz. Es folgen: Der Zeit-Raum der Gnade I: Altes Testament -- Der Zeit-Raum
der Gnade II: Neues Testament -- Der Zeit-Raum der Gnade III: Jesus von Nazareth, da-
nach ein theologisches Fazit.

Fiir das Alte Testament gilt: Wie fiir Augustin die Vergangenheit nur in der memoria
prasent ist und die Zukunft nur in der Erwartung, so gilt auch fiir das Alte Testament eine
doppelte Grundeinstellung, die Herecinnahme der Vergangenheit in die Gegenwart und



276 Rezensionen

ebenso die Hereinnahme der Zukunft in die Gegenwart. «Israels Heil der Gegenwart ist
das in der Gegenwart prasente Heil der Vergangenheit». «Und: Israels Zukunft ist bereits
jetzt, sie ist in die Gegenwart hineingenommen» (I11,240).

Auch im Neuen Testament ist Gegenwart einerseits von der Vergangenheit, andererseits
von der Zukunft her bestimmt. Ausgehend von Matthius und dann ausgeweitet auf Paulus
und Johannes zeigt H., dass sich fiir den Glaubenden in der Gegenwart Vergangenheit und
Zukunft treffen, genauer: erfiillte Vergangenheit und erhoffte Zukunft. Es ist «die Her-
kunft der Gegenwart vom verheissenden Gott her, der in der Vergangenheit, also in der Zeit
der Geschichte Israels, diese Verheissung gesprochen hat». Und es ist weiter «paradox ge-
sprochen, die Zukunft der Gegenwart auf das verheissene endgiiltige Eschaton hin, wo-
durch diese Gegenwart ... selbst schon eschatologisch ist» (111,247).

Wie verhiilt sich das zum Verstindnis des Zeit-Raums der Gnade im Alten Testament?
Im ersten Augenblick méchte man an Parallelitdt denken, merkt dann aber, dass das nicht
gemeint sein kann. Denn im Alten Testament geht es um das Heil der Vergangenheit, das
in der Gegenwart prisent ist. Im Neuen Testament aber geht es nach H. um die Verheissun-
gen Gottes in der Vergangenheit, die in der Gegenwart erfiillt sind. Nicht das Heil der Ver-
gangenheit wirkt in die Gegenwart hinein, sondern die Verheissungen der Vergangenheit
sind in der Gegenwart erfiillt und diese Erfiillung macht offenbar die Gegenwart zum
Heils-Raum.

Da aber die Autoren des Neuen Testaments etliche Jahre nach Jesu Tod und Auferste-
hung schreiben, miisste man dann nicht richtiger von einer doppelten Vergangenheit spre-
chen, die die Gegenwart des Glaubenden bestimmt, nimlich einmal von der Vergangenheit
des Heilsgeschehens in Christus, das durch das Wirken des Geistes in der Gegenwart pra-
sent ist, und zum anderen in der noch hinter diesem Christus-Heilsgeschehen liegenden
Vergangenheit der Verheissungen in der Geschichte Israels? Weiter: Was bedeuten diese
Verheissungen fiir das Verstindnis des Heilsgeschehens? Bedeuten sie eine Verstirkung,
Potenzierung des Heilsgeschehens, oder nur eine Vergewisserung fiir den Glaubenden?
Kommt H. dann nicht letztlich doch zu einer Parallelitdt des Geschehens: So wie das Exo-
dus- und Erwihlungsgeschehen in Israels Gegenwart prisent war, so ist das Christus-Ge-
schehen in der Kirche prédsent? Und kann dann das Neue, die Eigenart des neutestament-
lichen Heilsgeschehens noch angemessen zur Sprache kommen (vgl. die Anfrage von Ferd.
Hahn in BZ 38 (1994) 169)? Oder unterscheidet sich der neutestamentliche Zeit-Raum der
Gnade vom alttestamentlichen nur dadurch, dass er verheissen ist?

Zugleich ist damit nicht nur die Zeitlichkeit, sondern auch die Raumlichkeit der glauben-
den Existenz angesprochen, der Glaubende lebt im Raum der Gnade: «Der Heils-Raum
Gottes ist der eigentliche Aufenthaltsort des Glaubenden» (II1,249). Die Ausfiihrungen
tiber den Zeit-Raum der Gnade im Alten und Neuen Testament zielen auf Jesus Christus.
Erst jetzt kommt H. auf den sog. historischen Jesus, bzw. den irdischen, vorosterlichen Je-
sus zu sprechen. Er stimmt R. Bultmanns Dictum, dass die Verkiindigung Jesu zu den Vor-
aussetzungen der neutestamentlichen Theologie gehore und nicht ein Teil dieser selbst sei,
teilweise zu. Aber nur teilweise. Bultmanns Reduzierung des historischen Jesus auf das
«Dass» seines Gekommenseins kann er nicht zustimmen. Die entscheidende Frage fiir ihn
lautet, «ob Jesu Auftreten bereits dic Wirklichkeit desjenigen Heils ausmacht, das dann in
besonderer Weise durch sein Kreuz und seine Auferstehung voll realisiert wurde»
(IIL,254). Da Jesus die kommende Herrschaft Gottes ankiindigte, ist das zugleich die Frage,
welches Verhiltnis zwischen der nachosterlichen Kirche und der von Jesus in vorosterli-
cher Zeit angekiindigten Gottesherrschaft besteht. In Aufnahme neuerer Gleichnisfor-
schung betont H., dass Jesus die Gottesherrschaft so zur Sprache brachte, dass sie als zur
Sprache gebrachte sich ereignet (111,256). Solcher Sprache eignet Begegnung, in ihr wird
Begegnungs-Raum geschaffen, Lebens-Raum. «Jesus ist -- der johanneische Begriff des
Logos sagt dies in theologisch pragnanter Weise aus ... -- die personhafte gottliche Sprache,



Rezensionen 277

ist die gattliche Sprache als Person; er ist ... das Sich-Ereignen-Gottes, durch das der Mensch
in seine Gemeinschaft hinein-genommen wird» (I11,257). Die Berufung der Jiinger ist ihr
Hinein-gerufen-werden in den Raum der begnadenden Nihe Gottes. Dies wird weiter un-
termauert durch Ausfiihrungen {iber Jesu Verhiltnis zum Alten Testament, zum mosai-
schen Gesetz und Jesu Selbstverstdndnis. Zu letzterem bringt H. Erwiigungen dariiber, wie
Jesus seinen Tod verstanden hat und iiber das Abendmahl vor seiner Verhaftung
(IIL,265ft.). Jesus musste «zusammendenken, dass er einerseits in seiner Person Gott repré-
sentiert, andererseits aber ausgerechnet als dieser Reprisentant Gottes wie ein Verbrecher
endet» (II1,270). H. fragt daher, ob Jesus iiberhaupt den Gedanken an Jes 53, d.h. den auf
sich selbst bezogenen Sithnetodgedanken vermeiden konnte (I11,271).

I'V. Hiibners Biblische Theologie des Neuen Testaments ist eine gegeniiber anderen ent-
sprechenden Werken deutlich herausragende Arbeit. Dies nicht nur wegen ihrer andersar-
tigen Konzeption, sondern auch vor allem wegen des sorgfiltigen hermeneutischen und sy-
stematisch-theologischen Durchdenkens seiner Ausfithrungen. Sie kann zu fruchtbaren
Diskussionen fithren. Gleichwohl seien einige kritische Fragen erlaubt, die die Bedeutung
der Arbeit keineswegs mindern, die Reflexion aber weiterfithren konnten.

Dabei sollen Fragen, die der Neutestamentler an einige Auslegungen der Texte stellt,
nicht im Vordergrund stehen, kdnnen aber nicht ganz tibergangen werden. Wichtiger sind
Fragen zum Ganzen der Arbeit.

Zu den mehr exegetischen Fragen gehort vor allem die, ob die von H. angenommene
Entwicklung der paulinischen Theologie in dieser Weise wirklich zutrifft. Eine gewisse
Entwicklung des Gesetzesverstindnisses zwischen Gal und Rom braucht man nicht zu be-
streiten; aber sie wird von H. doch wohl stark tiberzogen. Dass das Gesetz den Menschen
in die Knechtschaft fithrt, ihn zu Stindentaten provoziert (I1,83), das ist aus dem fiir sich ge-
nommenen Gal noch gar nicht zu entnehmen, sondern ergibt sich erst aus den Aussagen
des Rom (vgl. Rom 4,15; 5.21; 7,7ff.)! Wird hier die wahrscheinliche Entwicklung tiber-
zeichnet, so begegnet die zwischen Johannesevangelium und Johannesbriefen (trotz gra-
vierender Unterschiede!) iberhaupt nicht. Freilich begegnen in den Johannesbriefen auch
keine alttestamentlichen Zitate.

Diese letzte Beobachtung weckt die Frage, ob der Umgang der neutestamentlichen Au-
toren mit dem Alten Testament wirklich der Blickwinkel ist, unter dem sich neutestament-
liche Theologie ausreichend darstellen lidsst. Bereits O. Merk hatte gefragt, ob es hier nicht
zu eklektischen Verkiirzungen kommen mdochte (Theologie des Neuen Testaments und Bi-
blische Theologie, in: Bilanz und Perspektiven gegenwiértiger Auslegung des Neuen Testa-
ments, hg. v. Fr. W. Horn, Berlin 1995, 138). H. fragte zuriick, wo denn solche Verkiirzung
vorliege (I1I1,9). Ich finde, dass sehr wohl einiges, und zwar durchaus relevantes, zu kurz
kommt. Schon K. Niederwimmer (ThLZ 119, 1994, 322) vermisste die Darstellung vorpau-
linischer Traditionen, die H. keineswegs bestreitet, aber nicht darstellt. Ebenso vermisst
man eine Darstellung von Inhalt und Bedeutung der christologischen Hoheitstitel
(IIL,272ff. iiber den Menschensohn kann kaum als Ersatz dienen), sowie von Taufe und
Abendmahl, um nur einiges zu nennen. Die Frage nach dem Umgang mit dem Alten Te-
stament driangt sich zuweilen so beherrschend in den Vordergrund, dass das eigentliche
Thema und Anliegen eines Textes, seine Argumentation und Frontstellung, zu kurz kom-
men (so etwa bei der Behandlung von II Kor 3-6 in I1,210ff.). Sicher ist, dass H. den Finger
auf einen Mangel vieler neutestamentlicher Theologien legt, und dass der theologische
Umgang mit dem Alten Testament weit stdarker beachtet werden muss. Aber als zentraler
Blickwinkel fiir die Darstellung neutestamentlicher Theologie ist mir dies doch fraglich ge-
worden.

Die wichtigste zu diskutierende Frage ist aber wohl die Unterscheidung zwischen Vetus
Testamentum per se und Vetus Testamentum in Novo receptum. Zuniichst ist die Berech-
tigung dieser Unterscheidung zu sehen:



278 Rezensionen

1. Die Heilige Schrift der Urchristenheit und der Alten Kirche ist die Septuaginta und
nicht die hebriische Bibel. Dies gilt nicht nur im Blick auf die sprachliche Fassung, sondern
auch im Blick auf den Umfang. Zitiert wird die Septuaginta; Zitate aus dem hebriischen
Text sind im Neuen Testament die Ausnahme.

2. Die Urchristenheit hat dieses Alte Testament vom Christus-Geschehen her neuinter-
pretiert. Solche Neuinterpretation mag zuweilen unbewusst geschehen sein; an vielen Stel-
len wurde sie aber bewusst vorgenommen und an einigen Stellen auch ausdriicklich reflek-
tiert (vgl. Lk 24,27.45f.; Joh 2,22; 12,16; 11 Kor 3,14f.; vgl. auch I Petr 1,12).

3. Solche Neuinterpretation ist weder Missbrauch noch Abirrung. Denn darin ist H. si-
cher zuzustimmen: es «gibt nie Tradition an sich, es gibt nur interpretierte Tradition». «Die
Sacra Scriptura per seipsum besassen weder Juden noch Christen!» (I11,244). Auch G. von
Rad hat fiir das Alte Testament immer wieder die Neuinterpretation dlterer Traditionen
im Licht neuer Heilserfahrungen betont (Theologie des Alten Testaments, Bd. IT (1960)
373-375). Die Christen aber konnten nach der Erfahrung des Heilshandelns Gottes in Chri-
stus ihre Heilige Schrift nicht mehr abgesehen von dieser Erfahrung lesen.

Andererseits aber bringt diese Unterscheidung auch Probleme und zeigt deutliche Gren-
Zen:

1. Die Argumente von Br. S. Childs (ThZ 48 (1992) 382-390) und P. Stuhlmacher (Bibli-
sche Theologie des Neuen Testaments Bd. I, 1992, 36f.) laufen im wesentlichen darauf hin-
aus, dass die Differenz zwischen Vetus Testamentum per se und Vetus Testamentum in
Novo receptum den Christen der Friihzeit nicht bewusst gewesen und daher eine ihnen
fremde Sicht sei. In der Tat ist diese Differenz erst durch die seit der Aufkldrungszeit ent-
wickelte historisch-kritische Schriftforschung deutlich geworden. Die Beachtung dieser
Differenz durch den heutigen Ausleger ist deshalb aber noch nicht «anachronistisch», wie
Childs (386) meint. Hiibner hat Recht, wenn er gegeniiber beiden darauf insistiert, dass wir
hinter die seit der Aufkldrungszeit entstandene historische Forschung nicht zuriick konnen
(ITL,2791f.).

2. Aber: Kann man sich bei der Frage nach dem Verhiltnis bzw. der Zusammengehdorig-
keit von Altem und Neuem Testament auf das im Neuen Testament rezipierte Alte Testa-
ment beschrinken? Die Bibelwissenschaft brachte ja nicht nur den Unterschied zwischen
dem hebriischen Text des Alten Testaments und der Septuaginta samt deren christlicher
Interpretation ans Licht, sondern auch die Spannung, die zwischen dem Alten Testament
an sich und dem im Neuen Testament rezipierten besteht, zwischen der hinter den alttesta-
mentlichen Texten stehenden historisch feststellbaren (wahrscheinlichen) Geschichte Isra-
els und seinen Erfahrungen mit Jahwe einerseits, und der Deutung andererseits, die diese
Geschichte im Neuen Testament erfahren hat. Diese Spannung ist doch unser Problem!
Muss man nicht doch fragen, wie sich diese Geschichte der Erfahrungen, die Israel mit dem
Handeln seines Gottes machte, zu der Interpretation dieser Geschichte im Neuen Testa-
ment verhilt? Kann man sich dieser Aufgabe entziehen, indem man nur nach dem im Neu-
en Testament rezipierten Alten Testament fragt?

3. Schliesslich stellt sich die Frage nach der Bedeutung der Einsicht, dass es Tradition an
sich iiberhaupt nicht gibt, sondern immer nur bereits interpretierte Tradition.

Nicht nur ist zu beachten, dass auch die nach wissenschaftlichen Methoden vorgenom-
mene Rekonstruktion eines historischen Vorganges, der hinter einer bestimmten Tradition
liegt, immer der Einschrinkung unterliegt, dass es nach meinem (subjektiven) Verstidndnis
so und so gewesen sein mochte.

Sondern es ist auch zu fragen, welche Relevanz diesen in der Bibel vorliegenden Inter-
pretationen von Tradition zukommt. Hat nur das (historisch-kritisch feststellbare) ur-
spriingliche Prophetenwort Autoritit? Welche Autoritdt kommt der Interpretation zu, die
dieses Prophetenwort durch die Prophetenschiiler viele Jahre danach erfuhr?



Rezensionen 279

Traditionen koénnen ja durchaus unterschiedlich interpretiert werden. Sie konnen eine
angemessene oder eine unangemessene Interpretation finden. Die ganze Ketzergeschichte
griindet ja in solchen Interpretationsfragen. Welche Kriterien gibt es zur Unterscheidung
von angemessener und unangemessener Interpretation von Tradition?

Hibners Arbeit stosst den Leser zu solchen Fragen an. Es lohnt sich, mit ihr sich ausein-
anderzusetzen.”

Gerhard Barth, Wuppertal

Raimund Liilsdorft, Die Zukunft Jesu Christi. Calvins Eschatologie und ihre katholische
Sicht. Konfessionskundliche und kontroverstheologische Studien Bd. 63, Bonifatius Ver-
lag, Paderborn 1996. 394 S. DM 138.- ISBN 3-87088-921-7.

Die vorliegende Paderborner katholische Habilitationsschrift unternimmt den interes-
santen Versuch, Calvins Eschatologie mit der katholischen Lehrtradition zu vergleichen.
Die Intention des V{.s ist eine dkumenische, die davon ausgeht, dass es wohl Wege zu ei-
nem gemeinsamen Verstdndnis der fiir Calvin so wichtigen Eschatologie gebe, auf denen
katholische sowie reformierte Theologen und Theologinnen gehen konnen. Die Ausgangs-
frage des Buches nennt auch schon die beiden Hauptteile des Buches. Innerhalb des Cal-
vin-Kapitels untersucht der Vf. anhand Calvinischer Quellen (1.) die anthroplogischen und
(2.) heilsgeschichtlichen Vorgaben und fragt (3.) nach den «<Hauptthemen der Eschatologie
Calvins». Die beiden letzten Teile des ersten Kapitels fithren (4.) die Konsequenzen fiir das
christliche Leben und (5). das theologische Erbe Calvins vor. Das zweite Kapitel unter-
sucht nun die im ersten Teil erarbeiteten Ergebnisse aus katholischer Sicht. Abschliessend
fragt Liilsdorff , welchen Ertrag der Vergleich gebracht habe. Er stellt ein «breites gemein-
sames Fundament» zwischen Calvin und der katholischen Theologie fest. Es seien nun dar-
aus die theologischen Folgerungen neu zu bedenken. Dabei konne man zweifelsohne zu
anderen Ergebnissen kommen als Calvin selbst, ohne seiner Lehre Gewalt antun zu miis-
sen. Die Eschatologie Calvins erweise sich eminent wichtig fiir Calvins reformatorische
Theologie. Von der Basis der Eschatologie her konne mit der katholischen Theologie ein
Konsens angestrebt und erzielt werden, der aber auch andere reformatorische Kirchen mit
einbeziehen konnte. Lilsdorff hilt fest, dass die meditatio futurae vitae die christliche Le-
benshaltung schlechthin sei. Doch miisse sie das auch fiir den Okumeniker werden, denn
«ein wahrer Okumeniker» sei immer auch Eschatologe.

Leider hat der Vf. auf Register verzichtet, die das Buch noch brauchbarer hitten werden
lassen. Zwar findet sich ein differenziertes Inhaltsverzeichnis, doch kann es die fehlenden
Register nicht ersetzen.

Der vorliegende Band ist ein weiterfiihrender Beitrag der katholischen Calvinforschung.
A. Ganoczy hatte noch 1966 ein deutliches Defizit des katholischen Interesses am Genfer
Reformator konstatiert und moniert, dass es so wenige «solide» katholische Arbeiten iiber
Calvin gebe. Das ist ein Zeichen dafiir, dass der katholisch-reformierte Dialog ein Randda-
sein fiihrt. Das vorliegende Buch konnte bei entsprechender Rezeption anregend und mo-
tivierend fiir diesen Dialog sein.

Thomas K. Kuhn, Basel

" Ungekiirzter Abdruck, vgl. 172-177.



280 Rezensionen

Der Briefwechsel zwischen Adolfvon Harnack und Martin Rade. Theologie auf dem 6ffent-
lichen Markt, hrsg. und kommentiert von Johanna Jantsch, Walter de Gruyter, Berlin/
New York 1996. VI/ 923 S., 468 DM, ISBN 3-11-015190-1.

Der vorliegende Briefwechsel der herausragenden Theologen des spaten 19. und frithen
20.Jahrhunderts Martin Rade (1857-1940) und Adolf von Harnack (1851-1930) umfasst die
Jahre 1879 bis 1930 und bietet 677 Quellenstiicke. Damit ist, um mit den Worten Rades zu
sprechen, eine «relative Vollstindigkeit» des Briefwechsels zwischen ihm und Harnack ge-
geben. Es fehlen vor allem die Schreiben Rades aus den frithen Jahren der Korrespondenz.

Da sich die beiden Briefeschreiber nicht nur als liberale Theologen im wilhelminischen
Deutschland und in der Weimarer Republik profilierten und sich fiir die Berechtigung der
historisch-kritischen Methode in der universitaren Theologie einsetzten, sondern weit rei-
chenden gesellschaftlichen Einfluss ausiibten, bietet ihre Korrespondenz dusserst erhellen-
de zeitgeschichtliche Dokumente.

Die Herausgeberin bietet nach einer Einleitung eine ansprechende Beschreibung (S. 5-
129) der Entwicklung der beiden Theologen sowie der historischen Zusammenhinge, die
fiir die Interpretation der Briefe eine erste Hilfe anbieten. Dabei werden Rades Zeitschrift
«Christliche Welt», der Evangelisch-soziale Kongress, der Apostolikumsstreit sowie
Harnacks «Wesen des Christentums» und die Auseinandersetzungen bei Ausbruch des er-
sten Weltkrieges beschrieben, um nur einige Beispiele aus jenen Jahren zu nennen. Diese
immense Stofffiille bringt es freilich mit sich, dass manche Informationen recht knapp aus-
fallen und kritische Anmerkungen der Hrsg. tiber den rein darstellenden historischen Teil
hinaus fehlen. Dies zeigt sich etwa bei der kurzen Darstellung von Harnacks gewiss nicht
unproblematischen Wesensbeschreibung des Christentums.

Der Briefwechsel beginnt mit einer Postkarte Harnacks vom 28. April 1879, auf der er
notierte, dass er seine erste Vorlesung vor sieben Zuhorern zu halten habe und noch auf
einen Horer mehr hoffe. Neben solchen Berichten aus der akademischen Praxis tauschen
sich die beiden iiber theologische Entwicklungen und Streitereien aus oder dussern sich zu
Kollegen, wie etwa zu Albrecht Ritschl, dem Harnack vorwarf, er wihle manchmal einen
Ton, den die Studenten missverstehen miissten. Ausserdem reagierten Harnack und Rade
auf einander zugesandte Schriften, seien es Vortrige oder auch Predigten. Offensichtlich
Personliches kommt in dem Briefwechsel hingegen weniger zum Vorschein. Aber immer
wieder gibt es einige kurze Bemerkungen privater Art. 1914 etwa schreibt Harnack an Ra-
de, dass er sich ebenso wie Rade immer isolierter fiihle. Sie sollten aber nach tber
30jahriger Arbeit nicht miide werden, auch wenn ihre Art nicht mehr ganz passe. Dennoch
sei ihre Arbeit notig. Das zeige auch, dass er vor 350 Zuhorern «Kirchengeschichte im Um-
riss» lese.

Erstaunlicherweise werden die Ereignisse wihrend des ersten Weltkrieges kaum kom-
mentiert. Auch sonst treten politische Stellungnahmen cher in den Hintergrund. Es han-
delt sich eben primir um einen theologischen Briefwechsel.

Der umfangreiche Schriftwechsel wird abgeschlossen durch eine Bibliographie und ein
ausfiihrliches «Personalregister», das knappe hilfreiche, aber nicht immer fehlerfreie Infor-
mationen bietet: A. E. Biedermann etwa war nicht in Basel, sondern in Ziirich Professor
(8600). Leider ist der Preis dieses Bandes so hoch, dass er wohl nur von einigen Bibliotheken
angeschafft werden kann.

Thomas K. Kuhn, Basel

Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch lutherischen Kirche. Eine
historische und systematische Einfithrung in das Konkordienbuch, Band 1, de Gruyter



Rezensionen 281

Lehrbuch, Walter de Gruyter, Berlin/New York 1996. 719 S. kart. DM 68.-. ISBN 3-11-
1015239-8.

Zum fiinfzigjdhrigen Jubildum der Augsburger Konfession erschien am 25. Juni 1580 das
Konkordienbuch. Es ist eine Sammlung von lutherischen Bekenntnisschriften, die neben
der Bibel als dogmatische Grundlage in Theologie, Katechese und Predigt gelten sollen.
Das Werk bildet den Abschluss theologischer Streitigkeiten innerhalb des Luthertums und
wurde mit tiber 8000 Unterschriften von Theologen angenommen.

Das Konkordienbuch enthilt neben den drei altkirchlichen Bekenntnissen (Apostoli-
cum, Nicaeno-Konstantinopolitanum und Athanasianum) das Augsburger Bekenntnis mit
der Apologie, die Schmalkaldischen Artikel sowie den Traktat Melanchthons von der Ge-
walt und Obrigkeit des Papstes. Den Schluss bilden die beiden Katechismen Luthers und
die Konkordienformel.

Der Miinchener Systematiker G. Wenz legt eine umfangreiche, auf zwei Béinde projek-
tierte Einfithrung in das Konkordienbuch vor, die als «de Gruyter Lehrbuch» erscheint. Im
vorliegenden ersten Band widmet sich der VI. im ersten Kapitel den altkirchlichen Symbo-
len, im zweiten folgt die Interpretation des kleinen und des grossen Katechismus Luthers.
Schliesslich beschiftigt er sich mit den ibrigen Schriften des Konkordienbuches. Der
Schluss des dritten Kapitels und die Auslegung der Konkordienformel und erscheinen im
zweiten Band.

Wenz will im Kontext der Okumene auf die «eigenen Traditionszusammenhiinge» ver-
weisen, um sich so produktiv in die ckumenische Arbeit einzubringen. Dabei bezieht er
sich auf den von D. Korsch geprigten Begriff der «6kumenischen Hermeneutik der Selbst-
unterscheidung». Wenz geht von der fiir seine Interpretation grundlegenden These aus,
wonach eine ausgeprigte «Selbstdurchsichtigkeit» «als die Bedingung und der Quellgrund
der Maoglichkeit verstdandnisorientierter Gestaltung eines differenztoleranten und mehr
noch: eines fiir Differentes prinzipiell aufgeschlossenen Umgangs fungieren».

Bei seiner Darstellung verbindet der VT. historische und systematische Perspektiven, wo-
bei das dogmatische Interesse nach eigenen Angaben des Vi.s erkenntnisleitend ist. Dem
Charakter eines Lehrbuches wird insofern Rechnung getragen, als jedem Paragraphen ein
Hinweis auf ausgewihlte Literatur zur Weiterarbeit vorangestellt wird.

Wer sich mit der lutherischen Lehrtradition intensiv beschéftigen will, findet in vorlie-
gender Darstellung erhellende historische und systematische Hinweise. Ob das umfangrei-
che Opus indes als «Lehrbuch» rezipiert wird, scheint mir fraglich.

Thomas K. Kuhn, Basel

Michael Klein, Leben, Werk und Nachwirkung des Genossenschaftsgriinders Friedrich Wil-
helm Raiffeisen, Schriften des Vereins fiir Rheinische Kirchengeschichte 122, Rheinland-
Verlag, Koln 1997. 255 S., DM 39.-, [ISBN 3-7927-1682-8.

Friedrich Wilhelm Raiffeisen (R.) wurde am 30. Mirz 1818 in Hamm an der Sieg geboren
und verstarb 80 Jahre spéter in Neuwied am Rhein. Bekannt wurde er durch die Griindung
genossenschaftlicher Sparkassen. Er gilt als Begriinder des modernen liandlichen Genos-
senschaftswesens.

Bisher gab es keine wissenschaftliche Monographie aus den Reihen protestantischer Hi-
storiographie. Moglicherweise hingt das damit zusammen, dass R. sein Programm nicht de-
zidiert als Vertreter einer theologischen oder kirchlichen Richtung entwickelt hatte. Die-
sem Desiderat will die vorliegende Heidelberger Dissertation abhelfen, die unter der Lei-
tung von Theodor Strohm am diakoniewissenschaftlichen Institut der Universitdt Heidel-
berg entstand und 1994 fertiggestellt wurde. Der Vf. geht dabei von der Voraussetzung aus,
R. gehore zu den bedeutenden Gestalten des sozialen Protestantismus im 19. Jahrhundert.



282 Rezensionen

Die Arbeit will den Nachweis fithren, dass R. mit Fliedner und Wichern in eine Reihe zu
stellen sei. Dabei kann sich der Vf. nur noch auf wenige Quellen aus dem Leben und Wir-
ken R.s beziehen, da das meiste bei Bombenangriffen auf Berlin vernichtet wurde. Neben
drei Biographien bleiben als Grundlage vor allem Aufsitze und Ansprachen von R., die
Klein seiner Arbeit zugrunde legen kann. Methodisch arbeitet der V{. im ersten Teil bio-
graphisch, um so R.s religiose Wesensart erheblich differenzieren zu konnen. Im zweiten
Teil beschreibt Klein chronologisch die tiberregionale Rezeptionsgeschichte im deutschen
sozialen Protestantismus, worin die wesentliche Leistung des Buches besteht.

Der erste biographische Teil verarbeitet vor allem vorliegende Biographien. Wenn ich
nichts tibersehen habe, verzichtet der VI. darauf, das genaue Geburtsdatum Raiffeisens in
der Biographie zu nennen. Auch weitere personliche Details, wie etwa die Taufe, kommen
im Text nicht vor. Auch an anderer Stelle werden gewisse Mingel dieser historisch-biogra-
phischen Darstellung offensichtlich, wenn etwa von «einer schweren Hungersnot im Jahre
1817» gesprochen wird. Dabei wird nicht erkannt, dass es sich hier um ein internationales
Phinomen einer Klimaverschlechterung handelt, die durch den Ausbruch des Mount Ta-
bora im heutigen Indonesien ausgeldst wurde. Schliesslich iiberzeugt die Darstellung der
frithen Rezeption fiirsorgerischen Denkens und Handelns bei R. nicht. Hier stellt der Vf.
Vermutungen auf, die nicht hinreichend historisch anhand von Quellen begriindet werden.
Diese Problematik wiederholt sich auch, wenn Klein die religiose Entwicklung zu beschrei-
ben versucht. Hier wire m. E. aufgrund der doch eher bescheidenen Quellengrundlage
mehr Zuriickhaltung geboten gewesen.

Nach seiner Jugend in Hamm an der Sieg leistete R. seinen Militdrdienst in Koln ab, wohl
mit dem Hintergedanken, auf diesem Wege sich fiir einen Verwaltungsberuf qualifizieren
zu konnen. Als er 1843 aus dem Militdrdienst ausschied, wirkte er in verschiedenen Ver-
waltungsbehorden wie etwa im Landratsamt Mayen und wurde 1847 Biirgermeister von
Weyerbusch im Landkreis Altenkirchen. R. setzte sich fiir den Bau einer Schule und fiir die
allgemeine Verbesserung der Infrastruktur ein. Da auch die Sorge fiir die Armen zu seinen
Aufgaben gehorte, hatte er nach den Missernten 1845/46 einen weiteren Schwerpunkt zu
setzen, dem er grosse Aufmerksamkeit widmete und schliesslich einen Konsumverein
griindete. In seiner neuen Wirkungsstitte im benachbarten Flammersfeld widmete sich R.
den strukturellen Problemen der kleinbduerlichen Landwirtschaft und setzte sich fiir lang-
fristige Kredite fiir die Landbewohner ein. Auch in der folgenden Wirkungsstitte in Hee-
desdorf bei Neuwied sah sich R. von sozialen Problemen herausgefordert, so dass er den
«Heedesdorfer Wohltitigkeitsverein» ins Leben rief. Dies war ein Verein Begiiterter, der
Mittellosen half. Spéter wurde beschlossen, dass auch jeder Darlehensnehmer Mitglied
werden musste. 1864 schliesslich wurde der Verein in einen Darlehenskassenverein mit
Sparkasse umgewandelt, der damit der Urtyp der Raiffeisen’schen Darlehenskassenverei-
ne wurde.

Immer wieder wird in der vorliegenden Arbeit versucht, die religidsen Beziige und Ein-
flisse auf R.s Programme der Armenfiirsorge und des Genossenschaftswesen zu erhellen.
Dies ist m. E. nicht hinreichend gelungen. Das liegt moglicherweise daran, dass dieser
Nachweis von falschen Voraussetzungen ausgegangen ist. Es scheint vielmehr so, als lige
bei R. eine allgemeine biirgerliche religitse Pragung vor, die aber nicht unbedingt als be-
sondere Motivation fiir sein sozialreformerisches Anliegen diente. Moglicherweise macht
es ja gerade die Besonderheit von R. aus, dass er von einer anderen Basis aus — als etwa ein
Wichern — die gesellschaftlichen Verhiltnisse analysierte und darum zu eigenstdndigen und
relativ erfolgreichen Modellen der Armenfiirsorge im landlichen Raum kam. Schliesslich
sollte doch stirker berticksichtigt werden, dass R. nicht als Theologe oder erweckter
«Laie», sondern als niichtern denkender und handelnder Verwaltungsbeamter tétig wurde.
Insofern erinnert R. cher an einen Sozialreformer wie Ketteler.



Rezensionen 283

Trotz dieser Einwinde legt der V{. ein Buch vor, das Licht in ein lange vernachlissigtes
Feld des sozialen Protestantismus wirft.
Thomas K. Kuhn,Basel

Kevin J. Vanhoozer (Hrsg.): The Trinity in a Pluralistic Age. Theological Essays on Culture
and Religion, Grand Rapids/Cambridge 1997. 166 S., ISBN 0-8028-4117-1.

Trinititstheologie hat Konjunktur. Jedes Jahr erscheinen mehrere Biicher zum Thema,
von denen die meisten die Trinitéit mit Gemeinschaft und Beziehung, mit Einheit und Viel-
falt in Beziehung bringen. Eine trinitarische Theologie scheint sich besser als eine christo-
zentrische fiir eine Situation der Pluralitdt zu eignen. Sowohl die plurale westliche Kultur
als auch die ortlich wie weltweit vorhandene Pluralitidt der Weltreligionen fordern Theolo-
gie und Kirche heute zu einer kreativen, plausiblen Antwort heraus. Eine trinitarische
Theologie kann darauf offener und flexibler eingehen — allerdings um den Preis grosserer
Abstraktheit. Es fillt Christen manchmal schwer, den Gott, an den sie glauben, in diesen
Konstruktionen wiederzuerkennen.

Zur Frage der Trinitit, genauer der Trinitétslehre in einer pluralen Situation will der vor-
liegende Sammelband einen Beitrag leisten. Er ist aus der Fiinften Edinburgher Dogmatik-
konferenz hervorgegangen, die im Herbst 1993 stattgefunden hatte. Ihr lag nach Auskunft
des Herausgebers in der Einleitung folgende Arbeitshypothese zugrunde: «...the doctrine
of the Trinity, with its dual emphasis on oneness and threeness as equally ultimate, contains
unexpected and hitherto unexplored resources for dealing with the problems, and possibi-
lities, of contemporary pluralism.» Mehr noch: «Indeed, it may be...that the Trinity provi-
des the only ontological ground for harmonious reconciliation rather than a violent repres-
sion of the plurality that so marks our age.» (x) Der Anspruch ist, wie schon im Titel (Theo-
logical Essays on Culture and Religion), hoch gesteckt. Ihre gegeniiber dem Pluralismus
positive Grundtendenz ist erstaunlich, wenn man bedenkt, dass die Beitrdge von einer ex-
plizit evangelikalen, konservativen Seite kommen. Sie betonen die bleibende Bedeutung
von Mission, einer Mission allerdings, die den anderen wahrnehmen will und den Respekt
vor ihm betont. Dass es sich dennoch nicht um einen voll gleichberechtigten Dialog han-
delt, zeigt sich bereits im Beitrag von Gerald Bray iiber die friihchristlichen Apologeten.
Diese hitten sich zwar mit der herrschenden Kultur und Philosophie befasst, jedoch in ein-
deutig missionarischer Absicht, nimlich um die Uberlegenheit des Christentums aufzuwei-
sen. Wer in ihnen Diplomaten suche, finde statt dessen Evangelisten. Einen anderen
Grundtenor schligt etwa Trevor Hart in seinem Beitrag iiber Karl Barth an, der auch in an-
deren Beitriigen des Sammelbands Widerhall findet: Die biblische Offenbarung sei das
bleibende und einzige Kriterium und an den dreieinen Gott Jesu Christi gebunden.

Kritisiert wird insbesondere die Unterbewertung der Christologie etwa im dkumeni-
schen Koinonia-Begriff (Lesslie Newbigin) und die Uberbetonung des «Sozialen» in der
neueren Trinititslehre. Stephen Williams etwa fragt, ob der trinitarische Gedanke wirklich
besser zum Verstdndnis des Menschlichen und der menschlichen Liebe beitrédgt als der alt-
testamentarische Monotheismus; Henri Blocher sieht die Trinitdtslehre (entgegen géngiger
Lehrmeinung) bereits im Neuen Testament ausgefiihrt und verteidigt die Unabhéngigkeit
des dreieinen Gottes gegeniiber menschlicher Einheit und Vielheit. Mit der Frage anderer
Religionen befasst sich etwa Roland Poupin, der im islamischen Sufismus, vor allem bei Ibn
Arabi (1165-1240), eine Offenheit gegeniiber der Gottmenschheit und der Trinitét in der
Dreieinheit von «Liebe-Liebender-Geliebter» fiir moglich hilt. Herausgeber Kevin Van-
hoozer hingegen Kritisiert die pluralistische Religionstheologie (etwa von John Hick und
Paul Knitter) als exlusiv (sic!), repressiv, ideologisch und konturlos; Vorwiirfe, die man
sonst cher andersherum gewohnt ist. Statt den mit Knitter und Hans Kiing sprichwortlich
gewordenen «theologischen Rubikon» zu iiberqueren, solle man in ihm angeln und dabei



284 Rezensionen

eine deutliche eigene Position mit Toleranz gegeniiber anderen verbinden. Der trinitari-
sche Gott ermogliche zwar eine pluralistische Sicht, bleibe jedoch der Gott der Christen. In
die gleiche Richtung tendiert Colin Gunton, fiir den die Schopfungslehre die Basis fiir eine
heute notwendige universale Rationalitédt darstellt, jedoch gegeniiber einer natiirlichen
Theologie eng an die biblische Offenbarung gebunden bleiben muss. Weitere Beitrige be-
fassen sich mit den schon klassisch gewordenen trinitarischen Entwiirfen von Karl Barth
(Trevor Hart), Karl Rahner (Gary Badcock) und Jiirgen Moltmann (Richard Bauckham).
Die Beitridge bemiihen sich um eine genaue Wahrnehmung der besprochenen Ansitze
aus der sozialen Trinitédtslehre und der pluralistischen Religionstheologie. Wer eine evan-
gelikale, aber differenzierte Kritik daran sucht, wird in diesem Buch fiindig werden. Die
Kritik hat durchaus ihr Recht, etwa da, wo sie nach Unterscheidungskriterien fragt und um
die Konturen eines als christlich erkennbaren Glaubens fiirchtet. Sie féllt allerdings, wie ich
finde, zu einseitig aus und ldsst eine eigene Auseinandersetzung mit Kultur und Religion
weitgehend vermissen. Sie kommt iiber allgemeine Postulate zur Bedeutung der Trinitét

fiir unsere heutige, plurale Situation leider nicht hinaus. ‘
Rudolf von Sinner, Basel

G. Miller u.a., Theologische Realenzyklopiidie, Binde 25-28, de Gruyter, Berlin/New
York. 787, 816, 807, 804 S.

Wieder piinktlich (die Biande 27 und 28 sogar in schneller Folge nacheinander) sind die
letzten Bande erschienen, diesmal unter der Redaktionsleitung von Dr. Claus-Jiirgen
Thornton. Der Umfang reicht von «Ochino» bis zu «Religionsphilosophie», wobei umfang-
missig zwei Biande (ca. 1600 Seiten) auf den Buchstaben «P» entfallen. Einmal mehr ein
eindriicklicher Hinweis darauf, dass dieses enzyklopadische Unternehmen fiir Jahrzehnte
als das theologische Nachschlagewerk dienen wird, dem in deutscher Sprache auf evange-
lischer Seite nichts Ahnliches an die Seite gestellt werden kann. Man fragt sich deshalb,
warum daneben wieder Neuausgaben anderer Lexiken geplant werden, die ja doch nichts
anderes als die gleiche Materie nochmals anbieten konnen? Kleinerer Umfang scheint mir
dafiir noch kein schlagendes Argument zu sein, da man ja auch lange Artikel der TRE
«iiberfliegen» kann, wenn es sein muss; zudem mochte man nicht wegen der gebotenen
Kiirze auf die reichhaltige Stichwortliste der TRE verzichten.

Es fiigt sich so, dass in den neu vorliegenden Béanden die Hauptfestzeit der Christenheit
zur Sprache kommt: Ostern/ Pfingsten. Dazu gehort der Artikel iiber «Passionstrommig-
keit» (U. Kopf), der aus unerfindlichen Griinden (zu spit eingetroffen?) statt im Band 26
am Schluss von Band 27 erscheint. Es ist ein Gliicksfall, dass dieser letztere Artikel noch
untergebracht werden konnte, da er in vorbildlicher Weise die ganze Spannweite (auch
ikonographisch) der sich erst im Mittelalter entfaltenden Passionsfrommigkeit, die so tiefe
spirituelle Spuren im Abendland hinterlassen hat, entwickelt (dazu gehort ergénzend der
kurze Artikel «Passion [musikalisch]» in Band 26, S. 44-46).

Die beiden Stichworte «Ostern» (Bd. 25,517-537) und «Pfingsten» (Bd. 26, 379-398) sind
parallel gestaltet, indem zuerst historisch die Entwicklung und theologische Bedeutung des
jeweiligen Festes dargestellt wird, dann die darauf beziigliche Predigtliteratur, schliesslich
die Tkonographie (im Fall «Pfingsten» wird die Systematik allerdings auf die Spitze getrie-
ben, da fiir die neutestamentlichen Grundlagen des Pfingstfestes noch ein eigener Bearbei-
ter zugezogen wurde).

G. Visonas Beitrag (iibersetzt von K. Schiferdiek) gibt im Anschluss an Cantalamessa
und Auf der Maur einen ausgezeichneten Uberblick iiber die Geschichte des Osterfests; H.
Schrocter und P. Maser befassen sich mit der Predigt bzw. mit der lkonographie von
Ostern.



Rezensionen 285

Nach einer einleitenden Analyse des Pfingstberichts von Acta 2 durch A. Weiser widmet
sich K.-H. Bieritz der Darstellung der Geschichte des Pfingstfests sowie dessen praktisch-
theologischen Aspekten. Auch er stiitzt sich auf das Handbuch von Auf der Maur und hat
somit die gleichen Perspektiven wie Visona fiir Ostern. H. Schroer und P. Sevrugian (frii-
here Redaktorin der TRE ) schliessen ihre Beitrdge zur Pfingstpredigt und -ikonographie
an.

Diesmal habe ich mir insbesondere die Frage gestellt, ob und inwieweit in der TRE ne-
ben historischer und systematischer Information auch eine ausgesprochen aktuelle Thema-
tik zum Zuge kommt. In den hier rezensierten Binden war die Ausbeute eher gering an
Umfang, aber gewichtig vom Inhalt her. Ich gebe sie in alphabetischer Reihenfolge wieder.

Ausgezeichnet ist der Beitrag von J. Moltmann zum Stichwort «Okologie» (Bd. 25, 36-
46): auf wenigen Seiten ist in ihm eine Fiille von originellen theologischen Gedanken zu
diesem gewiss zukunftstrichtigen Thema ausgebreitet, die der Tiibinger Theologe auch in
seinen Biichern vertritt; es ist zu hoffen, dass sie eine nachhaltig stimulierende Wirkung ha-
ben werden.

Weniger erfreulich ist der aktuelle Stand der ckumenischen Bewegung, wie sic sich in
(charakteristisch!) zwei Beitridgen «Okumene» (Bd. 25, 46-77; V. ist der Leiter des Bens-
heimer konfessionskundl. Instituts, R. Frieling) und «Okumenismus» (Bd. 25, 77-86; VT. ist
H.-A. Raem im Vatikan) prisentiert: hier der Weltkirchenrat — dort das 2. Vatikanische
Konzil, dariiber hinaus ist wenig zu verzeichnen. Stellt man daneben, was von den «Ortho-
doxen Kirchen» (Bd. 25, 423-464; V{. in ist F. von Lilienfeld, die einen sehr verdienstvollen
Uberblick beisteuert) in dieser Bezichung zu erwarten ist, ist man nicht eben entziickt (sie-
he auch «Panorthodoxe Konferenzen» von A. Kallis, Bd. 25, 615-624).

Wirklich verheissungsvoll sind die neuen Perspektiven, die sich beim Stichwort «Plura-
lismus» eroffnen (Bd. 26, 717-742; VL. P. Gerlitz, C. Schwobel, A. Grozinger). Die interkon-
fessionelle Oekumene wird zunehmend durch eine interreligiose abgelost und iiberboten.
Es zeichnet sich hier ein neues Paradigma ab, das einen Wandel im Denken mit sich bringt.
Wir befinden uns in einem Stadium multikultureller Gesellschaft, das religiosen Pluralis-
mus als theologisches Programm herausfordert. Es verdient hervorgehoben zu werden,
dass sich die Wissenschaftliche Gesellschaft fiir Theologie an ihrem vorletzten Kongress
dieser Aufgabe gestellt hat («Pluralismus und Identitét», Giitersloh 1995).

Natiirlich kommen noch in vielen anderen Artikeln aktuelle Themen zur Sprache, z.B.
in «Politik und Christentum» (Bd. 27, 6-22; Vf. M. Honecker), in «Postmoderne» (Bd. 27,
82-95; Vf. C. Strube, D. Brown, B. Beuscher), in «Rassismus» (Bd. 28, 142-161; Vf. M. Ban-
ton, E. Adler), u.a. Auffillig ist, dass «Psychiatrie», «Psychoanalyse/Psychotherapie» und
«Psychologie» zusammen nur ganze 27 Seiten beanspruchen (Bd. 27, 672-699), wobei die
Ubernahme der diesbeziiglichen Methoden in der praktischen Theologie kaum beriihrt
werden. Es ist zu hoffen, dass das Versdumte im Artikel «Seelsorge» noch nachgeholt wird.

Um die LeserInnen nicht zu ermiiden, gebe ich im folgenden nur eine Liste der «Lings-
schnitte» in den besprochenen Binden, die jeweils mindestens 40 Seiten umfassen, ohne sie
zu kommentieren.

«Offenbarung» (Bd. 25, 109-209); «Opfer» (Bd. 25, 253-299); «Papsttum» (Bd. 25, 647-
695); «Pridestination», Bd. 27, 98-160); «Predigt» (Bd. 27, 225-331); «Priester/Priestertum»
(Bd. 27, 379-435); «Propheten/Prophetie» (Bd. 27, 473-517); «Protestantismus» (Bd. 27,
542-580); «Recht/Rechtstheologie/Rechtsphilosophie» (Bd. 28, 197-256); «Rechtfertigung»
(Bd. 28, 282-365); «Religion» (Bd. 28, 513-559); «Religionsgespriche» (Bd. 28, 631-681).

Zum Schluss mochte ich noch hinweisen auf den posthum veroffentlichten Beitrag von
Dirk van Damme iiber «Polykarp von Smyrna» (Bd.27,25-28); da er seine Ausgabe des Po-
lykarpmartyriums nicht mehr vollenden konnte, sind diese paar Seiten wie ein Vermicht-
nis, das uns an diesen originellen und liebenswiirdigen Kollegen erinnern wird.

Willy Rordorf, Neuchatel



286 Rezensionen

Bernhard Ott, Missionarische Gemeinde werden. Der Weg der Evangelischen Tiiuferge-
meinden, Verlag ETG, Uster 1996. 332 S., DM 48/SFr 42, ISBN 3-9520929-0-8.

Das Buch schliesst insofern eine Liicke innerhalb der schweizerischen (Frei-)Kirchenge-
schichtsschreibung, als bisher keine ausgewogene Darstellung der in der Schweiz entstan-
denen, aber dariiber hinaus verbreiteten Evangelischen Taufergemeinden (Evangelisch-
Taufgesinnter, Neutidufer, Nazarener, Apostolic Christian Church) vorlag. Immerhin han-
delt es sich bei den Evangelischen Taufergemeinden (ETG) doch um eine respektable
Grosse innerhalb der heutigen freikirchlichen Landschaft der Schweiz. Aufgrund der ver-
streuten Quellen war das Unterfangen nicht einfach zu bewerkstelligen. Wenigstens lag
dem Verfasser im Blick auf die Grindergestalt des aus der Aargauer Kirche stammenden
Theologen Samuel Heinrich Frohlich aus Brugg (1803-1857) eine erste Studie vor (Die
Tauf- und Kirchenfrage in Leben und Lehre des Samuel Heinrich Frohlich, VDM, Bern/
Frankfurt a.M. 1976), die aus der Feder des echemaligen Hauptwiler Pfarrers Garfield Al-
der stammt (der 1979 das Ehrendoktorat der Theologischen Fakultit der Universitit Basel
erhielt).

Bernhard Ott ist aufgrund der fiir eine solche Untersuchung (auch) notigen «Insider»-
Kenntnissen wie kaum ein anderer qualifiziert fiir die Darstellung dieser «Freikirchenge-
schichte». Aufgewachsen in einer Ev. Taufergemeinde (wie der Rezensent) ist er heute
Studienleiter an der Europdischen Mennonitischen Bibelschule Bienenberg (Liestal) und
zugleich mitverantwortlich fiir die Ausbildung der Laienprediger innerhalb des Bundes der
ETG. Die hier anzuzeigende Studie ist Teil seiner missionswissenschaftlichen Forschungs-
arbeit am Oxford Centre for Mission Studies (England). Sie stellt den Anspruch, wissen-
schaftlich griindlich zu sein (Randnotizen mit Quellenangaben), ist jedoch allgemein ver-
standlich geschrieben. Der Autor hat ein dreifaches Leserpublikum im Blick: Zunéchst die
Mitglieder der ETG als Hilfe zum Verstehen und Aufarbeiten ihrer eigenen Vergangen-
heit, dann all jene, die neu zu dieser Freikirche gestossen sind bzw. einen Beitritt erwiigen
und drittens weitere kirchenkundlich Interessierte wie Pfarrer, Prediger, Religionslehrer,
Studenten etc.

Nach Vorwort und Einfiihrung besteht die Studie aus vier Hauptteilen, die im wesentli-
chen die gut 150jdhrige Geschichte dieses freikirchlichen Gemeindeverbandes und der ihm
angeschlossenen Institutionen nachzeichnen. Die Arbeit schliesst mit einem «Nachwort»,
das die Geschichtsschreibung verlidsst und unter dem Stichwort «Missionarische Gemeinde
an der Schwelle zum 21. Jahrhundert» einen programmatischen Blick in die Zukunft wagt.
Beigegeben ist eine Bibliographie. Beim Lesen ist stets zu bedenken, dass der Verfasser
aufgrund der oftmals unbearbeiteten und manchmal auch diffusen Quellenlage weitgehend
«Neuland» beschreiten musste. Es ist deshalb sehr zu hoffen, dass Detailstudien folgen, die
das Gesamtbild zu bestitigen, prizisieren oder korrigieren vermdogen. Insbesondere wire
wichtig, dass —im Blick auf die von Ott vorgenommene doppelte Herleitung der ETG aus
der Erweckungsbewegung einerseits und dem Alttdufertum andererseits — spitere Unter-
suchungen noch deutlicher aufzeigen konnen, wie die theologische Verwandtschaft zwi-
schen Alt- und Neutdufertum historisch vermittelt wurde.

Dem gut lesbaren Buch ist ein breites Leserpublikum — auch aus anderen Konfessionen
und Denominationen als den Evangelischen Tdufergemeinden — zu wiinschen.

Beat Weber, Linden



Rezenstonen 287

Gottfried Wenzelmann, Nachfolge und Gemeinschaft. Eine theologische Grundlegung des
kommunitdren Lebens. Calwer Theologische Monographien, Reihe C, Bd 21 Calwer
Verlag, Stuttgart 1994 . 304 S.

Der Verfasser bietet in seiner Erlanger Dissertation eine Exegese der synoptischen Tex-
te tiber Berufung und Nachfolge unter dem Gesichtspunkt, was daraus fiir die Lebensform
der Kommunitét Jesu mit seinen Jiingern und iiber die Rolle der Grundsitze Armut, Zoli-
bat und Gehorsam dieser Wandercharismatiker zu lernen sei. Dann entfaltet er seine Theo-
logie des kommunitéren Christseins in der Gegenwart. Das kommunitédre Leben beginnt
und griindet sich auf die Berufung durch Gott, ein existentielles Betroffensein durch den
Nachfolgeruf des Herrn. Dabei sind zwei Arten von Berufung zu unterscheiden: die ‘voca-
tio spiritualis’, die allen Christen in gleicher Weise gilt, und die ‘vocatio externa’, die bei ei-
ner Gruppe von Christen die Gestalt einer unbiirgerlichen Verwirklichung von Nachfolge
hat. Zu den Kriterien dieser Berufung gehoren auch schopfungsmaéssig-psychologische
Faktoren, die bei einem Novizen in einem ldngeren Prozess gepriift werden miissen.

Wenzelmann entfaltet dann die Grundsitze des kommunitiren Lebens: Armut, Zolibat,
Gehorsam. Die Armut ist nicht in der philosophischen Bediirfnislosigkeit und nicht primér
sozial-kritisch begriindet. Sie besteht aus der Verfligbarkeit fiir Gott und der Loslosung
von den Dingen und wird als Besitzlosigkeit des Einzelnen und als Giitergemeinschaft
praktiziert. Sie ist sekundér ein Protest gegen die Faszination des Reichtums und schliesst
Solidaritit mit den Armen ein.

Das Zolibat sieht Wenzelmann im Zusammenhang mit der Ehelosigkeit Jesu und dem
Eunuchenspruch Mt 19, 12. Es besteht aus dem Einswerden mit dem wiederkommenden
Herrn und ist auch Widerspruch gegen die Vergdtzung des Eros. Gott ist so wirklich, dass
man mit ihm ehelos und dennoch frei von Neurose leben kann. Durch ihn verwandeln sich
die Leidenschaften in vollige Liebe zum Néchsten.

Der Gehorsam ist die konsequente Unterordnung des eigenen Willens unter die Leitung
des Heiligen Geistes, der sich normalerweise durch den Leiter der Kommunitéit kundtut.
Wenzelmann meint nicht einen blinden Gehorsam. Denn die Weisungen der Leitung wer-
den mitbestimmt durch das Gesprich in der Kommunitit, an dem jeder Einzelne teil-
nimmt. Doch das bedeutet nicht eine Demokratisierung der Kommunitit, bei der die
Mehrheitsbeschliisse letzte Instanz sind.

Die drei Grundsitze, fiir die Wenzelmann den Begriff ‘evangelische Rite’ ablehnt, sind
ein verbindliches Engagement fiir die ganze Lebenszeit, wobei aber ein Austritt aus der
Kommunitéat nicht vollig ausgeschlossen ist, da neurotische Motive bei der Berufung mog-
licherweise erst nach einigen Jahren zum Vorschein kommen. Die Kommunitit versteht
sich selber als Gegenmodell gegen die Unverbindlichkeit des heutigen Christseins. Sie hat
das Charisma, diejenigen Aspekte des christlichen Glaubens darzustellen, die im verbiir-
gerlichten Christentum der Volkskirche zu kurz kommen.

Das Buch, das reichlich mit Zitaten aus der aszetischen Literatur ausgestattet ist, richtet
sich an Insider, die theologisch legitimieren wollen, warum sie sich fiir das kommunitire
Leben entschieden haben. Wenzelmann argumentiert standig apologetisch — gegen die
theologischen Kritiker der Kommunititen, oder aggressiv, denn Kommunitéten sind nach
seiner Meinung ein heilsamer Stachel im Fleisch der Kirchen mit ihrem entscheidungslosen
Christentum.

Walter Neidhart, Basel

Matthias P6hlmann, Lorber-Bewegung —durch Jenseitswissen zum Heil? (Bd. 4) 157 S.; Jan
Badewien, Reinkarnation — Treppe zum Gottlichen? (Bd.5) 162 S. Werner Thiede, Eso-



288 Rezensionen

terik — die postreligiose Dauerwelle (Bd.6). Reihe Apologetische Themen, Friedrich
Bahn Verlag, Neukirchen Vluyn 1995. 136 S.

Die Schriftenreihe R.A.T., von der uns die Binde 4-6 zugesandt wurden, will Informa-
tionen iiber neoreligiose Gruppen, von einem protestantisch-kirchlichen Standpunkt aus
beurteilt, bieten. Es wird ein Kompromiss angestrebt zwischen wissenschaftlicher und all-
gemein verstdndlicher Darstellung.

Pohlman (Bd. 4) erzihlt die Biographie von Jakob Lorber(1800-1864). Dieser hat in sei-
nem 40.Lebensiahr eine Berufung zum «Schreibknecht Gottes» erlebt und von da an ein
Schrifttum von 10’000 Druckseiten verfasst. Pohlmann berichtet iiber den Inhalt der Schrif-
ten, Uiber psychologische und theologische Deutungen, iiber die Verbreitung der Lehren
von Lorber und iiber heutige Anhéinger und stellt diese in den Zusammenhang von andern
Priitendenten von Neu-Offenbarungen (z.B. Swedenborg). Er tibt auch Kritik an ihnen auf
Grund von Barmen I und der Bibel. Thiede (Bd. 6) ist von den drei Autoren der heftigste
Polemiker. Fiir ihn gehort «Polemik unabdingbar zur Bewegung des theologischen Den-
kens und Sprechens». Sie ist «ein notwendiger Bestandteil des kirchlichen Dienstes». In sei-
nem Buch dussert er sich iiber verschiedene Weltanschauungen und Praktiken, die mit den
Begriffen Esoterik, Okkultismus, Satanismus und New-Age bezeichnet werden auch liber
Theosophie, Astrologie, Scientology). Aber er bietet dariiber keine sachlichen Informatio-
nen, sondern geistes- und philosophiegeschichtliche Zuordnungen und Verketzerungen.
Es wundert nicht, dass auch die Vertreter der pluralistischen Religionstheologie (z.B.
M.von Briick, P.Knitter, L.Swidler), ohne jedes Verstiandnis fiir deren Anliegen, als esote-
rische Héretiker verurteilt werden. Thiede betont zwar immer wieder, dass er zum Dialog
mit den Anhédngern des «postreligidsen» Denkens (so nennt er seine Gegner gern, —ein Be-
griff, dessen Bedeutung ich nicht verstehe) bereit sei, aber im Stil der traditionellen Pole-
miker kdmpft er gegen sie auch, indem er sie verdchtlich macht: Der bekannte Autor
G.Wehr wird «der gelehrte Diakon» genannt — als ob dessen nicht iiblicher Ausbildungs-
weg etwas iiber die Qualitit seiner Biicher aussagen konnte. Auch Einzelaussagen, die
sachlich falsch sind, lassen sich finden»: H.D. Leuenberger ist nicht «ehemaliger katholi-
scher Priester».

Badewien (Bd. 5) berichtet iiber die heutigen Vertreter des Reinkarnationsglaubens,
gibt einen Uberblick iiber die Geschichte dieses Gedankens im Abendland und zeigt, war-
um es von seinem Bibelverstindnis her keine Synthese von christlichem Glauben und Re-
inkarnation geben kann. In einem Anhang bietet er interessante Texte zum Reinkarnati-
onsglauben (z.B. H.Heine, Aus den «Reisebildern», und Rudolf Steiner).

Auch dieses Buch erfiillt das Plan-Soll an Polemik. Der Reinkarnationsglaube sei die
«Spielwiese fiir die, welche der Vergénglichkeit des Lebens nicht so recht ins Gesicht sehen
und den Tod verharmlosen wollen» — nicht gerade einladend fiir einen Dialog! Bei Thiede
und bei Badewien liest man Schuldzuweisungen an die protestantische Theologie, die mit
ihrem Eingehen aul Fragen der Aufklirung beim Kirchenvolk ein Defizit an reiner bibli-
scher Lehre verursacht habe, das jetzt durch religiose Surrogate aufgefiillt werde.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

