
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Christoph Dohmen, Schöpfung und Tod. Die Entfaltung theologischer und anthropologischer

Konzeptionen in Gen 2/3. Aktualisierte Neuausgabe, Stuttgarter Biblische Beiträge
35, Stuttgart 1996. 366 S„ DM 89/SFr 85 (kartoniert), ISBN 3-460-00351-0.

Beim vorliegenden Band handelt es sich um die Neuausgabe der in der gleichen
Monographienreihe (SBB 17, Stuttgart 1988) erschienen Habilitationsschrift von Christoph Dohmen,

katholischer Theologe und seit 1990 Professor für Exegese des Alten Testaments an
der Universität Osnabrück. Die Bezeichnung «aktualisierte Neuausgabe» ist missverständlich:

Die Habilitationsschrift selbst wird unbearbeitet gelassen und nur durch ein kurzes
«Nachwort» ergänzt. Dem Band hinzugefügt werden dafür drei in der Zwischenzeit publizierte

Aufsätze des Autors, die Spezialbereiche der Schöpfungsthematik aufnehmen
(Schöpfung im AT; Frauenbild in Gen 1-3; «Natürliche Künstlichkeit in Gottes Garten»).

Dohmen wählt mit Gen 2,4b-3,24 Gen 2/3) einen theologisch, anthropologisch und
wirkungsgeschichtlich wichtigen, aber auch vieldiskutierten Text zur Grundlage seiner
Abhandlung. Nach einer kurzen Einführung in den grossen Bezugsrahmen und Fächerkanon,
in dem diese Textpassage diskutiert wird, stellt er im 2. Kapitel in Auseinandersetzung mit
früheren Studien (O.H. Steck, W.H. Schmidt und P. Weimar) seinen methodischen Ansatz
vor. Das 3. Kapitel ist das längste und bietet eine minutiöse syntaktische und semantische
Textanalyse, verbunden mit literarkritischen «Beobachtungen zur Einheitlichkeit des Textes»,

die zunächst begründet und aufnotiert werden. Am Schluss des 3. und v.a. im 4. Kapitel

werden die literarkritischen Detailbeobachtungen synthetisch zusammengetragen, im
Blick auf die Textwerdung ausgewertet, mit dem von Dohmen akzeptierten Pentateuch-
modell («neueste Urkundenhypothese» im Sinne einer Dreiquellentheorie) vermittelt und
theologisch akzentuiert. Dohmen sieht im Blick auf Gen 2/3 folgende Textgenese: In die
jahwistische Grunderzählung (salomonische Zeit) sind zwei vorjahwistische Stücke, ein li-
terarkritisch eruierbares Mythenfragment (Gen 2,5-7*; 3,23*) und ein (nur noch)
überlieferungsgeschichtlich eruierbarer Erzähltext von der «Scham als Zeichen von Schuld» (Gen
3,1-7*) eingegangen. Die jahwistische Textschicht von Gen 2/3 trägt den Charakter einer
ätiologisch akzentuierten prototypischen «Urzeit-Erzählung». Diese Grundschicht ist je-
hovistisch (um 700 v.Chr., Jerusalem), namentlich durch Paradiesvorstellungen (Gen 2,9-
15) und durch die Zuschreibung «sittlicher Autonomie» an den Menschen, fortgeschrieben
worden. Dieser JE-Text schliesslich ist im Zuge der Pentateuchredaktion (Rp, nachexi-
lisch) durch eine Reihe von Erweiterungen von einer «prototypischen Setzungsgeschichte»
zu einer «paradigmatischen Stammelternerzählung» fortgeschrieben und zugleich mit dem
vorangestellten Gen 1,1-2,4a im Sinne einer «linearen Fortsetzung» verbunden worden.
Den Abschluss der Arbeit bilden einige «Konsequenzen für die Interpretation». Insbesondere

will Dohmen den Text als «Produkt eines längeren Wachstumsprozesses» mit der
reichen Rezeptionsgeschichte verbinden und fruchtbar machen. Den Schluss der neu
aufgelegten Habilitationsschrift machen Literaturverzeichnis, Abkürzungsverzeichnis sowie
Bibelstellen- und Stichwortregister. Im «Anhang» sind dann - wie gesagt - drei bereits publizierte

Aufsätze des Verfassers, ein die Habilitationsschrift betreffendes «Nachwort» und
ein Literaturnachtrag beigegeben.

Dohmens Arbeit besticht durch den Versuch einer möglichst exakten und transparenten
Methodologie, der Vermittlung von literarkritischem und literaturwissenschaftlichem Ansatz

und den Mut, als Alttestamentier und Bibliker den exegetischen Ertrag auch auf
systematisch-theologische Fragestellungen hin zu öffnen. Der Band bietet so ein grosses Spektrum

von der Detailexegese über textgeschichtliche Erhebungen bis hin zu theologischen
Gewichtungen und weist den Autor als Fachmann auf diesen Gebieten aus. Eine kritische



Rezensionen 269

Anfrage hat der Rezensent gegenüber der (JE zugeschriebenen, aber vielleicht doch auch
katholisch-konfessionell vermittelten) «Synthese von schöpfungs- und erlösungsmässiger
Theonomie mit der darin begründeten Autonomie (des Menschen)», die sich nach Doh-
men in der Erfahrung zeitigt, dass sittliche Autonomie sich im Vollzug menschlicher Freiheit

offenbart. Fragen bleiben auch im Blick auf die von Dohmen angesetzte Textwerdung.
Die minutiöse Auswertung von Textbeobachtungen und deren Zuweisung zu Textstrata
und Fortschreibungen steht zudem in einer gewissen Diskrepanz zum Eingeständnis im
Nachwort, dass der Verfasser das der Studie zugrunde gelegte «Dreiquellenmodell» und
dessen zeitliche Ansetzung so heute nicht mehr vertritt («Abschied vom Jahwisten»),

Beat Weber, Linden

Deryck Sheriffs, The Friendship of the Lord. An Old Testament Spirituality, Paternoster
Press, Carlisle 1996. 363 p., ISBN 0-85364-646-5.

Ein bibeltheologisches Buch besonderer Art, das sich nicht in den herkömmlichen
Kategorien einreihen lässt, ist hier anzuzeigen. Es ist kaum von ungefähr, dass es dem
englischsprachigen Kulturraum entstammt, in dem Theologie und Kirche, Wissenschaft und
Frömmigkeit im allgemeinen stärker aufeinander bezogen sind, als es bei uns der Fall ist. Dabei
ist «Spiritualität» im Sinne eines christlichen Identitätsbewusstseins angesichts fortschreitender

Säkularisierung bis hinein in die Bereiche von Kirche und Theologie auch bei uns
ein Thema von besonderer Dringlichkeit. Der Verfasser hat das Ziel, «academic studies
and life concerns» zusammenzudenken bzw. zusammenzuführen und damit die übliche
Dichotomie zwischen objektivierender (bibel)theologischer Wissenschaft einerseits und
pragmatisch-frömmigkeitsorientierter Erbauungsliteratur andererseits zu überwinden.
Eine weitere Besonderheit liegt darin, dass nicht neutestamentliche Texte und Themen mit
christlicher und kirchlicher Lebensführung vermittelt werden, sondern das Alte Testament
als Quelle spiritueller Lebensführung dient. Es geht ihm um die Re-kontextualisierung alt-
testamentlicher Aussagelinien in die heutige Zeit hinein, ohne dabei die kulturspezifische
Einbettung in die Zeit des alten Israel auszublenden. Deryck Sheriffs ist gelernter Alttesta-
mentler und als Südafrikaner zudem sensibilisiert gegenüber politischer Vereinnahmung
biblisch-religiöser Gehalte. Das Buch hat er in London geschrieben, wo er einen Lehrauftrag

am London Bible College innehat.
Sheriffs entfaltet die Thematik in insgesamt elf Kapiteln. Jedes Kapitel wird mit einer

Zusammenfassung und Schlussfolgerungen gebündelt und enthält eine weiterführende
Bibliographie. Das erste Kapitel, das - wie der Buchtitel - unter der aus Ps 25 entlehnten
Überschrift «The Friendship of the Lord» steht, dient als Einstieg für eine «alttestamentli-
che Spiritualität» und zur Klärung seiner Hermeneutik und Methodik. In den Kapiteln 2
und 3 behandelt er anhand des Leitmotivs der «Weg»-Metaphorik Henoch, Noah und
Abraham sowie anschliessend die Exodus- und Wüstenerfahrungen des Volkes Israel. Dabei

werden die Genesis-«Prototypen» und ihre Erfahrungen auf gegenwärtige Modelle hin
aufgeschlossen und aus den Erfahrungen des Gottesvolkes Israel frömmigkeits- und
befreiungsspezifische Optionen für die Gegenwart aufgewiesen. Im 4. Kapitel wendet sich Sheriffs

dem Deuteronomium zu und wertet es aus als Anfrage auch für gegenwärtige Integrität,

Ganzherzigkeit und dem Leben als «covenant community». Im nächsten Kapitel wird
der Weg der Reflektion und Meditation anhand von Ps 119 angeschaut und fruchtbar
gemacht. Die Kapitel 7 und 8 versuchen die alttestamentliche Weisheit auszuwerten,
zunächst den Abschnitt 22,17-24,22 im Proverbienbuch, anschliessend die besondere
Spiritualität Qohelets. Das 8. Kapitel steht unter dem Titel «Confronting God» und behandelt
anhand von Passagen aus dem Hiob- und Jeremiabuch, aber auch aus Klagepsalmen, die
emotionalen, theologischen und spirituellen Facetten von Zorn und Verzweiflung. Dem
Thema «Schuld und Wiederherstellung» ist das 9. Kapitel gewidmet, das sich vornehmlich



270 Rezensionen

an den Psalmen 51; 32 und 38 orientiert. Die letzten beiden Kapitel fragen nach der Bedeutung

des Tages-Zyklus (Biorhythmus, Erfahrungen von Morgen und Abend, Arbeit etc.)
und entfalten schliesslich eine «Spirituality of Times and Season», in deren Zusammenhang
die jahreszeitliche und kultisch-liturgische Agenda bedacht und die - sinnigerweise - mit
einer Aktualisierung des Schabbats abgeschlossen wird.

Das Buch kombiniert exemplarische exegetische Textbearbeitungen, geschichtliche
Einordnungen unter stetem Ausgriff auf den altorientalischen Kontext, bibeltheologische
Einsichten mit heuligen Lebenswirklichkeiten. Es ist im Haupttext relativ leicht zu lesen, bietet

aber in den Fussnoten eine extensive Verarbeitung von Quellen und Sekundärliteratur,
die den Autor als ausgesprochen belesen ausweist. Überhaupt sind die Fussnoten eine
Fundgrube von Informationen und Literatur, die über das Alte Testament und den Alten
Orient hinaus bis in moderne Fragestellungen und Wissenschaftsgebiete hinein reichen. Es

ist dies ein anregendes Buch, hilfreich gerade auch für solche, die das Alte Testament in
Predigten, Bibelarbeiten oder ähnlichem aufnehmen und in die heutige Zeit hinein sprechen

lassen wollen.
Beat Weber, Linden

Helmut Utzschneider, Gottes langer Atem. Die Exoduserzählung (Es 1-14) in ästhetischer
und historischer Sicht, Stuttgarter Bibelstudien 166, Verlag Katholisches Bibelwerk
GmbH Stuttgart 1996. 134 S..DM 39,80, ISBN 3-460-04661-9.

«In der vorliegenden Studie geht es um die einfache Frage, ob und wie die Exoduserzählung

in der Gestalt, in der sie uns die hebräische Bibel überliefert, als eine sinnvolle literarische

und historische Grösse auf wissenschaftliche Weise wahrzunehmen und auszulegen
ist.» Mit diesem Satz eröffnet Helmut Utzschneider, Professor für Altes Testament an der
kirchlichen Hochschule in Neuendettelsau, seine Arbeit.

Die Studie hat folgenden Aufriss: Sie beginnt mit einigen forschungsgeschichtlichen und
interpretationstheoretischen Überlegungen (Kapitel 1), in denen der Verfasser seinen
literarisch-ästhetischen Zugang erläutert. Die Exoduserzählung (Ex 1-14) als «literarisch-ästhetisches

Subjekt» bildet dann die Grösse, anhand dessen «Leitwortsystem» die sinnstiftenden

Pfeiler, Ebenen und Bögen, d.h. die tragenden Themen der Erzählung und deren
Zusammenhang (Kohärenz) beschrieben werden (Kapitel 2). Danach (Kapitel 3) wird
aufgezeigt, wie diese Elemente zu einem Erzählwerk zusammengefügt sind und welches das
Thema der Erzählung ist. Im folgenden Teil wird dann die historische Dimension in den
Blick genommen, und zwar im Blick auf einzelne Themen und Themenkomplexe (Kapitel
4 und 5), wie auch im Blick auf die Idee der Exoduserzählung als ganzer (Kapitel 6). Dabei
geht es immer wieder um die Frage nach dem Verhältnis von literarischer und «translitera-
rischer» (realgeschichtlicher) Wirklichkeit, vereinfacht gesagt: um «Fiktion» und «Fakten»
in der Exoduserzählung. Es folgt (Kapitel 7) eine Zusammenfassung und Bilanzierung der
Studie. Den Abschluss (Kapitel 8) macht das Quellen- und Literaturverzeichnis. Register
sind keine beigegeben.

Die eingangs gestellte Frage mag zwar «einfach» sein, die Antwort weniger, wie ein Blick
in die umfangreiche und divergierende Forschungsgeschichte zeigt. Welches sind die
Methoden und Ergebnisse dieses Entwurfs, und wie sind sie aus der Sicht des Rezensenten zu
beurteilen? Utzschneider vertritt methodisch einen literaturwissenschaftlichen, Rezipien-
ten-orientierten Ansatz. Aufgrund des Aufweises wesentlicher «Leitworte» (wortsemantische

Rckurrenzen) gelingt es ihm, die Modulation des Erzähltextes bzw. seiner wesentlichen

Teile aufzuzeigen. Die Exoduserzählung gehört dem Typus der «Krisengeschichte»
an und ist in vier Erzählphasen strukturiert (Ex 1,1-2,22; 2,23-6,1; 6,2-11,10; 12,1-14,31). Die
Exoduserzählung insgesamt erzählt das «lange Scheitern und endliche Gelingen der Befreiung

Israels». Die «Erzählidee» ist eine streng theonome politische Theologie: «Der Gott Is-



Rezensionen 271

raels ist das alleinige und vor allem unmittelbare Subjekt und Agens der Befreiung Israels.»
(75) Dieser literarische Teil der Arbeit als Beschreibung der Textstrukturen und -inhalte
weist einen guten Weg und besticht durch mancherlei Einsichten. Der «Entwurf»-Charak-
ter der Arbeit bringt es verständlichcrweise mit sich, dass - was Thematik und Literatur
betrifft - manches unberücksichtigt blieb. So sind z.B. einige Leitwörter, v.a. solche die
Subtexte strukturieren (z.B. "liT in Ex 1,15-2,10), weggelassen, und auch die Begründung für
die Annahme von Erzähleinschnitten und -phasen bedürfte eingehenderer Begründung.
Mit dem Leitwort-System hat Utzschneider sicher ein wichtiges Phänomen aufgegriffen,
auch wenn seine Aufgliederung in «strukturbildende» und «begriffsbildende» eher künstlich

ist. Weniger verzeihlich ist der Umstand, dass ein Hinweis auf U. Cassuto und sein
Exoduskommentar völlig fehlt, zumal es sich um den Pionier der Anwendung der Leitworttechnik

auf Exoduserzählung und -buch handelt.
Im nachfolgenden «historischen» Teil der Studie diskutiert Utzschneider zunächst mögliche

grundlegende Szenarien zu den Teilbereichen: Einzug, ägyptische Fron (Schasu;

'Apiru) sowie Auszug (Flucht; Vertreibung; Mose). Sein Gesamtfazit ist: «Eine Mehrzahl,
auch in sich differenzierter Szenarios lassen sich in Teilen plausibel, aber nie vollständig
und bruchlos mit der Exoduserzählung verbinden.» (87) Die Exoduserzählung habe
paradigmatische Erfahrungen und Erinnerungen aus verschiedenen Zeiten in sich aufgenommen

(«Verdichtung») und ziele darauf, vielfältige historische Erfahrungen in eine erzählte
Begebenheit zu fassen. Es sei von einer Synthese von «Fiktion und Fakten», von einer
Spannung und wechselseitiger Durchdringung literarischer und transliterarischer Wirklichkeit

auszugehen. Anhand Mose als dramatis persona wird nun eine dreigestaffelte
Erzählstruktur vom «geretteten Befreier» (Ex 2) über den «göttlich legitimierten Retter» (Ex
2,23-6,1: Volksklage-Hintergrund) hin zum «politischen Handeln Gottes» skizziert. Die
Exoduserzählung will angesichts der Kurzatmigkeit der Menschen (vgl. Ex 6,9) in politischer

Bedrängnis ihnen die Langatmigkeit Gottes vor Augen malen. Diese Erzählidee
macht namentlich Sinn in den historischen Situationen, in denen die Königreiche Israel und
Juda unter assyrischer und babylonischer Unterdrückung litten. Mein Eindruck zu diesem
Teil: Trotz der Diskussion möglicher geschichtlicher Hintergründe und interessanter Ver-
ortungsversuche der Exoduserzählung rund um die einschneidenden Geschehnisse von 701
und 586 v.Chr. ist die Vermittlung zwischen historisch-kritischem und dem literarisch-ästhetischen

Ansatz auch Utzschneider nicht gelungen (wie dem Rezensenten selbst auch
nicht, vgl. zu Ex lf. Biblische Notizen 55 [1990] 47-76). Dass Geschichte und Text sich
(wechselseitig) bedingen, leuchtet ein - das «Wie», der Weg aber bleibt weithin ungeklärt.
Auch der heute gängige Ansatz, die «erzählte Geschichte» als Metapher für spätere analoge

geschichtliche Kontexte (assyrische und babylonische Unterdrückung) zu interpretieren,
bleibt zwiespältig: Solche Annahmen von Zeitverschmelzung bereits in der Erstfassung

(nicht erst als Neu-Lesung!) führen zwar zur Akkumulierung von (interpretierter)
«Geschichte» rund um die Exilszeit, «entleeren» aber zugleich die Frühgeschichte Israels.
Die Integration von entstehungsgeschichtlich-literargenetischen und rezeptionsästhetischen

Modellen harrt weiterhin plausibler Vermittlung. Ob sie in den beschrittenen Bahnen

zustande kommt und nicht eines, beide bisherigen Modelle überschreitenden Ansatzes
bedarf, bleibt die Frage.

Beat Weber, Linden



272 Rezensionen

Martin Rösel, Bibelkunde des Alten Testaments. Die kanonischen und apokryphen Schriften.

Überblicke - Themakapitel - Glossar. Neukirchener Verlag des Erziehungsvereins
GmbH Neukirchen-Vluyn 1996. 182 S., DM/SFr 29,80, ISBN 3-7887-1582-0.

Martin Rösel ist Akademischer Rat für Hebräisch und Altes Testament an der Universität

Rostock. Aus dessen Bibelkunde-Veranstaltungen ist das vorliegende Buch entstanden.

Das Lehrbuch bietet zunächst für jedes biblische Buch und die alttestamentlichen
Apokryphen bibelkundliche Informationen. Es folgen anschliessend eine Reihe Themen-Kapitel

(«Israel und seine Nachbarn»; «Schöpfung»; «Theorien zur Entstehung des
Pentateuch»; «Bund» etc.), die die Darstellung zu den einzelnen biblischen Büchern ergänzen
und vertiefen. Das Buch schliesst mit Transskriplionstabellen und einem Glossar - beide
Anhänge dienen als Leseerleichlerung und machen das Buch für theologische Anfänger
und Laien gut lesbar.

Die Präsentation ist angemessen, knapp und übersichtlich, mit einigen Bild-Skizzen und
wenigen weiterführenden Literaturangaben zu den einzelnen Abschnitten. Inhaltlich ist
die Bibelkunde in dem Sinn als konventionell zu beurteilen, dass Rösel in etwa die
Mehrheitsmeinung deutschsprachiger historisch-kritischer Exegese darbietet. Das ist dem Genre

«Bibelkunde» angemessen, dennoch hätte der Rezensent gerne da und dort auch
Hinweise auf neue Richtungen und Einsichten gefunden, etwa im Blick auf literaturwissenschaftliche

und kanonkritisch-redaktionsgeschichtliche Ansätze. Beide genannten Ansätze
wären zudem nicht ohne Auswirkungen in der dargebotenen Inhaltsangabe (Gliederung)
der einzelnen biblischen Bücher. Auch sonst sind mir eine Reihe kleinerer Dinge aufgefallen,

und da der Verfasser in seinem Vorwort darum bittet, Anregungen und Kritik mitzuteilen,

greife ich einige Punkte heraus: Bei den Threni fehlt jeder Hinweis auf die poetische
Organisation anhand der alphabetischen Akrostichie; bei den «Psalmengattungen» ist die
Aussage, dass Gunkel die Gattungen nicht mehr nach inhaltlichen, sondern nach formalen
Kriterien bestimmt hat, in dieser Formulierung nicht zutreffend (wie die nachfolgenden
Bezeichnungen «Thronbesteigungslieder», «Zionslieder» etc. ja deutlich machen); beim
«Danklied» (min) fehlt jeder Hinweis auf einen (möglichen) Opferbezug; das Typen-
Schema «synonymer, antithetischer, synthetischer» Parallelismus ist veraltet, ganz abgesehen

davon, dass beim Parallelismus nicht der «Satz» als grammatikalische Grösse, sondern
die «Verszeile» als poetisch-rhythmische Grösse parallelisiert bzw. variiert wird. Bei den
Themen-Kapiteln hätte ich gerne auch eines gehabt über Rechtsbegriffe und -institutionen.
Gut ist, dass «Qumran» ein eigenes Kapitel gewidmet ist; es fehlt dort aber - ebenso wie in
den Themen-Kapiteln über messianische Texte und Apokalyptik - jeder Hinweis, dass
gerade die Qumran-Gemeinschaft in den beiden genannten Bereichen Messianismus und
Apokalyptik wesentliche Vorstellungen wachgehalten oder neu initiiert hat und damit ihre
Literatur diesbezüglich auch ein wichtiges Bindeglied zwischen dem AT und NT darstellt.
Zuletzt: Bei der Knappheit der Darstellung kommt man um Vereinfachungen wohl kaum

ganz herum; einige haben mich, verbunden mit zu pauschalen Urteilen mancherorts,
gestört (u.a. S. 141: Darstellung der Königsbücher historisch nicht korrekt; S. 151-154: negative

Beurteilung von Lösungsansätzen weisheitlicher Fragestellungen). Insgesamt halte ich
Rösels neue Bibelkunde für brauchbar und nützlich.

Beat Weber, Linden



Rezensionen 273

Hans Hübner, Biblische Theologie des Neuen Testaments, Bd. I: Prolegomena, Göttingen
1990; Bd. II: Die Theologie des Paulus und ihre neutestamentliche Wirkungsgeschichte,
1993; Bd. III: Hebräerbrief, Evangelien und Offenbarung, Epilegomena, 1995.

Unter den verschiedenen neutestamentlichen Theologien, die in den letzten Jahren
erschienen, ragt die von H. Hübner besonders heraus. Durch ihre eigene Konzeption,
Zielsetzung und sorgfältige systematisch-theologische Reflexion sticht sie hervor und erfordert
besondere Beachtung.

I. Hübner stellt seine Arbeit ganz in die Bemühungen der letzten Jahrzehnte um eine
«Biblische Theologie». Wie aber die strittige Frage nach einer «Mitte des Alten
Testaments» zeigt, sieht sich der Neutestamentier nicht in der Lage, «ein in der Forschung weithin

akzeptiertes theologisches Gesamtbild des Alten Testaments seinen Überlegungen
zugrunde zu legen» (1,23). Eine Biblische Theologie als gesamtbiblische Theologie zu entwerfen,

ist für ihn daher nicht möglich. H. geht deshalb einen anderen Weg: Für ihn ist «die

Aufarbeitung des theologischen Umgangs der neutestamentlichen Autoren mit dem Alten
Testament die primäre und fundierende Aufgabe einer Biblischen Theologie» (1,28). Doch
bevor im Hauptteil dieser Umgang der neutestamentlichen Autoren mit dem Alten Testament

dargelegt werden soll, werden in den Prolegomena noch einige Vorfragen behandelt.
Da ist 1. die Frage nach dem alttestamentlichen Kanon. H. betont die Bedeutung der

Septuaginta: Die Bibel der Urchristenhcit war nicht der hebräische Kanon, sondern die
Septuaginta. «Sollte man darauf einwenden, dass mit der Übersetzung ins Griechische ein
Stück Vergangenheit der Heiligen Schrift Israels verlorengegangen sei, so ist dem zu
entgegnen, dass doch auch schon die Biblia Hebraica wichtigste Perspektiven der Vergangenheit

Israels eliminiert hat...» (1,58). Er verweist auf die «Südperspektive» der hebräischen
Bibel, die die Perspektive des im Jahre 722 untergegangenen Nordreichs weithin
ausgeschieden hat. «Die Veritas Hebraica hat in dieser Hinsicht keinen Vorsprung vor der
Veritas Graeca» (1,61).

Weiter unterscheidet H. zwischen dem Alten Testament an sich und dem im Neuen
Testament rezipierten Alten Testament und betont eine doppelte Differenz. Da ist einmal
eine quantitative Differenz: die alttestamentlichen Schriften sind in unterschiedlicher Stärke

rezipiert worden, sodass sich die Frage ergibt, welche Grundaussagen rezipiert wurden
und welche nicht. Zum anderen ist vor allem eine qualitative Differenz zu beachten: Das
Alte Testament wird in einen neuen theologischen Horizont gerückt und ist dadurch eine
«neue theologische Grösse» geworden (1,67). H. meint, dass diese Einsicht auch einen
befreienden Beitrag zum theologischen Gespräch mit dem Judentum leisten könnte.

Ein 2. Kapitel behandelt das Verhältnis von Altem und Neuem Bund. Nach Darlegung
der Diskussion um die Bedeutung von berith im Alten Testament behandelt er die
einschlägigen Stellen im Neuen Testament. «Die weithin gängige Vorstellung von einem
ersten vorbereitenden Bund Jahwähs mit Israel, dem Sinaibund, der die Basis für den zweiten,

den endgültigen Heilsbund in Jesus Christus bietet, ist nach Paulus und Hebr in der
Wurzel falsch» (1,99). Vielmehr geht es um ein dialektisches Verhältnis von Kontinuität
und Diskontinuität, wobei freilich nur unter der Berücksichtigung der Kontinuität von
Diskontinuität gesprochen werden kann.

Das umfangreiche 3. Kapitel untersucht das Verständnis von Offenbarung, zunächst in
den verschiedenen Schriften des Alten Testaments, danach bei Paulus, in den Gleichnissen
Jesu und bei Johannes. H. betont, dass Offenbarung ein «Begegnungsbegriff» sei, dass

Offenbarung ein Prozess ist, «der sinnvoll nur ausgesagt werden kann, wenn der, dem
Offenbarung widerfährt, in diesen Prozess einbezogen ist. Zum Offenbarungsgeschehen gehört
also konstitutiv der Glaubende hinzu» (1,190). Das wird in Auseinandersetzung mit
Pannenberg, Heidegger, Karl Rahner und Bultmann systematisch-theologisch reflektiert.

Das letzte Kapitel der Prolegomena ist überschrieben «Der eine Gott und die beiden
Testamente». H. zeigt die Entwicklung der alttestamentlichen Gottesvorstellung von den An-



274 Rezensionen

fangen über Monolatrie bis zum strengen Monotheismus und verweist auf die gleichzeitige
Ausbildung monotheistischer Motive im griechischen Kulturkreis. Ergebnis: Der
Monotheismus bildet nicht die Klammer, die beide Testamente zusammenhält (1,250). Das
Gemeinsame ist vielmehr «die Gesamtausrichtung des Menschen Gott gegenüber», also der
«Deus pro nobis» (1,254) und damit der Glaube, die vertrauensvolle Grundeinstellung, die

ganz und gar auf Gott baut. Die leitende Frage muss daher sein, «ob der in beiden
Testamenten sich offenbarende Gott tatsächlich ein Gott ist» (1,255). Es sei zu untersuchen, wie
die neutestamentlichen Autoren «jeweils das Verhältnis des sich im Alten Testament und
im Neuen Testament offenbarenden Gottes verstehen» (1,256).

II. Die «Aufarbeitung des theologischen Umgangs der neutestamentlichen Autoren mit
dem Alten Testament» soll nun in den Mesolegomena Bd. II und III, erster Teil) vorgelegt

werden. Es soll also gezeigt werden, wie die neutestamentlichen Autoren mit dem Alten

Testament umgehen und welchen Einfluss dieses auf ihre Theologie hat. «Der durch
die Schrift konstituierte theologische Horizont ist für sie weitgehend diejenige Wirklichkeit,

innerhalb deren sie das Neue, das Gott in Christus gewirkt hat, verstehen und zum
Ausdruck bringen» (11,17). Dabei bringen Bd. II die Theologie des Paulus und ihre neute-
stamentliche Wirkungsgeschichte Deuteropaulinen, Jak, I u. II Pctr, Jud) und Bd. III
Hebräerbrief, Evangelien und Apokalypse.

Die Darstellung der Theologie des Paulus erfolgt nicht wie in anderen neutestamentlichen

Theologien in Form einer systematisierenden Darbietung der verschiedenen
theologischen Aussagebereiche, sondern anhand eines Durchgangs durch die wichtigsten paulini-
schen Briefe bzw. Briefteile. Dies nicht nur, um so den Einfluss alttestamentlicher Texte
besser aufzeigen zu können, sondern auch, weil H. von einer Entwicklung des paulinischen
Gesetzesverständnisses ausgeht, die es ihm nicht möglich erscheinen lässt, die Theologie
des Paulus als eine geschlossene Grösse darzustellen. Nach H. habe Paulus die auf dem

Apostelkonvent vereinbarte Befreiung der Heidenchristen von der Beschneidungsforde-
rung als eine prinzipielle Befreiung vom Gesetz missverstanden. Im Gal lege er daher seine
Sicht der Inferiorität des Gesetzes dar, das den Menschen zu Sündentaten provoziert und
versklavt (11,83). Die verheerende Wirkung des Gal auf die Jerusalemer habe ihn dann
genötigt, diese radikalen Aussagen im Rom zurückzunehmen und seine Lehre zu modifizieren

(II,232ff.). Diese Kehre zwischen Gal und Rom führt H. dazu, die Rechtfertigungsbotschaft
des Paulus einerseits nach dem Gal, andererseits nach dem Rom darzulegen. Die

Darstellung der paulinischen Theologie im sukzessiven Durchgang der Briefe hat andererseits

den Vorteil, dass die Relevanz und Spitze mancher paulinischen Aussagen besser
herausgearbeitet werden kann. Dabei fällt die ständige hermeneutische Reflexion des Verfassers

auf. Er fragt nicht nur nach der Relevanz der Aussagen im damaligen Kontext, sondern
auch nach ihrer Bedeutung für heute (II,38f.). Bei der Zusammenfassung der paulinischen
Theologie (II,338ff.) stellt er sich die Frage, warum angesichts der Betonung der Freiheit
die alttestamentliche Exodus-Tradition bei Paulus eine so geringe Rolle spielt.

Der letzte Teil des 2. Bandes behandelt die übrigen neutestamentlichen Briefe (ausser
Hebr und I-III Joh) unter dem Gesichtspunkt der Wirkungsgeschichte paulinischer Theologie.

Diese Einordnung zeigt, welche Bedeutung paulinische Theologie nach H. für das
Verständnis des Neuen Testaments hat. Für die Deuteropaulinen ist das einsichtig, wenngleich

die Pastoralbriefe doch etwas zu kurz behandelt werden. Auch 1 Petr sieht die
Forschung seit langem im Einflussbereich paulinischer Theologie. Aber reicht die Polemik von
Jak 2,18-26 gegen paulinische Rechtfertigungslehre wirklich schon aus, den Brief als ganzen

in diesem Einflussbereich zu sehen? Ähnliches gilt für den II Petr mit seiner Bemerkung

über den schwerverständlichen Bruder Paulus (3,15f.). Die Untersuchung des
theologischen Umganges mit dem Alten Testament tritt in diesem Teil gegenüber dem vorangehenden

deutlich zurück.



Rezensionen 275

Besonderes Gewicht kommt der Darstellung des Hebräerbriefes (Bd. III) zu. Der
Verfasser des Hebr hat, «indem er unter christologischem Vorzeichen die Schrift auslegte und
so sein Brief im Grunde durch und durch Schriftauslegung ist. Biblische Theologie getrieben».

Was H. nun bringt, ist daher «Biblische Theologie einer Biblischen Theologie»
(111,17). Wie sehr das Alte Testament unter christologischem Vorzeichen neu interpretiert
wird, ist hier besonders deutlich. Andererseits interpretiert auch das Alte Testament die
christliche Verkündigung. Das «Vetus Testamentum in Novo reeeptum (ist) keit Vetus Te-
stamentum per se negatum, sondern ein Vetus Testamentum per reeeptionem amplifica-
tum» (111,25). Die Darstellung gliedert sich in drei Abschnitte: In Hebr 1,1 - 4,13 wird unter
der Überschrift «Verbum Scripturae - Verbum Trinitatis» gezeigt, wie die anhand der alt-
testamentlichen Zitate gemachten christologischen Aussagen implizit bereits zur Trinitäts-
lehre der Alten Kirche hin tendieren. Hebr 4,14 - 10,31 bringen den Hohenpriester der
Heilsordnung, und der letzte Teil des Briefes «Paränese und Schriftzeugnis». Da der Hebr
bei seinen Aussagen über das himmlische Heiligtum alexandrinisch-platonische Vorstellungen

aufgreift, sind die hermeneutischen Erwägungen hierzu besonders beachtenswert.
Auf den Hebräerbrief folgt die Theologie der synoptischen Evangelien. Dass das

Verhältnis zum Alten Testament im Matthäusevangelium und im lukanischen Doppelwerk
eine besondere Rolle spielt, ist jedem Bibelkundigen bekannt. Hervorzuheben ist, dass
auch bei Markus das Evangelium als Erfüllung der Schrift dargestellt wird. Mit Recht wird
eine Theologie der Logienquelle als allzu hypothetisch nicht behandelt.

Besondere Bedeutung bekommt wieder die Darstellung des Johannesevangeliums. Statt
der sonst üblichen Gliederung nach einzelnen theologischen Sachfragen bringt H. wieder
einen Durchgang durch die einzelnen Kapitel unter besonderer Bezugnahme auf die altte-
stamentlichen Zitate, beginnend bei Joh 1 als «Christologie in nuce» bis zum «es ist
vollbracht» von Joh 19,30, und biegt dann wieder zurück zu Joh 1,14. Im «der Logos wurde
Sarx» sieht er das theologische Fazit des 4. Evangeliums und erfasst diese Aussage sogleich
in systematischer Tiefe: Ewigkeit wurde Zeit, wurde Geschichte. Damit stellt sich die
klassische theologische Grundfrage: Wie kann die Ewigkeit mit der Geschichtlichkeit der
Inkarnation zusammengebracht werden. Wurde Ewigkeit Zeit und Geschichte, so ist damit
zugleich die Frage von vorösterlicher und nachösterlicher Zeit, von Zeit Israels und Zeit
der Kirche inkludiert. In der Aussage «das Wort ward Fleisch» wird daher ein Grundthema
Biblischer Theologie manifest: Es geht in ihr nicht nur um die Rezeption der Schrift des Alten

Testaments im Neuen Testament, sondern «weit mehr noch um das Verhältnis der
Heilsgrösse der vergangenen Geschichte Israels zur endgültigen Heilsgrösse der Kirche
...» (111,204). Der theologische Begriff der Offenbarung kann nur dann in seiner vollen
Bedeutung gedacht werden, wenn er im Koordinatensystem von Zeit und Geschichte verstanden

wird.
Die Mesolegomena schliessen mit Überlegungen zur Johannesapokalypse, wo freilich

nicht direkte Zitate, wohl aber die alttestamentliche Bilderwelt deutlich die Theologie
bestimmen.

III. Die Epilegomena wollen nicht bloss ein Nachwort, sondern das Schlussergebnis
(111,5) bringen, von gleichem Gewicht wie die Prolegomena. Überschrift: «Der Zeit-Raum
der Gnade».

In einem philosophischen Präludium wird von Piaton und Aristoteles an über Augustin
bis Heidegger die Begrifflichkeit aufgearbeitet: Zeit-Räumlichkeit als Existenzial menschlicher

Existenz. Es folgen: Der Zeit-Raum der Gnade I: Altes Testament — Der Zeit-Raum
der Gnade II: Neues Testament - Der Zeit-Raum der Gnade III: Jesus von Nazareth,
danach ein theologisches Fazit.

Für das Alte Testament gilt: Wie für Augustin die Vergangenheit nur in der memoria
präsent ist und die Zukunft nur in der Erwartung, so gilt auch für das Alte Testament eine
doppelte Grundeinstellung, die Hereinnahme der Vergangenheit in die Gegenwart und



276 Rezensionen

ebenso die Hereinnahme der Zukunft in die Gegenwart. «Israels Heil der Gegenwart ist
das in der Gegenwart präsente Heil der Vergangenheit». «Und: Israels Zukunft ist bereits
jetzt, sie ist in die Gegenwart hineingenommen» (111,240).

Auch im Neuen Testament ist Gegenwart einerseits von der Vergangenheit, andererseits
von der Zukunft her bestimmt. Ausgehend von Matthäus und dann ausgeweitet auf Paulus
und Johannes zeigt H., dass sich für den Glaubenden in der Gegenwart Vergangenheit und
Zukunft treffen, genauer: erfüllte Vergangenheit und erhoffte Zukunft. Es ist «die
Herkunft der Gegenwart vom verheissenden Gott her, der in der Vergangenheit, also in der Zeit
der Geschichte Israels, diese Verheissung gesprochen hat». Und es ist weiter «paradox
gesprochen, die Zukunft der Gegenwart auf das verheissene endgültige Eschaton hin,
wodurch diese Gegenwart... selbst schon eschatologisch ist» (111,247).

Wie verhält sich das zum Verständnis des Zeil-Raums der Gnade im Alten Testament?
Im ersten Augenblick möchte man an Parallelität denken, merkt dann aber, dass das nicht
gemeint sein kann. Denn im Alten Testament geht es um das Heil der Vergangenheit, das
in der Gegenwart präsent ist. Im Neuen Testament aber geht es nach H. um die Verheissun-

gen Gottes in der Vergangenheit, die in der Gegenwart erfüllt sind. Nicht das Heil der
Vergangenheit wirkt in die Gegenwart hinein, sondern die Verheissungen der Vergangenheit
sind in der Gegenwart erfüllt und diese Erfüllung macht offenbar die Gegenwart zum
Heils-Raum.

Da aber die Autoren des Neuen Testaments etliche Jahre nach Jesu Tod und Auferstehung

schreiben, müsste man dann nicht richtiger von einer doppelten Vergangenheit
sprechen, die die Gegenwart des Glaubenden bestimmt, nämlich einmal von der Vergangenheit
des Heilsgeschehens in Christus, das durch das Wirken des Geistes in der Gegenwart
präsent ist, und zum anderen in der noch hinter diesem Christus-Heilsgeschehen liegenden
Vergangenheit der Verheissungen in der Geschichte Israels? Weiter: Was bedeuten diese

Verheissungen für das Verständnis des Heilsgeschehens? Bedeuten sie eine Verstärkung,
Potenzierung des Heilsgeschehens, oder nur eine Vergewisserung für den Glaubenden?
Kommt H. dann nicht letztlich doch zu einer Parallelität des Geschehens: So wie das Exodus-

und Erwählungsgeschehen in Israels Gegenwart präsent war, so ist das Christus-Geschehen

in der Kirche präsent? Und kann dann das Neue, die Eigenart des neutestament-
lichen Heilsgeschehens noch angemessen zur Sprache kommen (vgl. die Anfrage von Ferd.
Hahn in BZ 38 (1994) 169)? Oder unterscheidet sich der neutestamentliche Zeit-Raum der
Gnade vom alttestamentlichen nur dadurch, dass er verheissen ist?

Zugleich ist damit nicht nur die Zeitlichkeit, sondern auch die Räumlichkeit der glaubenden

Existenz angesprochen, der Glaubende lebt im Raum der Gnade: «Der Heils-Raum
Gottes ist der eigentliche Aufenthaltsort des Glaubenden» (111,249). Die Ausführungen
über den Zeit-Raum der Gnade im Alten und Neuen Testament zielen auf Jesus Christus.
Erst jetzt kommt H. auf den sog. historischen Jesus, bzw. den irdischen, vorösterlichen
Jesus zu sprechen. Er stimmt R. Bultmanns Dictum, dass die Verkündigung Jesu zu den
Voraussetzungen der neutestamentlichen Theologie gehöre und nicht ein Teil dieser selbst sei,
teilweise zu. Aber nur teilweise. Bultmanns Reduzierung des historischen Jesus auf das
«Dass» seines Gekommenseins kann er nicht zustimmen. Die entscheidende Frage für ihn
lautet, «ob Jesu Auftreten bereits die Wirklichkeit desjenigen Heils ausmacht, das dann in
besonderer Weise durch sein Kreuz und seine Auferstehung voll realisiert wurde»
(111,254). Da Jesus die kommende Herrschaft Gottes ankündigte, ist das zugleich die Frage,
welches Verhältnis zwischen der nachösterlichen Kirche und der von Jesus in vorösterlicher

Zeit angekündigten Gottesherrschaft besteht. In Aufnahme neuerer Gleichnisforschung

betont H., dass Jesus die Gottesherrschaft so zur Sprache brachte, dass sie als zur
Sprache gebrachte sich ereignet (111,256). Solcher Sprache eignet Begegnung, in ihr wird
Begegnungs-Raum geschaffen, Lebens-Raum. «Jesus ist - der johanneische Begriff des

Logos sagt dies in theologisch prägnanter Weise aus — die personhafte göttliche Sprache,



Rezensionen 277

ist die göttliche Sprache als Person; er ist... das Sich-Ereignen-Gottes, durch das der Mensch
in seine Gemeinschaft /uwein-genommen wird» (111,257). Die Berufung der Jünger ist ihr
Hinein-gerufen-werden in den Raum der begnadenden Nähe Gottes. Dies wird weiter
untermauert durch Ausführungen über Jesu Verhältnis zum Alten Testament, zum mosaischen

Gesetz und Jesu Selbstverständnis. Zu letzterem bringt H. Erwägungen darüber, wie
Jesus seinen Tod verstanden hat und über das Abendmahl vor seiner Verhaftung
(fff,265ff.). Jesus musste «zusammendenken, dass er einerseits in seiner Person Gott
repräsentiert, andererseits aber ausgerechnet als dieser Repräsentant Gottes wie ein Verbrecher
endet» (111,270). H. fragt daher, ob Jesus überhaupt den Gedanken an Jes 53, d.h. den auf
sich selbst bezogenen Sühnetodgedanken vermeiden konnte (111,271).

IV. Hübners Biblische Theologie des Neuen Testaments ist eine gegenüber anderen
entsprechenden Werken deutlich herausragende Arbeit. Dies nicht nur wegen ihrer andersartigen

Konzeption, sondern auch vor allem wegen des sorgfältigen hermeneutischen und
systematisch-theologischen Durchdenkens seiner Ausführungen. Sie kann zu fruchtbaren
Diskussionen führen. Gleichwohl seien einige kritische Fragen erlaubt, die die Bedeutung
der Arbeit keineswegs mindern, die Reflexion aber weiterführen könnten.

Dabei sollen Fragen, die der Neutestamentier an einige Auslegungen der Texte stellt,
nicht im Vordergrund stehen, können aber nicht ganz übergangen werden. Wichtiger sind
Fragen zum Ganzen der Arbeit.

Zu den mehr exegetischen Fragen gehört vor allem die, ob die von H. angenommene
Entwicklung der paulinischen Theologie in dieser Weise wirklich zutrifft. Eine gewisse
Entwicklung des Gesetzesverständnisses zwischen Gal und Rom braucht man nicht zu
bestreiten; aber sie wird von H. doch wohl stark überzogen. Dass das Gesetz den Menschen
in die Knechtschaft führt, ihn zu Sündentaten provoziert (11,83), das ist aus dem für sich
genommenen Gal noch gar nicht zu entnehmen, sondern ergibt sich erst aus den Aussagen
des Rom (vgl. Rom 4,15; 5,21; 7,7ff.)! Wird hier die wahrscheinliche Entwicklung
überzeichnet, so begegnet die zwischen Johannesevangelium und Johannesbriefen (trotz
gravierender Unterschiede!) überhaupt nicht. Freilich begegnen in den Johannesbriefen auch
keine alttestamentlichen Zitate.

Diese letzte Beobachtung weckt die Frage, ob der Umgang der neutestamentlichen
Autoren mit dem Alten Testament wirklich der Blickwinkel ist, unter dem sich neutestament-
liche Theologie ausreichend darstellen lässt. Bereits O. Merk hatte gefragt, ob es hier nicht
zu eklektischen Verkürzungen kommen möchte (Theologie des Neuen Testaments und
Biblische Theologie, in: Bilanz und Perspektiven gegenwärtiger Auslegung des Neuen
Testaments, hg. v. Fr. W. Horn, Berlin 1995, 138). H. fragte zurück, wo denn solche Verkürzung
vorliege (111,9). Ich finde, dass sehr wohl einiges, und zwar durchaus relevantes, zu kurz
kommt. Schon K. Niederwimmer (ThLZ 119,1994,322) vermisste die Darstellung vorpau-
linischer Traditionen, die H. keineswegs bestreitet, aber nicht darstellt. Ebenso vermisst
man eine Darstellung von Inhalt und Bedeutung der christologischen Hoheitstitel
(III,272ff. über den Menschensohn kann kaum als Ersatz dienen), sowie von Taufe und
Abendmahl, um nur einiges zu nennen. Die Frage nach dem Umgang mit dem Alten
Testament drängt sich zuweilen so beherrschend in den Vordergrund, dass das eigentliche
Thema und Anliegen eines Textes, seine Argumentation und Frontstellung, zu kurz kommen

(so etwa bei der Behandlung von ff Kor 3-6 in II,210ff.). Sicher ist, dass H. den Finger
auf einen Mangel vieler neutestamentlicher Theologien legt, und dass der theologische
Umgang mit dem Alten Testament weit stärker beachtet werden muss. Aber als zentraler
Blickwinkel für die Darstellung neutestamentlicher Theologie ist mir dies doch fraglich
geworden.

Die wichtigste zu diskutierende Frage ist aber wohl die Unterscheidung zwischen Vetus
Testamentum per se und Vetus Testamcntum in Novo reeeptum. Zunächst ist die Berechtigung

dieser Unterscheidung zu sehen:



278 Rezensionen

1. Die Heilige Schrift der Urchristenheit und der Alten Kirche ist die Septuaginta und
nicht die hebräische Bibel. Dies gilt nicht nur im Blick auf die sprachliche Fassung, sondern
auch im Blick auf den Umfang. Zitiert wird die Septuaginta; Zitate aus dem hebräischen
Text sind im Neuen Testament die Ausnahme.

2. Die Urchristenheit hat dieses Alte Testament vom Christus-Geschehen her neuinterpretiert.

Solche Neuinterpretation mag zuweilen unbewusst geschehen sein; an vielen Stellen

wurde sie aber bewusst vorgenommen und an einigen Stellen auch ausdrücklich reflektiert

(vgl. Lk 24,27.45f.; Joh 2,22; 12,16; II Kor 3,14f.; vgl. auch I Petr 1,12).
3. Solche Neuinterpretation ist weder Missbrauch noch Abirrung. Denn darin ist H.

sicher zuzustimmen: es «gibt nie Tradition an sich, es gibt nur interpretierte Tradition». «Die
Sacra Scriptura per seipsum besassen weder Juden noch Christen!» (111,244). Auch G. von
Rad hat für das Alte Testament immer wieder die Neuinterpretation älterer Traditionen
im Licht neuer Heilserfahrungen betont (Theologie des Alten Testaments, Bd. II (1960)
373-375). Die Christen aber konnten nach der Erfahrung des Heilshandelns Gottes in Christus

ihre Heilige Schrift nicht mehr abgesehen von dieser Erfahrung lesen.
Andererseits aber bringt diese Unterscheidung auch Probleme und zeigt deutliche Grenzen:

1. Die Argumente von Br. S. Childs (ThZ 48 (1992) 382-390) und P. Stuhlmacher (Biblische

Theologie des Neuen Testaments Bd. 1,1992, 36f.) laufen im wesentlichen darauf hinaus,

dass die Differenz zwischen Vetus Testamentum per se und Vetus Testamentum in
Novo receptum den Christen der Frühzeit nicht bewusst gewesen und daher eine ihnen
fremde Sicht sei. In der Tat ist diese Differenz erst durch die seit der Aufklärungszeit
entwickelte historisch-kritische Schriftforschung deutlich geworden. Die Beachtung dieser
Differenz durch den heutigen Ausleger ist deshalb aber noch nicht «anachronistisch», wie
Childs (386) meint. Hübner hat Recht, wenn er gegenüber beiden darauf insistiert, dass wir
hinter die seit der Aufklärungszeit entstandene historische Forschung nicht zurück können
(III,279ff.).

2. Aber: Kann man sich bei der Frage nach dem Verhältnis bzw. der Zusammengehörigkeit
von Altem und Neuem Testament auf das im Neuen Testament rezipierte Alte Testament

beschränken? Die Bibelwissenschaft brachte ja nicht nur den Unterschied zwischen
dem hebräischen Text des Alten Testaments und der Septuaginta samt deren christlicher
Interpretation ans Licht, sondern auch die Spannung, die zwischen dem Alten Testament
an sich und dem im Neuen Testament rezipierten besteht, zwischen der hinter den alttesta-
mentlichen Texten stehenden historisch feststellbaren (wahrscheinlichen) Geschichte Israels

und seinen Erfahrungen mit Jahwe einerseits, und der Deutung andererseits, die diese
Geschichte im Neuen Testament erfahren hat. Diese Spannung ist doch unser Problem!
Muss man nicht doch fragen, wie sich diese Geschichte der Erfahrungen, die Israel mit dem
Handeln seines Gottes machte, zu der Interpretation dieser Geschichte im Neuen Testament

verhält? Kann man sich dieser Aufgabe entziehen, indem man nur nach dem im Neuen

Testament rezipierten Alten Testament fragt?
3. Schliesslich stellt sich die Frage nach der Bedeutung der Einsicht, dass es Tradition an

sich überhaupt nicht gibt, sondern immer nur bereits interpretierte Tradition.
Nicht nur ist zu beachten, dass auch die nach wissenschaftlichen Methoden vorgenommene

Rekonstruktion eines historischen Vorganges, der hinter einer bestimmten Tradition
liegt, immer der Einschränkung unterliegt, dass es nach meinem (subjektiven) Verständnis
so und so gewesen sein möchte.

Sondern es ist auch zu fragen, welche Relevanz diesen in der Bibel vorliegenden
Interpretationen von Tradition zukommt. Hat nur das (historisch-kritisch feststellbare)
ursprüngliche Prophetenwort Autorität? Welche Autorität kommt der Interpretation zu, die
dieses Prophetenwort durch die Prophetenschüler viele Jahre danach erfuhr



Rezensionen 279

Traditionen können ja durchaus unterschiedlich interpretiert werden. Sie können eine

angemessene oder eine unangemessene Interpretation finden. Die ganze Ketzergeschichte
gründet ja in solchen Interpretationsfragen. Welche Kriterien gibt es zur Unterscheidung
von angemessener und unangemessener Interpretation von Tradition?

Hübners Arbeit stösst den Leser zu solchen Fragen an. Es lohnt sich, mit ihr sich
auseinanderzusetzen.

Gerhard Barth, Wuppertal

Raimund Lülsdorff, Die Zukunft Jesu Christi. Calvins Eschatologie und ihre katholische
Sicht. Konfessionskundliche und kontroverstheologische Studien Bd. 63, Bonifatius Verlag,

Paderborn 1996. 394 S. DM 138.- ISBN 3-87088-921-7.

Die vorliegende Paderborner katholische Habilitationsschrift unternimmt den interessanten

Versuch, Calvins Eschatologie mit der katholischen Lehrtradition zu vergleichen.
Die Intention des Vf.s ist eine ökumenische, die davon ausgeht, dass es wohl Wege zu
einem gemeinsamen Verständnis der für Calvin so wichtigen Eschatologie gebe, auf denen
katholische sowie reformierte Theologen und Theologinnen gehen können. Die Ausgangsfrage

des Buches nennt auch schon die beiden Hauptteile des Buches. Innerhalb des

Calvin-Kapitels untersucht der Vf. anhand Calvinischer Quellen (1.) die anthroplogischen und
(2.) heilsgeschichtlichen Vorgaben und fragt (3.) nach den «Hauptthemen der Eschatologie
Calvins». Die beiden letzten Teile des ersten Kapitels führen (4.) die Konsequenzen für das

christliche Leben und (5). das theologische Erbe Calvins vor. Das zweite Kapitel untersucht

nun die im ersten Teil erarbeiteten Ergebnisse aus katholischer Sicht. Abschliessend
fragt Lülsdorff, welchen Ertrag der Vergleich gebracht habe. Er stellt ein «breites gemeinsames

Fundament» zwischen Calvin und der katholischen Theologie fest. Es seien nun daraus

die theologischen Folgerungen neu zu bedenken. Dabei könne man zweifelsohne zu
anderen Ergebnissen kommen als Calvin selbst, ohne seiner Lehre Gewalt antun zu müssen.

Die Eschatologie Calvins erweise sich eminent wichtig für Calvins reformatorische
Theologie. Von der Basis der Eschatologie her könne mit der katholischen Theologie ein
Konsens angestrebt und erzielt werden, der aber auch andere reformatorische Kirchen mit
einbeziehen könnte. Lülsdorff hält fest, dass die meditatio futurae vitae die christliche
Lebenshaltung schlechthin sei. Doch müsse sie das auch für den Ökumeniker werden, denn
«ein wahrer Ökumeniker» sei immer auch Eschatologe.

Leider hat der Vf. auf Register verzichtet, die das Buch noch brauchbarer hätten werden
lassen. Zwar findet sich ein differenziertes Inhaltsverzeichnis, doch kann es die fehlenden
Register nicht ersetzen.

Der vorliegende Band ist ein weiterführender Beitrag der katholischen Calvinforschung.
A. Ganoczy hatte noch 1966 ein deutliches Defizit des katholischen Interesses am Genfer
Reformator konstatiert und moniert, dass es so wenige «solide» katholische Arbeiten über
Calvin gebe. Das ist ein Zeichen dafür, dass der katholisch-reformierte Dialog ein Randdasein

führt. Das vorliegende Buch könnte bei entsprechender Rezeption anregend und
motivierend für diesen Dialog sein.

Thomas K. Kuhn, Basel

J

Ungekürzter Abdruck, vgl. 172-177.



280 Rezensionen

Der Briefwechsel zwischen Adolfvon Harncick und Martin Rade. Theologie auf dem öffentlichen

Markt, hrsg. und kommentiert von Johanna Jantsch, Walter de Gruyter, Berlin/
New York 1996. VI/ 923 S., 468 DM, ISBN 3-11-015190-1.

Der vorliegende Briefwechsel der herausragenden Theologen des späten 19. und frühen
20.Jahrhunderts Martin Rade (1857-1940) und Adolf von Harnack (1851-1930) umfasst die
Jahre 1879 bis 1930 und bietet 677 Quellenstücke. Damit ist, um mit den Worten Rades zu
sprechen, eine «relative Vollständigkeit» des Briefwechsels zwischen ihm und Harnack
gegeben. Es fehlen vor allem die Schreiben Rades aus den frühen Jahren der Korrespondenz.

Da sich die beiden Briefeschreiber nicht nur als liberale Theologen im wilhelminischen
Deutschland und in der Weimarer Republik profilierten und sich für die Berechtigung der
historisch-kritischen Methode in der universitären Theologie einsetzten, sondern weit
reichenden gesellschaftlichen Einfluss ausübten, bietet ihre Korrespondenz äusserst erhellende

zeitgeschichtliche Dokumente.
Die Herausgeberin bietet nach einer Einleitung eine ansprechende Beschreibung (S. 5-

129) der Entwicklung der beiden Theologen sowie der historischen Zusammenhänge, die
für die Interpretation der Briefe eine erste Hilfe anbieten. Dabei werden Rades Zeitschrift
«Christliche Welt», der Evangelisch-soziale Kongress, der Apostolikumsstreit sowie
Harnacks «Wesen des Christentums» und die Auseinandersetzungen bei Ausbruch des
ersten Weltkrieges beschrieben, um nur einige Beispiele aus jenen Jahren zu nennen. Diese
immense Stofffülle bringt es freilich mit sich, dass manche Informationen recht knapp
ausfallen und kritische Anmerkungen der Hrsg. über den rein darstellenden historischen Teil
hinaus fehlen. Dies zeigt sich etwa bei der kurzen Darstellung von Harnacks gewiss nicht
unproblematischen Wesensbeschreibung des Christentums.

Der Briefwechsel beginnt mit einer Postkarte Harnacks vom 28. April 1879, auf der er
notierte, dass er seine erste Vorlesung vor sieben Zuhörern zu halten habe und noch auf
einen Hörer mehr hoffe. Neben solchen Berichten aus der akademischen Praxis tauschen
sich die beiden über theologische Entwicklungen und Streitereien aus oder äussern sich zu
Kollegen, wie etwa zu Albrechl Ritsehl, dem Harnack vorwarf, er wähle manchmal einen
Ton, den die Studenten missverstehen müssten. Ausserdem reagierten Harnack und Rade
auf einander zugesandte Schriften, seien es Vorträge oder auch Predigten. Offensichtlich
Persönliches kommt in dem Briefwechsel hingegen weniger zum Vorschein. Aber immer
wieder gibt es einige kurze Bemerkungen privater Art. 1914 etwa schreibt Harnack an Rade,

dass er sich ebenso wie Rade immer isolierter fühle. Sie sollten aber nach über
30jähriger Arbeit nicht müde werden, auch wenn ihre Art nicht mehr ganz passe. Dennoch
sei ihre Arbeit nötig. Das zeige auch, dass er vor 350 Zuhörern «Kirchengeschichte im Um-
riss» lese.

Erstaunlicherweise werden die Ereignisse während des ersten Weltkrieges kaum
kommentiert. Auch sonst treten politische Stellungnahmen eher in den Hintergrund. Es handelt

sich eben primär um einen theologischen Briefwechsel.
Der umfangreiche Schriftwechsel wird abgeschlossen durch eine Bibliographie und ein

ausführliches «Personalregister», das knappe hilfreiche, aber nicht immer fehlerfreie
Informationen bietet: A. E. Biedermann etwa war nicht in Basel, sondern in Zürich Professor
(860). Leider ist der Preis dieses Bandes so hoch, dass er wohl nur von einigen Bibliotheken
angeschafft werden kann.

Thomas K. Kuhn. Basel

Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch lutherischen Kirche. Eine
historische und systematische Einführung in das Konkordienbuch, Band 1, de Gruyter



Rezensionen 281

Lehrbuch, Walter de Gruyter, Berlin/New York 1996. 719 S. kart. DM 68.-. ISBN 3-11 -

1015239-8.

Zum fünfzigjährigen Jubiläum der Augsburger Konfession erschien am 25. Juni 1580 das

Konkordienbuch. Es ist eine Sammlung von lutherischen Bekenntnisschriften, die neben
der Bibel als dogmatische Grundlage in Theologie, Katechese und Predigt gelten sollen.
Das Werk bildet den Abschluss theologischer Streitigkeiten innerhalb des Luthertums und
wurde mit über 8000 Unterschriften von Theologen angenommen.

Das Konkordienbuch enthält neben den drei altkirchlichen Bekenntnissen (Apostoli-
cum, Nicaeno-Konstantinopolitanum und Athanasianum) das Augsburger Bekenntnis mit
der Apologie, die Schmalkaldischen Artikel sowie den Traktat Melanchthons von der
Gewalt und Obrigkeit des Papstes. Den Schluss bilden die beiden Katechismen Luthers und
die Konkordienformel.

Der Münchener Systematiker G. Wenz legt eine umfangreiche, auf zwei Bände projektierte

Einführung in das Konkordienbuch vor, die als «de Gruyter Lehrbuch» erscheint. Im
vorliegenden ersten Band widmet sich der Vf. im ersten Kapitel den altkirchlichen Symbolen,

im zweiten folgt die Interpretation des kleinen und des grossen Katechismus Luthers.
Schliesslich beschäftigt er sich mit den übrigen Schriften des Konkordienbuches. Der
Schluss des dritten Kapitels und die Auslegung der Konkordienformel und erscheinen im
zweiten Band.

Wenz will im Kontext der Ökumene auf die «eigenen Traditionszusammenhänge»
verweisen, um sich so produktiv in die ökumenische Arbeit einzubringen. Dabei bezieht er
sich auf den von D. Korsch geprägten Begriff der «ökumenischen Hermeneutik der
Selbstunterscheidung». Wenz geht von der für seine Interpretation grundlegenden These aus,
wonach eine ausgeprägte «Selbstdurchsichtigkeit» «als die Bedingung und der Quellgrund
der Möglichkeit verständnisorientierter Gestaltung eines differenztoleranten und mehr
noch: eines für Différentes prinzipiell aufgeschlossenen Umgangs fungieren».

Bei seiner Darstellung verbindet der Vf. historische und systematische Perspektiven, wobei

das dogmatische Interesse nach eigenen Angaben des Vf.s erkenntnisleitend ist. Dem
Charakter eines Lehrbuches wird insofern Rechnung getragen, als jedem Paragraphen ein
Hinweis auf ausgewählte Literatur zur Weiterarbeit vorangestellt wird.

Wer sich mit der lutherischen Lehrtradition intensiv beschäftigen will, findet in
vorliegender Darstellung erhellende historische und systematische Hinweise. Ob das umfangreiche

Opus indes als «Lehrbuch» rezipiert wird, scheint mir fraglich.
Thomas K. Kuhn, Basel

Michael Klein, Leben, Werk und Nachwirkung des Genossenschaftsgründers Friedrich
Wilhelm Raiffeisen, Schriften des Vereins für Rheinische Kirchengeschichte 122, Rheinland-
Verlag, Köln 1997. 255 S„ DM 39.-, ISBN 3-7927-1682-8.

Friedrich Wilhelm Raiffeisen (R.) wurde am 30. März 1818 in Hamm an der Sieg geboren
und verstarb 80 Jahre später in Neuwied am Rhein. Bekannt wurde er durch die Gründung
genossenschaftlicher Sparkassen. Er gilt als Begründer des modernen ländlichen
Genossenschaftswesens.

Bisher gab es keine wissenschaftliche Monographie aus den Reihen protestantischer
Historiographie. Möglicherweise hängt das damit zusammen, dass R. sein Programm nicht de-
zidiert als Vertreter einer theologischen oder kirchlichen Richtung entwickelt hatte. Diesem

Desiderat will die vorliegende Heidelberger Dissertation abhelfen, die unter der
Leitung von Theodor Strohm am diakoniewissenschaftlichen Institut der Universität Heidelberg

entstand und 1994 fertiggestellt wurde. Der Vf. geht dabei von der Voraussetzung aus,
R. gehöre zu den bedeutenden Gestalten des sozialen Protestantismus im 19. Jahrhundert.



282 Rezensionen

Die Arbeit will den Nachweis führen, dass R. mit Fliedner und Wichern in eine Reihe zu
stellen sei. Dabei kann sich der Vf. nur noch auf wenige Quellen aus dem Leben und Wirken

R.s beziehen, da das meiste bei Bombenangriffen auf Berlin vernichtet wurde. Neben
drei Biographien bleiben als Grundlage vor allem Aufsätze und Ansprachen von R., die
Klein seiner Arbeit zugrunde legen kann. Methodisch arbeitet der Vf. im ersten Teil
biographisch, um so R.s religiöse Wesensart erheblich differenzieren zu können. Im zweiten
Teil beschreibt Klein chronologisch die überregionale Rezeptionsgeschichte im deutschen
sozialen Protestantismus, worin die wesentliche Leistung des Buches besteht.

Der erste biographische Teil verarbeitet vor allem vorliegende Biographien. Wenn ich
nichts übersehen habe, verzichtet der Vf. darauf, das genaue Geburtsdatum Raiffeisens in
der Biographie zu nennen. Auch weitere persönliche Details, wie etwa die Taufe, kommen
im Text nicht vor. Auch an anderer Stelle werden gewisse Mängel dieser historisch-biographischen

Darstellung offensichtlich, wenn etwa von «einer schweren Hungersnot im Jahre
1817» gesprochen wird. Dabei wird nicht erkannt, dass es sich hier um ein internationales
Phänomen einer Klimaverschlechterung handelt, die durch den Ausbruch des Mount Ta-
bora im heutigen Indonesien ausgelöst wurde. Schliesslich überzeugt die Darstellung der
frühen Rezeption fürsorgerischen Denkens und Handelns bei R. nicht. Hier stellt der Vf.
Vermutungen auf, die nicht hinreichend historisch anhand von Quellen begründet werden.
Diese Problematik wiederholt sich auch, wenn Klein die religiöse Entwicklung zu beschreiben

versucht. Hier wäre m. E. aufgrund der doch eher bescheidenen Quellengrundlage
mehr Zurückhaltung geboten gewesen.

Nach seiner Jugend in Hamm an der Sieg leistete R. seinen Militärdienst in Köln ab, wohl
mit dem Hintergedanken, auf diesem Wege sich für einen Verwaltungsberuf qualifizieren
zu können. Als er 1843 aus dem Militärdienst ausschied, wirkte er in verschiedenen
Verwaltungsbehörden wie etwa im Landratsamt Mayen und wurde 1847 Bürgermeister von
Weyerbusch im Landkreis Altenkirchen. R. setzte sich für den Bau einer Schule und für die
allgemeine Verbesserung der Infrastruktur ein. Da auch die Sorge für die Armen zu seinen
Aufgaben gehörte, hatte er nach den Missernten 1845/46 einen weiteren Schwerpunkt zu
setzen, dem er grosse Aufmerksamkeit widmete und schliesslich einen Konsumverein
gründete. In seiner neuen Wirkungsstätte im benachbarten Flammersfeld widmete sich R.
den strukturellen Problemen der kleinbäuerlichen Landwirtschaft und setzte sich für
langfristige Kredite für die Landbewohner ein. Auch in der folgenden Wirkungsstätte in
Heedesdorf bei Neuwied sah sich R. von sozialen Problemen herausgefordert, so dass er den
«Heedesdorfer Wohltätigkeitsverein» ins Leben rief. Dies war ein Verein Begüterter, der
Mittellosen half. Später wurde beschlossen, dass auch jeder Darlehensnehmer Mitglied
werden musste. 1864 schliesslich wurde der Verein in einen Darlehenskassenverein mit
Sparkasse umgewandelt, der damit der Urtyp der Raiffeisen'schen Darlehenskassenverei-
nc wurde.

Immer wieder wird in der vorliegenden Arbeit versucht, die religiösen Bezüge und
Einflüsse auf R.s Programme der Armenfürsorge und des Genossenschaftswesen zu erhellen.
Dies ist m. E. nicht hinreichend gelungen. Das liegt möglicherweise daran, dass dieser
Nachweis von falschen Voraussetzungen ausgegangen ist. Es scheint vielmehr so, als läge
bei R. eine allgemeine bürgerliche religiöse Prägung vor, die aber nicht unbedingt als
besondere Motivation für sein sozialreformerisches Anliegen diente. Möglicherweise macht
es ja gerade die Besonderheit von R. aus, dass er von einer anderen Basis aus - als etwa ein
Wichern - die gesellschaftlichen Verhältnisse analysierte und darum zu eigenständigen und
relativ erfolgreichen Modellen der Armenfürsorge im ländlichen Raum kam. Schliesslich
sollte doch stärker berücksichtigt werden, dass R. nicht als Theologe oder erweckter
«Laie», sondern als nüchtern denkender und handelnder Verwaltungsbeamter tätig wurde.
Insofern erinnert R. eher an einen Sozialreformer wie Ketteier.



Rezensionen 283

Trotz dieser Einwände legt der Vf. ein Buch vor, das Licht in ein lange vernachlässigtes
Feld des sozialen Protestantismus wirft.

Thomas K. Kuhn,Basel

Kevin J. Vanhoozer (Hrsg.): The Trinity in a Pluralistic Age. Theological Essays on Culture
and Religion, Grand Rapids/Cambridge 1997. 166 S., ISBN 0-8028-4117-1.

Trinitätstheologie hat Konjunktur. Jedes Jahr erscheinen mehrere Bücher zum Thema,
von denen die meisten die Trinität mit Gemeinschaft und Beziehung, mit Einheit und Vielfalt

in Beziehung bringen. Eine trinitarische Theologie scheint sich besser als eine christo-
zentrische für eine Situation der Pluralität zu eignen. Sowohl die plurale westliche Kultur
als auch die örtlich wie weltweit vorhandene Pluralität der Weltreligionen fordern Theologie

und Kirche heute zu einer kreativen, plausiblen Antwort heraus. Eine trinitarische
Theologie kann darauf offener und flexibler eingehen - allerdings um den Preis grösserer
Abstraktheit. Es fällt Christen manchmal schwer, den Gott, an den sie glauben, in diesen
Konstruktionen wiederzuerkennen.

Zur Frage der Trinität, genauer der Trinitätslehre in einer pluralen Situation will der
vorliegende Sammelband einen Beitrag leisten. Er ist aus der Fünften Edinburgher Dogmatik-
konferenz hervorgegangen, die im Herbst 1993 stattgefunden hatte. Ihr lag nach Auskunft
des Herausgebers in der Einleitung folgende Arbeitshypothese zugrunde: «...the doctrine
of the Trinity, with its dual emphasis on oneness and threeness as equally ultimate, contains
unexpected and hitherto unexplored resources for dealing with the problems, and possibilities,

of contemporary pluralism.» Mehr noch: «Indeed, it may be...that the Trinity provides

the only ontological ground for harmonious reconciliation rather than a violent repression

of the plurality that so marks our age.» (x) Der Anspruch ist, wie schon im Titel (Theological

Essays on Culture and Religion), hoch gesteckt. Ihre gegenüber dem Pluralismus
positive Grundtendenz ist erstaunlich, wenn man bedenkt, dass die Beiträge von einer
explizit evangelikalen, konservativen Seite kommen. Sie betonen die bleibende Bedeutung
von Mission, einer Mission allerdings, die den anderen wahrnehmen will und den Respekt
vor ihm betont. Dass es sich dennoch nicht um einen voll gleichberechtigten Dialog handelt,

zeigt sich bereits im Beitrag von Gerald Bray über die frühchristlichen Apologeten.
Diese hätten sich zwar mit der herrschenden Kultur und Philosophie befasst, jedoch in
eindeutig missionarischer Absicht, nämlich um die Überlegenheit des Christentums aufzuweisen.

Wer in ihnen Diplomaten suche, finde statt dessen Evangelisten. Einen anderen
Grundtenor schlägt etwa Trevor Hart in seinem Beitrag über Karl Barth an, der auch in
anderen Beiträgen des Sammelbands Widerhall findet: Die biblische Offenbarung sei das
bleibende und einzige Kriterium und an den dreieinen Gott Jesu Christi gebunden.

Kritisiert wird insbesondere die Unterbewertung der Christologie etwa im ökumenischen

Koinonia-Begriff (Lesslie Newbigin) und die Überbetonung des «Sozialen» in der
neueren Trinitätslehre. Stephen Williams etwa fragt, ob der trinitarische Gedanke wirklich
besser zum Verständnis des Menschlichen und der menschlichen Liebe beiträgt als der
alttestamentarische Monotheismus; Henri Blocher sieht die Trinitätslehre (entgegen gängiger
Lehrmeinung) bereits im Neuen Testament ausgeführt und verteidigt die Unabhängigkeit
des dreieinen Gottes gegenüber menschlicher Einheit und Vielheit. Mit der Frage anderer
Religionen befasst sich etwa Roland Poupin, der im islamischen Sufismus, vor allem bei Ibn
Arabi (1165-1240), eine Offenheit gegenüber der Gottmenschheit und der Trinität in der
Dreieinheit von «Liebe-Liebender-Geliebter» für möglich hält. Herausgeber Kevin
Vanhoozer hingegen kritisiert die pluralistische Religionstheologie (etwa von John Hick und
Paul Knitter) als exlusiv (sie!), repressiv, ideologisch und konturlos; Vorwürfe, die man
sonst eher andersherum gewohnt ist. Statt den mit Knitter und Hans Küng sprichwörtlich
gewordenen «theologischen Rubikon» zu überqueren, solle man in ihm angeln und dabei



284 Rezensionen

eine deutliche eigene Position mit Toleranz gegenüber anderen verbinden. Der trinitari-
sche Gott ermögliche zwar eine pluralistische Sicht, bleibe jedoch der Gott der Christen. In
die gleiche Richtung tendiert Colin Gunton, für den die Schöpfungslehre die Basis für eine
heute notwendige universale Rationalität darstellt, jedoch gegenüber einer natürlichen
Theologie eng an die biblische Offenbarung gebunden bleiben muss. Weitere Beiträge
befassen sich mit den schon klassisch gewordenen trinitarischen Entwürfen von Karl Barth
(Trevor Hart), Karl Rahner (Gary Badcock) und Jürgen Moltmann (Richard Bauckham).

Die Beiträge bemühen sich um eine genaue Wahrnehmung der besprochenen Ansätze
aus der sozialen Trinitätslehre und der pluralistischen Religionstheologie. Wer eine evan-
gelikale, aber differenzierte Kritik daran sucht, wird in diesem Buch fündig werden. Die
Kritik hat durchaus ihr Recht, etwa da, wo sie nach Unterscheidungskriterien fragt und um
die Konturen eines als christlich erkennbaren Glaubens fürchtet. Sie fällt allerdings, wie ich
finde, zu einseitig aus und lässl eine eigene Auseinandersetzung mit Kultur und Religion
weitgehend vermissen. Sie kommt über allgemeine Postulate zur Bedeutung der Trinität
für unsere heutige, plurale Situation leider nicht hinaus.

Rudolf von Sinner, Basel

G. Müller u.a.. Theologische Realenzyklopädie, Bände 25-28, de Gruyter, Berlin/New
York. 787, 816, 807, 804 S.

Wieder pünktlich (die Bände 27 und 28 sogar in schneller Folge nacheinander) sind die
letzten Bände erschienen, diesmal unter der Redaktionsleitung von Dr. Claus-Jürgen
Thornton. Der Umfang reicht von «Ochino» bis zu «Religionsphilosophie», wobei umfang-
mässig zwei Bände (ca. 1600 Seiten) auf den Buchstaben «P» entfallen. Einmal mehr ein
eindrücklicher Hinweis darauf, dass dieses enzyklopädische Unternehmen für Jahrzehnte
als das theologische Nachschlagewerk dienen wird, dem in deutscher Sprache auf evangelischer

Seite nichts Ähnliches an die Seite gestellt werden kann. Man fragt sich deshalb,
warum daneben wieder Neuausgaben anderer Lexiken geplant werden, die ja doch nichts
anderes als die gleiche Materie nochmals anbieten können? Kleinerer Umfang scheint mir
dafür noch kein schlagendes Argument zu sein, da man ja auch lange Artikel der TRE
«überfliegen» kann, wenn es sein muss; zudem möchte man nicht wegen der gebotenen
Kürze auf die reichhaltige Stichwortliste der TRE verzichten.

Es fügt sich so, dass in den neu vorliegenden Bänden die Hauptfestzeit der Christenheit
zur Sprache kommt: Ostern/ Pfingsten. Dazu gehört der Artikel über «Passionsfrömmigkeit»

(U. Köpf), der aus unerfindlichen Gründen (zu spät eingetroffen?) statt im Band 26

am Schluss von Band 27 erscheint. Es ist ein Glücksfall, dass dieser letztere Artikel noch
untergebracht werden konnte, da er in vorbildlicher Weise die ganze Spannweite (auch
ikonographisch) der sich erst im Mittelalter entfaltenden Passionsfrömmigkeit, die so tiefe
spirituelle Spuren im Abendland hinterlassen hat, entwickelt (dazu gehört ergänzend der
kurze Artikel «Passion [musikalisch]» in Band 26, S. 44-46).

Die beiden Stichworte «Ostern» (Bd. 25,517-537) und «Pfingsten» (Bd. 26,379-398) sind

parallel gestaltet, indem zuerst historisch die Entwicklung und theologische Bedeutung des

jeweiligen Festes dargestellt wird, dann die darauf bezügliche Predigtliteratur, schliesslich
die Ikonographie (im Fall «Pfingsten» wird die Systematik allerdings auf die Spitze getrieben,

da für die neutestamentlichen Grundlagen des Pfingstfestes noch ein eigener Bearbeiter

zugezogen wurde).
G. Visonàs Beitrag (übersetzt von K. Schäferdiek) gibt im Anschluss an Cantalamessa

und Auf der Maur einen ausgezeichneten Überblick über die Geschichte des Osterfests; H.
Schroeter und P. Maser befassen sich mit der Predigt bzw. mit der Ikonographie von
Ostern.



Rezensionen 285

Nach einer einleitenden Analyse des Pfingstberichts von Acta 2 durch A. Weiser widmet
sich K.-H. Bieritz der Darstellung der Geschichte des Pfingstfests sowie dessen praktisch-
theologischen Aspekten. Auch er stützt sich auf das Handbuch von Auf der Maur und hat
somit die gleichen Perspektiven wie Visonà für Ostern. H. Schröer und P. Sevrugian (frühere

Redaklorin der TRE schliessen ihre Beiträge zur Pfingstpredigt und -ikonographie
an.

Diesmal habe ich mir insbesondere die Frage gestellt, ob und inwieweit in der TRE
neben historischer und systematischer Information auch eine ausgesprochen aktuelle Thematik

zum Zuge kommt. In den hier rezensierten Bänden war die Ausbeute eher gering an
Umfang, aber gewichtig vom Inhalt her. Ich gebe sie in alphabetischer Reihenfolge wieder.

Ausgezeichnet ist der Beitrag von J. Moltmann zum Stichwort «Ökologie» (Bd. 25, 36-
46): auf wenigen Seiten ist in ihm eine Fülle von originellen theologischen Gedanken zu
diesem gewiss zukunftsträchtigen Thema ausgebreitet, die der Tübinger Theologe auch in
seinen Büchern vertritt; es ist zu hoffen, dass sie eine nachhaltig stimulierende Wirkung
haben werden.

Weniger erfreulich ist der aktuelle Stand der ökumenischen Bewegung, wie sie sich in
(charakteristisch!) zwei Beiträgen «Ökumene» (Bd. 25, 46-77; Vf. ist der Leiter des Bens-
heimer konfessionskundl. Instituts, R. Frieling) und «Ökumenismus» (Bd. 25, 77-86; Vf. ist
H.-A. Raem im Vatikan) präsentiert: hier der Weltkirchenrat - dort das 2. Vatikanische
Konzil, darüber hinaus ist wenig zu verzeichnen. Stellt man daneben, was von den «Orthodoxen

Kirchen» (Bd. 25,423-464; Vf. in ist F. von Lilienfeld, die einen sehr verdienstvollen
Überblick beisteuert) in dieser Beziehung zu erwarten ist, ist man nicht eben entzückt (siehe

auch «Panorlhodoxe Konferenzen» von A. Kallis, Bd. 25, 615-624).
Wirklich verheissungsvoll sind die neuen Perspektiven, die sich beim Stichwort

«Pluralismus» eröffnen (Bd. 26,717-742; Vf. P. Gerlitz, C. Schwöbel, A. Grözinger). Die
interkonfessionelle Oekumene wird zunehmend durch eine interreligiöse abgelöst und überboten.
Es zeichnet sich hier ein neues Paradigma ab, das einen Wandel im Denken mit sich bringt.
Wir befinden uns in einem Stadium multikultureller Gesellschaft, das religiösen Pluralismus

als theologisches Programm herausfordert. Es verdient hervorgehoben zu werden,
dass sich die Wissenschaftliche Gesellschaft für Theologie an ihrem vorletzten Kongress
dieser Aufgabe gestellt hat («Pluralismus und Identität», Gütersloh 1995).

Natürlich kommen noch in vielen anderen Artikeln aktuelle Themen zur Sprache, z.B.
in «Politik und Christentum» (Bd. 27, 6-22; Vf. M. Honecker), in «Postmoderne» (Bd. 27,
82-95; Vf. C. Strube, D. Brown, B. Beuscher), in «Rassismus» (Bd. 28,142-161; Vf. M. Ban-
ton, E. Adler), u.a. Auffällig ist, dass «Psychiatrie», «Psychoanalyse/Psychotherapie» und
«Psychologie» zusammen nur ganze 27 Seiten beanspruchen (Bd. 27, 672-699), wobei die
Übernahme der diesbezüglichen Methoden in der praktischen Theologie kaum berührt
werden. Es ist zu hoffen, dass das Versäumte im Artikel «Seelsorge» noch nachgeholt wird.

Um die Leserinnen nicht zu ermüden, gebe ich im folgenden nur eine Liste der
«Längsschnitte» in den besprochenen Bänden, die jeweils mindestens 40 Seiten umfassen, ohne sie
zu kommentieren.

«Offenbarung» (Bd. 25, 109-209); «Opfer» (Bd. 25, 253-299); «Papsttum» (Bd. 25, 647-
695); «Prädestination», Bd. 27,98-160); «Predigt» (Bd. 27,225-331 ); «Priester/Priestertum»
(Bd. 27, 379-435); «Propheten/Prophetie» (Bd. 27, 473-517); «Protestantismus» (Bd. 27,
542-580); «Recht/Rechtstheologie/Rechtsphilosophie» (Bd. 28,197-256); «Rechtfertigung»
(Bd. 28, 282-365); «Religion» (Bd. 28, 513-559); «Religionsgespräche» (Bd. 28, 631-681).

Zum Schluss möchte ich noch hinweisen auf den posthum veröffentlichten Beitrag von
Dirk van Damme über «Polykarp von Smyrna» (Bd.27,25-28); da er seine Ausgabe des
Polykarpmartyriums nicht mehr vollenden konnte, sind diese paar Seiten wie ein Vermächtnis,

das uns an diesen originellen und liebenswürdigen Kollegen erinnern wird.
Willy Rordorf, Neuchâtel



286 Rezensionen

Bernhard Ott, Missionarische Gemeinde werden. Der Weg der Evangelischen Täufergemeinden,

Verlag ETG, Uster 1996. 332 S., DM 48/SFr 42, ISBN 3-9520929-0-8.

Das Buch schliesst insofern eine Lücke innerhalb der schweizerischen (Frei-)Kirchenge-
schichtsschreibung, als bisher keine ausgewogene Darstellung der in der Schweiz entstandenen,

aber darüber hinaus verbreiteten Evangelischen Täufergemeinden (Evangelisch-
Taufgesinnter, Neutäufer, Nazarener, Apostolic Christian Church) vorlag. Immerhin handelt

es sich bei den Evangelischen Täufergemeinden (ETG) doch um eine respektable
Grösse innerhalb der heutigen freikirchlichen Landschaft der Schweiz. Aufgrund der
verstreuten Quellen war das Unterfangen nicht einfach zu bewerkstelligen. Wenigstens lag
dem Verfasser im Blick auf die Gründergestalt des aus der Aargauer Kirche stammenden
Theologen Samuel Heinrich Fröhlich aus Brugg (1803-1857) eine erste Studie vor (Die
Tauf- und Kirchenfrage in Leben und Lehre des Samuel Heinrich Fröhlich, VDM, Bern/
Frankfurt a.M. 1976), die aus der Feder des ehemaligen Hauptwiler Pfarrers Garfield
Alder stammt (der 1979 das Ehrendoktorat der Theologischen Fakultät der Universität Basel
erhielt).

Bernhard Ott ist aufgrund der für eine solche Untersuchung (auch) nötigen «Insider»-
Kenntnissen wie kaum ein anderer qualifiziert für die Darstellung dieser «Freikirchengeschichte».

Aufgewachsen in einer Ev. Täufergemeinde (wie der Rezensent) ist er heute
Studienleiter an der Europäischen Mennonitischen Bibelschule Bienenberg (Liestal) und
zugleich mitverantwortlich für die Ausbildung der Laienprediger innerhalb des Bundes der
ETG. Die hier anzuzeigende Studie ist Teil seiner missionswissenschaftlichen Forschungsarbeit

am Oxford Centre for Mission Studies (England). Sie stellt den Anspruch,
wissenschaftlich gründlich zu sein (Randnotizen mit Quellenangaben), ist jedoch allgemein
verständlich geschrieben. Der Autor hat ein dreifaches Leserpublikum im Blick: Zunächst die

Mitglieder der ETG als Hilfe zum Verstehen und Aufarbeiten ihrer eigenen Vergangenheit,

dann all jene, die neu zu dieser Freikirche gestossen sind bzw. einen Beitritt erwägen
und drittens weitere kirchenkundlich Interessierte wie Pfarrer, Prediger, Religionslehrer,
Studenten etc.

Nach Vorwort und Einführung besteht die Studie aus vier Hauptteilen, die im wesentlichen

die gut 150jährige Geschichte dieses freikirchlichen Gemeindeverbandes und der ihm
angeschlossenen Institutionen nachzeichnen. Die Arbeit schliesst mit einem «Nachwort»,
das die Geschichtsschreibung verlässt und unter dem Stichwort «Missionarische Gemeinde
an der Schwelle zum 21. Jahrhundert» einen programmatischen Blick in die Zukunft wagt.
Beigegeben ist eine Bibliographie. Beim Lesen ist stets zu bedenken, dass der Verfasser
aufgrund der oftmals unbearbeiteten und manchmal auch diffusen Quellenlage weitgehend
«Neuland» beschreiten musste. Es ist deshalb sehr zu hoffen, dass Detailstudien folgen, die
das Gesamtbild zu bestätigen, präzisieren oder korrigieren vermögen. Insbesondere wäre
wichtig, dass - im Blick auf die von Ott vorgenommene doppelte Herleitung der ETG aus
der Erweckungsbewegung einerseits und dem Alttäufertum andererseits - spätere
Untersuchungen noch deutlicher aufzeigen können, wie die theologische Verwandtschaft
zwischen Alt- und Neutäufertum historisch vermittelt wurde.

Dem gut lesbaren Buch ist ein breites Leserpublikum - auch aus anderen Konfessionen
und Denominationen als den Evangelischen Täufergemeinden - zu wünschen.

Beat Weber, Linden



Rezensionen 287

Gottfried Wenzelmann, Nachfolge und Gemeinschaft. Eine theologische Grundlegung des
kommunitären Lebens. Calwer Theologische Monographien, Reihe C, Bd 21 Calwer
Verlag, Stuttgart 1994 304 S.

Der Verfasser bietet in seiner Erlanger Dissertation eine Exegese der synoptischen Texte

über Berufung und Nachfolge unter dem Gesichtspunkt, was daraus für die Lebensform
der Kommunität Jesu mit seinen Jüngern und über die Rolle der Grundsätze Armut, Zölibat

und Gehorsam dieser Wandercharismatiker zu lernen sei. Dann entfaltet er seine Theologie

des kommunitären Christseins in der Gegenwart. Das kommunitäre Leben beginnt
und gründet sich auf die Berufung durch Gott, ein existentielles Betroffensein durch den
Nachfolgeruf des Herrn. Dabei sind zwei Arten von Berufung zu unterscheiden: die 'voca-
tio spiritualis', die allen Christen in gleicher Weise gilt, und die 'vocatio externa\ die bei
einer Gruppe von Christen die Gestalt einer unbürgerlichen Verwirklichung von Nachfolge
hat. Zu den Kriterien dieser Berufung gehören auch schöpfungsmässig-psychologische
Faktoren, die bei einem Novizen in einem längeren Prozess geprüft werden müssen.

Wenzelmann entfaltet dann die Grundsätze des kommunitären Lebens: Armut, Zölibat,
Gehorsam. Die Armut ist nicht in der philosophischen Bedürfnislosigkeit und nicht primär
sozial-kritisch begründet. Sie besteht aus der Verfügbarkeit für Gott und der Loslösung
von den Dingen und wird als Besitzlosigkeit des Einzelnen und als Gütergemeinschaft
praktiziert. Sie ist sekundär ein Protest gegen die Faszination des Reichtums und schliesst
Solidarität mit den Armen ein.

Das Zölibat sieht Wenzelmann im Zusammenhang mit der Ehelosigkeit Jesu und dem
Eunuchenspruch Mt 19, 12. Es besteht aus dem Einswerden mit dem wiederkommenden
Herrn und ist auch Widerspruch gegen die Vergötzung des Eros. Gott ist so wirklich, dass

man mit ihm ehelos und dennoch frei von Neurose leben kann. Durch ihn verwandeln sich
die Leidenschaften in völlige Liebe zum Nächsten.

Der Gehorsam ist die konsequente Unterordnung des eigenen Willens unter die Leitung
des Heiligen Geistes, der sich normalerweise durch den Leiter der Kommunität kundtut.
Wenzelmann meint nicht einen blinden Gehorsam. Denn die Weisungen der Leitung werden

mitbestimmt durch das Gespräch in der Kommunität, an dem jeder Einzelne
teilnimmt. Doch das bedeutet nicht eine Demokratisierung der Kommunität, bei der die
Mehrheitsbeschlüsse letzte Instanz sind.

Die drei Grundsätze, für die Wenzelmann den Begriff 'evangelische Räte' ablehnt, sind
ein verbindliches Engagement für die ganze Lebenszeit, wobei aber ein Austritt aus der
Kommunität nicht völlig ausgeschlossen ist, da neurotische Motive bei der Berufung
möglicherweise erst nach einigen Jahren zum Vorschein kommen. Die Kommunität versteht
sich selber als Gegenmodell gegen die Unverbindlichkeit des heutigen Christseins. Sie hat
das Charisma, diejenigen Aspekte des christlichen Glaubens darzustellen, die im
verbürgerlichten Christentum der Volkskirche zu kurz kommen.

Das Buch, das reichlich mit Zitaten aus der aszetischen Literatur ausgestattet ist, richtet
sich an Insider, die theologisch legitimieren wollen, warum sie sich für das kommunitäre
Leben entschieden haben. Wenzclmann argumentiert ständig apologetisch - gegen die
theologischen Kritiker der Kommunitäten, oder aggressiv, denn Kommunitäten sind nach
seiner Meinung ein heilsamer Stachel im Fleisch der Kirchen mit ihrem entscheidungslosen
Christentum.

Walter Neidhart, Basel

Matthias Pöhlmann, Lorber-Bewegung - durch Jenseitswissen zum Heil? (Bd. 4) 157 S.; Jan
Badewien, Reinkarnation - Treppe zum Göttlichen? (Bd.5) 162 S. Werner Thiede, Eso-



288 Rezensionen

terik - die postreligiöse Dauerwelle (Bd.6). Reihe Apologetische Themen, Friedrich
Bahn Verlag, Neukirchen Vluyn 1995. 136 S.

Die Schriftenreihe R.A.T., von der uns die Bände 4-6 zugesandt wurden, will Informationen

über neorcligiöse Gruppen, von einem protestantisch-kirchlichen Standpunkt aus
beurteilt, bieten. Es wird ein Kompromiss angestrebt zwischen wissenschaftlicher und
allgemein verständlicher Darstellung.

Pöhlman (Bd. 4) erzählt die Biographie von Jakob Lorberf 1800-1864). Dieser hat in
seinem 40.Lebensiahr eine Berufung zum «Schreibknecht Gottes» erlebt und von da an ein
Schrifttum von lO'OOO Druckseiten verfasst. Pöhlmann berichtet über den Inhalt der Schriften,

über psychologische und theologische Deutungen, über die Verbreitung der Lehren
von Lorber und über heutige Anhänger und stellt diese in den Zusammenhang von andern
Prätendenten von Neu-Offenbarungen (z.B. Swedenborg). Er übt auch Kritik an ihnen auf
Grund von Barmen 1 und der Bibel. Thiede (Bd. 6) ist von den drei Autoren der heftigste
Polemiker. Für ihn gehört «Polemik unabdingbar zur Bewegung des theologischen Denkens

und Sprechens». Sie ist «ein notwendiger Bestandteil des kirchlichen Dienstes». In
seinem Buch äussert er sich über verschiedene Weltanschauungen und Praktiken, die mit den

Begriffen Esoterik, Okkultismus, Satanismus und New-Age bezeichnet werden auch über
Theosophie, Astrologie, Scientology). Aber er bietet darüber keine sachlichen Informationen,

sondern geistes- und philosophiegeschichtliche Zuordnungen und Verketzerungen.
Es wundert nicht, dass auch die Vertreter der pluralistischen Religionstheologie (z.B.
M.von Brück, P.Knitter, L.Swidler), ohne jedes Verständnis für deren Anliegen, als esoterische

Häretiker verurteilt werden. Thiede betont zwar immer wieder, dass er zum Dialog
mit den Anhängern des «postreligiösen» Denkens (so nennt er seine Gegner gern, - ein
Begriff, dessen Bedeutung ich nicht verstehe) bereit sei, aber im Stil der traditionellen
Polemiker kämpft er gegen sie auch, indem er sie verächtlich macht: Der bekannte Autor
G.Wehr wird «der gelehrte Diakon» genannt - als ob dessen nicht üblicher Ausbildungsweg

etwas über die Qualität seiner Bücher aussagen könnte. Auch Einzelaussagen, die
sachlich falsch sind, lassen sich finden»: H.D. Leuenberger ist nicht «ehemaliger katholischer

Priester».
Badewien (Bd. 5) berichtet über die heutigen Vertreter des Reinkarnationsglaubens,

gibt einen Überblick über die Geschichte dieses Gedankens im Abendland und zeigt, warum

es von seinem Bibelverständnis her keine Synthese von christlichem Glauben und Re-
inkarnation geben kann. In einem Anhang bietet er interessante Texte zum Reinkarnati-
onsglauben (z.B. H.Heine, Aus den «Reisebildern», und Rudolf Steiner).

Auch dieses Buch erfüllt das Plan-Soll an Polemik. Der Reinkarnationsglaube sei die
«Spielwiese für die, welche der Vergänglichkeit des Lebens nicht so recht ins Gesicht sehen
und den Tod verharmlosen wollen» - nicht gerade einladend für einen Dialog! Bei Thiede
und bei Badewien liest man Schuldzuweisungen an die protestantische Theologie, die mit
ihrem Eingehen auf Fragen der Aufklärung beim Kirchenvolk ein Defizit an reiner
biblischer Lehre verursacht habe, das jetzt durch religiöse Surrogate aufgefüllt werde.

Walter Neidhart, Basel


	Rezensionen

