Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 3

Artikel: Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1, 48) : die Bedeutung der
Nathanaelperikope fur die Gesamtrezeption des Johannesevangeliums

Autor: Fenske, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878024

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48)

Die Bedeutung der Nathanaelperikope fiir die Gesamtrezeption
des Johannesevangeliums

1. Einleitung

Dieser Aufsatz wird mit Schwerpunkt auf Joh 1,43-51 darlegen, dass der
Autor die bei Mk 11,12-25 offene Moglichkeit, dass Juden zum Glauben an
Christus finden konnen, exemplarisch an der Figur des Nathanael dargelegt.
Nathanael wird mit Hilfe der Jakobtradition als «Israelit ohne Falsch» be-
schrieben, der — wie Jakob in Bethel den Heiligen Ort erkennt — in Jesus den
Ort erkennen wird, an dem Gott handelt. Nathanael wird jedoch nicht als Ge-
gensatz zu Jakob oder zu Menschen seines Volkes als «Israelit ohne Falsch»
bezeichnet. Seine Figur dient, worauf die Nennung des Feigenbaums hin-
weist, der Lesergewinnung.'

2. Aufnahme von Mk 11-12 durch Joh 1,43-51

Dass Johannes sein Evangelium® nach dem Prolog mit Johannes dem Téu-
fer und mit der Berufung einiger Jiinger beginnt, zeigt, dass er der noch jun-
gen Tradition der Evangelien, hier wohl dem MKEy, folgt® — dennoch sind be-
kanntlich kaum inhaltliche Parallelen zu Mk 1 erkennbar®. D.h. das Evange-
lium wird in markinischer Tradition stehen, doch hat Johannes sie in seinem
Sinne umgearbeitet.’

Dann verlisst er den Faden des MKEv und kommt auf Mk 11,12ff.° zu
sprechen. Bevor das nidher begriindet wird, sei noch betont, dass Johannes im
Unterschied zu den Synoptikern seinen Protagonisten weitgehend in Jerusa-
lem wirken lisst — der Heimat des Propheten (Joh 4,447)?® Und so beginnt er

! Literatur s. im Anhang.

2 Auf die Frage nach der Johannes-Schule, den Redaktoren etc. werde ich nicht einge-
hen. Ich werde allgemein von Johannes, dem Evangelisten, dem Evangelium reden.

* Dass die Diskussion iiber Verwendung der Synoptiker bisher noch zu keinem befrie-
digenden Ergebnis gefiihrt hat, ist bekannt, kann jedoch an dieser Stelle nicht vertieft wer-
den. Johannes behandelt die Synoptiker meines Erachtens so wie er nach Schuchard
alttestamentliche Schriften verwendet: «John feels free to substitute appropriate syn-
onyms for certain terms in the passages he recalls.» (151) Und: «John introduces into his
citations textual materials external to the passages he actually cites.» (152)

* Diese Frage nach dem Verhiltnis dieses Beginns zu den Parallelen der Synoptiker
wird im Anschluss an 1,1-51 in fast allen Kommentaren erldutert.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 211

sein Evangelium mit Texten, die im MkEv den Beginn des Wirkens Jesu in
Jerusalem anzeigen. Dazu gehoren die Verfluchung des Feigenbaumes — die
Tempelaustreibung — die Diskussion mit den Jerusalemer Autoritdten. Im
JohEv handelt es sich um Nathanael unter dem Feigenbaum — die Tempelaus-
treibung — die Diskussion mit Nikodemus.

Dass die Perikope von der Tempelaustreibung vorgezogen wurde, bedarf
keiner Darlegung, das wird in den Kommentaren, in denen Synoptiker als
Grundlage des Evangeliums angesehen werden, diskutiert.”

Begriindet werden muss diese Aussage im Bezug zur Feigenbaumge-
schichte und zur Nikodemusbegegnung. Nach Johannes beginnt Nikodemus
sein Gesprich dhnlich wie seine Kollegen im MKEv'":

"Hv 8¢ avBpwmnog £x tdv Paproaimv, Nikodnuog dvouo avtd, apyov t@v Tov-
daiwv: 0vtog MABEV TPOg AHTOV VUKTOC Kal elmev avt® paPpl, oldauev dti dno
B0t €Anhubog 818dokaA0g 0VSELS YOp dVUvaTol TaDTA TO ONUELD TOLELY O GV
TOLELG, €0V UM 1 0 Oedg uet avtod. (3,1f.)

Im MKEv lauten die Eingangsworte:

Kal arootéAlovoty tpog avtov tvog tdv Paproaimv kol tdv Hpodiavav
iva avTov Aypevomoy AOYm. Kol EABOVTEC AEYOUGY QUTH" S180CKOAE, OT8OUEV
611 GANONG €1 Kol 00 PELEL GOL TEPL OVIEVOS 0V Yap PAENELC EIC TPOCOTOV Gv-
Bponwv, GAL €’ aAnBelag v 080v 0D BeoD diddokerg (12,131.)

Die Gemeinsamkeiten (s. t@v ®opiooionv, Tpog aOToV, dS18doKarog, 018oueY
6t) sind deutlich.!" Auf Abweichungen sei hingewiesen: «Lehrer» konnte Jo-

> Dass Johannes die synoptische Tradition umgeschrieben hat, s. z.B. Dowell 19-37.
Zur Unterstiitzung der Aussage, dass Johannes Tradition umprigt, sei auf eine mogliche
Neuformulierung von Lk 16,19-31 in Joh 11 hingewiesen. Dazu s. Haenchen 53 Anmer-
kung 1, der allerdings davon ausgeht, dass Johannes die Synoptiker nicht kannte, sondern
miindliche Traditionen aufgenommen hat. Dass der Evangelist bei der Wiedergabe der
synoptischen Tradition (vielleicht auch miindlichen Tradition) «stark von erziihlerischen
und theologischen Tendenzen geleitet ist», spricht Schnackenburg 357 aus. Weitere
Anklinge s. dort.

% Bzw. dessen Tradition, s. Pesch 189f.

7 Auch hier wird moglicherweise die synoptische Tradition (vgl. Mk 6.4 parr.) mit eige-
nen Worten wiedergegeben. Dazu s. Barrett 263; Schnackenburg sieht diese Stelle als Vor-
ausblick auf das Wirken in Galilda (494).

¥ Thyen: Im JohEv liegt «strukturell eine dramaturgische Aufspaltung des einen
Todespassa in drei vor.» (202) Vielleicht hat Johannes diese vollzogen, um Jerusalem her-
vorheben zu konnen. Das «Todespassa», d.h. damit auch Jerusalem, hat seine Auswirkun-
gen selbst auf die Geschichten, die in Galilda spielen (z.B. 2,4; 6,521f.).

 Wobei darauf hinzuweisen ist, dass die Synoptiker und Johannes Worte gemeinsam
haben, doch nicht an denselben Stellen im Kontext. Johannes hat an einer Stelle tiber Mk
11,15-17 hinaus eine grossere Entsprechung zu Mt 21,12f.: e€€Baiev ndvtag.

1 Vgl. auch K. Aland, Synopsis quattuor evangeliorum, Stuttgart 1985, Nr. 280.

! Eine Mischung aus johanneischer und markinischer Tradition finden wir im Papyrus
Egerton f 2" 818doxole ... oldopev [ano O(e0)d] eMivbag ... (zitiert nach Aland, Synopsis
Nr. 27).



212 Wolfgang Fenske

hannes dem Nikodemus nicht als Anrede in den Mund legen, denn er beno-
tigte sie zur Charakterisierung Jesu. Die weiteren Aussagen: «von Gott ge-
kommen», «Zeichen», «Gott mit ihm» sind fiir johanneische Ausdrucksweise
typisch und moglicherweise Uminterpretationen (s. Kursivdruck).'” Die ne-
gative Darstellung der Gegner der markinischen Einleitung konnte Johannes
nicht iibernehmen, weil er mit der Nikodemusgeschichte ein anderes Ziel ver-
folgte als Markus mit seinem wiedergegebenen Gesprich."®> Danach trennen
sich die Inhalte der Texte.

Ein weiterer Beleg fiir die hier dargelegte Interpretation konnte die Orts-
angabe «Bethanien» sein. Markus fithrt diese Ortsangabe erst Mk 11,1.12 als
Aufenthaltsort Jesu ein, wihrend Johannes diesen Ort schon zu Beginn des
Evangeliums mit der Johannestaufe verbindet (1,28).

Betonter soll der Nathanael-Berufung nachgegangen werden. Markus be-
richtet in 11,12-14.20-25 davon, dass Jesus auf seinem Weg nach Jerusalem ei-
nen Feigenbaum von fern sieht, doch nahegekommen an ihm keine Frucht
findet, «denn es war keine Zeit fiir Feigen», und er verflucht den Baum. Als
sie wieder an ihm voriibergehen, war er verdorrt. Darauf macht Petrus Jesus
aufmerksam, und Jesus spricht iiber den Glauben, der selbst einen Berg ins
Meer versetzen kann. Es schliesst sich die Belehrung an: Was ihr erbittet,
wird euch gegeben, wenn ihr glaubt.

Diese Geschichte wird auch so verstanden, dass der Feigenbaum als Bild
fiir das Volk Israel verwendet wird. Weil das Volk keine Frucht bringt, ver-
flucht Jesus dieses.' Bei Markus schliesst sich die Belehrung iiber Glauben
und Gebet an, was meines Erachtens darauf verweist, dass der Glaube mit
Gebet auch Unmogliches zu vollbringen vermag — eben im Sinne des Kontex-
tes: es ist fiir das Volk nicht alles verloren.

Dass der Feigenbaum fiir das Volk bzw. die Frucht des Volkes stehen kann, das zeigen
Jer 8,13; 24,1ff.; Mi 7.1; in einem Parallelismus kann er verbunden mit dem Weinstock als
Metapher fiir Israel und die Viter in Hos 9,10; Mt 7,16 Par. Lk 6,44; Lk 13,6-9; LAB 37,3
genannt werden." Der Hinweis auf die «Unzeit» mag zeigen, dass nach Markus eben nicht
in der rechten Zeit nach der Frucht des Volkes gesucht wurde — also in einer anderen Zeit
Frucht zu finden sein wird, auch wenn das mit der Verfluchung in Spannung steht, da der
Baum ja zerstort ist. Aber meines Erachtens ist der Text auch in einem anderen Sinne zu

12 Schnackenburg: «Eine hofliche Ubertreibung wird es sein, wenn er (sc. Nikodemus)
seine Standesgenossen in sein Urteil einschliesst (oidauev).» (380) Die oben genannte
Beobachtung erklirt den Grund fiir das Vorkommen von oidapuev: Es liegt ein Uberbleib-
sel aus markinischer Tradition vor. (S. auch Anmerkung 3.)

'3 Dass Johannes nicht schon die Einleitungsfrage von Mk 11,27-29 herangezogen hat,
das hingt damit zusammen, dass dieser Abschnitt mit der Tempelaustreibungsgeschichte
zusammengebunden ist und in Joh 2,18ff verarbeitet wurde. Vgl. auch Aland, Synopsis Nr.
276.

4 Literatur s. Bultmann/Theissen/Vielhauer 1979°, 83, dort auch andere Deutungen.
Dagegen z.B. Pesch 195.

> Vgl. Gnilka 1979, 123f.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 213

verstehen. Wenn nach alttestamentlichen Aussagen das Volk nicht Gottes Wege gegangen
ist, dann zerstort Gott dessen Wein und Feigenbidume (z.B. Jer 5,17; 8,13; Hos 2,14; Am 4,9;
vgl. Jo 1,7.12; Wein und Feigen anderer Volker s. Ps 105,33; Jes 34,4). So nimmt auch hier
Jesus die Lebensgrundlage des Volkes. Wie jedoch in alttestamentlichen Schriften wieder
neue Feigenbdume verheissen werden (Mi 4,4; Sach 3.,10; Jo 2,22), so bleibt in diesem
Gleichnis mit seinem Kontext durch den Hinweis auf Glauben und Gebet dieser Weg ge-
offnet.

Als weiterer Anklang ist zu nennen, dass Jesus den Nathanael unter dem
Feigenbaum wie den Feigenbaum von fern gesehen hat (vgl. Mk 11,13, was
bei Johannes freilich nicht wortlich formuliert, jedoch intendiert wird). Eben-
so sei auf tfj énatplov €€eABovtav (MKk 11,12) bzw. ) €navplov e€elbeiy (Joh
1,43) als mogliches Indiz fiir eine Parallele verwiesen (vgl. auch Joh 1,35.29;
nicht so die Parallele bei Matthidus) wie auch auf eOpiokw in Joh 1,41.43.45
und Mk 11,13 (2mal), das im Einzugsbereich dieser Geschichte haufig vor-
kommt.'

Aulffillig ist die Betonung, dass Nathanael als ein «(wahrer)'” Israelit ohne
Falsch» bezeichnet wird. An diesem Menschen aus dem Volk finden wir also
die erwartete Frucht.

Wenn eine Verbindung von Mk 11 und Joh 1-3 behauptet wird, dann stellt sich die Fra-
ge: Was macht das Weinwunder von Kana, das keine Parallele im MkEv hat, an dieser Stel-
le? Dazu einige Uberlegungen: a) Johannes spricht mit seiner Tradition zu Beginn des Wir-
kens Jesu von dessen Wundertitigkeit. b) Er mochte betonen, dass Jesus sein erstes Wun-
der in Kana vollbracht hat (das muss hier nicht weiter dargelegt werden). Nach Markus fin-
det das erste beschriebene Wunder in Kapernaum statt. Johannes hebt den Vorrang Kanas
hervor, was 4,46 noch einmal geschieht. Erst nach dem Wunder geht Jesus mit den Seinen
nach Kapernaum. c¢) Jesus muss gemiiss der Tradition das erste Wunder in Galilda vollbrin-
gen. d) Johannes kann dieses Wunder nicht der Nikodemusgeschichte folgen lassen, weil er
Nikodemus schon die Zeichen ansprechen lésst, die Jesus tut. e) Er kann es auch nicht vor
die Jiingerberufung stellen, da hier die Johannesbekenntnisse bzw. die damit zusammen-
hingenden Jiingerberufungen auseinandergerissen werden wiirden. f) Dass das Kana-
Wunder Aspekte aufgreift, die in der vorangehenden Perikope ausgesprochen wurden, das
wird in Kommentaren erkannt und braucht hier nicht vertieft werden. g) Das Kana-Wun-
der bietet mit seinem Hinweis auf die Passion zu Beginn des JohEv ein wichtiges Vorzei-
chen. (Vergleichbar mit Mk 3,6.)

3. Nathanael und der Feigenbaum

Wer war Nathanael? Es wird berichtet, dass Jesus Philippus in die Nach-
folge ruft.' Philippus ruft Nathanael zu Jesus.'” Wiihrend Philippus im Evan-

1® Vgl. auch die Anrede «Rabbi» (Mk 11,21; Joh 1,49) wie das «Amen» (Mk 11,23; Joh
1,51) — was aber beides hiufig auch unabhiingig von dieser Geschichte begegnet.

'7 Dazu s. unten.

'® Der Text ist kaum mehr richtig zu verstehen. Darauf braucht an dieser Stelle nicht
weiter eingegangen werden.



214 Wolfgang Fenske

gelium noch zweimal genannt wird (6,7f; 12,22), kommt Nathanael nicht mehr
vor, ausser in dem Nachtragskapitel 21.* Hier wird betont, dass Nathanael
aus Kana kam. Meines Erachtens ist diese Ortsangabe aus Joh 1f. erschlossen
worden.

Der Name Nathanael ('7&;!1;) ist eine Zusammensetzung aus 71 + X (Gott gibt, hat
gegeben). Feige heisst auf hebr./aram.: 7IXD, also bis auf  aus Natanel bzw. T aus Feige
kommen alle Buchstaben im Namen vor.?' Hier liegt wohl eine Paronomasie vor. Dass hier
eine derartige Beziehung vorliegen kann, das wird auch daran deutlich, dass dieser Name
sonst als Jiingername nicht vorkommt. Dass Bartholomius in den Jiingerlisten (mit Aus-
nahme Apg 1,13) im Anschluss an Philippus genannt wird, lésst einige vermuten, dass Bar-
Tholomius das Patronymicum zu Nathanael ist.”” Nathanaels alttestamentliche Namens-
vettern lassen nicht viel iiber den literarischen Menschen erkennen. Der Name kommt im-
mer im Zusammenhang anderer Namen vor — und zwar (mit einer Ausnahme) positiv
(Num 1,8; 2,5; 7,18.23; 10,15; Esra 10,22; Neh 12,21.36; I Chron 2,14; 15,24; 24,6; 26.,4; 11
Chron 17,7; 35,9). Zur Zeit der Abfassung des Evangeliums gibt es einen Rabbi Simeon b.
Nathanael (80-120) (Barrett 184;s. ARN II 30)*. Und so konnte, nach Brown, insgesamt
die Tradition aufkommen, die Nathanael zu einem Rabbi oder Schriftgelehrten machte
(83; vgl. Schulz 42). Ein weiterer Namensvetter aus dem ersten Jahrhundert wird Josephus,
Ant. 20,14 (20,1,2) genannt: Dorotheus, Sohn des Nathanael. Ebenso weiss Josephus, Ant.
6,161 (6,8,1) iiber alttestamentliche Angaben hinaus, dass ein Bruder Davids diesen Namen
(Nobavanhog) trug.

Nach Barrett ist Nathanael «perhaps, a symbolic name» (179), bzw.: «It is possible that
an ideal rather than a real person is meant ... Nathanael is an ideal Israelite.» Die Bedeu-
tung seines Namens «Gott hat gegeben» konnte z.B. im Licht von Joh 6,37 zu verstehen
sein: Alles was der Vater mir gibz, wird zu mir kommen (von Godet 103 als «Einfall der mo-
dernen Kritik» abgelehnt). Bultmann meint, dass Nathanael fiir den Evangelisten eine
symbolische Gestalt war, «unbeschadet, dass die Tradition ihn darbot» (73)(s. unten).

¥ Wo die Begegnung Philippus-Nathanael bzw. Jesus-Nathanael stattgefunden hat, ist
umstritten (s. die unterschiedlichen Vorschldge in den Kommentaren). Wellhausen meint:
«Sichtlich ist die Situation der Erzihlung aus den Fugen; nur lisst sie sich leider nicht gut
wieder einrenken.» (12) Meyer 98 lisst offen, ob er unter dem Feigenbaum seines Hauses
sass, wihrend Liicke bemerkt: «Die Feigenbdume pflegen besonders an Wegen und
Landstrassen zu stehen, s. Matth. 21,19.» (452)

% Bei Philippus finden wir auch immer Andreas. Petrus wird im eigentlichen Korpus
(1-12) nur noch 6,67 betont genannt. Genannt werden noch Thomas (11,16) wie Judas
(12,4, 6,71 — auch hier finden wir eine eigenwillige Umprigung der Tradition. Wéhrend wir
in der synoptischen Uberlieferung einen harten Tadel an Petrus finden: Weg mit dir, Satan
[Mk 8,33], finden wir auch hier keine wortliche Entsprechung, doch eine inhaltliche:
«Einer von euch ist ein Teufel. Er redete von Judas ...»; 6,70).

I Dass Johannes aramiisch dachte und griechisch schrieb, das sicht Schuchard 153 in
einem anderen Kontext, ist jedoch wohl auch hier zutreffend.

22 Das «hat eine der Gewissheit nahekommende Wahrscheinlichkeit» (Zahn 147;
Meyer 96f), «wahrscheinlich, aber nicht gewiss» (Liicke 451), dafiir liegen keine Argu-
mente vor, s. Barrett 208; Brown: «it is better to accept the early patristic suggestions that
he was not one of the Twelve» (82). Wenige schen ihn mit Matthdus verbunden, weil Mat-
thiaus «Geschenk Gottes» (MNR) heisst (dagegen Schnackenburg 313).

* Auch wenn es der Sohn eines Nathanael ist, so ist doch die hier genannte Diskus-
sion nicht uninteressant. So wird z.B. gesagt: «Geht hin und sehet» (vgl. Joh 1,39.46).



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 215

Die Berufungen des Nathanael (1,45-51) und die einige Verse vorher
(1,41-42) genannte Berufung des Simon sind nicht grundlos parallel aufge-

baut (s. unten):
Philippus begegnet Nathanael und
sagt ihm:

6v €ypoyev MoioTg €v 1@ vOpm Kal
ol mpoodiital evphkapuev?, Tncodv
V10V 100 Twone tov and Nalopét.”

Nathanael entgegnet:

éx Nolopet dhvatai Tt dyabov eiva;®
Philippus argumentiert nicht, sondern
sagt nur:

€pyov xal 19e.

Er geht mit. Jesus sagt von ihm:

18e aAnB@C TopamAitng év @ S6hog
ovk Eotiv.”’

Andreas findet seinen
Bruder und sagt ihm:

gupnkopey tov Meootay,
0 €otLy uebepunvevouevoy
XPLOTOC.

(vel. 1,39)

Er fiihrte ihn zu Jesus. Er sagte:
oV €1 Zipov 6 viog Twdvvov, 6
kAnOnon Knoadg, 6 £punvevetot

[Métpoc.

Nach diesem weitgehend parallelen Aufbau wird die Nathanael-Begeg-
nung breiter dargelegt — wobei Nathanael und ein Feigenbaum in den Mittel-
punkt gertickt werden.

Es wurden schon Beispiele fiir die metaphorische Verwendung von «Fei-
genbaum» genannt: Volk, Frucht, Verheissung. Er kann auch Bild dafiir sein,

2% B. Bauer 52f.: «es ist ... nicht zu verkennen, dass dem Philippus die Formel eines
spiteren Standpunktes in den Mund gelegt ist.»

» Joh 6,42 konnen Menschen daran Anstoss nehmen, dass Jesus Josephs Sohn ist.
Zum unterschiedlichen Umgang mit dieser Aussage s. Kommentare. Genannt sei nur B.
Bauer, weil er die Leserbezogenheit herausstellt: «Es war schwerlich Zeit und passend,
dem Nathanael Vater und Geburtsort des Messias zu bezeichnen, noch war es von irgend
erdenklichem Interesse» — doch fiir die Komposition des Textes durch den Evangelisten
war diese Bemerkung wichtig, «lebendiger wird das Ganze, wenn Einer sich erst zweifelnd
dem Herrn naht, um eine desto lebendigere Uberzeugung aus dem Eindruck seiner Per-
sonlichkeit zu gewinnen und damit zugleich um so bedeutungsvoller fiir die Kraft dieses
Eindrucks zu zeugen.» (53)

% Nach Liicke meinen Cyrill und Chrysostomos, diese Frage sei gestellt worden, weil
Nathanael im Sinne von Mt 2 glaubte, der Messias werde in Bethlehem geboren. Den ver-
achtenden Klang schen nach demselben schon Theodor von Mopsuestia wie Nonnus,
withrend Euthymius beide Uberlegungen mischt (452f). Augustin sicht keine Frage
gestellt, sondern eine Aussage getroffen: «Aus Nazareth kann etwas Gutes kommen»,
weil Nathanael Gesetzeskenner war (VII,16). Diese unterschiedlichen Interpretationen
verlieren angesichts der unten zu nennenden Leserbezogenheit ihre Bedeutung.



216 Wolfgang Fenske

dass es Menschen in Israel gut geht, dass sie in Wohlstand und Sicherheit le-
ben. Das zeigen I Kon 5,5; I Kon 18,31 (= Jes 36,16); I Makk 14,11f, und das
Sitzen unter dem Feigenbaum wird, wie schon gesehen, als verheissenes Bei-
spiel fiilr kommenden Wohlstand genannt, wenn es dem Volk schlecht ergeht.
Ein «Biirger» lebt unter seinem Feigenbaum und lebt von ihm — und er liest
dort, zumindest in rabbinischer Zeit, die Tora.”® Alttestamentliche Stellen las-
sen also assoziieren, dass Nathanael ein guter «Biirger» seines Volkes war,
dem es gut ging. Diese Beobachtung vermag den Blick auf den Leser zu len-
ken.”. Mit der Nathanaelberufung signalisiert Johannes seinen Lesern unter-
schiedliche Aspekte:

- Nathanael ist ein guter «Biirger», der unter seinem Feigenbaum «in ver-
gniiglicher Ruhe» (Liicke 452) sitzt.

- Vor der Begegnung mit Jesus wird Nathanael als guter «Biirger» durch
seine Skepsis —und wohl durch Kenntnis seiner Schriften — ausgewiesen. Dass

" Die traditionelle Ubersetzung, die Nathanael als «wahren Isracliten» ansieht, wird
von verschiedenen Autoren iiberpriift. Sie kommen zu dem Schluss, dass es nicht heisst:
Nathanael, «ein wahrer Israelit ohne Falsch», sondern «wahrhaftig, ein Israelit ohne
Falsch!», so Willi-Plein (71f). Ebenso mit detaillierter Begriindung Kuhli («Da ist ja tat-
sichlich ein Israelit ohne Falsch»; 19) und unterstiitzend Schwarz, der in dem Satz zwei
Ubersetzungsfehler durch Johannes (?) erkennt. So miisste X7 nicht mit ¢An@dg, son-
dern mit oAnBuwvog und xx* (boser Trieb) nicht mit 86kog wiedergegeben werden. Meines
Erachtens lassen beide Moglichkeiten («ein wahrer Israelit» bzw. «wahrhaftig, ein Israe-
lit») negative Beurteilung von Juden zu (anders Willi-Plein 72). Die neue Version betont
nur die Erregung des Sprechenden. Die in diesem Aufsatz vorgeschlagene Interpretation
geht iiber beide hinaus.

% So Weiss 41; Schulz 42, Steiger 52, s. schon Literatur bei Meyer. Ambrosius zu Lk
19,1-10 (VIIL,90) meint, Nathanael sei ein Christussucher aus dem Gesetz (vgl. Augustin
VII,17). Anders Hahn 188f; Morris 167; Barrett 185; Liicke 455; Hunzinger 753. Hunzin-
ger: «keinerlei spezifische Bedeutung kommt der Erwidhnung des Feigenbaums ... zu; es
hitte ebensogut irgendein beliebiger anderer Ort bezeichnet werden kénnen.» (753;
gesperrt entfernt) Ebenso Haenchen 182: «Es kommt nur auf das bekundete (sc. iiberirdi-
sche) Wissen Jesu an.» Eine Uberpriifung der immer wieder angefiihrten Belege (BerR
62,8 = QohR 5,11, bEr 54a, ShirR 4.4, aber auch BerR 19,3 zu Gen 3,7 und bBer 40a) hat
ergeben, dass der Feigenbaum fiir die unterschiedlichsten Vorstellungen herangezogen
wird. Es scheint mir unwahrscheinlich, dass der Feigenbaum als typischer Baum galt, unter
dem die Tora studiert wurde. Das schliesst allerdings nicht aus, dass sie auch unter dem
Feigenbaum gelesen wurde. Jeremias meint mit Bezug auf Gen 3.7, der Hinweis bedeute,
Nathanael sitze «unter dem Baum der Erkenntnis Gottes und seines Wortes.» Dagegen
folgert Augustin XXI, dass die, die unter dem Feigenbaum sind, unter der Siinde sind.

2 S. Hirsch 118. Vgl. schon Augustin XXII, der das allerdings fiir seine Zuhorer
fruchtbar macht. Leser sieht auch Loader angesprochen, allerdings auf die joh. Gemeinde
bezogen. Zur Betonung von Horern/Lesern im JohEv allgemein s. Schenke 4.3. S. vor
allem Davies Kapitel 15. Leserbezogenheit findet sich allenthalben: Hier sei nur auf
Schweizer 222-225 hingewiesen. Die bei ihm ausgesprochene Verschmelzung der
Gemeinde mit den einladenden Jiingern (vgl. Hahn 190) scheint mir berechtigt, da die
Gemeinde sich sogar in Jesus wiederfinden kann, so 3,11: «<Amen, amen, ich (sc. Jesus)
sage dir, wir sprechen von dem, was wir wissen ...».



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 217

er iber den Messias nachgedacht hat, das wird spekulierend weiter iiberlegt.*

Dass er nach Johannes Schriftkenner ist, ist daraus ersichtlich, dass Philippus
das Gesprich mit dem Hinweis auf Moses und die Propheten eroffnet. Aller-
dings muss beachtet werden, dass Philippus Nathanael nicht unter dem Fei-
genbaum getroffen hat, sondern Jesus ihn vorher dort sah, d.h. die Ndhe des
Nathanael zur Schrift wird nicht mit dem Hinweis auf den Feigenbaum aus-
gesprochen, sondern mit der Art und Weise der Gesprachseréffnung durch
Philippus.

- Die Jiinger um Jesus sind keine «asoziale Gruppe», sondern selbst der
gute «Biirger» Nathanael, der Israelit unter seinem Feigenbaum, erkennt in
Jesus den Konig von Israel.’' Es sei erwiihnt, dass auch Markus mit 1,40-45 ein
entsprechendes Signal aussendet. Mit der Geschichte der Heilung des Aussét-
zigen wird gezeigt, dass Jesus sich «in guter Ubereinstimmung mit dem mo-
saischen Gesetz» befindet*. Wihrend Markus Jesus als gesetzestreu charak-
terisieren mochte, charakterisiert Johannes entsprechend die Jiinger Jesu. Je-
sus wird im JohEv dadurch als akzeptabel dargestellt, dass er den «Israeliten
ohne Falsch» hervorhebt.

- Wichtig ist, dass der Evangelist offen lédsst, was Nathanael unter dem Fei-
genbaum getan hat. Leserorientiert bedeutet das, dass Johannes keine Auflo-
sung des Ritsels bieten darf, da ja jeder Israelit unter seinem Feigenbaum
ganz eigene Uberlegungen und Titigkeiten anstellen kann. Auch wenn Le-
sende diesen Selbstbezug nicht herstellen, so bleibt doch das Riitsel haften,
bis sie sich unter ihrem Feigenbaum wiederfinden. Ubrigens wird das Riitsel
(«woher kennst du mich?») durch die rétselhafte Antwort («ich sah dich unter
dem Feigenbaum») massiv verstirkt. D.h. dass der Leser Losungen sucht,
doch kann er sie nicht im Text, sondern nur im Leben finden.**

- Die Frage «was kann aus Nazareth Gutes kommen» ist der erste kriti-
sche, erniichternde Einwand nach dem grossartigen Prolog, nach den grossar-
tigen Bekenntnissen des Johannes. Hier wird Zweifel (dubitatio), Kritik

3 Nathanael wird iiber die «Hoffnung Israels» nachgesonnen haben (Holtzmann 52;
dhnlich Zahn 141f., Meyer 98); dagegen: man kann nicht wissen, was unter dem Baum
geschah (Bultmann 1986, Strathmann 53). Jeremias sicht mit Bezug auf Ps 32.2, dass
Nathanael unter dem Baum seine Siinden bekannt habe (vgl. Godet 105). Auf diesen
Psalm verweist Augustinus: Nathanael unter dem Feigenbaum sehen heisst, ihn in seiner
stindigen Beschaffenheit sehen (in Ps 31,2.9 [CCL 38,231f], der Busse getan hat, JohEv
XVIII). Alle Uberlegungen sind «pure speculation», so Brown 83.

31 Das wird dann noch unterstrichen durch die dem «Aufstandbericht» folgende
Geschichte, in der Nikodemus, ein weiterer «Biirger», zu Jesus kommt (3,1ff.). Diese Fest-
stellung gilt unabhingig davon, ob nun mit Nikodemus auf eine vornehme Familie in Jeru-
salem angespielt wird oder nicht (dazu s. Schlatter 1930,84). Zu dem sozialen Status der
johanneischen Gemeinde s. Stegemann/Stegemann 204.206.

32 Pesch 140.

3 Zur elaborativen Textverarbeitung s. Scherner passim; zur Skripttheorie s. Rickheit/
Strohner 81f. Zur Interpretation eines Textes mit Hilfe der Lebenserfahrung s. Iser 325ff.



218 Wolfgang Fenske

durch den Autor selbst vorweggenommen. Diese Vorwegnahme bezweckt,
dass kritisch Lesende durch die kritischen Anfragen gelenkt werden. Und das
spricht Johannes folgerichtig an, da die geweckte Erwartungshaltung massiv
ist?*

Das bedeutet, dass Nathanael als gutbiirgerlicher Skeptiker im Evangeli-
um die Aufgabe bekommt, anderen gutbiirgerlichen Skeptikern voranzuge-
hen und als Israelit den Konig Israels, also Jesus, anzuerkennen.” Auch sie
sollen sich mit dem Evangelium* (unter dem Feigenbaum[?]) erkannt wissen
und zu dem Ruf gelangen: Rabbi, Sohn Gottes, Konig Israels!’

- Mit der Frage («woher kennst du mich?») wird Lesenden eine Frage in
den Mund gelegt. Und die Antwort («ich sah dich ...») kann nicht falsch sein
— weil viele der «ohne Falsch» lesenden «Israeliten» unter dem Feigenbaum
gesessen haben mogen.

- Mit dem Hinweis auf den Feigenbaum werden auch die Sinne der Lesen-
den angeregt, so z.B. mit dem Geruch des Feigenbaumes, den er unter Son-
neneinstrahlung entfaltet. Diese Anregung trigt dazu bei, sich einer entspre-
chenden Situation zu erinnern.”

- In V. 51 wird mit der Aussage «ich sage euch», «ihr werdet sehen» ver-
deutlicht: Nathanael ist nicht allein, sondern die Verheissung gilt den vielen
Nathanaels, den Nachfolgenden insgesamt. D.h. er wird in die Gruppe der
Jiinger eingeordnet.

- Der Hinweis «ich sah dich» (1,50) gibt zweierlei Informationen weiter.
Erst durch dieses Wort konnte Nathanael als vorbildlicher Israelit vorgestellt
werden, zum anderen bietet er Leserorientierung und selbstverstidndlich

3 Zur Erwartungshaltung allgemein s. Jauss 130ff.

S, Godet 106; Morris 168; Blank 160. Dennoch bleibt Nathanael wie in gewisser
Weise Nikodemus (s. Bassler 635(f.) oder der Tédufer (B. Bauer 56) noch ein Mensch als
Ubergang zwischen menschlichem und géttlichem Bereich.

% «John wants his readers, the readers of his text, to return to Ais story again and
again», so Tilborg 30 — aber es muss betont werden: Er mochte, dass der Leser sich in die-
ser Person wiedererkennt. So wird der Leser sich in Nathanael wiedererkennen wie im
Geheilten von Kapitel 9, der aus der Synagoge ausgeschlossen wird. Auch hier wird dem
Ausgeschlossenen ein Wort in den Mund gelegt: Ich glaube, Herr (9,38).

7 «Die Aktivierung des Lesers setzt an bei den durch die Dunkelheit ausgezeichneten
'Reizwortern’ ... Diese stimulieren den Leser zu Assoziationen, mit deren Hilfe er ver-
sucht, sich die fremde Wortpriagung vertraut zu machen. Die Aktivitit bezieht sich somit
auf einzelne, semantisch besonders hervorgehobene Elemente des Textes.» (Link 104;
kursiv entfernt) Dazu gehoren z.B. auch die Kontraste: Jesus von Nazareth, Josefs Sohn —
Sohn Gottes, Konig Israels; das iibernatiirliche Wissen Jesu, das oben genannte Ritsel
Diese leserstimulierenden Aussagen zwingen dazu, am Text zu bleiben und sich die Fra-
gen anzueignen und die Aussagen Jesu sagen zu lassen. «Textverstehen wird so zu einem
fruchtbaren Wechselbezug zwischen Texterkenntnis und Selbsterkenntnis.» (Link 103 —
allerdings in anderem Zusammenhang)

¥ Auch die Kana-Geschichte spricht die Sinne an, z.B. den Geschmacks- wie den
Geruchssinn; zu diesem Aspekt in der Literatur, s. Eco 71.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 219

Spannungsaufbau: Wenn Jesus um das wusste, was es mit Nathanael auf sich
hat, so wird er auch nicht in dem irren, was er in V. 51 sagen wird. Gleichzeitig
zeigt Johannes Lesenden damit die Ebenen, von denen sein Evangelium zu
verstehen ist: Einmal die vordergriindige Ebene, das leicht Erfassbare («Jo-
sephs Sohn aus Nazareth» [45]), dann die hohere Ebene, die aus dem Blick-
winkel des Staunens, des vordergriindigen Glaubens her zu verstehen ist
(«Gottes Sohn, Konig von Israel» [49]), zuletzt die Ebene, in der Himmel und
Erde sich in Jesus Christus beriihren («Ihr werdet den Himmel offen sehen
..» [51]).* (Hier muss noch ein anderer Aspekt betont werden: Auch wenn
Nathanael wohl keine reale Person war, so gilt sie doch in dem Evangelium
als reale Person.”” Johannes bedarf dieser Ebenen: Realitit und Uberhebung
der Realitit, denn erst mit Hilfe der realen Ebene wird die «symbolische»
Ebene wirksam.)*!

Weiterfiihrende Zusammenfassung.

Die Leserbezogenheit wird deutlich:
a) durch die Charakterisierung des Nathanael:

a) als Skeptiker,

B) als Kenner der Schrift;

v) als Israelit ohne Falsch (Lob bezwingt den Gelobten und charakteri-
siert gleichzeitig den Lobenden, vor allem wenn es als exclamatio aus-
gesprochen wird);

d) als Israelit unter dem Feigenbaum;

b) durch die Frage, die Lesenden in den Mund gelegt wird (1,48);

c¢) durch Aufforderungen: komm und sieh (46), siche (47), aber auch durch
Versprechen: ihr werdet sehen (51);

d) durch das von Johannes erwiinschte Bekenntnis (1,49);

¥°S. Onuki 68.

40 «Ungeschichtlich» (B. Bauer, bes. 56f.); «gleichnishaft» (Hirsch 117). «Gewiss hat
diese Figur fiir den Evangelisten symbolische Bedeutung ... Man mdchte sagen, die Dar-
stellung werde zwischen Symbolismus und Realismus in der Schwebe gehalten, oder auch,
sie trage den Charakter cines symbolischen Realismus; ihr Realismus ist symbolisch.»
(Strathmann 55) Brown sicht fiir den Evangelisten die symbolische Bedeutung fiir das zu
Gott kommende Israel, allerdings ist er nicht nur symbolische Figur (82). Haenchen 185:
theologische Reflexion «ist gepaart mit dem dichterischen Vermogen, das Entscheidende
plastisch herauszustellen. Darum bleiben dem Leser auch Szenen im Gedichtnis, die arm
an historischer Information sind, aber uniibertroffen an Stdrke der Ausdruckskraft.»
Anders z.B. Meyer 101. Hahn meint, Nathanael sei der Gemeinde als Jiinger bekannt
gewesen (181). Zum Verhiltnis von Fiktion und Wirklichkeit im literarischen Werk s. Iser
27711,

4 Mit all diesen Aussagen wird davon ausgegangen, dass das JohEv nicht allein an
Glaubende der Gemeinde des Autors gerichtet ist. Die gegenteilige These ist mir in ihrer
Ausschliesslichkeit nicht einsichtig. Die nicht nur Sympathisanten werbenden Aussagen
sind sehr gross. Selbst Joh 11 ist auch nach aussen gerichtet: Er zielt auf Glauben, und
Glaube ist das, was das Evangelium erreichen will.



220 Wolfgang Fenske

e) Lesende sind die durch Jesus angeredeten und ent-deckten (1,47f);

f) durch Ankiindigung dessen, was im Evangelium zu erwarten ist (1,50f);

g) Jinger rufen andere zur Gemeinde — wie die Lesenden des Evangeliums
durch den Evangelisten gerufen werden (s. Anmerkung 29);

h) zu all dem eignete sich die Geschichte der Petrusberufung nicht, da dieser
in der frithen Gemeinde wohl allgemein bekannt war. Im unbekannten
Nathanael konnten Lesende sich leichter wiederfinden. Hier bezeichnet
also der Evangelist den beriihmten Petrus mit «Fels» und die Lesenden als
«Israeliten ohne Falsch», was durch die Parallelisierung (s. den Parallel-
druck oben) beider Berichte noch hervorgehoben wird;

i) die oben genannten Beziige zu Mk 11f. sind hier nicht aufzufiihren. Dieser
Text lag Johannes zwar als Vorlage vor, doch spielt er auf ihn kaum so an,
dass Lesende beide Feigenbaumgeschichten miteinander verbinden kon-
nen bevor sie die Tempelaustreibung gelesen haben*. Von diesem Hin-
weis bleibt die Darlegung, in der Nathanael als exemplarische Figur Mk 11
interpretiert, unbeschadet.

j) Mit Joh 1 haben wir eine Vorstellungsrunde vorliegen: Jesus wird vorge-
stellt (so im Prolog; s. auch oV £1; 49), Johannes wird vorgestellt (o tic €1;
19), einzelne Jiinger werden vorgestellt (ov €1; 42) — und der Lesende wird
in Nathanael vorgestellt.*?

4. Jesus, Nathanael und Jakob

In dem Text finden wir viele Anspielungen auf alttestamentliche Aussa-
gen. Das wird auch dadurch unterstrichen, dass gegenwirtige Rezipienten im-
mer wieder neue alttestamentliche Texte aufspiiren, auf die Johannes anspie-
len konnte.* Diese unterschiedlichen Assoziationen werden durch den Autor
beabsichtigt worden sein, wenn er Nathanael als Schriftkenner einfiihrt. Und
wenn Nathanael Statthalter fiir den jeweiligen Leser ist, dann muss der Autor
sich selbst als Schriftkenner erweisen. Von daher sind Beziige zu alttesta-

2 Allerdings ist grundsitzlich nicht unwahrscheinlich, dass Johannes auf Evangelien-
kenntnisse anspielt, s. Davies 357ff.

“ Es sei nur darauf hingewiesen, dass Johannes seine Leser auch sonst sehr deutlich
herausfordert. Nur eine Stelle sei genannt: «Wollt auch ihr weggehen?» (6.67) Und mit
dem Bekenntnis des Petrus (6,68) legen auch sie ein Bekenntnis ab.

* Dazu, dass jeder Rezipient einen Text mit Hilfe eines anderen Textes oder Themas
als Schliissel neu verstehen kann, s. Eco 19947, Kapitel 3. So wird unser Text mit Hilfe von
z.B. Sach 3.8-10 (s. Koester), Jes 53 (s. Willi-Plein), Ps 32 (z.B. Jeremias); Dan 13 (z.B.
Moule) etc. ausgelegt. Dariiber hinaus werden als Interpretationshilfe die Merkabahmy-
stik (Quispel), z.B. die Gnostiker (vgl. Odeberg), aber auch neue Gattungen (Schenke)
herangezogen. Interessant finde ich in dieser Hinsicht auch Ps 17 wie 24 und Jes 66,18f.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 221

mentlichen Schriften im JohEv zu erwarten.*”

Allein auf die Jakobtradition soll jetzt weiter eingegangen werden. Zu-
nichst wird an 1,51 die Nihe zur Jakobtradition deutlich.*® Literarkritische
Arbeit, also herauszufinden, was nun von 1,43-51 Tradition ist oder was vom
Evangelisten formuliert wurde?’, soll hier unterlassen bleiben, weil es meines
Erachtens kaum mehr moglich ist, zu einem begriindeten Ergebnis zu kom-
men. Im Bezug zu den Synoptikern ist wenigstens noch eine vergleichbare
Textgrundlage vorhanden, wihrend sie im Bezug zur Tradition nicht vorliegt.
Der Evangelist wird seine Tradition wie die Texte der Synoptiker vollkom-
men neu konzipiert haben.

-In V.51 wird auf die auf- und absteigenden Engel angespielt,* die Jakob
nach Gen 28 im Traum gesehen hat.*

- Jakob erbittet fiir seinen kommenden Weg Segen und Schutz, und der
wird ihm auch verheissen (28,15.19ff.). Mit der Engelvision beginnt der Weg
Jakobs — ebenso beginnt im Sinne des Evangelisten an dieser Stelle auch der

% Bekanntlich sind direkte Zitate selten. Aber die Andeutungen sind vielfiltig. Dazu
s. z.B. Schuchard; Noack. Schon stellt Davies 356f. die assoziative Arbeit des Autors wie
der Rezipienten, z.B. anhand von Joh 6, dar.

% Dieser Bezug wird allgemein akzeptiert (Ausnahme Michaelis 565ff.). Die Stellung
dieses Verses im Kontext wie die Interpretation ist umstritten (gegen Urspriinglichkeit s.
z.B. Schulz 40.44; Sanders/Mastin 105; Lindars 119; Wellhausen 13; Barrett 210; Brown
z.St.; Neyrey 591ff. Fir Urspriinglichkeit: z.B. Weiss 42; Michaelis 565ff). Dazu, dass V. 51
in die Reihe von Menschensohnaussagen zu stellen sei, die von seinem Kommen reden,
z.B. Mt 26,04; 16,28, s. Lindars 120 (Literatur!). Neyrey: Wie Jakob Jesus (!) in einer
Vision sah, so wird den Jiingern eine Theophanie verheissen, die der Menschensohn
gewihrt. Das erarbeitet er mit Hilfe von Justin, Dialog mit Tryphon und weiteren Texten
aus der Zeit (591ff.). Loader meint, dass den Jiingern verheissen wird, dass sie den Dienst
der Engel an dem Menschensohn in der Erhéhung sehen werden.

47 Dazu s. Hahn, besonders 177.

% Auf die Engel wird in den Auslegungen z.T. sehr viel Gewicht gelegt, und sie wer-
den meist mehr oder weniger symbolisch verstanden. Differenzierungen brauchen hier
nicht dargelegt zu werden. Eine ganz plastische Schilderung finden wir Godet 107. An die-
ser Stelle sei auf Philo, Heres. 205, hingewiesen: Der Erzengel «ist einerseits der Fiirspre-
cher des stets hilfsbediirftigen Sterblichen bei dem Unverginglichen [= Aufstieg?],
andererseits der Abgesandte des Herrschers an den Untertan [= Abstieg?].» Neyrey
meint, der Auf- und Abstieg der Engel bedeute nicht, dass sie von der Erde zum Himmel
und umgekehrt aufsteigen, sondern dass sie um den Thron herum auf- und abfliegen, wih-
rend Quispel mit der Merkabahmystik meint, die Engel steigen zum Menschensohn und
zu Nathanael hinab (283). _

# Ob die Engel nun auf der Leiter oder auf Jakob herauf- und herabgehen, dazu s. die
Interpretationen in den Kommentaren. Philo, Mut. 87 wird Jakob selbst als Engel bezeich-
net. Das Targum Neofiti versteht «Israel» etymologisch von der Wurzel 1w hergeleitet:
handeln als ein Fiirst/Engel. Ebenso intensiv im «Gebet Josephs» (s. J.Z. Smith, Prayer of
Joseph, in: OTP II, 699-712).



222 Wolfgang Fenske

Weg Jesu, und es wird mit V. 51 der Schutz Jesu zu assoziieren sein.’’ Wie in
den Aussagen des Téufers Jesus als Lamm Gottes, das der Welt Siinden trégt,
bezeichnet wurde (1,29), so weist auch dieser Aspekt Lesende die Richtung,
um die kommende Auseinandersetzung recht verstehen zu konnen: Gott
schiitzt Jesus — die Passion wird erst Ereignis, wenn Gottes Stunde (also nicht
die der Menschen) gekommen ist (vgl. 2,4).

- Jakob erkannte durch die auf- und absteigenden Engel und an den Got-
tesworten, dass er sich an einem heiligen Ort befindet. Ebenso soll V. 51 an-
zeigen, dass Jesus der Ort ist, an der Gottesbegegnung stattfindet.’! Kurz: Die
Angeredeten werden erkennen: Ich und der Vater sind Eins.>? Auch hier soll
Lesenden mitgeteilt werden: Noch konnen sie anhand des ersten Kapitels,
trotz der grossartigen Zeugnisse und des begeisterten Bekenntnisses, nicht er-
kennen, wer Jesus von Nazareth ist. Das wird ihnen erst im Verlauf des Evan-
geliums deutlich. Mit der Aussage: «Heilig ist dieser Ort! Hier ist nichts ande-
res als Gottes Haus und das Tor des Himmels!» (28,17)** sei Joh 4,20f vergli-
chen. Beth-El ist Jesus®, nicht ein Gebiude, und darum kann er auch voll-
méchtig die Menschen aus dem anderen Beth-El, dem Tempel, hinauswerfen,
ebenso kann darum gesagt werden, dass der Tempel eingerissen und in drei
Tagen auferbaut werden wird (2,13ff.). Lesende bekommen also schon Infor-
mationen iiber die wahre Bedeutung Jesu, die dann im weiteren Verlauf des
Evangeliums vertieft wird.>

0 Schlatter 1930,63f. vermag die Engel mit der Jakobgeschichte zu verbinden, wenn er
auf die «Bewahrung Jesu in der ihn stets bedrohenden Gefahr» hinweist. Auch Zahn 144
weist darauf hin, lehnt eine Verbindung jedoch ab.

5 Jesus ist nicht die Leiter, gegen Walker.

32 Vgl. Michaelis 578.

* Dass es in der Jakobgeschichte auf die Darstellung der Heiligkeit des Ortes
ankommt, wenn von Leiter und Engeln etc. gespochen wird, betont Westermann 556f.

% Schnackenburg z.St.: «Der 'Menschensohn' ist der 'Ort' der vollen Offenbarung
Gottes ('Bethel'), an dem Gott den gldaubig Schauenden seine Herrlichkeit erschliesst.»
(Vgl. Barrett 211.) «Der irdische 'Menschensohn' wird darum selbst zur 'Pforte des Him-
mels' (vgl. Gen 28,17), zum Ort der Gnadengegenwart Gottes auf Erden, zum Zelt Gottes
unter den Menschen (vgl. 1,14).» (Vgl. ausfiihrlich Blank 161, besonders 162f; Porsch 30.)
Stirkere Einbindung in das Evangelium bietet Cullmann 44f.

3 Von V. 51 aus lassen sich weitere Aussagen der Jakobgeschichte im Umfeld unseres
Textes erkennen, so wird 4,5.12 eindeutig Jakobtradition aufgegriffen, was hier nicht wei-
ter bedacht werden muss. Am Rande sei (amiisiert) erwédhnt: Eigenartig ist die Hochzeit
von Kana nach der Nathanael-Begegnung. Auch nach dem Traum Jakobs geht es um eine
Heirat, dic des Jakob — aber nicht nur das: dic aus Jakobs Sicht «Besscre», weil
Erwiinschte (Rahel), folgt der Lea. Und in der Kana-Geschichte folgt der bessere Wein
dem schlechteren.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 223

- Nathanael wird als Israelit bezeichnet. Jakob wird von Gott Israel ge-
nannt.’® Ein grosses Lob fiir Nathanael: Er ist seines Patriarchen wiirdig (s.
unten).”’

- Etymologisch wird vor allem von Philo der Name «Israel» als der «Gott-
schauende»® interpretiert (z.B. Mut. 81; eine Fiille weiterer Stellen s. OTP
11,703 Anmerkung 20). In unserem Text ist «Sehen» ein sehr dominantes
Wort (1,46.47[2mal].48.50[2mal].51) — und die Verheissung fiir die Lesenden,
mit Bezug auf die Jakobgeschichte, ist massiv.

- Dennoch haben Nathanael und Jakob auf den ersten Blick einen gravie-
renden Unterschied. Gen 27,35 finden wir «66Ao¢», hebr. «2702». Mit diesem
Wort wird das bezeichnet, was Jakob getan hat: Er hat mit List den Segen er-
rungen. Auf den zweiten Blick lehrt die Jakobtradition doch anderes: Jakob
wird in seinem besonders tugendhaften Verhalten hervorgehoben, er studier-
te «zeitlebens die Tora», ihm wird «die Einfiihrung des tédglichen Abendgebe-
tes zugeschrieben» (Larsson 466). «Dementsprechend sind ethische Fragwiir-
digkeiten seines Verhaltens nur scheinbar (vgl. zu Gen 25,33 BerR 63,13;
BemR 4,8 und zu Gen 27,19 BerR 65,18» u.a.). Diese Griinde sprechen mei-
nes Erachtens gegen die Ansicht von Temple, dass das Wort «Nathanael sei
ein Israelit ohne List» heisse: er ist ein Israelit in dem kein Jakob ist.”” Jakob
wird bei Johannes also moglicherweise aus der Sicht zeitgendssischer Inter-
preten dargestellt.®” Nathanael ist somit nicht der bessere Jakob, sondern wie
Jakob. Und damit wird nicht nur Nathanael in Staunen versetzt, sondern auch
der schriftkundige Lesende.

Es sieht so aus, als wiirde in 1,45-50 Nathanael mit Jakob verglichen wer-
den und in V. 51 Jesus.”! Dem ist jedoch nicht so. Jesus ist der Menschensohn
—und als Menschensohn ist er der Ort, an dem der Israelit Nathanael/der Le-
ser wie Jakob die Engel auf- und niedersteigen® sehen wird — anders gesagt:

% Vielleicht steht auch Gen 25,27 im Hintergrund, wenn der masoretische Text Jakob
als lauteren (on) Menschen bei seinen Zelten beschreibt und Johannes Nathanael in dem
Zusammenhang «aAnBdc» nennt. Auf Zelte als «kultivierte Wohnweise» weist Wester-
mann z.St. hin.

3" Schnackenburg: «Eine Anspielung auf Jakob-Israel, die manche Erklirer wegen des
Logions V. 51 (Traum Jakobs) heraushoren mochten, ist unwahrscheinlich.»

S8 DX TR UK —s. Morris 169. Auf das «Sehen» in der Jakoberzihlung weist Wester-
mann 556 hin.

% So auch Quispel; dagegen ist zurecht Schnackenburg zu V. 47.

%0°S. Rowland 504f.

51 Dass Jesus als zweiter Jakob, als Israel, angeschen wird, das erschliessen Sanders/
Mastin aus Joh 15,1, anders Barrett 211, Neyrey 589. Weitere Beispiele s. Rowland.

62" Am Rande sei erwihnt, dass Mk 1,10 Par. Mt 3,16 vom Heraufsteigen (cvapoivo)
Jesu aus dem Wasser geredet wird, withrend der Geist herabsteigt (xotafaive). Die Bewe-
gung ist Joh 1,32 nicht vorhanden. Hier ist nur vom Herabkommen des Geistes die Rede.



224 Wolfgang Fenske

Gottes heiligen Ort erkennen wird.®

5. Der Israelit ohne Falsch

Die Auslegung, in der Nathanael im Gegensatz zu seinem Volk dargestellt
wird und die hiufig laut wird®, wird hier nicht vertreten. Diese Auslegungs-
tradition sei dargelegt und durchzieht mehr oder weniger massiv fast alle
Kommentare.

Liicke schrieb: «Meint Jesus eine hervorstechende Nationaltugend, so muss sie die
Gradheit, Offenheit, Einfalt, seyn, £v @ §6kog ovk £otiv, wovon auch die Antwort V. 47. ein
redender Beweis war. Diese Einfalt und Gradheit machte ihn geschickt zur Baciietia tod
Beov. Aber gerade von dieser Nationaltugend der Juden hort man sonst nicht. Indess ge-
horte sie zum antiken Volksideal. Diess wird hadufig ausgesprochen, z.B. Hiob 1,1., beson-
ders aber Proverb 2,7 {f. 4,24 ff. 1Petri 2,22.» (454) Schirfer als Meyer 98 wendet sich Zahn
140 gegen Liicke: Nathanael «hat, was man von einem Israeliten erwarten sollte und bean-
spruchen kann; er ist ein echter Israelit. Eben diese Ubereinstimmung zwischen dem ererb-
ten Namen und dem ausgebildeten Charakter, zwischen dem so héufig triigenden Schein
und dem inneren Wesen, wird durch das beigefiigte ¢v @ 86Aog oUk #oTiy nur weiter ausge-
fiihrt und stiarker betont, und nicht etwa behauptet, dass die Unfihigkeit zu Lug und Trug
der wesentliche Zug des israelitischen Nationalcharakters sei, was auch geschichtlich
schwer nachzuweisen sein wiirde, schon wenn man sich nur an des Ersten erinnert, welcher
den Namen Israel getragen hat Gen. 32,29 cf. 25,27-34; 27,5-36; 30,37-43. Als einen Mann
ohne Falsch charakterisiert Jesus den Nathanael nur darum, weil er in Gesinnung und Ver-
halten wirklich ein Israelit ist, was viele nicht sind, die sich trotzdem Israeliten nennen.»

Was an diesem Beispiel dargelegt wurde, wird auch in anderen Kommentaren deutlich:
Holtzmann meint: «Jesus erkennt ihn (sc. Nathanael) daher ... in Wahrheit ... als einen
TopomAitng ..., sofern in ihm kein 86Aog ist ..., er sich vielmehr im Gegensatz zu seinen, vom
Dimon der Liige besessenen Volksgenossen (8 44) aufrichtig und ernstlich um Wahrheit
bemiiht.» (52) Schlatter 1930,62 sicht dhnlich massiv: «Darin, dass sich Nathanael ohne Wi-
derstreben gliubig verhiilt, zeigt sich die von Hinterlist freie Echtheit seines Judentums.»

Nicht so extrem, doch als Gegensatz, schen auch Weitere den Nathanael zu seinem
Volk: Schneider 77, Sanders/Mastin: Nathanael «a member of the true Israel as opposed to
the unbelievers — the Jews» (103). Nathanael wird nach einigen Autoren als wahrer Israelit
bezeichnet, weil er zu Jesus kommt, so Bultmann 1964'°,73, Blank 159, Strathmann 1951,55,
Weiss z.St., Brown 83, wobei eine Kontrastierung zum Volk nicht automatisch mitgegeben
wird. (Brown siecht u.a. auf Jes 44 hingewiesen.)

% Der Text wird von den unterschiedlichsten Vorstellungen und Anspielungen durch-
zogen. So finden wir evtl. eine Interpretation von Mk 1,12 (die Engel dienten ihm) mit
Hilfe von Gen 28,12. Ebenso finden wir moglicherweise Mt 3,16 und Lk 3,21 «der Himmel
ist offen» verarbeitet. S. weiter z.B. Michaelis z.St.; Lindars 121; Jeremias findet auch Mt
4.4 bzw. 26,53 verarbeitet (4).

% So schon Augustin XIX. Er siecht Nathanael als einen an, der seine Siinden bekannt
hat, wihrend die siindigen Pharisder sich fiir gerecht erkldrten. Hier nimmt er wohl Bezug
auf Joh 9.40f. Zu Nathanael als Israel ohne List, s. derselbe XXI.

% Noch massiver 1922318, ebenso Hirsch 116; 120f.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,45) 225

In diesem Aufsatz wird gesehen, dass Nathanael als ein «Israelit ohne
Falsch» bezeichnet wird, um auch die anderen «Israeliten ohne Falsch» dazu
einzuladen, den Weg dieses Israeliten zu gehen.”® D.h. dass die Nennung
Nathanaels als Israelit auf der Ebene des Evangeliums um des Lesers willen
ausgesprochen wird und nicht zur Hervorhebung Nathanaels im Gegensatz
zu seinem Volk. Johannes spricht im Evangelium sehr distanziert von Juden
—doch 1,45-51 wird die Distanz noch nicht laut. Im Gegenteil. Das MkKEv ldsst
eine Tiir fiir das Volk offen, und Johannes lésst diese Tiir exemplarisch durch
Nathanael — den Lesenden — durchschreiten.

Literatur:

Augustin, Erdrterungen zum Johannis-Evangelium in 124 Vortrigen, Kempten 1877,
J.M. Bassler, Mixed Signals: Nicodemus in the Fourth Gospel, JBL 108 (1989) 635-646; C.K.
Barrett, Das Evangelium nach Johannes, Géttingen 1990 (KEK Sonderband)(engl. 1972%);
B. Bauer, Kritik der evangelischen Geschichte des Johannes, Hildesheim u.a. 1990 (1840');
W. Bauer, Johannes, Tibingen 1912 (HNT 2); J. Blank, Das Evangelium nach Johannes,
Diisseldorf 1981 (GSL.NT 4/1a); R.E. Brown, The Gospel According to John, Garden City,
New York 1966 (AnchB); F. Biichsel, Das Evangelium nach Johannes, Gottingen 1934
(NTD 4); R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes, Gottingen 1986%' (KEK); ders., Die
Geschichte der synoptischen Tradition. Ergdnzungsheft. Bearbeitet v. G. Theissen und P.
Vielhauer, Gottingen 1979°; O. Cullmann, The Johannine Circle. Its place in Judaism,
among the disciples of Jesus and in early Christianity. A study in the origin of the Gospel
of John, London 1976 (dt. Der johanneische Kreis, Tiibingen 1975); M. Davies, Rhetoric
and Reference in the Fourth Gospel, Sheffield 1992 (JSNT.SS 69); Th.M. Dowell, Jews and
Christians in Conflict: Why the Fourth Gospel Changed the Synoptic Tradition, LouvSt 15
(1990) 19-37; U. Eco, Lector in fabula. Die Mitarbeit der Interpretation in erzihlenden
Texten, Miinchen 19947 J. Gnilka, Johannesevangelium, Wiirzburg 1983 (NEB.NT); ders.,
Das Evangelium nach Markus, Bd. 2, Ziirich; Neukirchen-Vluyn 1986 (EKK 2,2); F. Go-

% Schnackenburg sieht zurecht: Nathanael wird als einer ohne Trug genannt, weil er
«ein wiirdiger Vertreter des Gottesvolks» ist.



226 Wolfgang Fenske

det, Das Evangelium des Johannes, Giessen repr. 1987 (franz. 1864/5"); E. Haenchen, Jo-
hanneische Probleme, ZThK 56 (1959) 19-54; ders., Das Johannesevangelium. Ein Kom-
mentar aus nachgelassenen Manuskripten hg.v. U. Busse, Tlibingen 1980; F. Hahn, Die
Jingerberufung Joh 1,35-51, in: Neues Testament und Kirche, FS R. Schnackenburg, Frei-
burg 1974, 172-190; H.J. Holtzmann, Das Evangelium des Johannes, Freiburg; Leipzig
18932 (HNT 4); C.H. Hunzinger, Art. ouki) ktA, ThWNT VII, Stuttgart 1964, 751-759; W.
Iser, Die Wirklichkeit der Fiktion — Elemente eines funktionsgeschichtlichen Modells, in:
Warning 277-324; ders., Im Lichte der Kritik, in: Warning 325-342; H.R. Jauss, Literaturge-
schichte als Provokation der Literaturwissenschaft, in: Warning 126-162; J. Jeremias, Die
Berufung des Nathanael, Angelos 3 (1928) 2-5; K. Kertelge, Markusevangelium, Wiirzburg
1994 (NEB.NT 2); C.R. Koester, Messianic Exegesis and the Call of Nathanael (John 1.45-
51), JSNT 39 (1990) 23-34; H. Kuhli, Nathanael — «wahrer Israelit»? Zum angeblich attri-
butiven Gebrauch von ¢Anbag in Joh 1,47, BN 9 (1979) 11-19; W. Lane, The Gospel Accor-
ding to Mark, London 1974; G. Larsson, Art. Jakob II. Judentum, TRE XVI, Berlin/New
York 1987, 466-468; E. Leidig, Natanael, ein Sohn des Tholoméus, ThZ 36 (1980) 374f.; B.
Lindars, The Gospel of John, Oliphants 1972 (NCB); H. Link, Rezeptionsforschung. Eine
Einfiihrung in Methoden und Probleme, Stuttgart u.a. 1980° (Urban Tb 215); W. Loader,
John 1:50-51 and the «Greater Things» of Johannine Christology, in: Anfinge der Christo-
logie, FS F. Hahn, Gottingen 1991, 255-274; F. Liicke, Commentar iiber das Evangelium
des Johannes, Bonn 1840°; H.A.W. Meyer, Das Evangelium des Johannes umfassend, Got-
tingen 1856” (KEK 2); W. Michaelis, Joh. 1,51, Gen. 28,12 und das Menschensohn-Problem.,
ThLZ 85 (1960) 561-578; L. Morris, The Gospel according to John, Grand Rapids 1971 rev.
1995; C.F.D. Moule, A Note on "under the fig tree' in John 148,50, JTS 5 (1954) 210-211;
J.H. Neyrey, The Jacob Allusions in John 1:51, CBQ 44 (1982) 586-605; B. Noack, Zur jo-
hanneischen Tradition, Kopenhagen 1954 (LSSk.T 3); H. Odeberg, The Fourth Gospel In-
terpreted in its Relation to Contemporaneous Religious Currents in Palestine and the Hel-
lenistic-Oriental World, Amsterdam 1968 (1929'); T. Onuki, Gemeinde und Welt im Jo-
hannesevangelium. Ein Beitrag zur Frage nach der theologischen und pragmatischen
Funktion des johanneischen «Dualismus», Neukirchen-Vluyn 1984 (WMANT 56); F.
Porsch, Johannesevangelium, Stuttgart 1988 (SKK 4); R. Pesch, Das Markusevangelium, 2
Bde., Freiburg u.a. 1989°; 1991* (HThK 2); G. Quispel, Nathanael und der Menschensohn
(Joh 151), ZNW 47 (1956) 281-283; V. Reichmann, Art. Feige I/II, RAC VII, Stuttgart 1969,
640-689; G. Reim, Studien zum alttestamentlichen Hintergrund des Johannesevangeliums,
Cambridge 1974; G. Rickheit /| H. Strohner, Grundlagen der kognitiven Sprachverarbei-
tung. Modelle, Methoden, Ergebnisse, Tiibingen; Basel 1993 (UTB 1735); Ch. Rowland,
John 1.51, Jewish Apocalyptic and Targumic Tradition, NTS 30 (1984) 498-507; J.N. San-
ders; B.A. Mastin, A Commentary on the Gospel according to St John, London 1968
(BNTC); L. Schenke, Das Johannesevangelium. Einfithrung-Text-dramatische Gestalt,
Stuttgart u.a. 1992 (Urban Tb 446); M. Scherner, Kognitionswissenschaftliche Beschrei-
bung des "Umgangs mit Texten' — eine neue Moglichkeit zur Fundierung der Deutschdi-
daktik?, Der Deutschunterricht 41,4 (1989) 85-95; A. Schlatter, Erlauterungen zum Neuen
Testament, Bd. 1, Die Evangelien und die Apostelgeschichte, Stuttgart 19223 ders., Der
Evangelist Johannes. Wie er spricht, denkt und glaubt. Ein Kommentar zum vierten Evan-
gelium, Stuttgart 1930; R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, 1.Teil, Freiburg u.a.
19927 (HThK IV,1); B.G. Schuchard, Scripture within Scripture. The Interrelationship of
Form and Function in the Explicit Old Testament Citations in the Gospel of John, Atlanta
1992 (SBL.DS 133); S. Schulz, Das Evangelium nach Johannes, Géttingen 1987'° (NTD 4);
G. Schwarz, aanbog lopanitmg (Johannes 1,47), BN 10 (1979) 41-42; E. Schweizer, Beitrige
zur Theologie des Neuen Testaments. Neutestamentliche Aufsitze 1955-1970, Ziirich
1970,219-235; E.W. Stegemann | W. Stegemann, Urchristliche Sozialgeschichte. Die Anfin-
ge im Judentum und die Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart u.a. 1995;



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 227

J. Steiger, Nathanael — ein Israelit, an dem kein Falsch ist. Das hermeneutische Phinomen
der Intertestamentarizitiit aufgezeigt an Joh 1,45-51, BThZ. 9 (1992) 50-73; H. Strathmann,
Das Evangelium nach Johannes, Gottingen 1951° (NTD 4); W. Temple, Readings in St
John's Gospel, London 1947; H. Thyen, Art. Johannesevangelium, TRE XVII, 1988, 200-
225; S. van Tilborg, The Gospel of John: communicative process in a narrative text, Neo-
test. 23 (1989) 19-31; F.G. Untergassmair, Das Johannesevangelium. Ein Bericht iiber neue-
re Literatur aus der Johannesforschung, ThRv 90 (1994) 91-108; F. Vouga, Antijudaismus
im Johannesevangelium?, ThGI 83 (1993) 81-89; W.O. Walker, John 1.43-51 and the «Son
of Man» in the Fourth Gospel, JSNT 56 (1994) 31-42; B. Weiss, Das Johannesevangelium
als einheitliches Werk, Berlin 1912; J. Wellhausen, Das Evangelium Johannis, Berlin 1908;
T. Zahn, Das Evangelium des Johannes, Leipzig; Erlangen 1921°° (KNT 4); R. Warning
(Hg), Rezeptionsisthetik. Theorie und Praxis, Miinchen 19887 C. Westermann, Genesis,
Bd. 2, Genesis 12-36, Neukirchen-Vluyn 1981 (BKAT 1/2); 1. Willi-Plein, Israel als Bezeich-
nung eines nachisraelitischen Gottesvolkes, Jud 37 (1981) 70-75.148-153.

Wolfgang Fenske, Miinchen



	Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1, 48) : die Bedeutung der Nathanaelperikope für die Gesamtrezeption des Johannesevangeliums

