
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 3

Artikel: Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1, 48) : die Bedeutung der
Nathanaelperikope für die Gesamtrezeption des Johannesevangeliums

Autor: Fenske, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48)

Die Bedeutung der Nathanaelperikope für die Gesamtrezeption
des Johannesevangeliums

1. Einleitung

Dieser Aufsatz wird mit Schwerpunkt auf Joh 1,43-51 darlegen, dass der
Autor die bei Mk 11,12-25 offene Möglichkeit, dass Juden zum Glauben an
Christus finden können, exemplarisch an der Figur des Nathanael dargelegt.
Nathanael wird mit Hilfe der Jakobtradition als «Israelit ohne Falsch»
beschrieben, der - wie Jakob in Bethel den Heiligen Ort erkennt - in Jesus den
Ort erkennen wird, an dem Gott handelt. Nathanael wird jedoch nicht als

Gegensatz zu Jakob oder zu Menschen seines Volkes als «Israelit ohne Falsch»
bezeichnet. Seine Figur dient, worauf die Nennung des Feigenbaums
hinweist, der Lesergewinnung.1

2. Aufnahme von Mk 11-12 durch Joh 1,43-51

Dass Johannes sein Evangelium2 nach dem Prolog mit Johannes dem Täufer

und mit der Berufung einiger Jünger beginnt, zeigt, dass er der noch jungen

Tradition der Evangelien, hier wohl dem MkEv, folgt3 - dennoch sind
bekanntlich kaum inhaltliche Parallelen zu Mk 1 erkennbar4. D.h. das Evangelium

wird in markinischer Tradition stehen, doch hat Johannes sie in seinem
Sinne umgearbeitet.5

Dann verlässt er den Faden des MkEv und kommt auf Mk ll,12ff.6 zu
sprechen. Bevor das näher begründet wird, sei noch betont, dass Johannes im
Unterschied zu den Synoptikern seinen Protagonisten weitgehend in Jerusalem

wirken lässt - der Heimat des Propheten (Joh 4,447)?8 Und so beginnt er

1 Literatur s. im Anhang.
2 Auf die Frage nach der Johannes-Schule, den Redaktoren etc. werde ich nicht eingehen.

Ich werde allgemein von Johannes, dem Evangelisten, dem Evangelium reden.
3 Dass die Diskussion über Verwendung der Synoptiker bisher noch zu keinem

befriedigenden Ergebnis geführt hat, ist bekannt, kann jedoch an dieser Stelle nicht vertieft werden.

Johannes behandelt die Synoptiker meines Erachtens so wie er nach Schuchard
alttestamentliche Schriften verwendet: «John feels free to substitute appropriate
synonyms for certain terms in the passages he recalls.» (151) Und: «John introduces into his
citations textual materials external to the passages he actually cites.» (152)

4 Diese Frage nach dem Verhältnis dieses Beginns zu den Parallelen der Synoptiker
wird im Anschluss an 1,1-51 in fast allen Kommentaren erläutert.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 211

sein Evangelium mit Texten, die im MkEv den Beginn des Wirkens Jesu in
Jerusalem anzeigen. Dazu gehören die Verfluchung des Feigenbaumes - die
Tempelaustreibung - die Diskussion mit den Jerusalemer Autoritäten. Im
JohEv handelt es sich um Nathanael unter dem Feigenbaum - die Tempelaustreibung

- die Diskussion mit Nikodemus.
Dass die Perikope von der Tempelaustreibung vorgezogen wurde, bedarf

keiner Darlegung, das wird in den Kommentaren, in denen Synoptiker als

Grundlage des Evangeliums angesehen werden, diskutiert.9

Begründet werden muss diese Aussage im Bezug zur Feigenbaumgeschichte

und zur Nikodemusbegegnung. Nach Johannes beginnt Nikodemus
sein Gespräch ähnlich wie seine Kollegen im MkEv10:

THv 5è avGpomoç èk xrôv Oapiaaicov, NiKÔSripoç ôvopa aùxrô, àp^cov xöv 'Iou-
Saicùv oùxoç f|À,0£v 7tpôç aùxôv vukxôç Kai euiev aùxrô- paßßl, o'îôapEv öxr ànô
0£oû è>.f|>.u0aç 5iôàcncaA)Ç' oùôeiç yàp ôùvaxat xaùxa xà arpEta rcotEiv à où
7ioi£Îç, èàv pü f) ô 0£Ôç g£x aùxoù. (3,lf.)

Im MkEv lauten die Eingangsworte:
Kai «rtoaxé/Aoxmv jtpôç aùxôv xtvaç xrôv «Fapicraicov Kai xrôv HpcpStavrôv

Iva aùxôv àypEÙaaxnv À,ôyco. Kai èàGôvxeç /Tyouoiv aùxrô- Si8àoKa?i£, oiôauEv
ôxr ctAri0fiç £i Kai où péÀEi coi repi oùôevôç' où yàp bÀérceiç eiç 7tpôaco7rov àv-
0poOTCov, àXK ètc' àÀr|0Elaç xifv ôôôv xoù 0eoù ôiôàcTKEiç- (12,13f.)

Die Gemeinsamkeiten (s. xrôv Oapioaicov, npôç aùxôv, §i§àcKaA.oç, oïôapsv
öxr) sind deutlich.11 Auf Abweichungen sei hingewiesen: «Lehrer» konnte Jo-

5 Dass Johannes die synoptische Tradition umgeschrieben hat, s. z.B. Dowell 19-37.
Zur Unterstützung der Aussage, dass Johannes Tradition umprägt, sei auf eine mögliche
Neuformulierung von Lk 16,19-31 in Joh 11 hingewiesen. Dazu s. Haenchen 53 Anmerkung

1, der allerdings davon ausgeht, dass Johannes die Synoptiker nicht kannte, sondern
mündliche Traditionen aufgenommen hat. Dass der Evangelist bei der Wiedergabe der
synoptischen Tradition (vielleicht auch mündlichen Tradition) «stark von erzählerischen
und theologischen Tendenzen geleitet ist», spricht Schnackenburg 357 aus. Weitere
Anklänge s. dort.

6 Bzw. dessen Tradition, s. Pesch 189f.
7 Auch hier wird möglicherweise die synoptische Tradition (vgl. Mk 6,4 parr.) mit eigenen

Worten wiedergegeben. Dazu s. Barrett 263; Schnackenburg sieht diese Stelle als
Vorausblick auf das Wirken in Galiläa (494).

8
Thyen: Im JohEv liegt «strukturell eine dramaturgische Aufspaltung des einen

Todespassa in drei vor.» (202) Vielleicht hat Johannes diese vollzogen, um Jerusalem
hervorheben zu können. Das «Todespassa», d.h. damit auch Jerusalem, hat seine Auswirkungen

selbst auf die Geschichten, die in Galiläa spielen (z.B. 2,4; 6,52ff.).
9 Wobei darauf hinzuweisen ist, dass die Synoptiker und Johannes Worte gemeinsam

haben, doch nicht an denselben Stellen im Kontext. Johannes hat an einer Stelle über Mk
11,15-17 hinaus eine grössere Entsprechung zu Mt 21,12f.: e!;eßcdev romaç.

10 Vgl. auch K. Aland, Synopsis quattuor evangeliorum, Stuttgart 1985", Nr. 280.
11 Eine Mischung aus johanneischer und markinischer Tradition finden wir im Papyrus

Egerton f 2r: SiSdoKaXe olüapev [euro 6(eo)ù] èViWOaç (zitiert nach Aland, Synopsis
Nr. 27).



212 Wolfgang Fenske

hannes dem Nikodemus nicht als Anrede in den Mund legen, denn er benötigte

sie zur Charakterisierung Jesu. Die weiteren Aussagen: «von Gott
gekommen», «Zeichen», «Gott mit ihm» sind für johanneische Ausdrucksweise
typisch und möglicherweise Uminterpretationen (s. Kursivdruck).12 Die
negative Darstellung der Gegner der markinischen Einleitung konnte Johannes
nicht übernehmen, weil er mit der Nikodemusgeschichte ein anderes Ziel
verfolgte als Markus mit seinem wiedergegebenen Gespräch.13 Danach trennen
sich die Inhalte der Texte.

Ein weiterer Beleg für die hier dargelegte Interpretation könnte die
Ortsangabe «Bethanien» sein. Markus führt diese Ortsangabe erst Mk 11,1.12 als

Aufenthaltsort Jesu ein, während Johannes diesen Ort schon zu Beginn des

Evangeliums mit der Johannestaufe verbindet (1,28).
Betonter soll der Ncithanael-Berufung nachgegangen werden. Markus

berichtet in 11,12-14.20-25 davon, dass Jesus auf seinem Weg nach Jerusalem
einen Feigenbaum von fern sieht, doch nahegekommen an ihm keine Frucht
findet, «denn es war keine Zeit für Feigen», und er verflucht den Baum. Als
sie wieder an ihm vorübergehen, war er verdorrt. Darauf macht Petrus Jesus

aufmerksam, und Jesus spricht über den Glauben, der selbst einen Berg ins
Meer versetzen kann. Es schliesst sich die Belehrung an: Was ihr erbittet,
wird euch gegeben, wenn ihr glaubt.

Diese Geschichte wird auch so verstanden, dass der Feigenbaum als Bild
für das Volk Israel verwendet wird. Weil das Volk keine Frucht bringt,
verflucht Jesus dieses.14 Bei Markus schliesst sich die Belehrung über Glauben
und Gebet an, was meines Erachtens darauf verweist, dass der Glaube mit
Gebet auch Unmögliches zu vollbringen vermag - eben im Sinne des Kontextes:

es ist für das Volk nicht alles verloren.

Dass der Feigenbaum für das Volk bzw. die Frucht des Volkes stehen kann, das zeigen
Jer 8,13; 24,Iff.; Mi 7,1; in einem Parallelismus kann er verbunden mit dem Weinstock als

Metapher für Israel und die Väter in Hos 9,10; Mt 7,16 Par. Lk 6,44; Lk 13,6-9; LAB 37,3

genannt werden.15 Der Hinweis auf die «Unzeit» mag zeigen, dass nach Markus eben nicht
in der rechten Zeit nach der Frucht des Volkes gesucht wurde - also in einer anderen Zeit
Frucht zu finden sein wird, auch wenn das mit der Verfluchung in Spannung steht, da der
Baum ja zerstört ist. Aber meines Erachtens ist der Text auch in einem anderen Sinne zu

12 Schnackenburg: «Eine höfliche Übertreibung wird es sein, wenn er (sc. Nikodemus)
seine Standesgenossen in sein Urteil einschliesst (olSagev).» (380) Die oben genannte
Beobachtung erklärt den Grund für das Vorkommen von o'iSagev: Es liegt ein Überbleibsel

aus markinischer Tradition vor. (S. auch Anmerkung 3.)
13 Dass Johannes nicht schon die Einleitungsfrage von Mk 11,27-29 herangezogen hat,

das hängt damit zusammen, dass dieser Abschnitt mit der Tempelaustreibungsgeschichte
zusammengebunden ist und in Joh 2,18ff verarbeitet wurde. Vgl. auch Aland, Synopsis Nr.
276.

14 Literatur s. Bultmann/Theissen/Vielhauer 19795, 83, dort auch andere Deutungen.
Dagegen z.B. Pesch 195.

15 Vgl. Gnilka 1979,123f.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 213

verstehen. Wenn nach alttestamentlichen Aussagen das Volk nicht Gottes Wege gegangen
ist, dann zerstört Gott dessen Wein und Feigenbäume (z.B. Jer 5,17; 8,13; Hos 2,14; Am 4,9;

vgl. Jo 1,7.12; Wein und Feigen anderer Völker s. Ps 105,33; Jes 34,4). So nimmt auch hier
Jesus die Lebensgrundlage des Volkes. Wie jedoch in alttestamentlichen Schriften wieder
neue Feigenbäume verheissen werden (Mi 4,4; Sach 3,10; Jo 2,22), so bleibt in diesem
Gleichnis mit seinem Kontext durch den Hinweis auf Glauben und Gebet dieser Weg
geöffnet.

Als weiterer Anklang ist zu nennen, dass Jesus den Nathanael unter dem

Feigenbaum wie den Feigenbaum von fern gesehen hat (vgl. Mk 11,13, was
bei Johannes freilich nicht wörtlich formuliert, jedoch intendiert wird). Ebenso

sei auf xfj èjtaûptov è^eXSôvicûv (Mk 11,12) bzw. rrj énoruptov èÇeMMv (Joh
1,43) als mögliches Indiz für eine Parallele verwiesen (vgl. auch Joh 1,35.29;
nicht so die Parallele bei Matthäus) wie auch auf eùpiaKco in Joh 1,41.43.45
und Mk 11,13 (2mal), das im Einzugsbereich dieser Geschichte häufig
vorkommt.16

Auffällig ist die Betonung, dass Nathanael als ein «(wahrer)17 Israelit ohne
Falsch» bezeichnet wird. An diesem Menschen aus dem Volk finden wir also
die erwartete Frucht.

Wenn eine Verbindung von Mk 11 und Joh 1-3 behauptet wird, dann stellt sich die Frage:

Was macht das Weinwunder von Kana, das keine Parallele im MkEv hat, an dieser Stelle?

Dazu einige Überlegungen: a) Johannes spricht mit seiner Tradition zu Beginn des Wirkens

Jesu von dessen Wundertätigkeit, b) Er möchte betonen, dass Jesus sein erstes Wunder

in Kana vollbracht hat (das muss hier nicht weiter dargelegt werden). Nach Markus findet

das erste beschriebene Wunder in Kapernaum statt. Johannes hebt den Vorrang Kanas
hervor, was 4,46 noch einmal geschieht. Erst nach dem Wunder geht Jesus mit den Seinen
nach Kapernaum. c) Jesus muss gemäss der Tradition das erste Wunder in Galiläa vollbringen.

d) Johannes kann dieses Wunder nicht der Nikodemusgeschichte folgen lassen, weil er
Nikodemus schon die Zeichen ansprechen lässt, die Jesus tut. e) Er kann es auch nicht vor
die Jüngerberul'ung stellen, da hier die Johannesbekenntnisse bzw. die damit zusammenhängenden

Jüngerberufungen auseinandergerissen werden würden, f) Dass das Kana-
Wunder Aspekte aufgreift, die in der vorangehenden Perikope ausgesprochen wurden, das

wird in Kommentaren erkannt und braucht hier nicht vertieft werden, g) Das Kana-Wun-
der bietet mit seinem Hinweis auf die Passion zu Beginn des JohEv ein wichtiges Vorzeichen.

(Vergleichbar mit Mk 3,6.)

3. Nathanael und der Feigenbaum

Wer war Nathanael? Es wird berichtet, dass Jesus Philippus in die Nachfolge

ruft.18 Philippus ruft Nathanael zu Jesus.19 Während Philippus im Evan-

Vgl. auch die Anrede «Rabbi» (Mk 11,21; Joh 1,49) wie das «Amen» (Mk 11,23; Joh
1,51) - was aber beides häufig auch unabhängig von dieser Geschichte begegnet.

17 Dazu s. unten.
1!i Der Text ist kaum mehr richtig zu verstehen. Darauf braucht an dieser Stelle nicht

weiter eingegangen werden.



214 Wolfgang Fenske

gelium noch zweimal genannt wird (6,7f; 12,22), kommt Nathanael nicht mehr
vor, ausser in dem Nachtragskapitel 21.20 Hier wird betont, dass Nathanael
aus Kana kam. Meines Erachtens ist diese Ortsangabe aus Joh lf. erschlossen
worden.

Der Name Nathanael (bSDÎI]) ist eine Zusammensetzung aus jn] + bit (Gott gibt, hat
gegeben). Feige heisst auf hebr./aram.: rOND, also bis auf b aus Natanel bzw. n aus Feige
kommen alle Buchstaben im Namen vor.21 Hier liegt wohl eine Paronomasie vor. Dass hier
eine derartige Beziehung vorliegen kann, das wird auch daran deutlich, dass dieser Name
sonst als Jüngername nicht vorkommt. Dass Bartholomäus in den Jüngerlisten (mit
Ausnahme Apg 1,13) im Anschluss an Philippus genannt wird, lässt einige vermuten, dass Bar-
Tholomäus das Patronymicum zu Nathanael ist.22 Nathanaels alttestamentliche Namensvettern

lassen nicht viel über den literarischen Menschen erkennen. Der Name kommt
immer im Zusammenhang anderer Namen vor - und zwar (mit einer Ausnahme) positiv
(Num 1,8; 2,5; 7,18.23; 10,15; Esra 10,22; Neh 12,21.36; I Chron 2,14; 15,24; 24,6; 26,4; II
Chron 17,7; 35,9). Zur Zeit der Abfassung des Evangeliums gibt es einen Rabbi Simeon b.

Nathanael (80-120) (Barrett 184; s. ARN II 30)23. Und so konnte, nach Brown, insgesamt
die Tradition aufkommen, die Nathanael zu einem Rabbi oder Schriftgelehrten machte
(83; vgl. Schulz 42). Ein weiterer Namensvetter aus dem ersten Jahrhundert wird Josephus,
Ant. 20,14 (20,1,2) genannt: Dorotheus, Sohn des Nathanael. Ebenso weiss Josephus, Ant.
6,161 (6,8,1) über alttestamentliche Angaben hinaus, dass ein Bruder Davids diesen Namen
(Na0avàt|7.oç) trug.

Nach Barrett ist Nathanael «perhaps, a symbolic name» (179), bzw.: «It is possible that
an ideal rather than a real person is meant... Nathanael is an ideal Israelite.» Die Bedeutung

seines Namens «Gott hat gegeben» könnte z.B. im Licht von Joh 6,37 zu verstehen
sein: Alles was der Vater mir gibt, wird zu mir kommen (von Godet 103 als «Einfall der
modernen Kritik» abgelehnt). Bultmann meint, dass Nathanael für den Evangelisten eine
symbolische Gestalt war, «unbeschadet, dass die Tradition ihn darbot» (73)(s. unten).

19 Wo die Begegnung Philippus-Nathanael bzw. Jesus-Nathanael stattgefunden hat, ist
umstritten (s. die unterschiedlichen Vorschläge in den Kommentaren). Wellhausen meint:
«Sichtlich ist die Situation der Erzählung aus den Fugen; nur lässt sie sich leider nicht gut
wieder einrenken.» (12) Meyer 98 lässt offen, ob er unter dem Feigenbaum seines Hauses
sass, während Lücke bemerkt: «Die Feigenbäume pflegen besonders an Wegen und
Landstrassen zu stehen, s. Matth. 21,19.» (452)

20 Bei Philippus finden wir auch immer Andreas. Petrus wird im eigentlichen Korpus
(1-12) nur noch 6,67 betont genannt. Genannt werden noch Thomas (11,16) wie Judas

12,4; 6,71 - auch hier finden wir eine eigenwillige Umprägung der Tradition. Während wir
in der synoptischen Überlieferung einen harten Tadel an Petrus finden: Weg mit dir, Satan

[Mk 8,33], finden wir auch hier keine wörtliche Entsprechung, doch eine inhaltliche:
«Einer von euch ist ein Teufel. Er redete von Judas ...»; 6,70).

21 Dass Johannes aramäisch dachte und griechisch schrieb, das sieht Schuchard 153 in
einem anderen Kontext, ist jedoch wohl auch hier zutreffend.

22 Das «hat eine der Gewissheit nahekommende Wahrscheinlichkeit» (Zahn 147;

Meyer 96f), «wahrscheinlich, aber nicht gewiss» (Lücke 451), dafür liegen keine
Argumente vor, s. Barrett 208; Brown: «it is better to accept the early patristic suggestions that
he was not one of the Twelve» (82). Wenige sehen ihn mit Matthäus verbunden, weil
Matthäus «Geschenk Gottes» (l"inQ) heisst (dagegen Schnackenburg 313).

23 Auch wenn es der Sohn eines Nathanael ist, so ist doch die hier genannte Diskussion

nicht uninteressant. So wird z.B. gesagt: «Geht hin und sehet» (vgl. Joh 1,39.46).



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 215

Die Berufungen des Nathanael (1,45-51) und die einige Verse vorher
(1,41-42) genannte Berufung des Simon sind nicht grundlos parallel aufgebaut

(s. unten):

Philippus begegnet Nathanael und

sagt ihm:

öv ëypct*|/ev Mcoûarjç év xrà vögto Kai
oi Jtpo^fjxai eùpriKapev24, Ir|aoüv
uiôv xoü 'IcocrficJ) xôv ànô NaÇapéx.25

Nathanael entgegnet:

èk NaÇapèx Suvaxai xi àyaGôv etvai;26

Philippus argumentiert nicht, sondern

sagt nur:

ëpxou Kai i8e.

Er geht mit. Jesus sagt von ihm:

'(Se àÀriGœç Iapar|rixr|ç èv à SôÀoç

Andreas findet seinen

Bruder und sagt ihm:

eùpf|Ka|i£v xôv Meoaiav,
ö éaxiv pEGcpprivewiievov
Xpiaxoç.

(vgl. 1.39)

Er führte ihn zu Jesus. Er sagte:

où ei Lipcov à uiôç 'Icoàvvou, où
KA.r(Gf|cni Kripâç, ô éppriveûexav

fléxpoç.

Nach diesem weitgehend parallelen Aufbau wird die Nathanael-Begeg-
nung breiter dargelegt - wobei Nathanael und ein Feigenbaum in den Mittelpunkt

gerückt werden.
Es wurden schon Beispiele für die metaphorische Verwendung von

«Feigenbaum» genannt: Volk, Frucht, Verheissung. Er kann auch Bild dafür sein,

24 B. Bauer 52f.: «es ist nicht zu verkennen, dass dem Philippus die Formel eines

späteren Standpunktes in den Mund gelegt ist.»
25 Joh 6,42 können Menschen daran Anstoss nehmen, dass Jesus Josephs Sohn ist.

Zum unterschiedlichen Umgang mit dieser Aussage s. Kommentare. Genannt sei nur B.

Bauer, weil er die Leserbezogenheit herausstellt: «Es war schwerlich Zeit und passend,
dem Nathanael Vater und Geburtsort des Messias zu bezeichnen, noch war es von irgend
erdenklichem Interesse» - doch für die Komposition des Textes durch den Evangelisten
war diese Bemerkung wichtig, «lebendiger wird das Ganze, wenn Einer sich erst zweifelnd
dem Herrn naht, um eine desto lebendigere Überzeugung aus dem Eindruck seiner
Persönlichkeit zu gewinnen und damit zugleich um so bedeutungsvoller für die Kraft dieses
Eindrucks zu zeugen.» (53)

26 Nach Lücke meinen Cyrill und Chrysostomos. diese Frage sei gestellt worden, weil
Nathanael im Sinne von Mt 2 glaubte, der Messias werde in Bethlehem geboren. Den
verachtenden Klang sehen nach demselben schon Theodor von Mopsuestia wie Nonnus,
während Euthymius beide Überlegungen mischt (452f). Augustin sieht keine Frage
gestellt, sondern eine Aussage getroffen: «Aus Nazareth kann etwas Gutes kommen»,
weil Nathanael Gesetzeskenner war (VII,16). Diese unterschiedlichen Interpretationen
verlieren angesichts der unten zu nennenden Leserbezogenheit ihre Bedeutung.



216 Wolfgang Fenske

dass es Menschen in Israel gut geht, dass sie in Wohlstand und Sicherheit
leben. Das zeigen I Kön 5,5; II Kön 18,31 Jes 36,16); I Makk 14,111, und das

Sitzen unter dem Feigenbaum wird, wie schon gesehen, als verheissenes
Beispiel für kommenden Wohlstand genannt, wenn es dem Volk schlecht ergeht.
Ein «Bürger» lebt unter seinem Feigenbaum und lebt von ihm - und er liest
dort, zumindest in rabbinischer Zeit, die Tora.28 Alttestamentliche Stellen lassen

also assoziieren, dass Nathanael ein guter «Bürger» seines Volkes war,
dem es gut ging. Diese Beobachtung vermag den Blick auf den Leser zu
lenken.2y. Mit der Nathanaelberufung signalisiert Johannes seinen Lesern
unterschiedliche Aspekte:

- Nathanael ist ein guter «Bürger», der unter seinem Feigenbaum «in
vergnüglicher Ruhe» (Lücke 452) sitzt.

- Vor der Begegnung mit Jesus wird Nathanael als guter «Bürger» durch
seine Skepsis - und wohl durch Kenntnis seiner Schriften - ausgewiesen. Dass

27 Die traditionelle Übersetzung, die Nathanael als «wahren Israeliten» ansieht, wird
von verschiedenen Autoren überprüft. Sie kommen zu dem Schluss, dass es nicht heisst:
Nathanael. «ein wahrer Israelit ohne Falsch», sondern «wahrhaftig, ein Israelit ohne
Falsch!», so Willi-Plein (71f). Ebenso mit detaillierter Begründung Kuhli («Da ist ja
tatsächlich ein Israelit ohne Falsch»; 19) und unterstützend Schwarz, der in dem Satz zwei
Übersetzungsfehler durch Johannes erkennt. So müsste K-i3" nicht mit àVi0Mç,
sondern mit àkr|9iv6ç und intr (böser Trieb) nicht mit 86>.oç wiedergegeben werden. Meines
Erachtens lassen beide Möglichkeiten («ein wahrer Israelit» bzw. «wahrhaftig, ein Israelit»)

negative Beurteilung von Juden zu (anders Willi-Plein 72). Die neue Version betont
nur die Erregung des Sprechenden. Die in diesem Aufsatz vorgeschlagene Interpretation
geht über beide hinaus.

2,s So Weiss 41; Schulz 42, Steiger 52, s. schon Literatur bei Meyer. Ambrosius zu Lk
19,1-10 (VIII.90) meint, Nathanael sei ein Christussucher aus dem Gesetz (vgl. Augustin
VII,17). Anders Hahn 188f; Morris 167; Barrett 185; Lücke 455; Hunzinger 753. Hunzinger:

«keinerlei spezifische Bedeutung kommt der Erwähnung des Feigenbaums zu; es

hätte ebensogut irgendein beliebiger anderer Ort bezeichnet werden können.» (753;

gesperrt entfernt) Ebenso Haenchen 182: «Es kommt nur auf das bekundete (sc. überirdische)

Wissen Jesu an.» Eine Überprüfung der immer wieder angeführten Belege (BerR
62,8 QohR 5,11, bEr 54a, ShirR 4,4, aber auch BerR 19,3 zu Gen 3,7 und bBer 40a) hat

ergeben, dass der Feigenbaum für die unterschiedlichsten Vorstellungen herangezogen
wird. Es scheint mir unwahrscheinlich, dass der Feigenbaum als typischer Baum galt, unter
dem die Tora studiert wurde. Das schliesst allerdings nicht aus, dass sie auch unter dem
Feigenbaum gelesen wurde. Jeremias meint mit Bezug auf Gen 3,7, der Hinweis bedeute,
Nathanael sitze «unter dem Baum der Erkenntnis Gottes und seines Wortes.» Dagegen
folgert Augustin XXI, dass die, die unter dem Feigenbaum sind, unter der Sünde sind.

29 S. Hirsch 118. Vgl. schon Augustin XXII, der das allerdings für seine Zuhörer
fruchtbar macht. Leser sieht auch Loader angesprochen, allerdings auf die joh. Gemeinde
bezogen. Zur Betonung von Hörern/Lesern im JohEv allgemein s. Schenke 4.3. S. vor
allem Davies Kapitel 15. Leserbezogenheit findet sich allenthalben: Hier sei nur auf
Schweizer 222-225 hingewiesen. Die bei ihm ausgesprochene Verschmelzung der
Gemeinde mit den einladenden Jüngern (vgl. Hahn 190) scheint mir berechtigt, da die
Gemeinde sich sogar in Jesus wiederfinden kann, so 3,11: «Amen, amen, ich (sc. Jesus)

sage dir, wir sprechen von dem, was wir wissen ...».



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joli 1,48) 217

er über den Messias nachgedacht hat, das wild spekulierend weiter überlegt.30
Dass er nach Johannes Schriftkenner ist, ist daraus ersichtlich, dass Philippus
das Gespräch mit dem Hinweis auf Moses und die Propheten eröffnet. Allerdings

muss beachtet werden, dass Philippus Nathanael nicht unter dem
Feigenbaum getroffen hat, sondern Jesus ihn vorher dort sah, d.h. die Nähe des

Nathanael zur Schrift wird nicht mit dem Hinweis auf den Feigenbaum
ausgesprochen, sondern mit der Art und Weise der Gesprächseröffnung durch
Philippus.

- Die Jünger um Jesus sind keine «asoziale Gruppe», sondern selbst der
gute «Bürger» Nathanael, der Israelit unter seinem Feigenbaum, erkennt in
Jesus den König von Israel.31 Es sei erwähnt, dass auch Markus mit 1,40-45 ein
entsprechendes Signal aussendet. Mit der Geschichte der Heilung des Aussätzigen

wird gezeigt, dass Jesus sich «in guter Übereinstimmung mit dem
mosaischen Gesetz» befindet32. Während Markus Jesus als gesetzestreu
charakterisieren möchte, charakterisiert Johannes entsprechend die Jünger Jesu.
Jesus wird im JohEv dadurch als akzeptabel dargestellt, dass er den «Israeliten
ohne Falsch» hervorhebt.

- Wichtig ist, dass der Evangelist offen lässt, was Nathanael unter dem
Feigenbaum getan hat. Leserorientiert bedeutet das, dass Johannes keine Auflösung

des Rätsels bieten darf, da ja jeder Israelit unter seinem Feigenbaum
ganz eigene Überlegungen und Tätigkeiten anstellen kann. Auch wenn
Lesende diesen Selbstbezug nicht herstellen, so bleibt doch das Rätsel haften,
bis sie sich unter ihrem Feigenbaum wiederfinden. Übrigens wird das Rätsel
(«woher kennst du mich?») durch die rätselhafte Antwort («ich sah dich unter
dem Feigenbaum») massiv verstärkt. D.h. dass der Leser Lösungen sucht,
doch kann er sie nicht im Text, sondern nur im Leben finden.33

- Die Frage «was kann aus Nazareth Gutes kommen» ist der erste kritische,

ernüchternde Einwand nach dem grossartigen Prolog, nach den grossartigen

Bekenntnissen des Johannes. Hier wird Zweifel (dubitatio), Kritik

30 Nathanael wird über die «Hoffnung Israels» nachgesonnen haben (Holtzmann 52;
ähnlich Zahn 141 f.. Meyer 98); dagegen: man kann nicht wissen, was unter dem Baum
geschah (Bultmann 198621, Strathmann 53). Jeremias sieht mit Bezug auf Ps 32,2, dass
Nathanael unter dem Baum seine Sünden bekannt habe (vgl. Godet 105). Auf diesen
Psalm verweist Augustinus: Nathanael unter dem Feigenbaum sehen heisst, ihn in seiner
sündigen Beschaffenheit sehen (in Ps 31,2.9 [CCL 38,231f], der Busse getan hat, JohEv
XVIII). Alle Überlegungen sind «pure speculation», so Brown 83.

31 Das wird dann noch unterstrichen durch die dem «Aufstandbericht» folgende
Geschichte, in der Nikodemus, ein weiterer «Bürger», zu Jesus kommt (3,Iff.). Diese
Feststellung gilt unabhängig davon, ob nun mit Nikodemus auf eine vornehme Familie in
Jerusalem angespielt wird oder nicht (dazu s. Schlatter 1930,84). Zu dem sozialen Status der
johanneischen Gemeinde s. Stegemann/Stegemann 204.206.

32 Pesch 140.
33 Zur elaborativen Textverarbeitung s. Scherner passim; zur Skripttheorie s. Rickheit/

Strohner 81f. Zur Interpretation eines Textes mit Hilfe der Lebenserfahrung s. Iser 325ff.



218 Wolfgang Fenske

durch den Autor selbst vorweggenommen. Diese Vorwegnahme bezweckt,
dass kritisch Lesende durch die kritischen Anfragen gelenkt werden. Und das

spricht Johannes folgerichtig an, da die geweckte Erwartungshaltung massiv
ist.34

Das bedeutet, dass Nathanael als gutbürgerlicher Skeptiker im Evangelium

die Aufgabe bekommt, anderen gutbürgerlichen Skeptikern voranzugehen
und als Israelit den König Israels, also Jesus, anzuerkennen.35 Auch sie

sollen sich mit dem Evangelium36 (unter dem Feigenbaum[?]) erkannt wissen
und zu dem Ruf gelangen: Rabbi, Sohn Gottes, König Israels!37

- Mit der Frage («woher kennst du mich?») wird Lesenden eine Frage in
den Mund gelegt. Und die Antwort («ich sah dich ...») kann nicht falsch sein

- weil viele der «ohne Falsch» lesenden «Israeliten» unter dem Feigenbaum
gesessen haben mögen.

- Mit dem Hinweis auf den Feigenbaum werden auch die Sinne der Lesenden

angeregt, so z.B. mit dem Geruch des Feigenbaumes, den er unter
Sonneneinstrahlung entfaltet. Diese Anregung trägt dazu bei, sich einer
entsprechenden Situation zu erinnern.38

- In V. 51 wird mit der Aussage «ich sage euch», «ihr werdet sehen»
verdeutlicht: Nathanael ist nicht allein, sondern die Verheissung gilt den vielen
Nathanaels, den Nachfolgenden insgesamt. D.h. er wird in die Gruppe der
Jünger eingeordnet.

- Der Hinweis «ich sah dich» (1,50) gibt zweierlei Informationen weiter.
Erst durch dieses Wort konnte Nathanael als vorbildlicher Israelit vorgestellt
werden, zum anderen bietet er Leserorientierung und selbstverständlich

34 Zur Erwartungshaltung allgemein s. Jauss 130ff.
35 S. Godet 106; Morris 168; Blank 160. Dennoch bleibt Nathanael wie in gewisser

Weise Nikodemus (s. Bassler 635ff.) oder der Täufer (B. Bauer 56) noch ein Mensch als

Übergang zwischen menschlichem und göttlichem Bereich.
36 «John wants his readers, the readers of his text, to return to his story again and

again», so Tilborg 30 - aber es muss betont werden: Er möchte, dass der Leser sich in dieser

Person wiedererkennt. So wird der Leser sich in Nathanael wiedererkennen wie im
Geheilten von Kapitel 9. der aus der Synagoge ausgeschlossen wird. Auch hier wird dem

Ausgeschlossenen ein Wort in den Mund gelegt: Ich glaube, Herr (9,38).
37 «Die Aktivierung des Lesers setzt an bei den durch die Dunkelheit ausgezeichneten

'Reizwörtern' Diese stimulieren den Leser zu Assoziationen, mit deren LIilfe er
versucht, sich die fremde Wortprägung vertraut zu machen. Die Aktivität bezieht sich somit
auf einzelne, semantisch besonders hervorgehobene Elemente des Textes.» (Link 104;

kursiv entfernt) Dazu gehören z.B. auch die Kontraste: Jesus von Nazareth, Josefs Sohn -
Sohn Gottes, König Israels; das übernatürliche Wissen Jesu, das oben genannte Rätsel.
Diese leserstimulierenden Aussagen zwingen dazu, am Text zu bleiben und sich die Fragen

anzueignen und die Aussagen Jesu sagen zu lassen. «Textverstehen wird so zu einem
fruchtbaren Wechselbezug zwischen Texterkenntnis und Selbsterkenntnis.» (Link 103 -
allerdings in anderem Zusammenhang)

38 Auch die Kana-Geschichte spricht die Sinne an, z.B. den Geschmacks- wie den
Geruchssinn; zu diesem Aspekt in der Literatur, s. Eco 71.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 219

Spannungsaufbau: Wenn Jesus um das wusste, was es mit Nathanael auf sich

hat, so wird er auch nicht in dem irren, was er in V. 51 sagen wird. Gleichzeitig
zeigt Johannes Lesenden damit die Ebenen, von denen sein Evangelium zu
verstehen ist: Einmal die vordergründige Ebene, das leicht Erfassbare
(«Josephs Sohn aus Nazareth» [45]), dann die höhere Ebene, die aus dem
Blickwinkel des Staunens, des vordergründigen Glaubens her zu verstehen ist

(«Gottes Sohn, König von Israel» [49]), zuletzt die Ebene, in der Himmel und
Erde sich in Jesus Christus berühren («Ihr werdet den Himmel offen sehen

...» [51]).39 (Hier muss noch ein anderer Aspekt betont werden: Auch wenn
Nathanael wohl keine reale Person war, so gilt sie doch in dem Evangelium
als reale Person.40 Johannes bedarf dieser Ebenen: Realität und Überhebung
der Realität, denn erst mit Hilfe der realen Ebene wird die «symbolische»
Ebene wirksam.)41

Weiterführende Zusammenfassung.
Die Leserbezogenheit wird deutlich:

a) durch die Charakterisierung des Nathanael:
a) als Skeptiker,
ß) als Kenner der Schrift;
y) als Israelit ohne Falsch (Lob bezwingt den Gelobten und charakterisiert

gleichzeitig den Lobenden, vor allem wenn es als exclamatio
ausgesprochen wird);

5) als Israelit unter dem Feigenbaum;
b) durch die Frage, die Lesenden in den Mund gelegt wird (1,48);
c) durch Aufforderungen: komm und sieh (46), siehe (47), aber auch durch

Versprechen: ihr werdet sehen (51);
d) durch das von Johannes erwünschte Bekenntnis (1,49);

39 S. Onuki 68.
40 «Ungeschichtlich» (B. Bauer, bes. 56f.); «gleichnishaft» (Hirsch 117). «Gewiss hat

diese Figur für den Evangelisten symbolische Bedeutung Man möchte sagen, die
Darstellung werde zwischen Symbolismus und Realismus in der Schwebe gehalten, oder auch,
sie trage den Charakter eines symbolischen Realismus; ihr Realismus ist symbolisch.»
(Strathmann 55) Brown sieht für den Evangelisten die symbolische Bedeutung für das zu
Gott kommende Israel, allerdings ist er nicht nur symbolische Figur (82). Haenchen 185:

theologische Reflexion «ist gepaart mit dem dichterischen Vermögen, das Entscheidende
plastisch herauszustellen. Darum bleiben dem Leser auch Szenen im Gedächtnis, die arm
an historischer Information sind, aber unübertroffen an Stärke der Ausdruckskraft.»
Anders z.B. Meyer 101. Hahn meint, Nathanael sei der Gemeinde als Jünger bekannt
gewesen (181). Zum Verhältnis von Fiktion und Wirklichkeit im literarischen Werk s. Iser
277ff.

41 Mit all diesen Aussagen wird davon ausgegangen, dass das JohEv nicht allein an
Glaubende der Gemeinde des Autors gerichtet ist. Die gegenteilige These ist mir in ihrer
Ausschliesslichkeit nicht einsichtig. Die nicht nur Sympathisanten werbenden Aussagen
sind sehr gross. Selbst Joh 11 ist auch nach aussen gerichtet: Er zielt auf Glauben, und
Glaube ist das, was das Evangelium erreichen will.



220 Wolfgang Fenske

e) Lesende sind die durch Jesus angeredeten und ent-deckten (l,47f);
f) durch Ankündigung dessen, was im Evangelium zu erwarten ist (l,50f);
g) Jünger rufen andere zur Gemeinde - wie die Lesenden des Evangeliums

durch den Evangelisten gerufen werden (s. Anmerkung 29);
h) zu all dem eignete sich die Geschichte der Petrusberufung nicht, da dieser

in der frühen Gemeinde wohl allgemein bekannt war. Im unbekannten
Nathanael konnten Lesende sich leichter wiederfinden. Liier bezeichnet
also der Evangelist den berühmten Petrus mit «Fels» und die Lesenden als
«Israeliten ohne Falsch», was durch die Parallelisierung (s. den Paralleldruck

oben) beider Berichte noch hervorgehoben wird;
i) die oben genannten Bezüge zu Mk llf. sind hier nicht aufzuführen. Dieser

Text lag Johannes zwar als Vorlage vor, doch spielt er auf ihn kaum so an,
dass Lesende beide Feigenbaumgeschichten miteinander verbinden können

bevor sie die Tempelaustreibung gelesen haben42. Von diesem Hinweis

bleibt die Darlegung, in der Nathanael als exemplarische Figur Mk 11

interpretiert, unbeschadet.

j) Mit Joh 1 haben wir eine Vorstellungsrunde vorliegen: Jesus wird vorge¬
stellt (so im Prolog; s. auch crû ei; 49), Johannes wird vorgestellt (où tiç el;
19), einzelne Jünger werden vorgestellt (où ei; 42) - und der Lesende wird
in Nathanael vorgestellt.43

4. Jesus, Nathanael und Jakob

In dem Text finden wir viele Anspielungen auf alttestamentliche Aussagen.

Das wird auch dadurch unterstrichen, dass gegenwärtige Rezipienten
immer wieder neue alttestamentliche Texte aufspüren, auf die Johannes anspielen

könnte.44 Diese unterschiedlichen Assoziationen werden durch den Autor
beabsichtigt worden sein, wenn er Nathanael als Schriftkenner einführt. Und
wenn Nathanael Statthalter für den jeweiligen Leser ist, dann muss der Autor
sich selbst als Schriftkenner erweisen. Von daher sind Bezüge zu alttesta-

42 Allerdings ist grundsätzlich nicht unwahrscheinlich, dass Johannes auf Evangelien-
kenntnisse anspielt, s. Davies 357ff.

43 Es sei nur darauf hingewiesen, dass Johannes seine Leser auch sonst sehr deutlich
herausfordert. Nur eine Stelle sei genannt: «Wollt auch ihr weggehen?» (6,67) Und mit
dem Bekenntnis des Petrus (6,68) legen auch sie ein Bekenntnis ab.

44 Dazu, dass jeder Rezipient einen Text mit Hilfe eines anderen Textes oder Themas
als Schlüssel neu verstehen kann. s. Eco 19942, Kapitel 3. So wird unser Text mit Hilfe von
z.B. Sach 3.8-10 (s. Koester), Jes 53 (s. Willi-Plein), Ps 32 (z.B. Jeremias); Dan 13 (z.B.
Moule) etc. ausgelegt. Darüber hinaus werden als Interpretationshilfe die Merkabahmy-
stik (Quispel), z.B. die Gnostiker (vgl. Odeberg), aber auch neue Gattungen (Schenke)
herangezogen. Interessant finde ich in dieser Hinsicht auch Ps 17 wie 24 und Jes 66,18f.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 221

mentlichen Schriften im JohEv zu erwarten.45

Allein auf die Jakobtradition soll jetzt weiter eingegangen werden.
Zunächst wird an 1,51 die Nähe zur Jakobtradition deutlich.46 Literarkritische
Arbeit, also herauszufinden, was nun von 1,43-51 Tradition ist oder was vom
Evangelisten formuliert wurde47, soll hier unterlassen bleiben, weil es meines
Erachtens kaum mehr möglich ist, zu einem begründeten Ergebnis zu kommen.

Im Bezug zu den Synoptikern ist wenigstens noch eine vergleichbare
Textgrundlage vorhanden, während sie im Bezug zur Tradition nicht vorliegt.
Der Evangelist wird seine Tradition wie die Texte der Synoptiker vollkommen

neu konzipiert haben.
- In V. 51 wird auf die auf- und absteigenden Engel angespielt,48 die Jakob

nach Gen 28 im Traum gesehen hat.49

- Jakob erbittet für seinen kommenden Weg Segen und Schutz, und der
wird ihm auch verheissen (28,15.19ff.). Mit der Engelvision beginnt der Weg
Jakobs - ebenso beginnt im Sinne des Evangelisten an dieser Stelle auch der

43 Bekanntlich sind direkte Zitate selten. Aber die Andeutungen sind vielfältig. Dazu
s. z.B. Schuchard; Noack. Schön stellt Davies 356f. die assoziative Arbeit des Autors wie
der Rezipienten, z.B. anhand von Joh 6, dar.

46 Dieser Bezug wird allgemein akzeptiert (Ausnahme Michaelis 565ff.). Die Stellung
dieses Verses im Kontext wie die Interpretation ist umstritten (gegen Ursprünglichkeit s.

z.B. Schulz 40.44; Sanders/Mastin 105; Lindars 119; Wellhausen 13; Barrett 210; Brown
z.St.; Neyrey 591 ff. Für Ursprünglichkeit: z.B. Weiss 42; Michaelis 565ff). Dazu, dass V. 51

in die Reihe von Menschensohnaussagen zu stellen sei, die von seinem Kommen reden,
z.B. Mt 26,64; 16,28, s. Lindars 120 (Literatur!). Neyrey: Wie Jakob Jesus in einer
Vision sah, so wird den Jüngern eine Theophanie verheissen, die der Menschensohn
gewährt. Das erarbeitet er mit Hilfe von Justin, Dialog mit Tryphon und weiteren Texten
aus der Zeit (591ff.). Loader meint, dass den Jüngern verheissen wird, dass sie den Dienst
der Engel an dem Menschensohn in der Erhöhung sehen werden.

47 Dazu s. Hahn, besonders 177.
48 Auf die Engel wird in den Auslegungen z.T. sehr viel Gewicht gelegt, und sie werden

meist mehr oder weniger symbolisch verstanden. Differenzierungen brauchen hier
nicht dargelegt zu werden. Eine ganz plastische Schilderung finden wir Godet 107. An dieser

Stelle sei auf Philo, Heres. 205, hingewiesen: Der Erzengel «ist einerseits der Fürsprecher

des stets hilfsbedürftigen Sterblichen bei dem Unvergänglichen [= Aufstieg?],
andererseits der Abgesandte des Herrschers an den Untertan [= Abstieg?].» Neyrey
meint, der Auf- und Abstieg der Engel bedeute nicht, dass sie von der Erde zum Himmel
und umgekehrt aufsteigen, sondern dass sie um den Thron herum auf- und abfliegen, während

Quispel mit der Merkabahmystik meint, die Engel steigen zum Menschensohn und
zu Nathanael hinab (283).

44 Ob die Engel nun auf der Leiter oder auf Jakob herauf- und herabgehen, dazu s. die

Interpretationen in den Kommentaren. Philo, Mut. 87 wird Jakob selbst als Engel bezeichnet.

Das Targum Neofiti versteht «Israel» etymologisch von der Wurzel "no hergeleitet:
handeln als ein Fürst/Engel. Ebenso intensiv im «Gebet Josephs» (s. J.Z. Smith, Prayer of
Joseph, in: OTP II, 699-712).



222 Wolfgang Fenske

Weg Jesu, und es wird mit V. 51 der Schutz Jesu zu assoziieren sein.50 Wie in
den Aussagen des Täufers Jesus als Lamm Gottes, das der Welt Sünden trägt,
bezeichnet wurde (1,29), so weist auch dieser Aspekt Lesende die Richtung,
um die kommende Auseinandersetzung recht verstehen zu können: Gott
schützt Jesus - die Passion wird erst Ereignis, wenn Gottes Stunde (also nicht
die der Menschen) gekommen ist (vgl. 2,4).

- Jakob erkannte durch die auf- und absteigenden Engel und an den
Gottesworten, dass er sich an einem heiligen Ort befindet. Ebenso soll V. 51

anzeigen, dass Jesus der Ort ist, an der Gottesbegegnung stattfindet.5' Kurz: Die
Angeredeten werden erkennen: Ich und der Vater sind Eins.52 Auch hier soll
Lesenden mitgeteilt werden: Noch können sie anhand des ersten Kapitels,
trotz der grossartigen Zeugnisse und des begeisterten Bekenntnisses, nicht
erkennen, wer Jesus von Nazareth ist. Das wird ihnen erst im Verlauf des
Evangeliums deutlich. Mit der Aussage: «Heilig ist dieser Ort! Hier ist nichts anderes

als Gottes Haus und das Tor des Himmels!» (28,17)53 sei Joh 4,20f verglichen.

Beth-El ist Jesus54, nicht ein Gebäude, und darum kann er auch
vollmächtig die Menschen aus dem anderen Beth-El, dem Tempel, hinauswerfen,
ebenso kann darum gesagt werden, dass der Tempel eingerissen und in drei
Tagen auferbaut werden wird (2,13ff.). Lesende bekommen also schon
Informationen über die wahre Bedeutung Jesu, die dann im weiteren Verlauf des

Evangeliums vertieft wird.55

50 Schlatter 1930,63f. vermag die Engel mit der Jakobgeschichte zu verbinden, wenn er
auf die «Bewahrung Jesu in der ihn stets bedrohenden Gefahr» hinweist. Auch Zahn 144

weist darauf hin, lehnt eine Verbindung jedoch ab.
51 Jesus ist nicht die Leiter, gegen Walker.
52 Vgl. Michaelis 578.
53 Dass es in der Jakobgeschichte auf die Darstellung der Heiligkeit des Ortes

ankommt, wenn von Leiter und Engeln etc. gespochen wird, betont Westermann 556f.
54 Schnackenburg z.St.: «Der 'Menschensohn' ist der 'Ort' der vollen Offenbarung

Gottes ('Bethel'), an dem Gott den gläubig Schauenden seine Herrlichkeit erschliesst.»
(Vgl. Barrett 211.) «Der irdische 'Menschensohn' wird darum selbst zur 'Pforte des Himmels'

(vgl. Gen 28,17), zum Ort der Gnadengegenwart Gottes auf Erden, zum Zelt Gottes
unter den Menschen (vgl. 1,14).» (Vgl. ausführlich Blank 161, besonders 162f; Porsch 30.)
Stärkere Einbindung in das Evangelium bietet Cullmann 44f.

55 Von V. 51 aus lassen sich weitere Aussagen der Jakobgeschichte im Umfeld unseres
Textes erkennen, so wird 4,5.12 eindeutig Jakobtradition aufgegriffen, was hier nicht weiter

bedacht werden muss. Am Rande sei (amüsiert) erwähnt: Eigenartig ist die Hochzeit
von Kana nach der Nathanael-Begegnung. Auch nach dem Traum Jakobs geht es um eine
Heirat, die des Jakob - aber nicht nur das: die aus Jakobs Sicht «Bessere», weil
Erwünschte (Rahel), folgt der Lea. Und in der Kana-Geschichte folgt der bessere Wein
dem schlechteren.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 223

- Nathanael wird als Israelit bezeichnet. Jakob wird von Gott Israel
genannt.56 Ein grosses Lob für Nathanael: Er ist seines Patriarchen würdig (s.

unten).57
- Etymologisch wird vor allem von Philo der Name «Israel» als der

«Gottschauende»58 interpretiert (z.B. Mut. 81; eine Fülle weiterer Stellen s. OTP
11,703 Anmerkung 20). In unserem Text ist «Sehen» ein sehr dominantes
Wort (l,46.47[2mal].48.50[2mal].51) - und die Verheissung für die Lesenden,
mit Bezug auf die Jakobgeschichte, ist massiv.

- Dennoch haben Nathanael und Jakob auf den ersten Blick einen
gravierenden Unterschied. Gen 27,35 finden wir «ScAoç», hebr. «HQ~lQ». Mit diesem
Wort wird das bezeichnet, was Jakob getan hat: Er hat mit List den Segen

errungen. Auf den zweiten Blick lehrt die Jakobtradition doch anderes: Jakob
wird in seinem besonders tugendhaften Verhalten hervorgehoben, er studierte

«zeitlebens die Tora», ihm wird «die Einführung des täglichen Abendgebetes

zugeschrieben» (Larsson 466). «Dementsprechend sind ethische
Fragwürdigkeiten seines Verhaltens nur scheinbar (vgl. zu Gen 25,33 BerR 63,13;
BemR 4,8 und zu Gen 27,19 BerR 65,18» u.a.). Diese Gründe sprechen meines

Erachtens gegen die Ansicht von Temple, dass das Wort «Nathanael sei
ein Israelit ohne List» heisse: er ist ein Israelit in dem kein Jakob ist.59 Jakob
wird bei Johannes also möglicherweise aus der Sicht zeitgenössischer
Interpreten dargestellt.60 Nathanael ist somit nicht der bessere Jakob, sondern wie
Jakob. Und damit wird nicht nur Nathanael in Staunen versetzt, sondern auch
der schriftkundige Lesende.

Es sieht so aus, als würde in 1,45-50 Nathanael mit Jakob verglichen werden

und in V. 51 Jesus.61 Dem ist jedoch nicht so. Jesus ist der Menschensohn

- und als Menschensohn ist er der Ort, an dem der Israelit Nathanael/der Leser

wie Jakob die Engel auf- und niedersteigen62 sehen wird - anders gesagt:

56 Vielleicht steht auch Gen 25,27 im Hintergrund, wenn der masoretische Text Jakob
als lauteren (nn) Menschen bei seinen Zelten beschreibt und Johannes Nathanael in dem
Zusammenhang «ôkriGmç» nennt. Auf Zelte als «kultivierte Wohnweise» weist Westermann

z.St. hin.
57 Schnackenburg: «Eine Anspielung auf Jakob-Israel, die manche Erklärer wegen des

Logions V. 51 (Traum Jakobs) heraushören möchten, ist unwahrscheinlich.»
5S bs HiO ETN - s. Morris 169. Auf das «Sehen» in der Jakoberzählung weist Westermann

556 hin.
59 So auch Quispel; dagegen ist zurecht Schnackenburg zu V. 47.
60 S. Rowland 504f.
61 Dass Jesus als zweiter Jakob, als Israel, angesehen wird, das erschliessen Sanders/

Mastin aus Joh 15,1, anders Barrett 211, Neyrey 589. Weitere Beispiele s. Rowland.
62 Am Rande sei erwähnt, dass Mk 1,10 Par. Mt 3,16 vom Heraufsteigen (ävaßatvw)

Jesu aus dem Wasser geredet wird, während der Geist herabsteigt (Karaßaivco). Die Bewegung

ist Joh 1,32 nicht vorhanden. Hier ist nur vom Herabkommen des Geistes die Rede.



224 Wolfgang Fenske

Gottes heiligen Ort erkennen wird.63

5. Der Israelit ohne Falsch

Die Auslegung, in der Nathanael im Gegensatz zu seinem Volk dargestellt
wird und die häufig laut wird64, wird hier nicht vertreten. Diese Auslegungstradition

sei dargelegt und durchzieht mehr oder weniger massiv fast alle
Kommentare.

Lücke schrieb: «Meint Jesus eine hervorstechende Nationaltugend, so muss sie die
Gradheit, Offenheit, Einfalt, seyn, èv ci) S6A.oç oùk ëcmv, wovon auch die Antwort V. 47. ein
redender Beweis war. Diese Einfalt und Gradheit machte ihn geschickt zur ßam7.eia xoù
Öeoü. Aber gerade von dieser Nationaltugend der Juden hört man sonst nicht. Indess
gehörte sie zum antiken Volksideal. Diess wird häufig ausgesprochen, z.B. Hiob 1,1., besonders

aber Proverb 2,7 ff. 4,24 ff. IPetri 2,22.» (454) Schärfer als Meyer 98 wendet sich Zahn
140 gegen Lücke: Nathanael «hat, was man von einem Israeliten erwarten sollte und
beanspruchen kann; er ist ein echter Israelit. Eben diese Übereinstimmung zwischen dem ererbten

Namen und dem ausgebildeten Charakter, zwischen dem so häufig trügenden Schein
und dem inneren Wesen, wird durch das beigefügte èv w 867-oç oùk êaxtv nur weiter ausgeführt

und stärker betont, und nicht etwa behauptet, dass die Unfähigkeit zu Lug und Trug
der wesentliche Zug des israelitischen Nationalcharakters sei, was auch geschichtlich
schwer nachzuweisen sein würde, schon wenn man sich nur an des Ersten erinnert, welcher
den Namen Israel getragen hat Gen. 32,29 cf. 25,27-34; 27,5-36; 30,37-43. Als einen Mann
ohne Falsch charakterisiert Jesus den Nathanael nur darum, weil er in Gesinnung und
Verhalten wirklich ein Israelit ist, was viele nicht sind, die sich trotzdem Israeliten nennen.»

Was an diesem Beispiel dargelegt wurde, wird auch in anderen Kommentaren deutlich:
Holtzmann meint: «Jesus erkennt ihn (sc. Nathanael) daher in Wahrheit als einen
'Iopar|Axriç.... sofern in ihm kein Soiùoç ist.... er sich vielmehr im Gegensatz zu seinen, vom
Dämon der Lüge besessenen Volksgenossen (8 44) aufrichtig und ernstlich um Wahrheit
bemüht.» (52) Schlatter 1930,62 sieht ähnlich massiv: «Darin, dass sich Nathanael ohne
Widerstreben gläubig verhält, zeigt sich die von Hinterlist freie Echtheit seines Judentums.»65

Nicht so extrem, doch als Gegensatz, sehen auch Weitere den Nathanael zu seinem
Volk: Schneider 77, Sanders/Mastin: Nathanael «a member of the true Israel as opposed to
the unbelievers - the Jews» (103). Nathanael wird nach einigen Autoren als wahrer Israelit
bezeichnet, weil er zu Jesus kommt, so Bultmann 1964 '",73, Blank 159, Strathmann 1951,55,
Weiss z.St., Brown 83, wobei eine Kontrastierung zum Volk nicht automatisch mitgegeben
wird. (Brown sieht u.a. auf Jes 44 hingewiesen.)

63 Der Text wird von den unterschiedlichsten Vorstellungen und Anspielungen durchzogen.

So finden wir evtl. eine Interpretation von Mk 1,12 (die Engel dienten ihm) mit
Hilfe von Gen 28,12. Ebenso finden wir möglicherweise Mt 3,16 und Lk 3,21 «der Himmel
ist offen» verarbeitet. S. weiter z.B. Michaelis z.St.; Lindars 121; Jeremias findet auch Mt
4,4 bzw. 26,53 verarbeitet (4).

64 So schon Augustin XIX. Er sieht Nathanael als einen an, der seine Sünden bekannt
hat, während die sündigen Pharisäer sich für gerecht erklärten. Hier nimmt er wohl Bezug
auf Joh 9,40f. Zu Nathanael als Israel ohne List, s. derselbe XXI.

65 Noch massiver 19223,18, ebenso Hirsch 116; 120f.



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 225

In diesem Aufsatz wird gesehen, dass Nathanael als ein «Israelit ohne
Falsch» bezeichnet wird, um auch die anderen «Israeliten ohne Falsch» dazu
einzuladen, den Weg dieses Israeliten zu gehen.66 D.h. dass die Nennung
Nathanaels als Israelit auf der Ebene des Evangeliums um des Lesers willen
ausgesprochen wird und nicht zur Hervorhebung Nathanaels im Gegensatz
zu seinem Volk. Johannes spricht im Evangelium sehr distanziert von Juden

- doch 1,45-51 wird die Distanz noch nicht laut. Im Gegenteil. Das MkEv lässt
eine Tür für das Volk offen, und Johannes lässt diese Tür exemplarisch durch
Nathanael - den Lesenden - durchschreiten.

Literatur:

Augustin, Erörterungen zum Johannis-Evangelium in 124 Vorträgen, Kempten 1877;
J.M. Bassler, Mixed Signals: Nicodemus in the Fourth Gospel, JBL 108 (1989) 635-646; C.K.
Barrett, Das Evangelium nach Johannes, Göttingen 1990 (KEK Sonderband)(engl. 19722);
B. Bauer, Kritik der evangelischen Geschichte des Johannes, Hildesheim u.a. 1990 (18401);
W. Bauer, Johannes, Tübingen 1912 (HNT 2); J. Blank, Das Evangelium nach Johannes,
Düsseldorf 1981 (GSL.NT 4/la); R.E. Brown, The Gospel According to John, Garden City,
New York 1966 (AnchB); F. Büchsei, Das Evangelium nach Johannes, Göttingen 1934

(NTD 4); R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes, Göttingen 198621 (KEK): ders., Die
Geschichte der synoptischen Tradition. Ergänzungsheft. Bearbeitet v. G. Theissen und P.

Vielhauer, Göttingen 19795; O. Cullmann, The Johannine Circle. Its place in Judaism,
among the disciples of Jesus and in early Christianity. A study in the origin of the Gospel
of John, London 1976 (dt. Der johanneischc Kreis, Tübingen 1975); M. Davies, Rhetoric
and Reference in the Fourth Gospel, Sheffield 1992 (JSNT.SS 69); Th.M. Dowell, Jews and
Christians in Conflict: Why the Fourth Gospel Changed the Synoptic Tradition, LouvSt 15

(1990) 19-37; U. Eco, Lector in fabula. Die Mitarbeit der Interpretation in erzählenden
Texten, München 19942; J. Gnilka, Johannesevangelium, Würzburg 1983 (NEB.NT); ders..
Das Evangelium nach Markus, Bd. 2, Zürich; Neukirchen-Vluyn 19862 (EKK 2,2); F. Go-

66 Schnackenburg sieht zurecht: Nathanael wird als einer ohne Trug genannt, weil er
«ein würdiger Vertreter des Gottesvolks» ist.



226 Wolfgang Fenske

det, Das Evangelium des Johannes, Glessen repr. 1987 (franz. 1864/51 ); E. Haenchen,
Johanneische Probleme, ZThK 56 (1959) 19-54; ders., Das Johannesevangelium. Ein
Kommentar aus nachgelassenen Manuskripten hg.v. U. Busse, Tübingen 1980; F. Hahn, Die
Jüngerberufung Joh 1,35-51, in: Neues Testament und Kirche, FS R. Schnackenburg, Freiburg

1974, 172-190; H.J. Holtzmann, Das Evangelium des Johannes, Freiburg; Leipzig
18932 (HNT 4); C.H. Hunzinger, Art. auKf) ktX, ThWNT VII, Stuttgart 1964, 751-759; W.
her. Die Wirklichkeit der Fiktion - Elemente eines funktionsgeschichtlichen Modells, in:
Warning 277-324; ders., Im Lichte der Kritik, in: Warning 325-342; H.R. Jauss, Literaturgeschichte

als Provokation der Literaturwissenschaft, in: Warning 126-162; J. Jeremias, Die
Berufung des Nathanael, Angelos 3 (1928) 2-5; K. Kertelge, Markusevangelium, Würzburg
1994 (NEB.NT 2); C.R. Koester, Messianic Exegesis and the Call of Nathanael (John 1.45-
51), JSNT 39 (1990) 23-34; H. Kuhli, Nathanael - «wahrer Israelit»? Zum angeblich
attributiven Gebrauch von àLriGràç in Joh 1,47, BN 9 (1979) 11-19; W. Lane, The Gospel According

to Mark, London 1974; G. Larsson, Art. Jakob II. Judentum, TRE XVI, Berlin/New
York 1987, 466-468; E. Leidig, Natanael, ein Sohn des Tholomäus, ThZ 36 (1980) 374f.; B.
Lindars, The Gospel of John, Oliphants 1972 (NCB); H. Link, Rezeptionsforschung. Eine
Einführung in Methoden und Probleme, Stuttgart u.a. 19802 (Urban Tb 215); W. Loader,
John 1:50-51 and the «Greater Things» of Johannine Christology, in: Anfänge der Christo-
logie, FS F. Hahn, Göttingen 1991, 255-274; F. Lücke, Commentar über das Evangelium
des Johannes, Bonn 18403; H.A.W. Meyer, Das Evangelium des Johannes umfassend,
Göttingen 18563 (KEK2); W. Michaelis, Joh. 1,51, Gen. 28,12 und das Menschensohn-Problem,
ThLZ 85 (1960) 561-578; L. Morris, The Gospel according to John, Grand Rapids 1971 rev.
1995; C.F.D. Moule, A Note on "under the fig tree1 in John I 48,50, JTS 5 (1954) 210-211;
J.H. Neyrey, The Jacob Allusions in John 1:51, CBQ 44 (1982) 586-605; B. Noack, Zur jo-
hanneischen Tradition, Kopenhagen 1954 (LSSk.T 3); H. Odeberg, The Fourth Gospel
Interpreted in its Relation to Contemporaneous Religious Currents in Palestine and the
Hellenistic-Oriental World, Amsterdam 1968 (19291); T. Onuki, Gemeinde und Welt im
Johannesevangelium. Ein Beitrag zur Frage nach der theologischen und pragmatischen
Funktion des johanneischen «Dualismus», Neukirchen-Vluyn 1984 (WMANT 56); F.
Porsch, Johannesevangelium, Stuttgart 1988 (SKK 4); R. Pesch, Das Markusevangelium, 2

Bde., Freiburg u.a. 1989s; 19914 (HThK 2); G. Quispel, Nathanael und der Menschensohn
(Joh 151), ZNW 47 (1956) 281-283; V. Reichmann, Art. Feige I/II, RAC VII, Stuttgart 1969,
640-689; G. Reim, Studien zum alttestamentlichen Hintergrund des Johannesevangeliums,
Cambridge 1974; G. Rickheit / H. Strohner, Grundlagen der kognitiven Sprachverarbeitung.

Modelle, Methoden, Ergebnisse, Tübingen; Basel 1993 (UTB 1735); Ch. Rowland,
John 1.51, Jewish Apocalyptic and Targumic Tradition, NTS 30 (1984) 498-507; J.N.
Sanders', B.A. Mastin, A Commentary on the Gospel according to St John, London 1968

(BNTC); L. Schenke, Das Johannesevangelium. Einführung-Text-dramatische Gestalt,
Stuttgart u.a. 1992 (Urban Tb 446); M. Scherner, Kognitionswissenschaftliche Beschreibung

des "Umgangs mit Texten1 - eine neue Möglichkeit zur Fundierung der Deutschdidaktik?,

Der Deutschunterricht 41,4 (1989) 85-95; A. Schlatter, Erläuterungen zum Neuen
Testament, Bd. 1, Die Evangelien und die Apostelgeschichte, Stuttgart 19223; ders., Der
Evangelist Johannes. Wie er spricht, denkt und glaubt. Ein Kommentar zum vierten
Evangelium, Stuttgart 1930; R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, l.Teil, Freiburg u.a.
19927 (HThK IV,1); B.G. Schuchard, Scripture within Scripture. The Interrelationship of
Form and Function in the Explicit Old Testament Citations in the Gospel of John, Atlanta
1992 (SBL.DS 133); S. Schulz, Das Evangelium nach Johannes, Göttingen 198716 (NTD 4);
G. Schwarz, cdriGcoç Iopat|7.i-rr|ç (Johannes 1,47), BN 10 (1979) 41-42; E. Schweizer, Beiträge
zur Theologie des Neuen Testaments. Neutestamentliche Aufsätze 1955-1970, Zürich
1970,219-235; E.W. Stegemann W. Stegeinann, Urchristliche Sozialgeschichte. Die Anfänge

im Judentum und die Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart u.a. 1995;



Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1,48) 227

J. Steiger, Nathanael - ein Israelit, an dem kein Falsch ist. Das hermeneutische Phänomen
der Intertestamentarizität aufgezeigt an Joh 1,45-51, BThZ 9 (1992) 50-73; H, Strathmann,
Das Evangelium nach Johannes, Göttingen 19516 (NTD 4); W. Temple, Readings in St

John's Gospel, London 1947; H. Thyen, Art. Johannesevangelium, TRE XVII, 1988, 200-
225; S. van Tilborg, The Gospel of John: communicative process in a narrative text, Neo-
test. 23 (1989) 19-31; F.G. Untergassmair, Das Johannesevangelium. Ein Bericht über neuere

Literatur aus der Johannesforschung, ThRv 90 (1994) 91-108; F. Vouga, Antijudaismus
im Johannesevangelium?, ThGl 83 (1993) 81-89; W.O. Walker, John 1.43-51 and the «Son
of Man» in the Fourth Gospel, JSNT 56 (1994) 31-42; B. Weiss, Das Johannesevangelium
als einheitliches Werk, Berlin 1912; J. Wellhausen, Das Evangelium Johannis, Berlin 1908;
T. Zahn, Das Evangelium des Johannes, Leipzig; Erlangen 19215'6 (KNT 4); R. Warning
(Hg), Rezeptionsästhetik. Theorie und Praxis, München 1988J; C. Westermann, Genesis,
Bd. 2, Genesis 12-36, Neukirchen-Vluyn 1981 (BKAT1/2); I. Willi-Plein, Israel als Bezeichnung

eines nachisraelitischen Gottesvolkes, Jud 37 (1981) 70-75.148-153.

Wolfgang Fenske, München


	Unter dem Feigenbaum sah ich dich (Joh 1, 48) : die Bedeutung der Nathanaelperikope für die Gesamtrezeption des Johannesevangeliums

