Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 2

Artikel: Konfessionelles oder universelles Christentum? : Zur gegenwartigen
Aktualitat von Paul Schiuitz' Kritik am Luthertum

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878021

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konfessionelles oder universelles Christentum?”

Zur gegenwirtigen Aktualitdt von Paul Schiitz’ Kritik am
Luthertum

Im Bonhoeffer-Gedenkjahr 1995 hielt die Paul Schiitz-Gesellschaft eine
Tagung iiber Schiitz und Dietrich Bonhoeffer. Dabei sind wir auf denkwiirdi-
ge Parallelen bzw. Beriihrungsflichen gestossen zwischen zwei Theologen,
die einander nicht kannten, die kaum oder hochstens wenig voneinander ge-
lesen hatten. So stiessen wir bei beiden auf den prophetischen, zeit- und ge-
schichtsbezogenen Charakter des Denkens; auf das Ringen mit dem theolo-
gischen Sprachproblem; auf das Dridngen nach Wirklichkeit, nach hochster,
dichtester Konkretheit.

Bei erneutem aufmerksamem Lesen von Schiitz” «Dissenserkldrung» zum
Luthertum sind mir weitere Parallelen zwischen den beiden Minnern auf-
gefallen, die uns heute helfen konnten, das Geschichtstriachtige dieser kurzen
Schrift plastischer zu sehen. — Denn Dietrich Bonhoeffer ist mit seinem kur-
zen Leben, das sich in einer Sturmzeit der Geschichte erfiillte, heute eine Art
Orientierungspunkt fiir das Erkennen von grossen Umbriichen der Zeit ge-
worden. Viele wichtige Wandlungen im Christsein, im christlichen Bewusst-
sein, sind bei ihm schon angedeutet und vorbereitet. Vor allem sticht ein Pas-
sus in den Gefédngnisbriefen in die Augen, wo Bonhoeffer ein konfessionali-
stisches Christentum fiir vergangen erklért. Die konfessionellen Differenzen
(innerprotestantische, lutherisch-reformierte) liessen sich zwar immer noch
mit Pathos repristinieren, sagt er, aber die zeitgendssischen Christen selbst
seien dafiir kaum mehr zu interessieren. Fast prophetisch in seiner Zeit fiigt
Bonhoeffer dort sogar in Klammern hinzu: «(vielleicht auch die katholi-
schen)» —d.h.: die protestantisch-katholischen interkonfessionellen Differen-
zen. Auch sie bestimmen das christliche Bewusstsein, (den sensus fidei bzw.
sensus fidelium nach katholischer Terminologie) nicht mehr wirklich. Man

" Dieser Vortrag wurde im Oktober 1996 an einer Tagung, veranstaltet von der Paul
Schiitz-Gesellschaft und der Evangelischen Akademie der Badischen Landeskirche,
gehalten. Diese Tagung befasste sich, im Lutherjahr, mit der kurzen Denkschrift, der sog.
«Dissenserkldrung», mit der sich der lutherische Hauptpastor in Hamburg, Paul Schiitz
1951 von der Lutherischen Kirche lossagte. Paul Schiitz (1891-1985) lebte danach als freier
theologischer Schriftsteller in Socking bei Starnberg, wo er seine wichtigsten Werke
schrieb. Ihm wurde 1971 von der Basler Theologischen Fakultit der Dr. honoris causa ver-
lichen. Die Dissenserkldrung findet sich in Band III der Gesammelten Werke von Paul
Schiitz (Furche Verlag, Neuauflage im Brenda Verlag).



152 Heinrich Ott

kann von daher vorausblicken auf das, was sich Jahrzehnte spéter, im II. Va-
tikanischen Konzil und seiner Folgezeit, tatsdchlich erfiillte!

An einer anderen Stelle, ebenfalls in den Geféngnisbriefen, schreibt Bon-
hoeffer, dass es fiir den Christen von heute wichtigere Dinge gebe als das per-
sonliche, individuelle Seelenheil. Und Bonhoeffer rechtfertigt dies sogar: «Ist
das nicht im Grunde biblisch ...?» — ndmlich: die Gerechtigkeit Gottes, und
dass sie sich in der Welt durchsetzt, sei gewichtiger als des Seligwerden des
Einzelnen. Fiir Bonhoeffer gehort der religiose Individualismus gerade zu je-
ner Form von Religiositét, von der er behauptet, dass sie im anbrechenden
«génzlich religionslosen Zeitalter» versinke und nicht mehr verstanden wer-
de. Hier konnen wir auch an seine frithen Schriften «Sanctorum Communio»
und «Akt und Sein» denken, die den Primat des Gemeinschaftlichen vor dem
Individuellen betonen.

Paul Schiitz, der um 15 Jahre Altere, denkt (in der Atmosphire des nach
dem Krieg kurzfristig aufflackernden konfessionellen Bewusstseins) unab-
hingig und wohl weitgehend aus anderen Quellen schopfend als Bonhoeffer
exakt in den gleichen Richtungen wie dieser, dessen erwidhnte Bemerkungen
in der Zeit, da Schiitz’ Dissenserkldrung entstand, noch kaum bekannt waren.
Schiitz kann und will sich nicht mehr identifizieren mit konfessionellen
Trennformeln und mit einem christlichen religiésen Individualismus, welcher
sein religioses Thema einschriankt auf den begnadigten Siinder, auf das indi-
viduelle Geschehen der iustificatio impii. Er bringt diese beiden Motive, ge-
gen die er sich absetzt, miteinander in Verbindung: der «Solafideismus» der
Reformation sei der geistige Grund, die Basis, der geistige Trend und die
Grundstromung der individualistischen (Schiitz sagt gelegentlich: «<nominali-
stischen») Entwicklung in der Neuzeit, jenes Auseinanderbrechens von Indi-
viduum und Gemeinschaft.

Die «Dissenserklirung», jene kurze Schrift von 1951, ist denkwiirdig.
Denn sie markiert eine Epoche oder signalisiert ein epochales Geschehen:
Der theologisch-religiose Umbruch, den sie anzeigt, geht vielleicht tiber die
oekumenische Zisur (1948: Amsterdam; 1962 — 65: I1. Vatikanisches Konzil)
noch hinaus, mindestens potentiell, in Richtung auf den Bereich der Fragen
der religiosen Grundhaltung {iberhaupt und damit (heute) der inter-religio-
sen Begegnung.

Um die Bedeutung der Sache richtig einzustufen, gilt es festzuhalten: Paul
Schiitz gehort (nicht nur von der Zeit seiner Lebensspanne, sondern auch von
der wegweisenden Originalitit seines Denkens her) unter die «Viter» der
protestantischen Theologie nach dem Ersten Weltkrieg (wie Karl Barth, Emil
Brunner, Rudolf Bultmann, Paul Tillich). Dass Schiitz bis heute relativ unbe-
kannt geblieben ist, liegt an seiner wenig diskursiven, sondern evokativen
(«expressionistischen») Sprache, und auch daran, dass er sich von den breit
gefiihrten Diskursen der Fachtheologen seiner Epoche ferngehalten hat.



Konfessionelles oder universelles Christentum? 153

Schiitz hat «unzeitgemisse Betrachtungen» in der Theologie verfasst. Aber
gerade auf dieser Linie — weil er den «zeitgeméssen» theologischen Themen
seiner Zeit nicht gar so sehr verhaftet war — kann sein Denken fiir die spétere
theologische Lage heute noch seine besondere Bedeutsamkeit offenbaren.
Fiir die Dissenserkldarung von 1951 waren die Zeit und die theologische Lage
damals wohl noch nicht reif, um deren ganze Tragweite zu erkennen. Heute
dagegen ist die theologische, kirchliche, religiose Lage wiederum so verin-
dert, dass die Thesen der Dissenserkldrung nicht mehr einfach als Thesen
stricto sensu zur Lage in einem direkten Sinne zu nehmen sind, die man oder
gegen die man sich zu verteidigen hiitte.

Am angemessensten ware es wohl, heute in dieser Schrift eine Reihe von
sachdienlichen Bemerkungen zu sehen zur Erfassung einer Lage, wie sie sich
tatsdchlich (vorausgesehen und vorbereitet durch Denker wie Schiitz und
Bonhoeffer) in unserer Epoche ergeben hat, und wie wir sie nun zu verstehen
und durchzustehen haben.

Das konfessionalistische Christentum ist weithin versunken. Dass die in-
dividuelle Heilsfrage nicht mehr die Triebfeder fiir das Suchen nach der reli-
giosen Wahrheit darstellt, ist weithin evident. Dass wir unsere Identitét als
Christen konfessionell zu definieren héitten, leuchtet nicht mehr ein. In dieser
Richtung strebten Bonhoeffer und Schiitz. Und die heutige Lage, das heutige
«christliche Bewusstsein» (oder eben: der sensus fidei) bietet immer wieder
Evidenzen, dass es sich so verhalt.

Manches in Schiitz’ «Dissenserkldrung» ist heute als Postulat iiberlebt
bzw. durch die oekumenische Entwicklung praktisch schon erfiillt. Anderes
leuchtet um so heller, auch als Aufgabenstellung fiir die Theologie, in die Zu-
kunft. Wir miissen versuchen, den Leitmotiven, welche die polemische Schrift
von Schiitz bestimmen, nachzuspiiren. Schiitz hat die Schrift in vier Teile ge-
gliedert: a) Sola scriptura b) Sola gratia, c) Sola fide, d) Die geschichtliche
Wirkung des Solafideismus. — Doch diese Aufteilung wird in der Schrift nicht
straff durchgehalten. Die sachlichen Motive durchdringen sich iiber weite
Strecken hin.

Uberall lisst sich auch an einigem von dem, was Schiitz vertritt, zeigen,
dass die Antithetik gegen die reformatorische Tradition nicht so schroff ist -
oder heute jedenfalls, in der verdnderten Situation gegeniiber dem damaligen
konfessionalistischen Klima, in dem Schiitz schrieb, nicht mehr so schroff er-
scheint oder sogar schon aufgeldst ist. Nichtsdestoweniger behalten die Leit-
motive ithre Kraft.

Zum sola scriptura

Schiitz polemisiert hier gegen ein abstraktes Luthertum: «Die Schrift al-
lein», d.h. losgelost von der Geschichte, ist eine Abstraktion. Hier reisst ein
Vakuum auf, in dem das versinkt, was zwischen der Schrift und dem Leser



154 Heinrich Ottt

steht, namlich die Geschichte. — Schrift ohne die Kirche gibt es nicht. So kann
man es ausdriicken, dass es die Schrift nicht ohne die Geschichte gibt» (S. 14).

Diese Front ist heute verschwunden. Welcher oekumenisch informierte
Theologe wiirde heute seine protestantische Identitit noch durch das so ver-
standene sola scriptura definieren? Man konnte versucht sein, zu sagen:
Schiitz hat das sola scriptura einfach missverstanden. Gerechter wire es, zu
sagen: Schiitz’ Infragestellung des sola scriptura in seiner Zeit und Situation
hat durch die oekumenische Entwicklung seither und durch die sie umran-
kende theologische Reflexion recht bekommen. In der Tat spielt im heutigen
protestantisch-katholischen theologischen Gesprichsklima die protestanti-
sche Parole des sola scriptura keine nennenswerte Rolle mehr, nachdem das
I1. Vatikanum es abgelehnt hat, die katholische Position hinsichtlich des Ver-
hiltnisses von Schrift und Tradition so zu préazisieren: dass die Heilswahrhei-
ten uns teilweise durch die Schrift und teilweise durch die Tradition iiberliefert
seien (nach der alten Formel partim ... — partim ...). Das war fiir die Reforma-
toren und bliebe auch heute fiir uns protestantischen Theologen inakzeptabel
—namlich dass die eine Botschaft der Bibel, das eine Evangelium durch weite-
re Offenbarungsquellen erginzt werden miisste.

Aber dies ist heute faktisch nicht mehr die Diskussionslage. Katholischer-
seits wurde der Gedanke der «materiellen Suffizienz der Heiligen Schrift»
entwickelt, d.h. (kurz skizziert): dass die Schrift allein gentigt (sufficit). In der
Schrift kommt uns die ganze Heilswahrheit entgegen, und sie bedarf keiner
«materiellen» (inhaltlichen) Ergédnzung. Aber freilich: sie muss weiterge-
geben und das heisst auch, sie muss in permanenter Anstrengung je wieder
neu interpretiert werden, und darin liegt in der Tat die Dignitdt und Unver-
zichtbarkeit der kirchlichen Tradition. Andererseits veranlasst uns das her-
meneutische Bewusstsein protestantischer Theologie, gerade diesem Anlie-
gen gegeniiber offen zu sein. Eine Negation dieser Erkenntnis der Notwen-
digkeit einer immer neuen Interpretation in der Weitergabe der Botschaft
wiirde zu einem gefidhrlichen Fundamentalismus fiihren.

(Es bleiben freilich auch dann Differenzen iibrig, die weiter zu diskutieren
sind, vor allem wenn das sola scriptura im Ablativ gelesen wird, also: dass die
Schrift allein durch die Schrift interpretiert werden soll. Hier geht es dann um
die Frage des kirchlichen Lehramts, einer moglichen autoritativen kirchli-
chen Auslegung der Bibel. Doch dies ist ein anderer Aspekt des Problems,
den Schiitz, soweit ich sehe, in seiner Dissenserkldrung nicht einbezogen hat.)

Hat Schiitz den Grundsatz sola scriptura einfach missverstanden? Hat er
ihn zu eng verstanden — enger als er gefasst sein will und darf? (Etwa im Sinne
des Schlagworts vom «papierenen Papst»? Als das eine, autoritativ und end-
giiltig formulierte Wort?). Ich mochte diese Beurteilung von Schiitz’ polemi-
scher Position hier offen lassen. Vielleicht hat er nur darum von der «Schrift
allein» als von einer «Abstraktion», ja «Fiktion» reden konnen, weil er die



Konfessionelles oder universelles Christentum? 155

Fiille und Komplexitit, die in dieser Formel schon mitenthalten ist, iiber-
sehen hat. Aber wie dem auch sei: seine Mahnung darf nicht ungehért und un-
bedacht bleiben! Die «Schrift allein» ist eben nicht einfach der abstrakte
Buchstabe! Schiitz’ Mahnung fordert von uns, dass wir unser hermeneu-
tisches Bewusstsein bei der Auslegung dieser Formel zum Tragen bringen, ja
unablissig weiterentwickeln. Es gilt zu realisieren: «Menschen sind es, durch
die die Schrift niedergeschrieben wurde. Menschen sind es, die sie ausgelegt
haben. Alles, was an Inspiration in ihr enthalten ist, ist in der Sprache durch
das dichteste Medium des Geschichtlich-Menschlichen hindurchgegangen,
von ihm geformt und durchtrénkt» (S.14).

Das sola scriptura zielt nicht einfach nur auf das geschriebene, sondern auf
das verkiindigte, von Mensch zu Mensch weitergegebene, aus dem Leben ins
Leben hinein ausgelegte Wort. Das gelebte und aus diesem Gelebtsein heraus
bezeugte Wort ist das Wort Gottes. Und bei dieser Verdichtung bis ins con-
cretissimum der erlebten Begegnung zwischen Mensch und Mensch, wo der
Funke des Wortes tiberspringt, muss uns jene Dimension vor Augen stehen,
um die es Schiitz in der ganzen «Dissenserkldrung» vorrangig zu tun ist, ndm-
lich die «Dimension des dritten Artikels», der Potentialititen, der immer neu-
en und unvoraussehbaren Moéglichkeiten der mensch-menschlichen und darin
gott-menschlichen Begegnung, gemiss dem Worte des johanneischen Jesus,
dass der Geist uns in alle Wahrheit leiten wird (Joh 16,3).

Zwischenbemerkung: Paul Schiitz und die Konkretion

Ein wichtiges Grundmotiv von Schiitz ist im Bisherigen bereits ange-
klungen: der Gedanke der Konkretion, und dies bedeutet fiir Schiitz auch: der
Ganzheit. In der Vorrede seiner Schrift sagt er schon, der Widerspruch gegen
das mehrfache sola sei darum notig, weil dadurch der «Vollgehalt der gottli-
chen Wahrheit» verkiirzt und ein «Teil derselben fiir das Ganze» gesetzt wer-
de. Diese theologische Motivation wird bei Schiitz zugleich zum Leitmotiv:
sie kommt immer wieder vor, schligt immer wieder durch. Mir scheint hier —
nebenbei gesagt — offenkundig, dass diese theologische Diktion bei Schiitz
nichts zu tun hat mit der evangelikal-fundamentalistischen Rede vom «unver-
kiirzten Evangelium». Dort geht es um eine (behauptete, den Gegnern vor-
geworfene) «quantitative Verkiirzung». Schiitz dagegen meint, wenn er von
«Vollgelalt» und dessen Verkiirzung redet, etwas ganz anderes, nédmlich eine
sozusagen «qualitative» Verkiirzung. Es ist ndmlich nach Schiitz eine Verkiir-
zung des Vollgehaltes der Wahrheit, wenn einseitig, und das heisst abstrakt
gedacht wird, wenn von einem wichtigen Aspekt der vollen, das heisst aber
der konkreten Wahrheit und Wirklichkeit abstrahiert wird. Denn Wirklich-
keit ist immer konkret, und so ist auch Wahrheit immer konkret. Ein klassi-
sches Beispiel fiir die Konkretheit der Wahrheit, die Verdunkelung und Ver-
armung dieser Wahrheit durch Abstraktion, d.h. aber durch Aufspaltung und



156 Heinrich Ott

Trennung, findet sich auch in dieser kurzen Schrift, ndmlich in Schiitz’ Bezug-
nahme auf Kierkegaard und Marx (8. 22). Kierkegaard sieht nur den Einzel-
nen, Marx nur das Kollektiv der Klasse. Beide sehen sie etwas Wahres, aber
sie verfehlen die Wahrheit, weil sie ihre Konkretheit zerstoren. Der konkrete,
der wirkliche Mensch ist Einzelner und Gesellschaftswesen zugleich. Und
zwar dies nicht additiv, sondern als Einzelner ist er Gemeinschaftswesen und
als Gemeinschaftswesen ist er Einzelner. Dies ist ein Schulbeispiel fiir das
Verfehlen der Wahrheit durch Abstraktion, welches bei Schiitz auch an ande-
ren Stellen auftaucht. Doch dies ist nur ein klassischer Fall fiir die allgemeine
Haltung zur Wirklichkeit, wie sie Schiitz’ Denken prigt. Es ist dies ein Leit-
gesichtspunkt fiir die Auslegung und Beurteilung alles anderen, was Schiitz in
dieser seiner Schrift wie auch in seinem ganzen Werk vertritt. Jede Vereinsei-
tigung und Abstraktion fiithrt uns an der Wahrheit vorbei — nicht weil Wahr-
heit in einer letzten Synthese liegt, sondern weil sie von Anfang an konkret
ist.

In dem von uns bereits besprochenen Abschnitt tiber sola scriptura tritt
das fiir Schiitz’ Denken charakteristische Anliegen der Konkretheit vor allem
dort in Erscheinung, wo er von der notwendigen geschichtlichen Vermittlung
der Schrift redet, welche allein die Schrift zum lebendigen Wort werden lésst.
Wir haben es schon gehort: Die Schrift (bzw. alles «was sie an Inspiration ent-
hilt»), ist «in der Sprache durch das dichteste Medium des Menschlich-Ge-
schichtlichen hindurchgegangen ...». Dieser Durchgang, diese Prigung durch
das concretissimum ist mit dem Begriff «Tradition» signalisiert, ohne welche
die Schrift nach Schiitz ihre spezifische Inspiration nicht hitte. Denn die
Schrift gewinnt ihre «Inspiration» gerade dadurch, dass sie «durch geschicht-
liche Menschen in einer geschichtlichen Zeit an einem geschichtlichen Ort
immer wieder neu ausgelegt und ins Werk gesetzt wird ...». Eigentlich ist
Schiitz mit dieser Wertung und Gedankenbewegung nicht fern von jener
Grundaussage Martin Luthers selbst: dass das primire, wesenhafte Ereignis
des Evangeliums die miindliche Predigt sei, der direkte Zuspruch von Mensch
zu Mensch, die viva vox Evangelii. Was konnte man dem Prediger des Evan-
geliums eigentlich Weiseres zu bedenken geben und Besseres raten als dies?

Der Weg zur Wirklichkeit, zum wirklichkeitsgeméssen wahren Wort ist
der Weg durch die Konkretion. Es ist der Weg, wo man den Menschen ins
Auge sieht; der Weg des Verstehens — allerdings auch des moglichen
Nichtverstehens oder Missverstehens zwischen Mensch und Mensch. Also
eigentlich ganz einfach und im weitesten Sinne: der Weg des hermeneuti-
schen Prozesses. Paul Schiitz kann zwar gelegentlich (und wiederholt) sagen,
es gebe «Dinge, die wir nie verstehen, sondern nur bestehen konnen». Doch
liegt gerade auch solches «Bestehen» im Rahmen der Tragweite der her-
meneutischen Fragestellung.



Konfessionelles oder universelles Christentum? 157

Das Motiv der Konkretion ist entscheidend wichtig, um die Dissenserkli-
rung von Schiitz — auch in ihren anderen Teilen — von seinem ganzen Denken
her richtig zu verstehen. Das Motiv diirfte aber auch — und hier l4sst sich man-
ches von Schiitz’ theologischer Ausrichtung fiir die Gegenwart lernen — we-
sentlich sein, um das gegenwirtige Drédngen auf «universelle» Christlichkeit
richtig zu erfassen. Denn dieses hat eine doppelte Richtung:

a) auf Universalitét der christlichen Botschaft,

b) auf die konkrete Wirklichkeit jedes einzelnen Menschen,

Und beides steht zueinander in engster logischer Beziehung.

Zum sola fide und sola gratia

Die Argumentation von Paul Schiitz verlduft auch in diesen Abschnitten
seiner Denkschrift dhnlich wie im Abschnitt tiber die Heilige Schrift. Schiitz
konstatiert im Wort sola eine Verkiirzung — also eine Abstraktion — von der
Fiille der Wirklichkeit, ndmlich von der dichten, konkreten Wirklichkeit des
Glaubengeschehens, welches ein gott-menschliches Geschehen ist — eine Ver-
kiirzung, gegen die er sich dann mit aller theologischen Leidenschaft wehrt.
Und wiederum verkiirzt hier Paul Schiitz selber in der Weise, wie er das sola
fide und sola gratia versteht, diese Formeln bzw. die in ihnen liegenden Poten-
tiale. Wiren sola fide und sola gratia so zu verstehen, wie Schiitz sie versteht,
dann miisste man Schiitz tatsichlich auf der ganzen Linie Recht geben in sei-
nem Protest gegen die protestantischen Prinzipien. Nun aber miissen und
durfen diese nicht so verstanden werden. Dies ist ein Verstindnis in malam
partem, es ist das Verstindnis der Gegenreformation! Und gerade so be-
kommt Schiitz noch einmal Recht, nimlich in dem Masse als er als protestan-
tischer Theologe moniert, dass ein solches Verstdndnis der beiden reformato-
rischen Formeln, wie er es anvisiert, in die Abstraktion von der konkreten
Wirklichkeit und damit in die Irre fiihrt. Schiitz trifft, so scheint mir, nicht die
Sache, wenn er schreibt: «Mit dem Hammer des reformatorischen sola ist die-
se ganze Werkwelt herausgeschlagen aus dem Bau des Heils. Dieser Schlag
aber sprengt den ganzen zwiespiltigen Menschen auf bis hinab in den Kern.
Denn der Mensch ist als Werke verrichtendes Wesen geschaffen. Er kann
nicht anders existieren als im Werk...» (S.19). Aber Schiitz hat wiederum
Recht, wenn er moniert, dass das reformatorische sola eben nicht so, nicht als
Abstraktion von der existentiellen Wirklichkeit selbst, verstanden werden
darf. Weder in einer Abstraktion (also einer Trennung) von der «Werkwelt»,
noch in einer Abstraktion von der «Erkenntnis» wére das reformatorische
sola fide gerecht und sachgerecht verstanden. Ein Zeuge dafiir ist fiir mich
mein theologischer Lehrer Rudolf Bultmann, fiir den ja die Lehre Luthers
von der Rechtfertigung allein durch Glauben das Zentrum seines eigenen
Denkens bildet. Bultmann erklédrte wiederholt, dass der Glaube allein in den
Taten lebe. Wo denn wire sonst sein Ort, an dem er sich ereignen konnte,



158 Heinrich Ott

wenn nicht in den Taten? Damit gibt Bultmann faktisch dem recht, was
Schiitz sagt: «Der Mensch-sola-fide ist fingiert als werkloser und also ge-
schichtsloser Mensch. Er ist ein ,Als-ob-Mensch’.» Und &dhnlich wire ein
Glaube, der nicht in den Taten lebt, auch nach Bultmann kein wirklicher
Glaube. Er wiére nur im Kopf, im Intellekt, und nicht in der existentiellen
Wirklichkeit verwurzelt, darum auch nicht echt. Bultmann unterscheidet
dann freilich terminologisch (im Gegensatz zu Schiitz — aber es ist dies nach
meiner Uberzeugung wirklich nur eine terminologische Differenzierung, die
Schiitz eigentlich auch nachvollziehen kann) zwischen «Tat» und «Werk».
Werk, €pyov nach Paulus, ist das, woraus man einen Rechtsanspruch ableitet
(das paulinische xovyaotot). Tat dagegen geschieht um ihrer selbst willen. Sie
ist das Element, das Medium allen realen Existierens. «Glaube» ausserhalb
dieses Mediums wire ein abstrakter, ein nicht-realer Glaube, und nicht der
Fiduzialglaube, den Luther faktisch meint.

Das Zentrum im Gedanken des sola fide ist der Verzicht auf jeden An-
spruch, auf jede Selbstsicherung und damit die Anerkennung der schranken-
losen Souverénitédt Gottes. Und sola fide heisst, dass dieser Verzicht all unser
geschichtlich wirkendes Sein durchziehen muss. Dies hitte Paul Schiitz si-
cherlich niemals bestritten!

Aber nicht nur der von der «Werkwelt», sondern auch der von der «Er-
kenntnis» abstrahierte Glaube ist nach Schiitz’ Denkschrift unwirklich. Auch
dem wird man zustimmen miissen. Denn der wirkliche Mensch ist ja der wir-
kende und der erkennende. Ein Glaube ohne alle Erkenntnis, ein blinder
Glaube als willkiirliches Zustimmen wiére ein abstrakter, ein verstiimmelter
Glaube und nicht der existentielle Vertrauensglaube im Vollsinn reformato-
rischer Theologie.

Auch die okumenische Entwicklung der Theologie seit Paul Schiitz’ Denk-
schrift bestétigt deren Anliegen: Nach meiner oekumenischen Gesprichser-
fahrung ist das einstige kontroverstheologische Problem um die Recht-
fertigung durch Glauben allein heute — und dies seit geraumer Zeit — aus den
Gespriachen zwischen protestantischen und katholischen Theologen als
Streitpunkt verschwunden.

Weiterfithrende Probleme: communio, Geist, Trinitat

Manches bei Paul Schiitz wird nicht klar und thetisch fixiert. Man ist sogar
versucht, zu sagen: es ist dies das Wichtigste, das Eigentliche. Dies hingt mit
dem Stil von Schiitz” Denken und Diktion zusammen. Diese ist nicht thetisch
und argumentativ, sondern evozierend, «beschworend». Schiitz deutet Rich-
tungen an, vage Umrisse, stellt Fragen in den Raum, iiber die dann allererst
noch nachzudenken ist. So auch in dieser Denkschrift, die in nuce Schiitz’ gan-
ze theologische Botschaft enthélt — freilich weitgehend noch eingefaltet und



Konfessionelles oder universelles Christentum? 159

so, dass an deren fortgehender Entfaltung von Schiitz selbst noch fast 30 wei-
tere Jahre gearbeitet wurde.

Natiirlich konnte man an dieser Stelle einwerfen, dass Schiitz gerade das
vermeiden wollte, ndmlich ein rationales, thetisches Fixieren und Argumen-
tieren, und dass man ihn mit seinem Zeugnis (und mit dessen Art und Weise),
wie er es entwickelt, so nehmen miisse, wie er ist. Aber damit wiirde man es
sich zu einfach machen. Schiitz hatte gar nichts einzuwenden, wenn man seine
Ahnungen, Visionen, Denkanstosse aufnahm und in einer anderen Form des
Denkens weiterverfolgte, ohne im geringsten seine Diktion zu imitieren. Wir
sind also nicht schlecht beraten, sondern bewegen uns durchaus im Geiste von
Paul Schiitz selber, wenn wir seine Anliegen, die ihn umtrieben, als eigentli-
che wissenschaftliche Probleme auszuarbeiten und die angedachten Linien
ein Stiick weiter auszuziehen versuchen.

Genau in diesem Sinne, namlich einfach als Problemanzeige, mochte ich
nun noch auf ein paar Gedanken hinweisen, die in der Denkschrift méchtig
anklingen und wirken, ohne doch schon so auf den Begriff gebracht und so
welit prézisiert zu sein, dass man sie als Thesen verteidigen oder bestreiten
oder modifizieren konnte.

Ein solcher Gedanke ist die communio. Dies ist ein Grundton bei Schiitz:

«Der christliche Glaube ist keine individuelle Religion, wenn er auch mit-
telbar das moderne Individualititsbewusstsein mitverursacht hat» (S. 16).
Das ganze Anliegen von Schiitz in seiner Denkschrift konnte mit diesem Satz
zusammengefasst werden! — Schiitz attestiert den Reformatoren den «ebenso
kiihnen wie leidenschaftlichen Ansprung ..., in ihrem soli Deo gloria, vom
Menschenwerk zum Gotteswerk zuriickzufinden» (S. 16). Doch sei (S. 17)
«iiber den Willen der Reformatoren hinweg» das dem urspriinglichen Chri-
stentum im Grunde widersprechende Prinzip der Individualisierung siegreich
geblieben. Und am Ende stehe: der begnadigte Siinder, also der Einzelne, vor
Gott, «in getroster Verzweiflung» (ebd.). Und dazu nun hétte sich das Myste-
rium der Menschwerdung des Wortes ereignet? «Wahrhaftig: der Berg hat
eine Maus geboren ...» Schiitz scheint mit dieser letzten Bemerkung andeuten
zu wollen, dass es noch eine ganz andere Christologie, eine ganz andere Theo-
logie der Menschwerdung geben koénnte und geben miisste, die nicht «Chri-
stifizierung der Trinitdt» und damit «ihre Auflésung» wire.

Welche Christologie wire dies? Auch meine erste, kurze Antwort auf die-
se Frage hat nur gerade die Form einer ersten Andeutung, wenn ich ndmlich
antworte: es ware eine universale Christologie, nach welcher entsprechend
dem Pauluswort «Der Herr ist der Geist ...» Christus allen Menschen im Geist
unerwartet, unvoraussehbar gegenwirtig ist. Hier, ebenso wie auf dem Felde
der Frage der Trinitdt, wo Christus — nach Schiitz — nur im und als Geist ge-
dacht werden kann (nicht als separate Person «neben» dem Geistgeschehen)
steht Schiitz 1951 da, wo das theologische Bewusstsein der Zeit heute offen-



160 Heinrich Ott

bar steht, ndmlich im Ubergang zu einem universellen, inklusiven Verstind-
nis des Christus und des Christseins.

Ich stelle dies hier fest ohne jeden Hintergedanken eines theologischen
Fortschrittdenkens, das hier wahrhaftig nicht am Platze wire. Aber was wir
sagen konnen ist dies: dass wir heute, wenn wir Christus verstdndlich und
glaubwiirdig verkiindigen wollen, faktisch vor dieses Problem des universalen
«Christus im Geiste» gestellt sind. Und Paul Schiitz — parallel, aber doch wie-
der ganz anders als Teilhard de Chardin (dessen evolutionistische Theologie
Schiitz nicht mochte) und wiederum in anderer Form parallel zu Bonhoeffer
— ist uns mit seinem Fragen und Dringen vorausgeeilt in seiner Zeit und ist
uns moglicherweise auch jetzt noch einige Schritte voraus und hat in dieser
Sache noch einige Pfeile im Kocher.

Dasselbe gilt iibrigens auch beziiglich des sola gratia. Schiitz sagt hier:

«Keine Bekehrung und keine Wiedergeburt, keine Vergebung, Versth-
nung und Erlosung, die in einer andern Kategorie sich zu vollziehen verméch-
te als der, die Mensch heisst! Es ist nicht moglich, des Menschen Anteil und
Gottes Anteil zu scheiden.» «Gott und Mensch sind im Wirken der Gnade un-
scheidbar ineinander verborgen, so unscheidbar, dass Gott und Mensch wie
in der Menschwerdung selbst unscheidbar ineinander stehen» (S. 20). Mit die-
sem Gedanken der «Unscheidbarkeit» und des «Ineinanderstehens» von
gottlicher Gnade und menschlicher Freiheit befindet sich Schiitz auch auf
dem Weg zu einer Losung der Kontroverse um Freiheit und Gnade, welche
die Christentumsgeschichte durchzieht: Augustin und die Pelagianer/Semipe-
lagianer; Luther und Erasmus usw.), und er ist auf diesem Wege um Schritte
voraus. Und seine Losung, die — noch unausgefaltet — in seiner Perspektive
liegt, ist wohlverstanden nicht nur eine Losung im Sinne irgendeines Kom-
promisses zwischen zwei Extremen!

Zum Schluss mochte ich feststellen: Die dichteste Konkretion einerseits,
die all-inklusive Universalitidt andererseits (Schiitz schliesst ja auch das All,
den Kosmos in die Communio des Reiches Gottes mit ein und redet — auf Sei-
te 21 — ausdriicklich von der «Allvollendung») scheinen mir auch die Signatur
eines universellen und inklusiven Christentums zu sein, das sich heute aus den
konfessionellen Christentiimern mehr und mehr herausbildet. Und beides ist
eben schon kennzeichnend fiir Schiitz’ Denken, wie es sich 1951 in seiner
Denkschrift und seiner Abgrenzung von dem konfessionalistischen Abgren-
zen zeigt.

Schiitz’ Polemik gegen das sola miisste wohl am ehesten verstanden wer-
den als eine Polemik gegen die «Vereinsamung» eines Begriffs oder eines An-
liegens. Scriptura, fides, gratia bekommen durch das Schiitz’sche Negieren des
exklusiven sola nicht plétzlich Konkurrenz durch andere Instanzen bzw. eine
andere Instanz, in einer Weise, dass sie plotzlich nicht mehr das Alleinmass-
gebliche wiren! Sondern Schiitz will im Grunde sagen, dass alle drei nicht be-



Konfessionelles oder universelles Christentum? 161

grifflich «vereinsamt», nicht ihres wesenhaften «Hofes» und Kontextes ent-
kleidet werden diirfen, sondern eben in ihrer vollen Wirklichkeit gedacht
werden miissen. In diesem Sinne ist Paul Schiitz gerade kein Hiretiker (was
man ihm nach seiner Denkschrift nachsagte), sondern im Vollsinne orthodox!

Heinrich Ott, Basel



	Konfessionelles oder universelles Christentum? : Zur gegenwärtigen Aktualität von Paul Schütz' Kritik am Luthertum

