
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 2

Artikel: Konfessionelles oder universelles Christentum? : Zur gegenwärtigen
Aktualität von Paul Schütz' Kritik am Luthertum

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konfessionelles oder universelles Christentum?*

Zur gegenwärtigen Aktualität von Paul Schütz' Kritik am
Luthertum

Im Bonhoeffer-Gedenkjahr 1995 hielt die Paul Schütz-Gesellschaft eine
Tagung über Schütz und Dietrich Bonhoeffer. Dabei sind wir auf denkwürdige

Parallelen bzw. Berührungsflächen gestossen zwischen zwei Theologen,
die einander nicht kannten, die kaum oder höchstens wenig voneinander
gelesen hatten. So stiessen wir bei beiden auf den prophetischen, zeit- und ge-
schichtsbezogenen Charakter des Denkens; auf das Ringen mit dem
theologischen Sprachproblem; auf das Drängen nach Wirklichkeit, nach höchster,
dichtester Konkretheit.

Bei erneutem aufmerksamem Lesen von Schütz' «Dissenserklärung» zum
Luthertum sind mir weitere Parallelen zwischen den beiden Männern
aufgefallen, die uns heute helfen könnten, das Geschichtsträchtige dieser kurzen
Schrift plastischer zu sehen. - Denn Dietrich Bonhoeffer ist mit seinem kurzen

Leben, das sich in einer Sturmzeit der Geschichte erfüllte, heute eine Art
Orientierungspunkt für das Erkennen von grossen Umbrüchen der Zeit
geworden. Viele wichtige Wandlungen im Christsein, im christlichen Bewusst-
sein, sind bei ihm schon angedeutet und vorbereitet. Vor allem sticht ein Passus

in den Gefängnisbriefen in die Augen, wo Bonhoeffer ein konfessionali-
stisches Christentum für vergangen erklärt. Die konfessionellen Differenzen
(innerprotestantische, lutherisch-reformierte) liessen sich zwar immer noch
mit Pathos repristinieren, sagt er, aber die zeitgenössischen Christen selbst
seien dafür kaum mehr zu interessieren. Fast prophetisch in seiner Zeit fügt
Bonhoeffer dort sogar in Klammern hinzu: «(vielleicht auch die katholischen)»

- d.h.: die protestantisch-katholischen interkonfessionellen Differenzen.

Auch sie bestimmen das christliche Bewusstsein, (den sensus fidei bzw.
sensus fidelium nach katholischer Terminologie) nicht mehr wirklich. Man

* Dieser Vortrag wurde im Oktober 1996 an einer Tagung, veranstaltet von der Paul
Schütz-Gesellschaft und der Evangelischen Akademie der Badischen Landeskirche,
gehalten. Diese Tagung befasste sich, im Lutherjahr, mit der kurzen Denkschrift, der sog.
«Dissenserklärung», mit der sich der lutherische Hauptpastor in Hamburg, Paul Schütz
1951 von der Lutherischen Kirche lossagte. Paul Schütz (1891-1985) lebte danach als freier
theologischer Schriftsteller in Söcking bei Starnberg, wo er seine wichtigsten Werke
schrieb. Ihm wurde 1971 von der Basler Theologischen Fakultät der Dr. honoris causa
verliehen. Die Dissenserklärung findet sich in Band III der Gesammelten Werke von Paul
Schütz (Furche Verlag, Neuauflage im Brenda Verlag).



152 Heinrich Ott

kann von daher vorausblicken auf das, was sich Jahrzehnte später, im II.
Vatikanischen Konzil und seiner Folgezeit, tatsächlich erfüllte!

An einer anderen Stelle, ebenfalls in den Gefängnisbriefen, schreibt Bon-
hoeffer, dass es für den Christen von heute wichtigere Dinge gebe als das
persönliche, individuelle Seelenheil. Und Bonhoeffer rechtfertigt dies sogar: «Ist
das nicht im Grunde biblisch ...?» - nämlich: die Gerechtigkeit Gottes, und
dass sie sich in der Welt durchsetzt, sei gewichtiger als des Seligwerden des
Einzelnen. Für Bonhoeffer gehört der religiöse Individualismus gerade zu
jener Form von Religiosität, von der er behauptet, dass sie im anbrechenden
«gänzlich religionslosen Zeitalter» versinke und nicht mehr verstanden werde.

Hier können wir auch an seine frühen Schriften «Sanctorum Communio»
und «Akt und Sein» denken, die den Primat des Gemeinschaftlichen vor dem
Individuellen betonen.

Paul Schütz, der um 15 Jahre Ältere, denkt (in der Atmosphäre des nach
dem Krieg kurzfristig aufflackernden konfessionellen Bewusstseins)
unabhängig und wohl weitgehend aus anderen Quellen schöpfend als Bonhoeffer
exakt in den gleichen Richtungen wie dieser, dessen erwähnte Bemerkungen
in der Zeit, da Schütz' Dissenserklärung entstand, noch kaum bekannt waren.
Schütz kann und will sich nicht mehr identifizieren mit konfessionellen
Trennformeln und mit einem christlichen religiösen Individualismus, welcher
sein religiöses Thema einschränkt auf den begnadigten Sünder, auf das
individuelle Geschehen der iustificatio impii. Er bringt diese beiden Motive,
gegen die er sich absetzt, miteinander in Verbindung: der «Solafideismus» der
Reformation sei der geistige Grund, die Basis, der geistige Trend und die
Grundströmung der individualistischen (Schütz sagt gelegentlich: «nominali-
stischen») Entwicklung in der Neuzeit, jenes Auseinanderbrechens von
Individuum und Gemeinschaft.

Die «Dissenserklärung», jene kurze Schrift von 1951, ist denkwürdig.
Denn sie markiert eine Epoche oder signalisiert ein epochales Geschehen:
Der theologisch-religiöse Umbruch, den sie anzeigt, geht vielleicht über die
oekumenische Zäsur (1948: Amsterdam; 1962 - 65: II. Vatikanisches Konzil)
noch hinaus, mindestens potentiell, in Richtung auf den Bereich der Fragen
der religiösen Grundhaltung überhaupt und damit (heute) der inter-religiö-
sen Begegnung.

Um die Bedeutung der Sache richtig einzustufen, gilt es festzuhalten: Paul
Schütz gehört (nicht nur von der Zeit seiner Lebensspanne, sondern auch von
der wegweisenden Originalität seines Denkens her) unter die «Väter» der
protestantischen Theologie nach dem Ersten Weltkrieg (wie Karl Barth, Emil
Brunner, Rudolf Bultmann, Paul Tillich). Dass Schütz bis heute relativ
unbekannt geblieben ist, liegt an seiner wenig diskursiven, sondern evokativen
(«expressionistischen») Sprache, und auch daran, dass er sich von den breit
geführten Diskursen der Fachtheologen seiner Epoche ferngehalten hat.



Konfessionelles oder universelles Christentum? 153

Schütz hat «unzeitgemässe Betrachtungen» in der Theologie verfasst. Aber
gerade auf dieser Linie - weil er den «zeitgemässen» theologischen Themen
seiner Zeit nicht gar so sehr verhaftet war - kann sein Denken für die spätere
theologische Lage heute noch seine besondere Bedeutsamkeit offenbaren.
Für die Dissenserklärung von 1951 waren die Zeit und die theologische Lage
damals wohl noch nicht reif, um deren ganze Tragweite zu erkennen. Heute
dagegen ist die theologische, kirchliche, religiöse Lage wiederum so verändert,

dass die Thesen der Dissenserklärung nicht mehr einfach als Thesen
stricto sensu zur Lage in einem direkten Sinne zu nehmen sind, die man oder

gegen die man sich zu verteidigen hätte.
Am angemessensten wäre es wohl, heute in dieser Schrift eine Reihe von

sachdienlichen Bemerkungen zu sehen zur Erfassung einer Lage, wie sie sich
tatsächlich (vorausgesehen und vorbereitet durch Denker wie Schütz und
Bonhoeffer) in unserer Epoche ergeben hat, und wie wir sie nun zu verstehen
und durchzustehen haben.

Das konfessionalistische Christentum ist weithin versunken. Dass die
individuelle Heilsfrage nicht mehr die Triebfeder für das Suchen nach der
religiösen Wahrheit darstellt, ist weithin evident. Dass wir unsere Identität als

Christen konfessionell zu definieren hätten, leuchtet nicht mehr ein. In dieser

Richtung strebten Bonhoeffer und Schütz. Und die heutige Lage, das heutige
«christliche Bewusstsein» (oder eben: der sensus fidei) bietet immer wieder
Evidenzen, dass es sich so verhält.

Manches in Schütz' «Dissenserklärung» ist heute als Postulat überlebt
bzw. durch die oekumenische Entwicklung praktisch schon erfüllt. Anderes
leuchtet um so heller, auch als Aufgabenstellung für die Theologie, in die
Zukunft. Wir müssen versuchen, den Leitmotiven, welche die polemische Schrift
von Schütz bestimmen, nachzuspüren. Schütz hat die Schrift in vier Teile
gegliedert: a) Sola scriptura b) Sola gratia, c) Sola fide, d) Die geschichtliche
Wirkung des Solafideismus. - Doch diese Aufteilung wird in der Schrift nicht
straff durchgehalten. Die sachlichen Motive durchdringen sich über weite
Strecken hin.

Überall lässt sich auch an einigem von dem, was Schütz vertritt, zeigen,
dass die Antithetik gegen die reformatorische Tradition nicht so schroff ist -

oder heute jedenfalls, in der veränderten Situation gegenüber dem damaligen
konfessionalistischen Klima, in dem Schütz schrieb, nicht mehr so schroff
erscheint oder sogar schon aufgelöst ist. Nichtsdestoweniger behalten die
Leitmotive ihre Kraft.

Zum sola scriptura

Schütz polemisiert hier gegen ein abstraktes Luthertum: «Die Schrift
allein», d.h. losgelöst von der Geschichte, ist eine Abstraktion. Hier reisst ein
Vakuum auf, in dem das versinkt, was zwischen der Schrift und dem Leser



154 Heinrich Ott

steht, nämlich die Geschichte. - Schrift ohne die Kirche gibt es nicht. So kann
man es ausdrücken, dass es die Schrift nicht ohne die Geschichte gibt» (S. 14).

Diese Front ist heute verschwunden. Welcher oekumenisch informierte
Theologe würde heute seine protestantische Identität noch durch das so
verstandene sola scriptura definieren? Man könnte versucht sein, zu sagen:
Schütz hat das sola scriptura einfach missverstanden. Gerechter wäre es, zu

sagen: Schütz' Infragestellung des sola scriptura in seiner Zeit und Situation
hat durch die oekumenische Entwicklung seither und durch die sie umrankende

theologische Reflexion recht bekommen. In der Tat spielt im heutigen
protestantisch-katholischen theologischen Gesprächsklima die protestantische

Parole des sola scriptura keine nennenswerte Rolle mehr, nachdem das

II. Vatikanum es abgelehnt hat, die katholische Position hinsichtlich des
Verhältnisses von Schrift und Tradition so zu präzisieren: dass die Heilswahrheiten

uns teilweise durch die Schrift und teilweise durch die Tradition überliefert
seien (nach der alten Formel partim - partim Das war für die Reformatoren

und bliebe auch heute für uns protestantischen Theologen inakzeptabel
- nämlich dass die eine Botschaft der Bibel, das eine Evangelium durch weitere

Offenbarungsquellen ergänzt werden müsste.
Aber dies ist heute faktisch nicht mehr die Diskussionslage. Katholischer-

seits wurde der Gedanke der «materiellen Suffizienz der Heiligen Schrift»
entwickelt, d.h. (kurz skizziert): dass die Schrift allein genügt (sufficit). In der
Schrift kommt uns die ganze Heilswahrheit entgegen, und sie bedarf keiner
«materiellen» (inhaltlichen) Ergänzung. Aber freilich: sie muss weitergegeben

und das heisst auch, sie muss in permanenter Anstrengung je wieder
neu interpretiert werden, und darin liegt in der Tat die Dignität und
Unverzichtbarkeit der kirchlichen Tradition. Andererseits veranlasst uns das her-
meneutische Bewusstsein protestantischer Theologie, gerade diesem Anliegen

gegenüber offen zu sein. Eine Negation dieser Erkenntnis der Notwendigkeit

einer immer neuen Interpretation in der Weitergabe der Botschaft
würde zu einem gefährlichen Fundamentalismus führen.

(Es bleiben freilich auch dann Differenzen übrig, die weiter zu diskutieren
sind, vor allem wenn das sola scriptura im Ablativ gelesen wird, also: dass die
Schrift allein durch die Schrift interpretiert werden soll. Hier geht es dann um
die Frage des kirchlichen Lehramts, einer möglichen autoritativen kirchlichen

Auslegung der Bibel. Doch dies ist ein anderer Aspekt des Problems,
den Schütz, soweit ich sehe, in seiner Dissenserklärung nicht einbezogen hat.)

Hat Schütz den Grundsatz sola scriptura einfach missverstanden? Hat er
ihn zu eng verstanden - enger als er gefasst sein will und darf? (Etwa im Sinne
des Schlagworts vom «papierenen Papst»? Als das eine, autoritativ und
endgültig formulierte Wort?). Ich möchte diese Beurteilung von Schütz' polemischer

Position hier offen lassen. Vielleicht hat er nur darum von der «Schrift
allein» als von einer «Abstraktion», ja «Fiktion» reden können, weil er die



Konfessionelles oder universelles Christentum? 155

Fülle und Komplexität, die in dieser Formel schon mitenthalten ist,
übersehen hat. Aber wie dem auch sei: seine Mahnung darf nicht ungehört und
unbedacht bleiben! Die «Schrift allein» ist eben nicht einfach der abstrakte
Buchstabe! Schütz' Mahnung fordert von uns, dass wir unser hermeneu-
tisches Bewusstsein bei der Auslegung dieser Formel zum Tragen bringen, ja
unablässig weiterentwickeln. Es gilt zu realisieren: «Menschen sind es, durch
die die Schrift niedergeschrieben wurde. Menschen sind es, die sie ausgelegt
haben. Alles, was an Inspiration in ihr enthalten ist, ist in der Sprache durch
das dichteste Medium des Geschichtlich-Menschlichen hindurchgegangen,
von ihm geformt und durchtränkt» (S.14).

Das sola scriptura zielt nicht einfach nur auf das geschriebene, sondern auf
das verkündigte, von Mensch zu Mensch weitergegebene, aus dem Leben ins
Leben hinein ausgelegte Wort. Das gelebte und aus diesem Gelebtsein heraus

bezeugte Wort ist das Wort Gottes. Und bei dieser Verdichtung bis ins con-
cretissimum der erlebten Begegnung zwischen Mensch und Mensch, wo der
Funke des Wortes überspringt, muss uns jene Dimension vor Augen stehen,
um die es Schütz in der ganzen «Dissenserklärung» vorrangig zu tun ist, nämlich

die «Dimension des dritten Artikels», der Potentialitäten, der immer neuen

und unvoraussehbaren Möglichkeiten der mensch-menschlichen und darin
gott-menschlichen Begegnung, gemäss dem Worte des johanneischen Jesus,
dass der Geist uns in alle Wahrheit leiten wird (Joh 16,3).

Zwischenbemerkung: Paul Schütz und die Konkretion

Ein wichtiges Grundmotiv von Schütz ist im Bisherigen bereits
angeklungen: der Gedanke der Konkretion, und dies bedeutet für Schütz auch: der
Ganzheit. In der Vorrede seiner Schrift sagt er schon, der Widerspruch gegen
das mehrfache sola sei darum nötig, weil dadurch der «Vollgehalt der göttlichen

Wahrheit» verkürzt und ein «Teil derselben für das Ganze» gesetzt werde.

Diese theologische Motivation wird bei Schütz zugleich zum Leitmotiv:
sie kommt immer wieder vor, schlägt immer wieder durch. Mir scheint hier -
nebenbei gesagt - offenkundig, dass diese theologische Diktion bei Schütz
nichts zu tun hat mit der evangelikal-fundamentalistischen Rede vom
«unverkürzten Evangelium». Dort geht es um eine (behauptete, den Gegnern
vorgeworfene) «quantitative Verkürzung». Schütz dagegen meint, wenn er von
«Vollgelalt» und dessen Verkürzung redet, etwas ganz anderes, nämlich eine

sozusagen «qualitative» Verkürzung. Es ist nämlich nach Schütz eine Verkürzung

des Vollgehaltes der Wahrheit, wenn einseitig, und das heisst abstrakt
gedacht wird, wenn von einem wichtigen Aspekt der vollen, das heisst aber
der konkreten Wahrheit und Wirklichkeit abstrahiert wird. Denn Wirklichkeit

ist immer konkret, und so ist auch Wahrheit immer konkret. Ein klassisches

Beispiel für die Konkretheit der Wahrheit, die Verdunkelung und
Verarmung dieser Wahrheit durch Abstraktion, d.h. aber durch Aufspaltung und



156 Heinrich Oit

Trennung, findet sich auch in dieser kurzen Schrift, nämlich in Schütz' Bezugnahme

auf Kierkegaard und Marx (S. 22). Kierkegaard sieht nur den Einzelnen,

Marx nur das Kollektiv der Klasse. Beide sehen sie etwas Wahres, aber
sie verfehlen die Wahrheit, weil sie ihre Konkretheit zerstören. Der konkrete,
der wirkliche Mensch ist Einzelner und Gesellschaftswesen zugleich. Und
zwar dies nicht additiv, sondern als Einzelner ist er Gemeinschaftswesen und
als Gemeinschaftswesen ist er Einzelner. Dies ist ein Schulbeispiel für das

Verfehlen der Wahrheit durch Abstraktion, welches bei Schütz auch an anderen

Stellen auftaucht. Doch dies ist nur ein klassischer Fall für die allgemeine
Haltung zur Wirklichkeit, wie sie Schütz' Denken prägt. Es ist dies ein
Leitgesichtspunkt für die Auslegung und Beurteilung alles anderen, was Schütz in
dieser seiner Schrift wie auch in seinem ganzen Werk vertritt. Jede Vereinseitigung

und Abstraktion führt uns an der Wahrheit vorbei - nicht weil Wahrheit

in einer letzten Synthese liegt, sondern weil sie von Anfang an konkret
ist.

In dem von uns bereits besprochenen Abschnitt über sola scriptum tritt
das für Schütz' Denken charakteristische Anliegen der Konkretheit vor allem
dort in Erscheinung, wo er von der notwendigen geschichtlichen Vermittlung
der Schrift redet, welche allein die Schrift zum lebendigen Wort werden lässt.

Wir haben es schon gehört: Die Schrift (bzw. alles «was sie an Inspiration
enthält»), ist «in der Sprache durch das dichteste Medium des Menschlich-Geschichtlichen

hindurchgegangen ...». Dieser Durchgang, diese Prägung durch
das concretissimum ist mit dem Begriff «Tradition» signalisiert, ohne welche
die Schrift nach Schütz ihre spezifische Inspiration nicht hätte. Denn die
Schrift gewinnt ihre «Inspiration» gerade dadurch, dass sie «durch geschichtliche

Menschen in einer geschichtlichen Zeit an einem geschichtlichen Ort
immer wieder neu ausgelegt und ins Werk gesetzt wird ...». Eigentlich ist
Schütz mit dieser Wertung und Gedankenbewegung nicht fern von jener
Grundaussage Martin Luthers selbst: dass das primäre, wesenhafte Ereignis
des Evangeliums die mündliche Predigt sei, der direkte Zuspruch von Mensch
zu Mensch, die viva vox Evangelii. Was könnte man dem Prediger des

Evangeliums eigentlich Weiseres zu bedenken geben und Besseres raten als dies?

Der Weg zur Wirklichkeit, zum wirklichkeitsgemässen wahren Wort ist
der Weg durch die Konkretion. Es ist der Weg, wo man den Menschen ins

Auge sieht; der Weg des Verstehens - allerdings auch des möglichen
Nichtverstehens oder Missverstehens zwischen Mensch und Mensch. Also
eigentlich ganz einfach und im weitesten Sinne: der Weg des hermeneuti-
schen Prozesses. Paul Schütz kann zwar gelegentlich (und wiederholt) sagen,
es gebe «Dinge, die wir nie verstehen, sondern nur bestehen können». Doch
liegt gerade auch solches «Bestehen» im Rahmen der Tragweite der her-
meneutischen Fragestellung.



Konfessionelles oder universelles Christentum? 157

Das Motiv der Konkretion ist entscheidend wichtig, um die Dissenserklärung

von Schütz - auch in ihren anderen Teilen - von seinem ganzen Denken
her richtig zu verstehen. Das Motiv dürfte aber auch - und hier lässt sich manches

von Schütz' theologischer Ausrichtung für die Gegenwart lernen -
wesentlich sein, um das gegenwärtige Drängen auf «universelle» Christlichkeit
richtig zu erfassen. Denn dieses hat eine doppelte Richtung:

a) auf Universalität der christlichen Botschaft,
b) auf die konkrete Wirklichkeit jedes einzelnen Menschen,

Und beides steht zueinander in engster logischer Beziehung.

Zum sola fide und sola gratia

Die Argumentation von Paul Schütz verläuft auch in diesen Abschnitten
seiner Denkschrift ähnlich wie im Abschnitt über die Heilige Schrift. Schütz
konstatiert im Wort sola eine Verkürzung - also eine Abstraktion - von der
Fülle der Wirklichkeit, nämlich von der dichten, konkreten Wirklichkeit des

Glaubengeschehens, welches ein gott-menschliches Geschehen ist - eine
Verkürzung, gegen die er sich dann mit aller theologischen Leidenschaft wehrt.
Und wiederum verkürzt hier Paul Schütz selber in der Weise, wie er das sola

fide und sola gratia versteht, diese Formeln bzw. die in ihnen liegenden Potentiale.

Wären sola fide und sola gratia so zu verstehen, wie Schütz sie versteht,
dann müsste man Schütz tatsächlich auf der ganzen Linie Recht geben in
seinem Protest gegen die protestantischen Prinzipien. Nun aber müssen und
dürfen diese nicht so verstanden werden. Dies ist ein Verständnis in malam
partem, es ist das Verständnis der Gegenreformation! Und gerade so
bekommt Schütz noch einmal Recht, nämlich in dem Masse als er als protestantischer

Theologe moniert, dass ein solches Verständnis der beiden reformatorischen

Formeln, wie er es anvisiert, in die Abstraktion von der konkreten
Wirklichkeit und damit in die Irre führt. Schütz trifft, so scheint mir, nicht die
Sache, wenn er schreibt: «Mit dem Hammer des reformatorischen sola ist diese

ganze Werkwelt herausgeschlagen aus dem Bau des Heils. Dieser Schlag
aber sprengt den ganzen zwiespältigen Menschen auf bis hinab in den Kern.
Denn der Mensch ist als Werke verrichtendes Wesen geschaffen. Er kann
nicht anders existieren als im Werk...» (S.19). Aber Schütz hat wiederum
Recht, wenn er moniert, dass das reformatorische sola eben nicht so, nicht als

Abstraktion von der existentiellen Wirklichkeit selbst, verstanden werden
darf. Weder in einer Abstraktion (also einer Trennung) von der «Werkwelt»,
noch in einer Abstraktion von der «Erkenntnis» wäre das reformatorische
sola fide gerecht und sachgerecht verstanden. Ein Zeuge dafür ist für mich
mein theologischer Lehrer Rudolf Bultmann, für den ja die Lehre Luthers
von der Rechtfertigung allein durch Glauben das Zentrum seines eigenen
Denkens bildet. Bultmann erklärte wiederholt, dass der Glaube allein in den
Taten lebe. Wo denn wäre sonst sein Ort, an dem er sich ereignen könnte,



158 Heinrich Ott

wenn nicht in den Taten? Damit gibt Bultmann faktisch dem recht, was
Schütz sagt: «Der Mensch-sola-fide ist fingiert als werkloser und also ge-
schichtsloser Mensch. Er ist ein ,Als-ob-Mensch'.» Und ähnlich wäre ein
Glaube, der nicht in den Taten lebt, auch nach Bultmann kein wirklicher
Glaube. Er wäre nur im Kopf, im Intellekt, und nicht in der existentiellen
Wirklichkeit verwurzelt, darum auch nicht echt. Bultmann unterscheidet
dann freilich terminologisch (im Gegensatz zu Schütz - aber es ist dies nach
meiner Überzeugung wirklich nur eine terminologische Differenzierung, die
Schütz eigentlich auch nachvollziehen kann) zwischen «Tat» und «Werk».
Werk, ëpyov nach Paulus, ist das, woraus man einen Rechtsanspruch ableitet
(das paulinische Kan^äoiar). Tat dagegen geschieht um ihrer selbst willen. Sie
ist das Element, das Medium allen realen Existierens. «Glaube» ausserhalb
dieses Mediums wäre ein abstrakter, ein nicht-realer Glaube, und nicht der
Fiduzialglaube, den Luther faktisch meint.

Das Zentrum im Gedanken des sola fide ist der Verzicht auf jeden
Anspruch, auf jede Selbstsicherung und damit die Anerkennung der schrankenlosen

Souveränität Gottes. Und sola fide heisst, dass dieser Verzicht all unser
geschichtlich wirkendes Sein durchziehen muss. Dies hätte Paul Schütz
sicherlich niemals bestritten!

Aber nicht nur der von der «Werkwelt», sondern auch der von der
«Erkenntnis» abstrahierte Glaube ist nach Schütz' Denkschrift unwirklich. Auch
dem wird man zustimmen müssen. Denn der wirkliche Mensch ist ja der
wirkende und der erkennende. Ein Glaube ohne alle Erkenntnis, ein blinder
Glaube als willkürliches Zustimmen wäre ein abstrakter, ein verstümmelter
Glaube und nicht der existentielle Vertrauensglaube im Vollsinn reformatorischer

Theologie.
Auch die ökumenische Entwicklung der Theologie seit Paul Schütz' Denkschrift

bestätigt deren Anliegen: Nach meiner oekumenischen Gesprächserfahrung

ist das einstige kontroverstheologische Problem um die
Rechtfertigung durch Glauben allein heute - und dies seit geraumer Zeit - aus den
Gesprächen zwischen protestantischen und katholischen Theologen als

Streitpunkt verschwunden.

Weiterführende Probleme: communio, Geist, Trinität

Manches bei Paul Schütz wird nicht klar und thetisch fixiert. Man ist sogar
versucht, zu sagen: es ist dies das Wichtigste, das Eigentliche. Dies hängt mit
dem Stil von Schütz' Denken und Diktion zusammen. Diese ist nicht thetisch
und argumentativ, sondern evozierend, «beschwörend». Schütz deutet
Richtungen an, vage Umrisse, stellt Fragen in den Raum, über die dann allererst
noch nachzudenken ist. So auch in dieser Denkschrift, die in nuce Schütz' ganze

theologische Botschaft enthält - freilich weitgehend noch eingefaltet und



Konfessionelles oder universelles Christentum? 159

so, dass an deren fortgehender Entfaltung von Schütz selbst noch fast 30 weitere

Jahre gearbeitet wurde.
Natürlich könnte man an dieser Stelle einwerfen, dass Schütz gerade das

vermeiden wollte, nämlich ein rationales, thetisches Fixieren und Argumentieren,

und dass man ihn mit seinem Zeugnis (und mit dessen Art und Weise),
wie er es entwickelt, so nehmen müsse, wie er ist. Aber damit würde man es

sich zu einfach machen. Schütz hatte gar nichts einzuwenden, wenn man seine

Ahnungen, Visionen, Denkanstösse aufnahm und in einer anderen Form des
Denkens weiterverfolgte, ohne im geringsten seine Diktion zu imitieren. Wir
sind also nicht schlecht beraten, sondern bewegen uns durchaus im Geiste von
Paul Schütz selber, wenn wir seine Anliegen, die ihn Umtrieben, als eigentliche

wissenschaftliche Probleme auszuarbeiten und die angedachten Finien
ein Stück weiter auszuziehen versuchen.

Genau in diesem Sinne, nämlich einfach als Problemanzeige, möchte ich
nun noch auf ein paar Gedanken hinweisen, die in der Denkschrift mächtig
anklingen und wirken, ohne doch schon so auf den Begriff gebracht und so
weit präzisiert zu sein, dass man sie als Thesen verteidigen oder bestreiten
oder modifizieren könnte.

Ein solcher Gedanke ist die communio. Dies ist ein Grundton bei Schütz:
«Der christliche Glaube ist keine individuelle Religion, wenn er auch

mittelbar das moderne lndividualitätsbewusstsein mitverursacht hat» (S. 16).
Das ganze Anliegen von Schütz in seiner Denkschrift könnte mit diesem Satz

zusammengefasst werden! - Schütz attestiert den Reformatoren den «ebenso
kühnen wie leidenschaftlichen Ansprung in ihrem soli Deo gloria, vom
Menschenwerk zum Gotteswerk zurückzufinden» (S. 16). Doch sei (S. 17)
«über den Willen der Reformatoren hinweg» das dem ursprünglichen
Christentum im Grunde widersprechende Prinzip der Individualisierung siegreich
geblieben. Und am Ende stehe: der begnadigte Sünder, also der Einzelne, vor
Gott, «in getroster Verzweiflung» (ebd.). Und dazu nun hätte sich das Mysterium

der Menschwerdung des Wortes ereignet? «Wahrhaftig: der Berg hat
eine Maus geboren ...» Schütz scheint mit dieser letzten Bemerkung andeuten
zu wollen, dass es noch eine ganz andere Christologie, eine ganz andere Theologie

der Menschwerdung geben könnte und geben müsste, die nicht «Chri-
stifizierung der Trinität» und damit «ihre Auflösung» wäre.

Welche Christologie wäre dies? Auch meine erste, kurze Antwort auf diese

Frage hat nur gerade die Form einer ersten Andeutung, wenn ich nämlich
antworte: es wäre eine universale Christologie, nach welcher entsprechend
dem Pauluswort «Der Flerr ist der Geist...» Christus allen Menschen im Geist
unerwartet, unvoraussehbar gegenwärtig ist. Flier, ebenso wie auf dem Felde
der Frage der Trinität, wo Christus - nach Schütz - nur im und als Geist
gedacht werden kann (nicht als separate Person «neben» dem Geistgeschehen)
steht Schütz 1951 da, wo das theologische Bewusstsein der Zeit heute offen-



160 Heinrich Ott

bar steht, nämlich im Übergang zu einem universellen, inklusiven Verständnis

des Christus und des Christseins.
Ich stelle dies hier fest ohne jeden Hintergedanken eines theologischen

Fortschrittdenkens, das hier wahrhaftig nicht am Platze wäre. Aber was wir
sagen können ist dies: dass wir heute, wenn wir Christus verständlich und
glaubwürdig verkündigen wollen, faktisch vor dieses Problem des universalen
«Christus im Geiste» gestellt sind. Und Paul Schütz - parallel, aber doch wieder

ganz anders als Teilhard de Chardin (dessen evolutionistische Theologie
Schütz nicht mochte) und wiederum in anderer Form parallel zu Bonhoeffer

- ist uns mit seinem Fragen und Drängen vorausgeeilt in seiner Zeit und ist
uns möglicherweise auch jetzt noch einige Schritte voraus und hat in dieser
Sache noch einige Pfeile im Köcher.

Dasselbe gilt übrigens auch bezüglich des sola gratia. Schütz sagt hier:
«Keine Bekehrung und keine Wiedergeburt, keine Vergebung, Versöhnung

und Erlösung, die in einer andern Kategorie sich zu vollziehen vermöchte
als der, die Mensch heisst! Es ist nicht möglich, des Menschen Anteil und

Gottes Anteil zu scheiden.» «Gott und Mensch sind im Wirken der Gnade un-
scheidbar ineinander verborgen, so unscheidbar, dass Gott und Mensch wie
in der Menschwerdung selbst unscheidbar ineinander stehen» (S. 20). Mit
diesem Gedanken der «Unscheidbarkeit» und des «Ineinanderstehens» von
göttlicher Gnade und menschlicher Freiheit befindet sich Schütz auch auf
dem Weg zu einer Lösung der Kontroverse um Freiheit und Gnade, welche
die Christentumsgeschichte durchzieht: Augustin und die Pelagianer/Semipe-
lagianer; Luther und Erasmus usw.), und er ist auf diesem Wege um Schritte
voraus. Und seine Lösung, die - noch unausgefaltet - in seiner Perspektive
liegt, ist wohlverstanden nicht nur eine Lösung im Sinne irgendeines
Kompromisses zwischen zwei Extremen!

Zum Schluss möchte ich feststellen: Die dichteste Konkretion einerseits,
die all-inklusive Universalität andererseits (Schütz schliesst ja auch das All,
den Kosmos in die Communio des Reiches Gottes mit ein und redet - auf Seite

21 - ausdrücklich von der «Allvollendung») scheinen mir auch die Signatur
eines universellen und inklusiven Christentums zu sein, das sich heute aus den
konfessionellen Christentümern mehr und mehr herausbildet. Und beides ist
eben schon kennzeichnend für Schütz' Denken, wie es sich 1951 in seiner
Denkschrift und seiner Abgrenzung von dem konfessionalistischen Abgrenzen

zeigt.
Schütz' Polemik gegen das sola müsste wohl am ehesten verstanden werden

als eine Polemik gegen die «Vereinsamung» eines Begriffs oder eines
Anliegens. Scriptura, fides, gratia bekommen durch das Schütz'sche Negieren des

exklusiven sola nicht plötzlich Konkurrenz durch andere Instanzen bzw. eine
andere Instanz, in einer Weise, dass sie plötzlich nicht mehr das Alleinmass-
gebliche wären! Sondern Schütz will im Grunde sagen, dass alle drei nicht be-



Konfessionelles oder universelles Christentum? 161

grifflich «vereinsamt», nicht ihres wesenhaften «Hofes» und Kontextes
entkleidet werden dürfen, sondern eben in ihrer vollen Wirklichkeit gedacht
werden müssen. In diesem Sinne ist Paul Schütz gerade kein Häretiker (was
man ihm nach seiner Denkschrift nachsagte), sondern im Vollsinne orthodox!

Heinrich Ott, Basel


	Konfessionelles oder universelles Christentum? : Zur gegenwärtigen Aktualität von Paul Schütz' Kritik am Luthertum

