Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 2

Artikel: Augustinus bei Franz Overbeck : ein Rekonstruktionsversuch
Autor: Sommer, Andreas Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878020

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Augustinus bei Franz Overbeck

Ein Rekonstruktionsversuch

Das Verhiltnis zu Augustinus gibt Auskunft iiber das Verhiltnis zur
kirchlichen Tradition iiberhaupt. Die Frage nach dem Stellenwert Augustins
beim theologiekritischen Kirchenhistoriker Franz Overbeck (1837-1905) im-
pliziert die nach dem Stellenwert des institutionalisierten Christentums insge-
samt; Augustin ist ein zentraler Index fiir die Bewertung des theologischen
Herkommens.

Wer wissen mochte, wie Overbeck Augustinus gegeniiberstand, hat sich
mit spezifischen Schwierigkeiten auseinanderzusetzen. Einerseits verstand
sich Overbeck als Sammler: Er exzerpierte und kompilierte Quellen so gut
wie Sekundarliteratur, legte seine Ergebnisse dann lemmatisiert in Zettelka-
sten ab. Das Gesammelte war als Materialbasis fiir Lehrveranstaltungen, fiir
(zum Teil nie entstandene) Publikationen und insbesondere fiir eine «profane
Kirchengeschichte» gedacht, die noch Carl Albrecht Bernoulli mit Overbecks
Material realisieren zu konnen hoffte'. Dem Postulat historischer Genauig-
keit verpflichtet, liess Overbeck die Quellen selbst sprechen. Andererseits
fungierte er als Kommentator, ordnete, wertete, teilte ein. Allenthalben eru-
ierte er «Characteristisches». Wenn ich also Overbecks Augustinbild zu re-
konstruieren suche, kann ich das urspriinglich von Augustin Herriihrende
vom Kommentierenden nicht einfach ablésen, denn dieser Kommentar, der
Firnis, den Overbeck iliber Augustin gelegt hat, erlaubt erst zusammen mit
dem <authentisch> Augustinischen Riickschliisse auf das Aussehen jenes Bil-
des. Auch die von Overbeck verarbeitete Sekundirliteratur, tiber die wir ge-
naue Angaben besitzen?, kann der Rekonstruktion zugute kommen: Auf wen
beruft sich Overbeck, wie erscheint das dort Intendierte unter seiner Hand?

'Vgl. den Briefwechsel Bernoullis mit Overbeck von 1902 in Overbeckiana. Ubersicht
iiber den Franz-Overbeck-Nachlass der Universitatsbibliothek Basel. II. Teil: Der wissen-
schaftliche Nachlass Franz Overbecks, beschrieben von Martin Tetz, Basel 1962 (zitiert als
Ov II), S. 8-15, zur «profanen Kirchengeschichte» ibd., S. 10-12. Seit kurzem liegt die erste
historisch-kritische Auswahledition von Overbecks Zettelkasten, seinem «Kirchenlexi-
con» vor, die die Binde 4 bis 6 der neunbéndigen Franz Overbeck Werk- und Nachlassaus-
gabe (hrsg. von Ekkehard W. Stegemann u. a., Stuttgart / Weimar 1994ff., im folgenden als
OWN zitiert) umfasst. Als Herausgeberin zeichnet Barbara von Reibnitz verantwortlich,
in Zusammenarbeit mit Marianne Stauffacher-Schaub. In ihrer Einleitung beleuchtet
Reibnitz die durch Bernoulli initiierte Rezeption von Overbecks nachgelassenen Auf-
zeichnungen kritisch (OWN 4, S. VII-XXV).

2 Overbeck gibt unter dem Lemma «Augustin (Litteratur)», in: Nachlass Franz
Overbeck, Universititsbibliothek Basel (zitiert als NLO), A 247, eine Aufstellung der von
ihm benutzten Augustin-Sekundirliteratur, die 57 Titel umfasst.



126 Andreas Urs Sommer

Als Grundlage unseres Versuchs dient nebst den Veroffentlichungen
Overbecks Nachlass, der auf der Universititsbibliothek Basel verwahrt und
im Hinblick auf die Werk- und Nachlassausgabe aufgearbeitet wurde (OWN,
vgl. Anm. 1). Die einschldgigen Passagen werden hier zum grossen Teil erst-
mals publiziert, da die Neuedition von Overbecks Zettelkasten (OWN 4-6)
auf eigentlich fachwissenschaftliche Texte zur Patristik verzichtet®. Die Re-
konstruktionsarbeit, die ich unternehme, ist selber eine Interpretation der In-
terpretation. Sie ist es umso mehr, als sie eine anfechtbare Auswahl aus den
erhaltenen Aufzeichnungen Overbecks trifft.

Overbecks Reflexionen richten sich nicht zuletzt gegen die <kanonische»
Augustin-Interpretation des liberalen Protestantismus, fiir die unter anderem
Adolf (von) Harnack verantwortlich zeichnete. Overbeck sah in dem Kir-
chenvater «mit dem brennenden und zur Ruhe gekommenen Herzen» den
«Typus der mittelalterlichen Christenheit»* vorgepriigt, hiitte sich aber be-
stimmt nicht Harnacks Uberschwiinglichkeit angeschlossen, mit der dieser
Augustins Uberzeugung untermauerte, «dass der hochste und siisseste Ge-
nuss in dem Gefiihl gesucht werden soll, das aus bezwungenem Seelen-
schmerz, aus der Liebe Gottes als des Brunnquells des Guten und desshalb
aus der Gewissheit der Gnade entspringt»°.

Eine einzige Abhandlung, die sich zur Hauptsache mit Augustin befasst,
hat Overbeck publiziert, und zwar, getreu seinem profanhistorischen An-
spruch, in einer profanhistorischen Zeitschrift®. Er untersucht darin den élte-
ren Teil der augustinischen Korrespondenz mit Hieronymus aus den Jahren
394 bis 405. Zwischen den beiden Kirchenvitern war es zunéchst zu keinem
erspriesslichen Austausch gekommen; es blieb bei Hoflichkeiten und gegen-

> Wenn nur die NLO-Signatur ohne weitere Literaturangaben aufgefiihrt werden, sind
die Quellen unverdéffentlicht. Overbecks Orthographie und Interpunktion werden beibe-
halten, wihrend Abkiirzungen (vgl. OWN 4, S. XXXI.) stillschweigend aufgelost und
offensichtliche Fliichtigkeitsfehler korrigiert werden. Unterstreichungen erscheinen als
Kursive. Die Originalpaginierung (S. 2ff.) wird jeweils in /Virgeln/ wiedergegeben. Fol-
gende diakritische Zeichen werden verwendet: [ Wort | unsichere Lesart. [Wort]: vom
Hrsg. ergdnzt. Overbecks Fussnoten sind, mit eckigen Klammern versehen, in den Haupt-
text integriert.

* «Augustin (Charakteristik) Allgemeines», S. 1, in: NLO, A 247. Overbeck zitiert an
dieser Stelle Emil Feuerlein, Uber die Stellung Augustins in der Kirchen- und Culturge-
schichte, in: Historische Zeitschrift, hrsg. von Heinrich von Sybel, 22. Bd., Miinchen 1869,
S.270-313, S. 300.

5 Adolf von Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 3. Bd., Tiibingen * 1909, S. 64.
Vgl. Klauspeter Blaser, Harnacks Augustinbild in der Entwicklung der seitherigen For-
schung, in: Schweizerische Theologische Umschau, 34. Jg., Nr. 3/4, Bern 1964, S. 117-128.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 127

seitigen Versicherungen der Hochachtung. Die von Augustin aufgeworfene
Frage nach der «frommen Liige» (mendacium officiosum), nach dem erbauli-
chen «Scheinstreit», welche die Apostel Petrus und Paulus in Antiochien
(Galater 2, 11-21) sich laut Hieronymus (und den griechischen Vitern) hitten
zuschulden kommen lassen, wurde von Hieronymus nicht zufriedenstellend
erwogen oder gar mit Widerruf beantwortet, wie Augustin es gewiinscht hat-
te.

1877 widmet Overbeck ein Rektoratsprogramm den verschiedenen Erkla-
rungsversuchen von Galater 2, 11ff.: Wie ist es zu deuten, dass Paulus Petrus
zurechtweist, als dieser die Tischgemeinschaft mit den «Heiden» wegen der
«Juden» aufhebt? Von den eigentlichen «Thatsachen des Urchristenthums»
hatten laut Overbeck schon die ersten nachapostolischen Theologen keine
Ahnung mehr; «man construirt sich nun das Urchristenthum um so vollstén-
diger nur aus eigenen Einbildungen»’. Bei der Durchmusterung der Ausle-
gungen seit Irenaeus von Lyon gerit Overbeck an die augustinische und zollt
ihr bei allen Vorbehalten gewissen Respekt. Die beiden Briefpartner, Hiero-
nymus auf der einen, Augustinus auf der andern Seite, werden mit bemer-
kenswerten Epitheta bedacht:

In der That ist das Bild der Personlichkeiten der Streiter, welches wir daraus erhalten,
ungemein reich und anschaulich: was von Witz, Scharfsinn, buntem Wissen, sehr bedeuten-
dem Schriftstellertalent, Oberflachlichkeit, Leichtfertigkeit, Eitelkeit, Griesgramigkeit und
Tiicke in dem Einen gewesen ist, und was von Geist, Tiefsinn, Innerlichkeit, ernster Wiirde
und herzlicher Liebenswiirdigkeit in dem Andern kommt dabei zum Vorschein.®

Nach Overbeck verstand es Augustin, «in grossere Nidhe von Dingen und
Personen des Urchristenthums sich zuriickzuversetzen», obschon er auch ge-
strauchelt sei: «das Ziel blieb auch thm unerreichbar; schliesslich musste auch
er mit leeren Abstractionen und Hirngespinnsten sich zu tduschen suchen.»’
Die Einhaltung des alttestamentlichen Ritualgesetzes habe Augustin im apo-
stolischen Zeitalter zwar nicht fiir «leer», doch aber fiir «iiberfliissig» gehal-
ten; den Aposteln sei nach Augustin aufgetragen worden, es mit Wiirde zu be-

® Franz Overbeck, Aus dem Briefwechsel des Augustin mit Hieronymus, in: Histori-
sche Zeitschrift, hrsg. von Heinrich von Sybel, 42. Bd., Neue Folge, 6. Bd., Miinchen 1879,
S. 222-259 (zitiert als BAH). Vgl. die gute Einfithrung zu diesem Aufsatz von Rudolf
Brindle in OWN 2, S. 335-342. Overbecks Aufsatz und andere seiner wichtigen Schriften
liegen jetzt in der Werkausgabe vor, die die Originalpagierung jeweils angibt, nach der hier
zitiert wird. Die Stellen konnen dort leicht im Zusammenhang nachgelesen werden.

"Franz Overbeck, Uber die Auffassung der Streits des Paulus mit Petrus in Antiochien
(Gal. 2,11ff.) bei den Kirchenvitern. Programm zur Rectoratsfeier der Universitiat Basel,
Basel 1877 (zitiert als ASPP), S. 5.

8 ASPP, S. 49. In Franz Overbeck, Uber die Christlichkeit unserer heutigen Theologie
[1873], 2. um eine Einleitung und ein Nachwort vermehrte Auflage, Leipzig 1903 (zitiert
als ChT?), S. 32 ist von Hieronymus als einem «frivolen Litteraten» die Rede.

? ASPP, S. 50.



128 Andreas Urs Sommer

statten; Petrus kehre aus Furcht vor den «Juden» den «Heiden» den Riicken
und verlange so die «Unterwerfung auch der Heiden unter jene Gebote»',
obwohl er gewusst haben miisste, dass deren Befolgung nicht mehr heilsnot-
wendig sei. Deshalb weise ihn Paulus mit Grund zurecht; im Galaterbrief wer-
de nicht, wie die Griechen behaupten, von einem Scheinstreit berichtet, von
einer Liige mit frommem Zweck. Ein mendacium officiosum untergréabt fiir
Augustin die Widerspruchsfreiheit, die Autoritét der Schrift, da sie selber das
Liigen verbiete. Augustins Exegese entdeckt, Overbeck zufolge, das anfing-
lich Gemeinte, einen tatséchlichen Streit wieder. «Ihre eigentliche Stirke hat
sie in der endlich wiedergewonnenen natiirlichen Auffassung der Worte des
Galaterbriefs.»'! Welche Richtschnur Overbeck bei seiner Beurteilung frei-
lich anlegt, wo er nach eigenem Bekunden auch nicht mehr als die Viter tiber
das Urchristentum zu wissen vermag, verheimlicht er. Dass die «natiirliche
Auffassung» bei aller Verdunkelung des urspriinglichen Sinns — als die der
Kanonisierungsprozess zu gelten habe'? — unzweifelhaft wahrer sei als eine
andere, behauptet er indessen ebensowenig.

In Overbecks zwei Jahre jiingerem Aufsatz zur Korrespondenz des Augu-
stinus mit Hieronymus werden die Sympathien nicht grundlegend anders ver-
teilt. Auch hier bewegt sich Hieronymus in einem Zwielicht, das ihn halb als
Winkeladvokaten, der fiir eine ihm selbst nicht geheure Sache ohne Uberzeu-
gung eintritt, halb als verschlagenen Versucher zeigt. Augustin, eifriger Pau-
linist, verficht mit echtem Glauben (an eine fiir Overbeck immer schon verlo-
rene Wahrheit) sein Anliegen, welches er keinesfalls als Adiaphoron behan-
delt wissen will.

An Nietzsche schreibt Overbeck am 7. April 1879:

Ich war die Woche {iber recht beschiftigt an einem Aufsatz fiir die Historische Zeit-
schrift iiber den Briefwechsel des Augustin und Hieronymus. Ich bin hoffe ich in 2 bis 3 Ta-
gen fertig; fiilr meine Scheuern sind ein paar Korner zu einem Aufsatz iiber christliche
Freundschaft dabei abgefallen. Das Christenthum sublimirt alle Dinge, aber im Grunde
bleibt es damit beim Alten, das beobachte ich auch hier wieder. Bleiben wir denn auch beim

" ASPP, S. 56.

"' ASPP, S. 57.

12 (EBs liegt im Wesen aller Kanonisation ihre Objecte unkenntlich zu machen, und so
kann man denn auch von allen Schriften unseres neuen Testamentes sagen, dass sie im
Augenblick ihrer Kanonisirung aufgehort haben verstanden zu werden. Sie sind in die
hohere Sphiire einer ewigen Norm fiir die Kirche versetzt worden, nicht ohne dass sich
tiber ihre Entstehung, ihre urspriinglichen Beziehungen und ihren urspriinglichen Sinn ein
dichter Schleier gebreitet hitte.» Franz Overbeck, Zur Geschichte des Kanons. Zwei
Abhandlungen, Chemnitz 1880 (zitiert als GK), S. 1. Eine hermeneutisch bedenkenswerte
These!



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 129

Heidenthum damit.
Dein Overbeck."?

Augustin habe vergeblich danach getrachtet, mit Hieronymus «einen ver-
traulichen Verkehr» «herzustellen»'?, an dessen Misslingen nicht nur Pannen
bei der Briefiibermittlung und die grosse geographische Entfernung schuld
gewesen seien, sondern mindestens ebensosehr «die allzugrosse und jeden-
falls dem Hieronymus uniiberwindliche Verschiedenheit der Charaktere»'.
Die angekiindigte Arbeit iiber Freundschaft im Christentum hat Overbeck
nie verfasst, obwohl sich in seinem «Kirchenlexicon» einige Vorarbeiten dazu
finden. Dort heisst es nach einem langen Zitat aus Augustins 73. Brief an Hie-
ronymus:

Solche Stellen sind lehrreich dafiir, wie sehr die Freundschaft in der christlichen Welt
nur in so sublimirten Formen besteht, dass sie eigentlich ganz ihrem irdischen Wesen, dem
einzigen von dem zu reden, entzogen wird. Nur in Gott lieben sich die Freunde. Auch zieht
sich schliesslich immer doch das Individuum zuriick. Hat es seine Moralitit nur geborgen
und sich keinen Vorwurf zu machen, dann troste es sich. — Was /17/ Augustin schon vorher
am Bruch des Hieronymus mit Rufin besonders beklagt hat ist auch das 6ffentliche Arger-
niss, das sie damit in der Gemeinde gaben.

13. Um die Frage der Freundschaft in der christlichen Welt verniinftig zu besprechen
muss man nicht tibersehen, wie trotz allem Christenthum doch die Bedingungen aller irdi-
schen Verhiltnisse unverdndert bleiben. Waffengenossenschaft (im weitesten Sinne) war
stets der Boden auf dem die Freunschaft wuchs und sie ist das auch immer geblieben. Auch
im Christenthum entstehen Freunde doch nur in antiker Weise und die gottselige Gesin-
nung die sie etwa theilen ist nicht fiir sich schon das Band ihrer Freundschaft, sondern im
Gegensatz zur Welt, das was sie in dieser Welt zu Kampfgenossen macht.'®

Nietzsches Antwort auf Overbecks Brief verrit kein spezifisches Interesse
an der christlichen Modifikation des antiken Freundschaftsideals, sondern
spricht vom (heidnischen) Altertum im Allgemeinen. Dass die «hundert
Glocken», die er erwéhnt, eine bewusste Anspielung auf das kirchlich verwal-
tete Christentum sein konnten, wird man kaum behaupten wollen:

Lieber Freund, wir haben jetzt wieder einen Wunsch gemeinsam: dass Jemand das
tiberreiche Philosophieren des Alterthums tiber Freundschaft zusammenfasse und wieder-

1 Friedrich Nietzsches Briefwechsel mit Franz Overbeck, hrsg. von Richard Oehler
und Carl Albrecht Bernoulli, Leipzig 1916 (zitiert als BNO), S. 85 = Friedrich Nietzsche,
Briefwechsel, Kritische Gesamtausgabe, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
(zitiert als KGB), I1. Abt., Bd. 6 /2, Berlin / New York 1980, S. 1078.

“BAH, S. 222.

>BAH, S.223.

16 «Freundschaft in der christlichen Welt», S. 16f., in: OWN 4, S. 352. Vgl. Brindle
(Anm. 6), S. 337.



130 Andreas Urs Sommer

erwecke. Es muss einen Klang wie von hundert verschiedenen Glocken geben. -7

Overbeck beweist in den ersten Zeilen seines Briefwechsel-Aufsatzes be-
sondere <formgeschichtliche> Aufmerksamkeit:

Der Brief ist die urspriinglichste Form des literarischen Verkehrs, insofern er die fes-
selloseste ist; im Bereich der christlichen Kirche ist er es auch im historischen Sinn.'®

Ergiebig seien die Briefe «<namentlich als Quelle fiir unsere Kenntniss der
historischen Charaktere der alten Kirche»!'”. Als Paradigma einer solchen
Wissenserweiterung soll der Briefwechsel der beiden ehrwiirdigen Viiter her-
halten. Der Effekt der Overbeckschen Operation scheint ein zwiefacher zu
sein: Erstens die Reduktion theologischer Streitigkeiten auf historische Kon-
tingenz und Psychologie — daraus resultierend ein Psychogramm der Brief-
steller. Zweitens die Profanisierung des als hehr und heilig gedachten Ver-
hiltnisses dieser beiden liberaus bedeutenden Akteure der alten Kirche.

Die Entzauberung lédsst auch die Einschdtzung Augustins nicht unbertihrt.
Gerne gibt Overbeck zu, dass Augustins Haltung Hieronymus gegeniiber ei-
nen «starke[n] und unzweideutige[n] moralische[n] Eindruck» erwecke, «in
den sachlichen Differenzen, die darin zur Sprache gebracht sind, das Recht
unbedingt bei Augustin zu suchen» sei®. Alsbald fihrt Overbeck aber fort,
dass beim Apostelstreit beide Viter «dieselben abergldubischen Vorausset-
zungen theilen», weswegen «Licht und Schatten sich doch hier gleichméssiger
auf ihre Briefe vertheilen»?'. Und der «moralische Eindruck», der gerade erst
festgeschrieben worden zu sein schien, solle ja nicht zum Fehlschluss auf eine
personliche Moralitdt Augustins verleiten. Hatte man eben erfahren miissen,
dass die Wahrheit Augustins unsere nicht mehr sei, ihre ldngst erschiitterten
Voraussetzungen auf Aberglauben beruhten, so wird gleich auch die morali-

I7Karte an Overbeck vom 11. April 1879. BNO, S. 86 = Friedrich Nietzsche, Siimtliche
Briefe. Kritische Studienausgabe, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miin-
chen / Berlin / New York ? 1986 (zitiert als KSB), Bd. 5, S. 405. Nietzsche nimmt den
Gedanken der Uberlegenheit heidnischer Freundschaft in seiner «Morgenrothe. Gedan-
ken tiber die moralischen Vorurtheile» (1881) wieder auf (Buch 5, Aphorismus 503). Zum
Thema vgl. Andreas Urs Sommer, Der Geist der Historie und das Ende des Christentums.
Zur «Waffengenossenschaft» von Friedrich Nietzsche und Franz Overbeck, Berlin 1997.

'¥*BAH, S. 222.

bd. 1871 scheint Overbeck Hieronymus sachlich noch recht geben zu wollen: «Und
als Hieronymus dieses Elaborat [sc. die Scheinstreittheorie] der griechischen Exegeten im
Abendland bekannt machte, protestirte A u g u s t i n zwar aus moralischen Griinden,
musste sich jedoch von seinem scharfsinnigen und kunstgeiibten Gegner mit einiger Ironie
vorhalten lassen, dass er sich wohl das Problem um welches es sich handle im Einzelnen
nicht niher angesehen.» Franz Overbeck, Uber Entstehung und Recht einer rein histori-
schen Betrachtung der Neutestamentlichen Schriften in der Theologie, Basel 1871, S. 13f.

2'BAH, S. 253.

2IBAH, S. 254.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 131

sche Wahrhaftigkeit, die man bei ihm gewahrt, als apologetische Finte ent-
larvt:

Allein so falsch es ist, den moralischen Eindruck dieser Briefe auf das Sachliche darin
zu {ibertragen, so falsch wiire es auch, diesen Eindruck daraus zu begriinden, etwa damit,
dass Augustin in seinem sachlichen Streite mit Hieronymus die Wahrhaftigkeit gegen die
fromme Liige vertrete. Wer hieraus an sich schon einen Schluss in Hinsicht auf Moralitét
der Charaktere zu Gunsten Augustin’s gegen Hieronymus ziehen wollte, wiirde grosse Un-
erfahrenheit in der theologischen Apologetik verrathen, deren Moralitdt als Maassstab fiir
die personliche des jedesmaligen Apologeten zu betrachten ebenso verkehrt wire wie die
Privatmoral eines Ministers ohne weiteres nach den Rathschlidgen, die er seinem Monar-
chen giebt, zu beurtheilen. Legt doch Augustin selbst gelegentlich der Weltregierung seines
Gottes Grundsitze und Motive unter, die dem von ihm unmittelbar zuvor aufgestellten Ide-
al eines irdischen Herrschers widersprechen, und iiber deren Verwerflichkeit er fiir sein ei-
genes Verhalten nie im Zweifel gewesen sein wiirde.?

Dass zwischen dem Ethos einer Lehre und dem sittlichen Verhalten ihres
Verteidigers keine zwangsldufige Beziehung bestehe, hebt Overbeck doppelt
hervor. Im Briefwechsel mit Hieronymus habe sich die von Augustin vertre-
tene Lehre als die moralischere erwiesen; ob ihr Autor jedoch nach denselben
Grundsétzen lebt, miisse ausgeblendet bleiben und erschliesse sich nicht aus
der Textexegese.

Augustin (Apologetik) / Weltregierung

1. In seiner Civitas Dei ist Augustin Advocat der Weltregierung Gottes und vertritt als
solcher, wie jeder Advocat, manches was er fiir seine Person gar nicht zulassen wiirde. So
lasst er z.B. seinen Gott auch vom Motiv der Eifersucht gegen das Ansehen der Daemonen
geleitet sein (vgl. z. B. de civ. dei V, 25), also von einem Motiv, welches nach Augustin eben
vorausgegangener Schilderung des christlichen Ideals eines Herrschers (c. 24) ganz ver-
werflich wire. Uberhaupt lisst er Gott eine himmlische Politik treiben, deren Motive kei-
neswegs den Maassstab, den er selbst in dem eben angefithrten Capitel an die Hand giebt
aushielten. — Vgl. meine Bemerkungen in Sybels Historischer Zeitschrift N.F. VI, 254. Siehe
auch unter «Augustinus (Jesuitismus) » .23

Weder darf von der Lehre auf das Individuum, noch vom Individuum auf
die Lehre geschlossen werden. Als zweifelhaft erweist sich das Argument
Overbecks insofern, als er zu wissen vorgibt, was Augustin «fiir seine Person
gar nicht zulassen wiirde», eine solche Erkenntnis — wie ndmlich Augustins
Handlungsmaxime tatsédchlich lautet — aus den Werken aber doch nicht zu de-
stilieren sei. Overbecks Aufsatz zum Briefwechsel der beiden Kirchenviter

221bd. Overbeck empfiehlt in seiner Anmerkung hierzu den Vergleich von De civitate
dei V, 25 mit V, 24.
“In: NLO, A 217.



132 Andreas Urs Sommer

als Bekenntnis eines «feinsinnigsten Moralisten» zu lesen®, ist dann statthaft,
wenn man «Moralist» mit La Rochefoucauld oder Lichtenberg assoziiert.

Viele beliebig instrumentalisierbare Ausserungen Augustins rangieren
bei Overbeck als Vorliduferinnen des «Jesuitismus»®. «Dabei scheinen sich
besonders zahlreiche Belege [| bei Augustinus finden, was auf jeden Fall beim
Character der Augustinischen Theologie begreiflich genug wire.»*
Overbecks Aufzeichnungen zum «Jesuitismus» Augustins miissen den biblio-
graphischen Angaben zufolge um 1898 entstanden sein, also 20 Jahre spiter
als die Arbeit iiber die Augustin-Hieronymus-Korrespondenz. Nach seiner
endgiiltigen Abwendung nicht nur von der Theologie, sondern vom Christen-
tum als einer Moglichkeit redlichen Lebensvollzugs unter den Bedingungen
der Moderne, wird auch Overbecks Abkehr von Augustin dezidierter: Wih-
rend 1879 lediglich davor gewarnt wurde, einen strengen Zusammenhang von
moralischer Lebensfithrung und gepredigter Wahrhaftigkeit zu vermuten,
liegt es um 1898 bereits im «Character der Augustinischen Theologie» be-
griindet, dass sie sich allem kasuistischen Ridnkeschmieden willig hingibt, falls
die Summe unter dem Strich nur zu ihren Gunsten spricht.

11

Ist es denn moglich, ein Volk wie das deutsche, fiir eine Cultur zu gewinnen, welche
dem Christenthum gegeniiber sich nicht blos frei verhielte, sondern welche unweise genug
wire, in der That sich so zu gebérden, als ob es nie ein Christenthum auf der Welt gegeben?
Wie ist es denn mit diesem Christenthum gewesen? War es ein boser Traum der Mensch-
heit, von dem sie nur zu erwachen, ein sinnverwirrender Rausch, von dem sie sich nur zu
erniichtern hitte, um spurlos Alles zu vergessen? Man hat Miihe sich davon zu iiberzeugen,
wenn man nur vergleicht, was uns Strauss iiber Staat, Krieg, politische Strafgewalt und Ar-
beiterstand ausfiihrt, mit den christlichen Parallelen etwa in Augustin’s «Gottesstaat», und
dort alles so ungleich tiefsinniger und zugleich menschlicher und darum wahrer findet.”’

Dieses hohe Lob auf De civitate dei dussert Overbeck in der Polemik ge-
gen David Friedrich Straussens Alten und Neuen Glauben. Overbeck mit der

2 Peter Gast an Overbeck aus Venedig, den 30. August 1879: «Zu meiner grossen
Freude entdeckte ich in Sybels historischer Zeitschrift auch Ihren Traktat {iber den augu-
stinischen Briefwechsel mit Hieronymus, der Sie mir denn in Ihrer ganzen Bedeutung, und
hier besonders als feinsinnigsten Moralisten nahe brachte.» Carl Albrecht Bernoulli, Franz
Overbeck und Friedrich Nietzsche. Eine Freundschaft, 1. Bd., Jena 1908, S. 298.

23 Overbeck bezieht sich dabei auf Otto Gildemeister, Jesuitenmoral (1891), in: O. G.,
Essays, hrsg. von Freunden. 1. Bd., Berlin * 1897 (seitenidentisch mit der von Overbeck
gebrauchten 3. Auflage), S. 87-109, zu Augustin als Ahnherrn S. 93f.

% «Augustinus (Jesuitismus)», S. 1, in: NLO, A 217.

?TChT?, S. 115.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 133

Christlichkeit unserer heutigen Theologie *® und Nietzsche mit der Ersten un-
zeitgemdassen Betrachtung hatten 1873 ein «Zwillingspaar aus Einem Haus»
geboren, das «ging muthig in die Welt hinaus, / Welt-Drachen zu zerreis-
sen.»”’ Wiithrend Nietzsche den «Bildungsphilister» Strauss und den Zustand
der gegenwirtigen deutschen Kultur aufs Korn nimmt, hat Overbeck den Zu-
stand der zeitgendossischen, ja der Theologie an sich im Visier. Ausgeburt des
«Alexandrinismus», macht «die Theologie das Christenthum als Religion
problematisch», sie «stellt» es «als solche iiberhaupt in Frage»*’. Weder die
apologetische, noch die liberale Theologie kann vor dem harten Richter be-
stehen. Gerade den asketischen, weltverneinenden Grundtenor des Urchri-
stentums hétten die liberalen Theologen vollstandig vergessen — was Wunder,
dass unter solchen Vorzeichen Straussens «Bekenntniss» (so nennt der sein
Werk im Untertitel) zu einem flachen, genussiichtigen Fortschrittsglauben
dem Verdikt der Imponderabilitit verfillt. Der kritische Ansatz, als dessen
Vorkampfer sich Strauss mit seinem Leben Jesu einst friihen Ruhm verdient
hatte, werde durch das spate Machwerk verraten.

Augustin eignet sich als Exempel fiir eine addquatere theologische Be-
handlung der Belange dieser Welt (vgl. auch ChT?, S. 90). Strauss hatte die
Kultur im weiten Sinne zur Religion stilisieren wollen, anstatt Sonntagsgot-
tesdienst und Bibellektiire den Konsum von klassischer Kunst empfohlen; so-
mit vermengt, was unvereinbar sein soll. Falls sich die Fiirsprecher einer Re-
ligion schon eine Meinung iiber Weltdinge anmassten, sogar glaubten, diese
miisste kundgetan werden, dann sollte, so Overbecks Meinung, diese kundzu-
tuende Ansicht gefilligst das Niveau von Augustins Gotiesstaat erreichen.
Dabei erkenne Strauss gar nicht, wie sehr seine Ideologie vom der christli-
chen Uberlieferung abhiinge. Klar erschliesst der Zusammenhang, weshalb
Overbeck ausgerechnet Augustin als Zeugen aufruft: Auf der einen Seite sind
seine Kapitel iiber die civitas terrena eine fiir das Christentum wegweisende
Auseinandersetzung mit der profanen Welt; auf der andern Seite glinzt das
Werk De civitate dei als eine der erhabensten Kulturleistungen des Christen-
tums. Das Strauss’sche Buch schaut daneben armselig drein. Taktisch ge-
schickt ist die Opposition, in die es Overbeck zu De civitate Dei stellt, zweifel-
los.

Im ersten Kapitel der Christlichkeit, wo das «Verhiltniss der Theologie
zum Christenthum tiberhaupt» behandelt wird, tibergeht der Haupttext Au-

8 Eine ausgezeichnete Analyse von Overbecks «Christlichkeit» bei Niklaus Peter, Im
Schatten der Modernitit. Franz Overbecks Weg zur «Christlichkeit unserer heutigen
Theologie», Stuttgart / Weimar 1992, die u. a. auf die Affinitat Overbecks fiir Nietzsches
Mythostheorie eingeht (dazu Kkritisch Sommer [Anm. 17], S. 86f.).

# So widmete Nietzsche Overbecks Exemplar der beiden zusammengebundenen
Schriften (ChT? S. 18).

*ChT? 8. 35.



134 Andreas Urs Sommer

gustin, obschon Overbeck hier die wichtigsten Stationen der Theologie in ih-
rer Beziehung zur Religion skizziert. Jedoch taucht der Kirchenvater in einer
fiir die 2. Auflage von 1903 eingefiigten Fussnote auf, und zwar anlédsslich der
«Illusion» einer rein apologetischen Theologie, die in der Spétantike mit dem
Verfall der Wissenschaften zusammengehangen habe. Eine friedliche Koexi-
stenz von reiner Apologetik, die nur Ungldubige mit rationalen Mitteln zu
tiberzeugen hétte, und vom durch Wissenschaft unangetasteten Leben der
Gemeinde, schien damals mdoglich. In seiner Anmerkung macht Overbeck
zum wiederholten Male darauf aufmerksam, dass er De doctrina christiana
statt mit «Uber die christliche Lehre» mit «Uber die christliche Wissenschaft»
iibersetzt haben will®!,

Augustin hat es [sc. im Prolog zu De doctrina] zu entschuldigen, dass er den Versuch
einer wissenschaftlichen Anweisung zur Schriftauslegung unternimmt, und das Verstdndnis
der Schrift nicht der Inspirirung jedes Einzelnen durch Gott iiberlisst.*

Fiir Augustin ist die Unterordnung des Wissens unter den Glauben selbst-
verstédndlich, so dass er jedwede Anspriiche der Wissenschaft erst noch um-
standlich verteidigen muss.

I

Overbecks Aufzeichnungen zu Augustin im Nachlass sind umfangreich:
Die 15 Blitter, die Bestandteil der als «Kirchenlexicon» abgetrennten Zettel-
kisten sind*, gehéren zu dem etwa 200 Blitter umfassenden Augustin-Kon-
volut der «Patristica»*. So sind die ersten beiden Seiten des Lemmas «Augu-
stin (Charakteristik) Allgemeines» bei den «Patristica» untergebracht, die

3L ChT?, S. 32. Overbeck verweist selber auf GK, S. 47, vgl. zusitzlich im NLO, A 247:
«Augustin (Lehre) / Wissenschaft und wissenschaftlicher Charakter», S. 1f. (unten abge-
druckt) sowie A 175 «Augustinus, De doctrina christiana» [1878/79?] S. 1 u. 6. Franz
Overbeck, Vorgeschichte und Jugend der mittelalterlichen Scholastik. Eine kirchenhistori-
sche Vorlesung aus dem Nachlass hrsg. von C.A. Bernoulli, Basel 1917 (zitiert als VIJS), S.
13-15 verdeutlicht das Problem: Nicht eine Dogmatik, ein vollstindiges, umfassendes
Lehrsystem habe Augustin mit dieser Schrift exponiert (was er dafiir im «Enchiridion ad
Laurentium» getan habe), sondern Gedanken «Uber die Bildung des christlichen Gelehr-
ten» (S.14f.). Der Nachlassverwalter und -herausgeber Bernoulli hat diesen Ubersetzungs-
vorschlag Overbecks in einem eigenen Vortrag unter dem Titel «Augustins Bedeutung fiir
die Gegenwart», den er am 12. Februar 1931 in Genf hielt, wieder aufgegriffen (im unver-
offentlichten Typoskript S. 11 — Nachlass Carl Albrecht Bernoulli, Universititsbibliothek
Basel, B II 14 — zit. ABG). Stellenweise scheint Bernoulli die ihm vorliegenden Aufzeich-
nungen Overbecks zu verwenden; sein Augustin-Portrét hat freilich eine wesentlich kon-
servativere Fiarbung als das seines «lieben Lehrer[s]» Overbeck (ABG, S. 17).

32 ChT? S. 32.

BNLO, A 217 (Ov 1L, S. 108).

¥NLO, A 247 (Ov 1L, S. 115).



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 135

folgenden zwei im «Kirchenlexicon». Bernoulli, der bei der Publikationsvor-
bereitung seiner Nachlasskompilationen® die von ihm durchgesehenen Blit-
ter mit einem entsprechenden Stempel versah, hat A 217 in Augenschein ge-
nommen, A 247 aber offensichtlich kaum, obwohl dort z. B. gerade das wich-
tige erste Blatt der allgemeinen Charakteristik zu finden ist (auf dem ein sol-
cher Stempel wie auf den meisten andern in A 247 fehlt). Das lasst darauf
schliessen, dass nicht der erste Nachlassverwalter, Bernoulli, sondern
Overbeck selbst die Trennung der beiden Konvolute vorgenommen hat, die
sie sachlich kaum begriindbar ist.

Zu diesen Materialien kommen umfangreiche, z. T. bei der Seminar- oder
Vorlesungsvorbereitung zusammengestellte Hefte iber einzelne Werke, so-
wie beispielsweise eine Ubersetzung von De civitate dei ins Deutsche. In den
Briefen Overbecks, die in OWN 8 publiziert werden, taucht Augustin hinge-
gen kaum auf, wiahrend Overbecks sonstiger Nachlass noch einige Perlen wie
die folgende bergen mag:

Orient und Occident. Im Orient haben wir Abendlidnder stets uns nur holen kénnen,
was man zum Sterben, nicht was man zum Leben braucht. Weisheit, um uns endgiiltig in
Allem zurecht- und mit Allem abzufinden, ist noch heute dort zu holen; mit Religionen, Le-
bensordnungen, Staatsverfassungen war es auch schon frither nur im Wahne der Fall, dass
wir schon so so weit wiren wie der Orient. Darum kann er auch von uns nie etwas erhalten
und muss der Orient die Abendlidnder, die zu ihm kommen stets als Habenichtse, die nichts
mit sich bringen, betrachten, wihrend, wer von uns als Pilger dahin auszieht, auf jeden Fall
etwas heimbringt, nur auch Gefahr lauft, wenn er falsch und seiner selbst unsicher gesucht
hat, mit vielen falschen Schitzen heimzukehren, mit denen er sein Leben nur verwirren
kann. Rufinus und Hieronymus sind Mustergestalten solcher abendléndischen Bettelprin-
zen, die zwar ohne Practention ihre Fahrt antraten, aber die falschen Schitze, die sie ge-
sucht und zuriickgebracht haben, zu Hause anzubringen wussten und wahre Rattenfanger
wurden. War doch selbst ein Augustin unter den gefangenen Ratten.*

Kaum dem Zufall diirfte es anzulasten sein, dass Overbeck seine autobio-
graphischen Hinterlassenschaften mehrfach als «Selbstbekenntnisse» apo-
strophiert, weswegen sie, z. T. schon als Nachwort in der zweiten Auflage der
Christlichkeit enthalten, dann gesondert unter diesem Titel herausgebracht

% U. a. Franz Overbeck, Christentum und Kultur. Gedanken und Anmerkungen zur
modernen Theologie, hrsg. von C. A. Bernoulli, Basel 1919 (analytische Neuausgabe in
OWN 6/1).

¥ In: NLO, A 272: «Eigenes» (publiziert in: Ov 11, S. 131). Zu Augustinus und Hiero-
nymus gibt es in NLO, A 247 lediglich zwei Blatter, wovon das eine den Streit tiber die
Bibeliibersetzung restimiert («Augustin und Hieronymus. / Streit iiber die Bibeliiberset-
zung», S. 1): Augustin wiinscht die unbedingte Kanonizitit der Septuaginta, Hieronymus
iibersetzt aus dem hebriischen Urtext. Das zweite Blatt weist auf das Programm von 1877
hin («Augustin und Hieronymus / Streit iiber Gal. 2, 11ff.», S. 1).



136 Andreas Urs Sommer

worden sind”’. Jacob Taubes stellt am Ende des einfiihrenden Essays zu sei-
ner Ausgabe den Konnex her:

Augustins <Bekenntnisse> beschreiben den Weg eines spétantiken heidnischen Rhetors
in die christliche Gemeinschaft, die sich anschickt, als Kirche die Geschichte der kommen-
den Jahrhunderte zu bestimmen. Die <Selbstbekenntnisse> Overbecks beschreiben den
Weg eines spitchristlichen Professors der Theologie und Kirchengeschichte, als das Chri-
stentum fiir eine kritische, oder, was dasselbe heisst, fiir eine profane Geschichtsschreibung
reif wurde, in ein Interim, darin die Fronten zwischen Glauben und Unglauben merkwiirdig
sich verschlingen.™

Taubes suggeriert eine strukturelle Verwandtschaft zwischen Augustins
und Overbecks Vita. Allein, wir wissen von einer <Bekehrung zum Unglau-
ben> nach dem Vorbild von Augustins «Tolle-lege-Erlebnis» bei Overbeck
nichts; die Skepsis mochte bei ihm alleweil tiberwogen haben. Typisch ist
Overbecks eigener Umgang mit Augustins dramatischer Konversion zum
Glauben seiner Mutter Monnica, die dieser selber (im Gegensatz zu Luther
und zu Paulus) nicht als ein Neues, sondern als Riickkehr zum nidhrenden
Schoss gedeutet habe™:

Augustinus (Leben) / Bekehrung.

1. Die Darstellung der Confessionen verrith auch daran ihren rhetorischen Character,
dass sie zu schroff ist. So radical war der Ubergang nicht. Das erkennt selbst Ad. Harnack
Augustins Confessionen. Giessen 1888 in seinem Panegyricus (S. 13f. 19f. 28f.).*

Uberhaupt beschiftigt Overbeck Augustins rhetorisches Talent. Augustin
gestehe seine Schulung in diesen Dingen ein und «gelegentlich, dass sein ei-
gener Stil innerhalb bescheidener Grenzen nicht ohne rhetorische Praetenti-
on ist — er bemiiht sich bisweilen um den rhythmischen Fall seiner Perioden;
doch mit frommer Bescheidenheit bekennt er zugleich, dass ihm an der heili-
gen Schrift eben das am meisten gefalle, dass in dieser dgl. Kiinste dusserst
selten angewendet sind»*'. Augustins Konzeption des Apostelstreites erhélt
gleich mehrfach ein keinem andern Theologen verlichenes Pridikat:
Overbeck reflektiert sie als «poetische Erfindung»*, verzichtet aber gleich-
zeitig auf ein Urteil Giber ihren «poetischen Werth». Ihr «rein poetischer und

7 Erstmals: Franz Overbeck, Selbstbekenntnisse, hrsg. und eingeleitet von Eberhard
Vischer, Basel 1941.

38 Jacob Taubes, Entzauberung der Theologie. Zu einem Portriat Overbecks, in: Franz
Overbeck, Selbstbekenntnisse. Mit einer Einleitung von Jacob Taubes, Frankfurt a. M.
1966, S. 7-27, S. 27. In Overbecks Text ist dies, wenn er z.B. S. 132 selbst von «Confessio-
nen» spricht, bereits angelegt.

¥ Siehe «Augustin (Charakteristik) / Allgemeines.», S. 1, in: NLO, A 247 (unten abge-
druckt).

“In: NLO, A 217.

1l «Augustin (Stil) Allgemeines», S. 1, in: NLO, A 247.

42 ASPP, S. 58.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 137

ginzlich unpaulinischer Character»* behindere Augustins wirkliche Anné-
herung ans Urchristliche; seine dichterische Gabe bringe zwar Ausgefallen-
heiten hervor, nicht aber Wahrheiten. Zugleich diagnostiziert Overbeck Wi-
derspriiche:

Augustin (Characteristik) / Rhetorik [Anm.: Vgl. mein Programm Uber die Auffassung
des Streites des Paulus mit Petrus u.s.w. Basel 1877. S. 70.]

1. Die Rhetorik des Augustin kehrt sich manchmal gegen ihn selbst und man darf ihm
auch wo er sich herabsetzt durchaus nicht aufs Wort glauben. Er spricht manchmal z. B. so
wie wenn [er| Griechisch so gut wie nicht verstiinde und hat damit manchen seiner Leser
irregefiihrt, denn thatséchlich fehlt es ihm an Kenntniss des Griechischen keineswegs ganz
sieche Reuter Augustinische Studien S. 171{f*. - Wo Augustin sich herabsetzt wird es ge-
meinhin die Rhetorik sein, die mit ihm durchgeht. Denn in Wahrheit fehlte es ihm durchaus
nicht an Selbstgefiihl (siche Reuter S. 181). ©

Die von Overbeck zu diesem Lemma angemerkte Stelle im Rektoratspro-
gramm erinnert in ihrem sprachphilosophischen Gestus an Nietzsches Uber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, auf der metaphorischen Ebe-
ne an die Geburt der Tragodie **:

Auch ist nicht zu vergessen, dass Aug. und Hieronymus iiber die Tugend der Wahrhaf-
tigkeit im Latein des 4. Jahrhunderts streiten, d. h. in einer Sprache, welche kaum minder
als die griechische die genannte Tugend selbst verloren hatte. Seit Jahrhunderten in allen
Kiinsten der Bildung gerecht gemacht und selbst um seine Unschuld gebracht, taugte dieses
Latein kaum noch als Schwert in der Hand eines Ritters der Wahrhaftigkeit. Je hoher man
in der That von Augustins Gesinnung zu denken hat, um so weniger wird man diese Be-
schaffenheit seiner Muttersprache bei der Lectiire seiner Schriften iiberhaupt iibersehen
diirfen.*’

Die Sprache, in der man die Debatten fiihrt, hat sich im Laufe ihrer Ge-
schichte korrumpiert. Offenkundig reicht sie fiir eine objektive Darstellung
des Gemeinten nicht mehr aus. Die Metaphern sind so abgegriffen, dass man
entweder neue erfinden miisste®, oder sich in Schweigen zu hiillen hitte.

Augustin Charakteristik / Leidenschaftlichkeit

1. Selbst im Denken ist Augustin leidenschaftlich und die Worte geniigen seinen Ge-

“ ASPP, S. 67.

“Hermann Reuter, Augustinische Studien, Gotha 1887.

“In: NLO, A 217.

% Augustin als «Ritter der Wahrhaftigkeit» spielt offenbar an auf den Vergleich Scho-
penhauers mit dem Recken auf Diirers Stich «Ritter, Tod und Teufel» in der Geburt der
Tragédie (vgl. auch Ernst Bertram, Nietzsche. Versuch einer Mythologie, Berlin 1922, S.
42-63). Diesen Hinweis verdanke ich Henning Ottmann, Miinchen. Siehe auch Overbecks
ersten Brief an Nietzsche vom 17. April 1871 (BNO, S. 3 = KGB, II. Abt., Bd. 2, S. 3571.).

7 ASPP, 8. 70.

* Overbeck hat eine kleine Bliitenlese bemerkenswerter Tropen aus Augustins Wer-
ken angelegt: «Augustin (Stil) / Bilder», in: NLO, A 247.



138 Andreas Urs Sommer

danken lange nicht (Siche de rudibus catech. § 3.)"

Diese Leidenschaftlichkeit zeichnet Augustins Denken und Handeln nach
Overbeck aus. Dass er nicht als originaler Denker herausrage, markiert
Overbeck an zentraler Stelle und ebenso, dass er seinem Willen nach Gliick-
seligkeit alle (Erkenntnis-) Interessen unterordne. Augustin, der Vater des
mittelalterlichen Christentums, beabsichtigte kaum, ein «neues Lebensprin-
cip» zu entwickeln:

Augustin (Charakteristik) / Allgemeines.

1. E. Feuerlein in Sybel’s Historischer Zeitschrift Bd. XXII S. 271ff hebt das Weibliche
der ganzen Natur Augustins hervor. Er ist nicht in erster Linie als Denker zu schitzen (S.
272. 278f.) und seine Bekehrung sieht er selbst als «blosse Riickkehr zum miitterlichen
Schoos der Religion, den er eine Zeit lang verlassen hatte an» (S. 272, vgl. ¢. Acad. 11, 2.
Sermo 51 bei Bindemann 11, 183°°), ganz anders als Paulus und Luther, welche den Durch-
bruch der Wahrheit in ihnen «als einen Schritt vorwirts, als einen Bruch mit der ganzen
Vergangenheit» ansehen. Augustin ist ein neues Lebensprincip nicht aufgegangen, eigent-
lich schopferisch konnte der Mann nie werden, «dessen Wesen von Anfange an auf die Hin-
gebung angelegt war.» (S.273). Aber um so grosser ist seine « Liebenswiirdigkeit.» (S.273f).

«Dieser Eine Mann mit dem brennenden und zur Ruhe gekommenen Herzen ist der
Typus der mittelalterlichen Christenheit. Sein ziigelloses und zuletzt geziigeltes Tempara-
ment reprasentirt jenen wilden Volksgeist, der mit der Vélkerwanderung sich erhebt und
seiner Zdhmung durch die Kirche harrt, die ganze Hitze und Heftigkeit des Volksthums,
das /2/ sich gleich ihm in der Versenkung ins Eine, Géttliche, in der religiosen Andacht ab-
kithlen soll.» (S. 300).

2. Sehr bezeichnend fiir das Temperament des Augustin und seine Ideale die Gestind-
nisse Confess. VI, 9, wie er voll Ekels tiber die Pein und Qual, in die ihn weltlicher Ehrgeiz
an dem Tage stiirzte, da er vor dem Kaiser in einer Lobrede seine Rhetorenkunst glinzen
lassen sollte, einen trunkenen Bettler und seine Lustigkeit beneidete, der um wenig Geld
sich verschafft hatte was Augustin mit so viel Plage umsonst anstrebte. Freilich, bemerkte
Augustin, war die Freude des Bettlers nicht die wahre, aber ich suchte sie auf noch viel fal-
scheren Wegen. Rausch, betdubender Rausch, das ist es wonach Augustin trachtet und was
er in der Kirche findet. Und davon giebt uns auch das berithmte Gespréich mit Monnica eine
Vorstellung (Confess. IX, 10). Auch das ist Rausch, ungemein sublimirter freilich, aber
doch Rausch. — Ungeheueres Gliicksbediirfniss der Grund von Augustins Wesen.

13/ 3. Le grand Fréderic, si sensé, si pratique, et qui ne se génait pas, a parlé quelque part
de I’évéque d’Hippone comme d’un pitoyable raisonneur. Le fait est que saint Augustin est
I’homme qui suit en raisonnement la méthode la plus opposée a celle d’Aristote ou de Des-
cartes; il a perfectioné la méthode de raisonner par imagination, par réverbération, par al-
litération, par assonance, par antitheése; ce trés grand et trés aimable rhétoricien et théolo-
gien, si merveilleusement spirituel, a rendu la logique de surnaturel la plus spécieuse du
monde; il I'a proprement constituée; il a réponse a tout, explication pour tout; dans les dé-
filés d’ou la raison pure et simple, d’ot le bon sens pédestre ne se tirerait jamais, il passe par
dessus en métaphore: ses écrits sont un arsenal o, depuis, tous les orateurs et les raison-

“In: NLO, A 247.
% C. Bindemann, Der heilige Augustinus, 2. Bd., Leipzig 1855.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 139

neurs serrés sonst venus puiser et se fournir. — Avec un tel auteur, si on s’y enferme, la mine,
on le croira, est inépuisable. (Sainte Beuve Port-Royal. 11, 384 4¢me édit. Paris 1878°").”

Augustin (Charakteristik) / Menschenliebe

1. Augustin ist von Herzen mittheilsam und voll Eifer den Menschen mit seinen Gaben
niitzlich zu sein. «Alle Dinge, welche durch Mittheilung nicht abnehmen und welche man
wenn man sie besitzt nicht mittheilt, besitzt man nicht so wie man sie besitzen sollte.» (de
doctr. christ. 1.1./ Opp. 111, 1, 20A%).

2. Augustin hat so gut wie nur ein Christ die Siissigkeit der Einkehr in sich selbst kennen
gelernt, bei der der Christ gar nicht mehr aus sich heraus will (intellectus delectat in penetra-
libus sincerissimis). Doch warnt er selbst davor sich solchem Hang zu iberlassen und erin-
nert daran, «wie die Liebe, je eifriger sie sich zu den kleinen Geistern herabldsst, um so ge-
stirkter in ihr eigenes Innerstes zurtickkehrt.» (de catechiz. rudib. § 15).

3. Es macht dem Augustin Bedenken, dass man keinen Menschen um seinetwillen (son-
dern nur um Gotteswillen) lieben soll (de doctr. christ. 1,22, 20 Opp. 111, 1, 28). Er entschul-
digt es damit, dass man auch sich selbst nicht /2/ um seiner selbst willen lieben soll (ebendas.
c.21.p.29A).>*

Durch die mit intuitiver Genialitéit gewiirzte Neigung zum Ekstatischen
hat sich Augustin die Féhigkeit zu fundamentaler Kritik verbaut, was
Overbeck etwa am Beispiel seiner Bibelexegesen belegen zu konnen meint™.
In der Perspektive auf die Bediirfnisse der eigenen Doktrin eingeengt, habe
er zu einer unbefangenen Auslegung der Heiligen Schriften niemals gelangen
konnen.

Augustin (Exegese) Allgemeines

1. Augustin’s Genie war so angelegt, dass er gerade fiir die Exegese besonders un-
brauchbar war. Er war viel zu unkritisch, als dass sein Tiefsinn auch andern Objecten als
seinem eigenen System zu Gute gekommen wire. — Daher denn z. B. solche arge Verfla-
chungen einzelner Stellen der paulinischen Briefe. Augustin ist der Urheber des tiefen
Missverstindnisses, das lange Zeit auf Rom 7, 7{f gelastet hat. Auch er versteht Rom 8, 10

3 Verifiziert an der 3éme édition: Charles-Augustin de Sainte-Beuve, Port-Royal,
Tome deuxieme, Paris 1867, S. 384, Anm. 1. Die Ausgaben sind seitenidentisch.

28, 1-2in: NLO, A 247; S. 3 in: NLO A, 217. Karl Holl hat spiiter Augustins «Gebun-
denheit an das Gliickseligkeitsverlangen und an den Lebenstrieb» scharf getadelt (Martin
Schmidt, Augustinismus in der Neuzeit, in: TRE, Bd. 4, S. 721-723, S. 723).

53 Overbeck zitiert nach der zweiten Maurinerausgabe der Opera omnia Augustini
Paris 1836-1839, die er selbst besass und die aus seiner Erbschaft im Antiquariat Braus-
Riggenbach, Erasmushaus Basel 1938 verkauft worden ist (Katalog 465: Theologie, Nr.
498). Auf das Titelblatt des ersten Bandes hat Overbeck dem Antiquariatskatalog zufolge
eine Abschrift von Paul de Lagardes Besprechung der Ausgabe exzerpiert. Zu Lagardes
und Overbecks Verhiltnis siehe Franz Overbecks Briefwechsel mit Paul de Lagarde, hrsg.
von Niklaus Peter und Andreas Urs Sommer, in: Zeitschrift fiir Neuere Theologiege-
schichte, 3. Jg. (1996), Heft 1, S. 127-171, insbesondere Peters Einleitung; ferner Andreas
Urs Sommer, Zwischen Agitation, Religionsstiftung und «Hoher Politik». Friedrich Nietz-
sche und Paul de Lagarde, in: Nietzscheforschung. Eine Jahresschrift, Bd. 4 (1997).

*In: NLO, A 217.



140 Andreas Urs Sommer

0 8¢ odpa duaptiav>® vom natiirlichen Tode, eine Exegese die so verbreitet sie ist, die voll-
kommene Unfihigkeit sich in die Gedanken des Paulus zu versetzen voraussetzt, und die
Worte des Paulus die voll tiefen Sinnes in seinem System sind vollkommen trivialisirt.

2. So unschuldig auch ein Irrthum in der Auffassung einer Schriftstelle ist, der in ihr das
Liebesgebot findet, welches die Summe alles Schrift/2/verstindnisses ist, so ist er doch nicht
unverbessert zu lassen. Es ist nicht gleichgiiltig, dass man auf einem Abwege zum Ziel ge-
langt, und wer unbedenklich so thut und unbekiimmert um die Correctheit seiner Schrift-
auslegung ist lauft Gefahr sich mit ihr selbst zu verfeinden (de doctr. christ. 1, 41. Opp. 111,
I, 38f).

3. Augustin hilt es fiir statthaft, dass eine Stelle mehrfachen Sinn haben und dass man
in solchen Fall auch auf die Ermittelung der Meinung des Verfasser’s verzichten und sich
fiir einen anderen als von dieser Meinung gebotenen Sinn entscheiden diirfe. Nur soll man
dann stets die Bestitigung anderer Schriftstellen fiir sich haben. Man koénnte zwar in dunk-
len Stellen der Art mit blossen Vernunftgriinden den ermittelten Sinn zu erhérten suchen.
Aber dieser Weg ist gefidhrlich: Im Allgemeinen soll man in controversen Féllen der Art auf
keinen Sinn gerathen, der nicht das Zeugniss anderer Stellen der Schrift fiir sich hat (de
doctr. chr. 111, 38. 39. Opp. 111, I, 97f).

4. Uber die Autoritit der regula fidei bei der Auslegung siehe ebendas. II1, 2ff.”

Bei Galater 2, 11ff. habe es Augustin, trotz aller Zugestdndnisse an die
Harmonistik, immerhin zu einer gewissen Nidhe an das Urchristentum ge-

S Das von Overbeck manchmal verwendete Buch von Friedrich Bohringer, Die Kirche
Christi und ihre Zeugen oder die Kirchengeschichte in Biographieen, Bd. 11 = Friedrich
und Paul Bohringer, Die Alte Kirche. Elfter Theil: Das vierte und finfte Jahrhundert:
Aurelius Augustinus, Bischof von Hippo, I. Hilfte, Stuttgart 1877, S. 412 ergotzt sich (mit
vielen andern Interpreten der Zeit) an Augustins Fihigkeiten vorbehaltloser: «Diesem
Herzen stand ein Geist zur Seite, der ihm in seiner Art ganz ebenbiirtig war, der ebenso
scharf als tief, sich vor den spindsesten Untersuchungen nicht scheute, aber auch die letz-
ten Konsequenzen zu ziehen kein Bedenken trug.» Es erstaunt kaum, dass Overbeck in
seinem Handexemplar von ASPP (NLO, A 244) zu S. 5, Fussnote 3 bei der Aufzidhlung
der Autoren, die in der Behandlung des Streites zwischen Hieronymus und Augustinus
«sehr oberflichlich» verfahren seien, nachtriglich ergidnzt hat: «Diess auch im hochsten
Grade die wenigen Bemerkungen bei Bohringer Augustinus S. 141. 163f.»

S Romer 8,10: «el §& Xplotog £v Div, 10 Hev odpa vekpov did apaptiov 10 8¢ tveduo
Com 616 dikaocvvnv.» Vgl Franz Overbeck, v opotouatt capkog auoptiag Rom. 8,3. Offe-
nes Sendschreiben an Herrn Dr. Carl Holsten in Rostock, in: Zeitschrift fiir wissenschaftli-
che Theologie, 12. Bd. (1869), S. 178-213 (in OWN 1).

In: NLO, A 217. Wie Richard Simon kritisiert Overbeck hier besonders die Rémer-
briefauslegung (vgl. Kurt Flasch in: Augustinus von Hippo, Logik des Schreckens. De
diversis quaestionibus ad Simplicianum I 2. Deutsche Erstiibersetzung von Walter Schiifer.
Hrsg. und erklért von Kurt Flasch, Mainz 1990, S. 263f.). Overbeck scheint «den Freimuth
und die sarkastische Kraft der Kritik Simon’s» zu schitzen («Simon [Richard] / Leben», S.
1, in: NLO, A 237). Anderswo schreibt Overbeck: «Unter allem was von Paulus in der
alten Kirche nicht verstanden worden, ist freilich Rom. c. 9-11 vielleicht das unverstanden-
ste gewesen.» Franz Overbeck, Uber das Verhiiltniss Justins des Mirtyrers zur Apostelge-
schichte, in: Zeitschrift fiir wissenschaftliche Theologie, 15. Jg. (1872), S. 305-349, S. 341,
Anm. 49. Augustin entwickelt seine neue «Logik des Schreckens» in «Ad Simplicianums» 1,
2 erstmals anhand des 9. Romerbriefkapitels.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 141

bracht, nicht ohne sich jedoch — dichterisch entriickt — gleich wieder davon zu
entfernen.

Das rauschgierige Wesen Augustins ergénzt — man ist zu sagen geneigt:
komplementir — die «Hochschitzung» der Askese®. Doch ist Augustin bei
Overbeck in dieser Hinsicht kein Zelot, denn er betont, dass die Gesinnung
und nicht iibertriebene Kasteiung das Entscheidende sei:

Augustin (Lehre) / Askese. Hochschiitzung

1. Auch Augustin ist nicht im Zweifel dartiber dass der Asket in meliori gradu spiritua-
lis vitae est, nur betont er die Wesentlichkeit der Gesinnung und warnt vor Hochmuth, z.
B. von [sic] der Einbildung als ob ein asketisches Leben das einzige in der Schrift anerkann-
te sei, wonach z. B. alles was die Schrift von der Liebe und Leitung der Gattin sage, unei-
gentlich zu verstehen wire. Die Schrift nimmt auf verschiedene Stiinde Riicksicht. In suo
quippe genere curandum est, quod ad melius genus non potest erigi (de doctr. christ. 111, 25.
Opp. 111, 1,7 BC).%

Augustin (Lehre) / Askese. Unterschiede

1. Die Askese ist falsch, die nach Vernichtung des Korpers trachtet und auf einem ein-
gebildeten, beim Menschen nie vorkommenden Hasse gegen den Korper beruhend diesen
als einen natiirlichen Feind bekdmpft. Die richtige Zdhmung des Korpers durch Enthalt-
samkeit und Beschwerden hat nicht den Zweck den Korper zu beseitigen, sondern ihn zu
nothwendigen Werken bereit zu machen und dazu zu béndigen (de doctrina christ. 1,24.25.
Opp. 111, 1, 30.).9

Der Korper solle nicht beseitigt, sondern domestiziert werden. Nirgends
ausser in der Kirche wird der Gegensatz von Unbindigkeit und Selbstver-
leugnung iiberbriickt:

Augustin Lebensbetrachtung [Anm.: Vgl. « Augustin. Pessimismus.»|

1. Die irdische Welt ist fiir den Menschen nur zum Gebrauch, nicht zum Genuss da.
Denn seine Zwecke liegen dariiber hinaus und sie darf ihm daher nur Mittel zu ihrer Errei-
chung sein (de doctr. christ. 1, 4, 4, Opp. 111, 1, 21sq).%

Spitestens mit Huizinga wird die «Spannung des Lebens» als Merkmal des

¥ Vgl. in diesem Horizont Overbecks Beschiftigung mit dem Ménchtum als «eine[r]
Frucht des Kampfes der christlichen Kirche mit der antiken Cultur und hier ist denn auch
hauptsichlich zu suchen worin sein Unterschied vom Urchristenthum und seine tiefe Ver-
wandtschaft damit liegt». Franz Overbeck, Uber die Anfiinge des Monchthums. Vorlesung
gehalten in der Rose [zu Jena] d. 6. Febr. 1867 = NLO, A 77, S. 5. Der Ménchtumsvortrag
ist erstmals abgedruckt in: OWN 1, S. 1-37.

% Die Seitenangabe fehlt.

%In: NLO, A 247.

1 1n: NLO, A 247.

% Tn: NLO, A 247. Vgl. auch NLO, A 175 «Augustinus, De doctrina christiana» [1878/
797?], S. Off.



142 Andreas Urs Sommer

Mittelalters populir®, fiir das Augustin laut Overbeck den «Typus» vorformt.
Die Mittelalterlichkeit scheint in der Fahigkeit zur Hingabe und Weltentsa-
gung, dann in einer gewissen Kritiklosigkeit und sicheren Behébigkeit des
Christentums zu liegen®. Augustins «System» wird fiir das mittelalterliche
Weltbild konstitutiv®®. Ganz orthodox ist es freilich nicht:

Augustin Lehre / Allgemeines

1. Uber die Orthodoxie Augustins siche Feuerlein in Sybels Historischer Zeitschrift Bd.
XXII S. 301: So sehr sich Augustin in die Kirchenlehre eingelebt, so lédsst es doch die meta-
physische Grundlage seiner Lehre bei ihm nur zu einer iim eigenthiimlichen Orthodoxie
kommen. «Eine Priifung der verschiedenen Centraldogmen bei Augustin ergiebt: bei sei-
ner Gottheit ein Nichteingehenwollen in Zeit und Geschichte, das unvereinbar ist mit den
Forderungen ciner Offenbarungsreligion; bei seinem Christus ein Sichfernhalten von dem
eigentlichen Eintritt in das Leiden, das weit wegbleibt von der rechten Predigt vom Ge-
kreuzigten; bei seiner Erlosungslehre eine Oberflichlichkeit des Heilsprocesses, die weit
hinter der paulinischen Tiefe und hinter dem Ernst des protestantischen Gewissens zurtick-
bleibt.» —°

Augustins Entfernung von einer Antike auf idealer Hohe ihres Geistes
oder ihrer Bildung begegnet man mit der etwas ratlosen Abhilfe, ihm das Eti-
kett «Mittelalter» aufzukleben, weil sich dieses «Mittelalter» durch die expli-
zite Konversion vom Heidentum zum Christentum und die implizite Abhén-
gigkeit vom Antiken erst definiert. Das antike Wissenschaftsgefiige ist nach
Overbeck allerdings selbst schon in den ersten nachchristlichen Jahrhunder-
ten zu blosser «Scholastik» degeneriert®”, Overbeck statuiert ein Geschichts-
bild der unendlichen Abhiéngigkeiten:

«Das Mittelalter ist wohl ein Anfang und doch auch keiner. Es gibt iiberhaupt keine
Anschauung vom Anfang einer Geschichte, der nicht auf einem Triimmerfelde vor sich gin-
ge. [....] Uberall ist dem was in der Geschichte aufkommt, schon etwas vorausgegangen.»®

% Siehe Johan Huizinga, Herbst des Mittelalters. Studien iiber Lebens- und Geistesfor-
men des 14. und 15. Jahrhunderts in Frankreich und in den Niederlanden, hrsg. von Kurt
Koster, Stuttgart ''1975, S. 1-35.

6 «Das Mittelalter kennt lange Zeit keine andere Sorge als die, was es an Theologie
tiberkommen, in der {iberkommenen Gestalt zu erhalten und weiter fortzupflanzen.»
(VIJS, S. 4). Ernst Troeltsch kann sich in seiner Rezension von VIS «nur freuen, die Haupt-
these meines <Augustin> derart von Overbeck bestitigt zu sehen». Ernst Troeltsch, Auf-
sitze zur Geistesgeschichte und Religionssoziologie, hrsg. von Hans Baron = Gesammelte
Schriften, Bd. 4, Tiibingen 1925, S. 734-736, S. 735.

%Vgl. Bernoulli in seinem Vortrag: «Es ist eine Grundfrage der Kirchengeschichte, ob
die Religion des Christentums das Altertum iiberlebt hétte ohne das schriftstellerische
Werk Augustins, aus dessen breiter, das gesamte Menschenleben umfassender Gedanken-
welt die Scholastik des Mittelalters und damit iberhaupt die Theologie als die geistige
Vertretung des Christentums in der irdischen Welt entstanden ist.» (ABG, S. 19).

%n: NLO, A 247.

“VIS, 8. 2,7t

%¥VJS,S. 5.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 143

Augustin bietet sich als Ubergangsfigur in einer entsprechenden Schema-
tik nachgerade an, wuchs er doch mit <klassischer> Schulung in die konkrete
apologetische Abwehr des Heidentums hinein. Nicht im neuen Gnaden- und
Préadestinationsdenken (auf das Overbeck selten zu sprechen kommt), macht
Overbeck Augustins Mittelalterlichkeit dingfest”, sondern in seinem Wissen-
schaftsbegriff, fiir den, De doctrina christiana gemiss, die Theologie als einzi-
ge Disziplin Legitimitit geniesst, und sich aller andern Wissenschaften nur
bedient — Theologie sei der einzige «Kanal», «durch welchen das Mittelalter
in den Besitz der antiken Wissenschaft trat»"". Auf Selbststindigkeit der pro-
fanen Wissenschaften kann Augustin nicht mehr bauen. Dies diinkt
Overbeck, wie er in einer Anmerkung des folgenden Textes schreibt, ein
«Programm der Barbarei» zu sein — Augustin formuliert das, «worauf die
Theologie schliesslich immer gerith: dass ihre Wissenschaft tiberfliissig ist»:

Augustin (Lehre) / Wissenschaft und wissenschaftlicher Charakter

1. Serpentis sapientia decepti sumus, Dei stultitia liberamur (de doctr. chr. 11, 13, Opp.
111, I, 26B). Allein dieses Gerede von dei stultitia, die man der mundi sapientia entgegen-
setzt, lasst sich bei Augustin nicht ernster nehmen als bei andern. Diese stultitia verwandelt
sich an der eben angefiihrten Stelle, wenn Augustin zeigt, wie Gott bei der Ausfiihrung sei-
nes Erlosungsrathschlusses wie ein geschickter Menschenarzt verfahren ist, in gemeinen ge-
sunden Menschenverstand.

2. Das Buch de doctr. christ., dessen Titel ganz absurd von der christlichen Lehre tiber-
setzt zu werden pflegt, giebt vielmehr die Grundziige einer theologischen Methode und ist
iiberschrieben: von der christlichen Wissenschaft. Fiir Augustins Begriff von Wissenschaft
besonders wichtig der Abschnitt I[I,27-61 von den Grenzen des Gebrauches, den der christ-
liche Theologe (als Schriftausleger) von der heidnischen Cultur machen darf. [Anm.: Vgl.
unter «Augustin (Lehre) Heidenthum Cultur.» S. 2f.] Dabei beschrinkt Augustin das Inter-
esse der fiir den Christen tiberhaupt als zuléssig zu betrachtenden Wissenschaften auf ihre
Bedeutung fiir die Auslegung der heiligen Schrift. Das geschieht insbesondere bei der
Astronomie, welche auch von allen astrologischen, auf einem fiir den Christen verbotenen
Wahn beruhenden Verirrungen (II, 32ff) abgesehen, so sichere und in gewisser Hinsicht ge-
waltige /2/ Resultate ihr auch maglich sind, fiir das Verstindnis der Schrift fast ohne Bedeu-
tung und daher tiberhaupt gering zu achten ist (II, 46 p. 68 B-D.). I1, 47 p. 68f. fiihrt Augu-
stin auch gewisse Kiinste und Handwerke an, deren Kenntniss abgesehen vom Beruf, kein
anderes Interesse hat als ihre Dienlichkeit fiir das Schriftverstiandniss (p. 69A). Allgemein
spricht er sich aber in diesem Sinne zum Schluss II, 59 p. 74f aus indem er eine Art von theo-
logischer Encyclopidie wiinscht, welche alles was den Schriftausleger aus den allgemeinen
Wissenschaften interessiren kann, zusammenstelle und damit den iibrigen Christen die Be-
schiiftigung damit erspare (p. 75A). Was Altere geleistet indem sie lexicalische Verzeich-
nisse der fremden Namen in der Schrift verfertigten oder Eusebius indem er das fiir die
Schriftauslegung Wichtige aus der Geschichte zusammenstellte, das méchte Augustin auch
aus der Naturgeschichte und der Mathematik geleistet wissen, Hiilfsbiicher, welche die fiir
die Exegese wichtigen Eigenschaften der in der Schrift vorkommenden Naturgegenstinde

%S0 tut es Kurt Flasch, Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu
Macchiavelli, Stuttgart 1987, S. 27-43.
V]S, S. 13.



144 Andreas Urs Sommer

oder Zahlen zusammenstellten (p. 75A.). Ob ein solches Werk auch aus der Dialektik mog-
lich wire, bezweifelt Augustin (p. 75B). Auf jeden Fall steht das Wissen, das aus der Schrift
zu holen ist tiberschwinglich hoch iiber allem weltlichen. Gegen die Gefahren der weltli-
chen Wissenschaften ist er in der Schrift geschiitzt, und alles Niitzliche, was sie enthalten ist
auch in der Schrift zu /3/ finden (II, 63 p. 78B) und ausserdem enthdlt sie was sonst nirgends
zu finden ist.

3. Alle ausserhalb der Kirche nach Augustin allein legitime und fiir die Zwecke der
Theologie allein brauchbare Wissenschaft ist rein descriptiver Art, d. h. giebt nur die That-
sachen und Gesetze wieder, die sie in der Welt der sinnlichen oder der inneren geistigen Er-
fahrung von Gott geordnet und in die Dinge gelegt findet. (Was auf einem ganz illusori-
schen Begriff von Wissenschaft beruht. Vgl. unter «Objectivitit (Vermischtes)» S. 1.”") So
die Geschichte, so die Naturwissenschaft, so die Logik, so die Astronomie und die Mathe-
matik (de doctr. chr. 11, 50 p. 70B vgl. I1, 44 p. 67B. 45 p. 67C. 46 p. 68A. 56 p. 73C.) [Anm..
Von diesen Wissenschaften sieht Augustin iibrigens nur Geschichte und Naturgeschichte
(historia rerum), sowie Dialektik und Mathematik als fiir den Schriftausleger niitzlich an (c.
58 p. 74C), Astronomie kaum (s. c. 46 p. 68B). Vgl. iibrigens auch Uber die Gewinnung der
Regeln der Rhetorik IV, 21 p. 124A.] Darauf beruht auch die Legitimitit des Gebrauchs
dieser Wissenschaften durch die Christen. Ihr eigentlicher Eigenthiimer ist Gott, die Hei-
den, die dabei nichts erfunden und eingefiihrt, sondern nur was Gott in die Dinge gelegt zu
Tage gefordert haben, sind, wegen des Missbrauchs, den sie damit getrieben, nur die un-
rechtmissigen Besitzer (ebendas. 11, 60 p. 75 C. 76A). /4/

4. Die Logik (Dialektik) giebt Regeln an die Hand, mit deren Hiilfe man in logisch cor-
recter Weise auch falsche Sitze deduciren kann. Darum ist sie eine Kunst, die man auch in
den Schulen (ausserhalb der Kirche) lernen kann. Erst die Schrift giebt aber den Maassstab
fur die Wahrheit der Sitze, die man logisch begriindet. (de doctr. christ. 11,49 Opp. 111, 1, p.
69sq).— Weil man aber auf logischem Wege auch Falsches deduciren kann, ist es Einbildung
zu meinen man sei mit der Kenntniss der Logik auch im Besitz der Wahrheit. Dagegen kann
man der Logik, wenn man die Wahrheit kennt, entrathen. Besser wissen, dass es eine Auf-
erstehung giebt als die Richtigkeit des Schlusses kennen, dass wenn es keine giebt auch
Christus nicht auferstanden ist (ebendas. 11, 52 p. 71D). [Anm.: Das worauf die Theologie
schliesslich immer geriith: dass ihre Wissenschaft iiberfliissig ist. — Ubrigens ist sich Augu-
stin iiber die Bedeutung der Dialektik fiir die Schriftsauslegung nicht ganz klar (ebendas.
I1, 59 p. 75B). — Man kann iibrigens sagen, dass der Abschnitt de doctr. chr. 11,27-61 ein Pro-
gramm der Barbarei ist. Sie musste nothwendig daraus hervorgehen. Siche besonders 11,
59]

5. Das Ziel aller Wissenschaften schliesslich ein religioses. Wer das verkennt bringt es
wohl zur Gelehrsamkeit, nie zur Weisheit (de doctr. christ. 11, 57 p. 74 A.). /S/

6. Dass Augustin nur mit einem gewissen Widerstreben seine Leser und die Christen
[iiberh. | noch iiberhaupt um Belehrung auf die weltliche Schule verweist zeigt sich auch de
doctr. chr. 111, 40. p. 98D. Sein Bestreben ist offenbar dahin gerichtet auch alle wissenschaft-
liche Bildung, soweit sie noch fiir nothwendig erachtet wird, innerhalb der Kirche einzu-
schliessen, nur in kirchlicher Formung gelten zu lassen. — Doch verweist er den christlichen

I Publiziert in OWN 3, S. 196f. Dort heisst es nach einem Zitat aus dem Vorwort zu
Goethes «Farbenlehre»: «Hiernach beruht es vollstdndig auf Illusion, wenn man von einer
wissenschaftlichen Darstellung der Dinge rein descriptiven Character fordert. Characteri-
stischer Weise thut es die Theologie, aus welchen Motiven wird aus Augustin de doctr.
christ. IT klar.» (S. 197)



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 145

Lehrer zur Erwerbung gewisser, auch fiir die Vertretung der Kirche niitzlichen Fertigkeiten
(z. B. der Beredtsamkeit) auf die weltliche Schule (de doctr. chr. IV, 2f./ Opp. 111 p. 112A).
Die christliche Wahrheit kann gegen ihre Gegner nicht ohne Waffen bleiben. Als solche
kann ihr auch die Rhetorik dienen (ebendas. c. 3 p. 112A). — Indessen wird wiederholt be-
tont, man lerne mehr fiir die Beredtsamkeit durch Lesen und Horen guter rhetorischer Mu-
ster als bei eigentlichen Lehrern der Rhetorik (IV,4 p. 113D. c. 8§ p. I116AB). Und zwar soll
er seine Muster unter christlichen Schriftstellern und Rednern suchen, unter denen hieran
kein Mangel sei (c. 8 p. 116B.C.)."?

«Der Glaube der Christenheit zweifelte damals nicht in einer sterbenden
Welt zu leben und am wenigsten zweifelte Augustin daran. Nichts lag ihm fer-
ner wie fiir die Wissenschaft noch eine Zukunft zu erwarten.»” Overbeck
lasst hier die eschatologischen Pramissen anklingen, unter denen Augustins
Weltdeutung steht, und die alles innerweltliche Handeln an endzeitlichen
Massstdben misst. Die Naherwartung ist fiir Overbeck zentrales Moment des
Urchristentums und der alten Kirche tiberhaupt:

Es war jedoch, /4/ fiir die ersten Christen an ein lang andauerndes Nebeneinanderexi-
stiren ihrer Gemeinschaft und der des Romischen Staates nicht zu denken. Denn es war bei
ihnen feste und allgemeine Erwartung, dass Christus, obzwar von der Erde geschieden, be-
vor er sein Reich zu seiner vollen Herrlichkeit und Macht erhoben, doch in kiirzester Zeit
vom Himmel her wiederkehren wiirde, dass mit seiner Wiederkehr die Gestalt dieser Welt
und mit ihr alle auf Erden bestehenden Staaten, vergehen, und die Alleinherrschaft Christi
inmitten der Schaar seiner Gldubigen beginnen wiirde. Erwartungen dieser Art mussten
natiirlich die dusserste Gleichgiiltigkeit gegen die bestehenden politischen Einrichtungen
erzeugen, welche die Christen nur als Dinge betrachten konnten die sie nichts angingen,
und die ohne ihr Zuthun sehr bald zu existiren authéren wiirden.”

Dass Overbeck seinen Studenten so ausfiihrlich die Parusiehoffnung der
«ersten Christen» darlegt, macht deutlich, dass diese im Zeitalter des Staats-
kirchentums und der liberalen Theologie durchaus keine Selbstverstédndlich-
keit war. Demgegeniiber fehlt es Augustin in Overbecks Lesart nicht an ei-
nem Sensorium fiir weltlich-politische Belange, obwohl — und man hort
Overbecks Wohlwollen aus seinen Augustin-Paraphrasen heraus — Augustin
selber vor dem Staat (nicht jedoch vor der Kirche) auf das Wohl und die
Rechte des Individuums pocht. Ahnliches hatte Overbeck (im Verein mit
Nietzsche) gegen die von David Friedrich Strauss im Alten und Neuen Glau-
ben beschworene deutsche Staatsreligion und den Kult um die mystisch ver-
bramte kaiserliche Majestit eingewandt. Der Staat hat dem Menschen dien-
lich zu sein, nicht die Menschen dem Staat. Zu Augustins ambivalenter Ein-
stellung dem weltlichen Staat und seinem konkreten Inbegriff, dem Romi-
schen Reich gegeniiber —ist er dem tiberall wirksamen Streben nach Frieden,

28.1-2in: NLO, A 247; S. 3-5in: NLO, A 217.

ByIs, 8. 17.

NLO, A 116: Vorlesungen iiber Augustins de Civitate Dei [Torso einer nicht gehalte-
nen Augustin-Vorlesung SS 1872; erhalten die einleitenden Passagen: «Stellung der alten
Kirche zum rémischen Staate. 1. Bis Constantin.»], S. 3-4.



146 Andreas Urs Sommer

der gesellschaftlichen Achtung der Schauspieler in Rom wie der alten Rémer-
tugend im allgemeinen doch durchaus gewogen und kann sich einen Heiligen
als Kaiser vorstellen” — hat sich Overbeck mehrfach geiussert:

Augustin (Lehre) / Staat Vermischtes

1. Uberall tritt Augustin den Rechten der Politik gegeniiber auf die Seite der Privatge-
fiihle des einzelnen. Vgl. seine Reflexion iiber Krieg zwischen Schwigern (de civ. dei 111,
13.) [Anm.: Dgl. ist aber doch nicht blos Sentimentalitiit, sondern Riickblick auf urspriing-
liche Sitteneinfalt, wo allerdings Gefiihle und Wohl des Einzelnen das erste ist, was durch
politischen Fortschritt verletzt wird.], seine Sympathie mit den Thrinen der Schwester der
Horatier (de civ. dei 111, 14). Dem Staat gegeniiber vertritt Augustin die Privatgefiihle, in
einer Weise, in welcher er sie jedenfalls der Kirche gegeniiber nicht vertreten hiitte. — Die
That des Brutus an seinen S6hnen kann Augustin nur als unseliges Verbrechen betrachten
(de civ. dei 111, 16). — Sehr characteristisch auch die Entriistung iiber das Voconische Gesetz
de civ. dei 111, 21. — Bei der Kiirze des Lebens des menschlichen Individuums kann es ihm
gleichgiiltig sein, ob nach seinem Tode sein Staat gross wird (de civ. dei. IV, 5). 2/

2. Wenn schon die heidnischen Schriftsteller, die vom wahren Staate noch nichts wus-
sten, in dem ihren eine anstdndige Freiheit (honesta libertas) sich nicht denken konnten,
welche ihnen nicht die Aufdeckung der Schiden ihres Staates gestattet hiitte, um wie viel
grosser muss die Freiheit des Christen dem Staate gegeniiber sein (de civ. dei 111, 17, 1.).7

Unter einem andern Lemma:

5. Die Begriffe Volk, Reich, Provinz sind fiir Augustin hochtonende Worte. Das Indi-
viduum ist das letzte Element des Staats, auf sein Gliick kommt es an, es ist der letzte Maas-
stab fiir das Urtheil tiber den Staat (de civ. dei IV, 3.). — Wie nur das missig begiiterte Indi-
viduum gliicklich [ist], so auch der Staat. (de div. dei IV, 3) [Anm.: Unter welchen gewalt-
samen Krisen aber allein aus einem Haufen von Individuen ein populus entsteht iiberlegt
Augustin hier gar nicht.] Daher will auch Augustin einen irdischen Staat, aber ein regnum
bonorum (de civ. dei 1V, 3).”

Den heidnischen Vorwurf, das Christentum und die Vernachldssigung der
alten Gotter habe den Niedergang des Reiches herbeigefiihrt, weist Augustin
zuriick”®, erkennt indessen auf der andern Seite die problematische Situation
des Christen in der politischen Welt: «Die Christianisirung des weltlichen
Staats war die Vorbedingung, welche das Eingehen des Christen in den Staat
wenigstens zur leichten Siinde machte.»”® Sehr wohl geneigt zeigt sich Augu-
stin, die Relikte des antiken Bildungsguts, soweit von ddmonischen Zutaten
gereinigt, fiir die Kirche zu beschlagnahmen®. Overbeck zihlt die der (Exo-

> Vgl. «Augustin (Lehre) / Staat, weltlicher» und «Augustin (Lehre). Positive Ansich-
ten», ferner «Augustin Lehre / Staat. Rémerreich. Positives», alle in: NLO, A 247.

76 In: NLO, A 247.

"7 «Augustin (Lehre) / Staat. Negative Ansichten», in: NLO, A 247, S. 3.

" Vgl. «Augustin Lehre / Staat. Romerreich. Positives» und «Augustin Lehre / Staat
und Kirche / Vortheil des Staates», beide in: NLO, A 247.

" «Augustin (Lehre) / Staat christlicher.», S. 1, in: NLO, A 247.

80val. «Augustin Lehre / Heidenthum. Allgemeines» und «Augustin (Lehre) / Heident-
hum. Cultur», beide in: NLO, A 247.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 147

dus-)Allegorese entstammenden Argumente Augustins fiir seine Fledderei
am antiken Bildungsgut und Ideenschatz auf, die in unheimlichem Konstrast
zu der von Overbeck ausfiihrlich referierten Annahme Augustins von einer
«wiirdigen Bestattung» des alttestamentlichen Gesetzes durch die Apostel
stehen,” und resiimiert lakonisch: «man nimmt sich also davon gerade soviel
als man fiir seine Zwecke braucht»®. Mit allem, was im Geruch des her-
kommlichen Gotterglaubens steht, geht Augustin erbarmungslos ins Gericht,
wofiir ihm Overbeck attestiert: «Der Witz mit welchem auch Augustin die
heidnische Religion verfolgt ist lucianischer Gattung.»*

Unter Voraussetzung eines schwerwiegenden Primats der Theologie sind
Augustins Ausserungen zur klassischen Philosophie und auch sein eigenes
Gewicht als Philosoph abzuwiégen. Was Nietzsche von der philosophischen
Bedeutsamkeit Augustins hilt, schreibt er Overbeck aus Nizza am 31. Mérz
1885:

Ich las jetzt, zur Erholung, die Confessionen des h. Augustin, mit grossem Bedauern,
dass Du nicht bei mir warst. Oh dieser alte Rhetor! Wie falsch und augenverdreherisch!
Wie habe ich gelacht! (zb. iiber den <Diebstahl> seiner Jugend, im Grunde eine Studenten-
Geschichte.) Welche psychologische Falschheit! (zb. als er vom Tode seines besten Freun-
des redet, mit dem er Eine Seele gewesen sei <er habe sich entschlossen, weiter zu leben,
damit auf diese Weise sein Freund nicht ganz sterbe>. So etwas ist ekelhaft verlogen.) Phi-
losophischer Werth gleich Null. Verpobelter Platonismus, das will sagen, eine Denkweise,
welche fiir die hochste seelische Aristokratie erfunden wurde, zurecht gemacht fiir Skla-
ven-Naturen. Ubrigens siecht man, bei diesem Buche, dem Christenthum in den Bauch: ich
stehe dabei mit der Neugierde eines radikalen Arztes und Physiologen. —*

Von der «Liebenswiirdigkeit», die Overbeck bei aller Kritik an Augustin
im Auge behiilt, ist bei Nietzsche nichts mehr zu spiiren. Trotzdem ist nicht
ganz klar, ob Nietzsche tiber die von der «psychologischen Falschheit» Augu-
stins verfithrten Leser lacht, weil er eine geheime Sympathie fiir den verfiih-
rerischen «alten Rhetor» empfindet, oder ob er lacht, weil er den Kirchenva-

8L ASPP, S. 51 (nach Contra Faustum Manichaeum 1 und De mendacio c. 8).

8 «Augustin (Characteristisches)», S. 1, in: NLO, A 247.

8 «Augustin (Lehre) / Heidenthum. Gotter. Allgemeines.», S. 1, in: NLO, A 247. Siehe
auch «Augustin (Lehre) / Heidenthum. Damonen» und «Augustin (Lehre) / Heidenthum.
Religion und Moral», beide in: NLO, A 247.

8 BNO, S. 292 = KSB, Bd. 7, S. 34. Eine Antwort Overbecks hierauf ist leider nicht
erhalten, vgl. «fiir die hohe Schitzung Plato’s» bei Augustin «Augustin und Plato», S. 1, in:
NLO, A 247. In seinem Vortrag meint Bernoulli, Nietzsche hétte an Augustin als einem
geistesverwandten Vertreter des Elitarismus eigentlich Gefallen finden missen: «Und
wenn die unnachsichtliche Priadestinationslehre des Bischofs von Hippo nur ganz wenige
Auserwihlte fiir eine Erhebung in den Rang der Gottlichkeit fiir wiirdig erachtete, so
wire es von Nietzsche gerecht gewesen, diese Kritik eines Geistesaristokraten an den Viel-
zuvielen und Halbundhalben nicht zu verkennen. Im Genuss unserer Schulung durch
Nietzsche miissen wir heute {iber Augustin etwa das folgende Urteil féllen. Augustin hat
den von Nietzsche entlarvten Herdentrieb der menschlichen Gesellschaft mit den Mit-
tel[n] christlicher Erkenntnis zu adeln versucht.» (ABG, S. 17)



148 Andreas Urs Sommer

ter seinen eigenen Liigen aufsitzen sicht. Sind die Erkenntnisse der Intro-
spektion Augustins falsch, oder kaschiert er seine Falschheit, seine Absicht
zur Téduschung auf psychologisch geschickte Weise?

Seinem Gewihrsmann Feuerlein folgend, veranschlagt Overbeck Augu-
stins Fahigkeit zum philosophischen Systembau nicht eben hoch. Diskursives
Denken oder die Uberzeugung, im Suchen, nicht etwa im Finden lige die
Gliickseligkeit, sei des Bischofs Sache nicht®. In seiner Erkenntnislehre
Feind der Akademischen Skepsis, weise Augustin die welterschiitternde An-
sicht zuriick, dass an der Wahrnehmungsfihigkeit des Menschen grundsitz-
lich zu zweifeln sei. Schliesslich miisse ihn die damit auch gestellte Frage nach
der Wohlbeschaffenheit der Welt und der Giite Gottes auf die Seite eines fast
naiven Realismus ziehen®. Nichtsdestoweniger liessen manche Stelle in der
Beurteilung dieser Welt einen Pessimismus hervortreten, der laut Overbeck
an (den durch Nietzsches Vermittlung schitzen gelernten) Schopenhauer ge-
mahne:

3.de civ. dei XIX, 7: linguarum diversitas hominem alienat ab homine ... Quando enim
quae sentiunt inter se communicare non possunt propter solam diversitatem linguae, nihil
prodest ad consociandos homines. tanta similitudo naturae, ita ut libentius homo sit cum
cane suo quam cum homine alieno. — Echt schopenhauerisch.®’

Da die jenseitige theologische Wahrheit, nach der es Augustin verlangt,
fiir Overbeck nicht mehr als eine «vermeintliche» sein kann, wiegt die Ver-
werfung eines auch Overbeck widerwirtigen, flachen Optimismus kaum auf,
dass bei Augustin jede immanente Wahrheitsfindung unter den Tisch falle:

Augustinus (Characteristik) / Rationalismus

1. Im Vorwort zu seine[r]| de doctrina christ., in welcher Augustin eine Anweisung zur
Schriftauslegung giebt, warnt er vor dem Wahne, dass solche menschliche Anweisung iiber-
fliissig und man von Gottes Eingebung Verstidndniss der Schrift zu erwarten habe. Auch
hier ist es iibrigens weniger das reine Motiv des Rationalismus, welche Augustin vor Ge-
ringschitzung menschlicher und natiirlicher Unterweisung warnen lédsst, als die Riicksicht
auf die Menschenliebe. Sie hiitte keinen Raum wenn Menschen einander nichts sein konn-
ten (siehe besonders Prolog. § 6. Opp. II1, I, 16B).

2. Mit den Worten «quidam dormitantes, ut ita dicam qui neque alto somno stultitiae
sapiebantur, nec in sapientiae lucem poterant vigilare» ist de doctr. chr. 111, 22 (Opp. I11, I,
91A) ein gewisser flacher und vorlauter Rationalismus nicht unwitzig bezeichnet, doch
auch eine gewisse mittlere Denkart, mit getroffen, die allein den Dingen gerecht wird und
die Augustin, /2/ der stets nach dem vermeintlichen Lichte hherer Weisheit trachtet, nur
allzu sehr geringschitzt. ®

% Siehe «Augustin Philosophie / Allgemeines», in: NLO, A 247.

%Vgl. «Augustin Philosophie / Erkenntnisslehre» und «Augustin (Lehre) / Erkenntnis-
slehre», beide in: NLO, A 247.

87 «Augustin (Pessimismus)», S. 1, in: NLO, A 247.

% In: NLO, A 247.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 149

Dass Augustin seinem Gott Motive unterschiebt, die diesen moralisch an-
riichig erscheinen lassen — er gar von Eifersucht auf die an seiner Statt verehr-
ten Ddmonen geplagt werden soll —, notiert sich Overbeck wahrscheinlich
nicht ohne Schadenfreude®. Dennoch muss Gottes Transzendenz eine abso-
lute sein, in «zeitlose[r] Kausalitit» wirken”. Den manichiischen Dualismus
konne dieser Gottesbegriff hochstens bedingt tiberwinden, schliesst er doch
einfach das Bose mit ein, integriert es, zwar nicht ausdriicklich, aber der Sa-
che nach”. «Der Begriff des Bosen schwankt bei Augustin zwischen einer
rein negativen Bestimmung (blosse Privation des Guten) und einer positiven
(Corruption)»”. Overbecks spiirliche Aufzeichnungen zur Pridestinations-
lehre erschopfen sich weitgehend in der von Alexander Schweizer aufgegrif-
fenen Frage nach Infra- oder Supralapsarismus bei Augustin®. Lebensprak-
tisch haben fiir Overbeck selbst Suche und Sehnsucht nach einem transzen-
denten, richtenden, verborgenen und gniadigen Gott keinen Sinn mehr.

In seiner Augustin-Deutung greift Overbeck vielerlei Ansitze zu einer
neuen Sichtung des Kirchenvaters bei seinen Zeitgenossen auf und verschirft
sie. Es stiinde einer kritischen Augustinforschung unserer Tage gut an,
Overbeck ihrer Ahnengalerie zu assoziieren. Overbeck hegte nie die Absicht,
ein Portrit von Augustin zu entwerfen; seine Skizzen gehoren zu jenem ver-
wirrenden Panorama, das den Arbeitstitel «Profane Kirchengeschichte» er-
hielt. Jetzt aber, bei unserem Rekonstruktionsversuch von Overbecks Augu-
stinbild, sind einige Details ans Licht gegkommen, die das grosse Ganze viel-
leicht eher verdeckt als freigelegt hiitte.

Aus dem umfangreichen, ungedruckten Nachlass Franz Overbecks in der Universitatsbi-
bliothek Basel [NLO] sind fiir diese Arbeit folgende Konvolute verwendet worden (Titel
nach Ov II). Den Verantwortlichen der Handschriftenabteilung der UB Basel danke ich an

% Siche oben «Augustin (Apologetik) / Weltregierung», S. 1.

" «Augustin Lehre / Gott. Transcendenz», S. 1, in: NLO, A 217.

! Vgl. «Augustin Lehre / Gott. Allgemeines», in: NLO, A 247,

2 «Augustin (Lehrbegriff) / Bose (das)», S. 1, in: NLO, A 247. Overbeck bezieht sich
auf Alexander Schweizer, Die protestantischen Centraldogmen in ihrer Entwicklung
innerhalb der reformirten Kirche. Erste Hilfte. Das 16. Jahrhundert, Ziirich 1854, S. 35,
wo S. 38 auch die Genese des «dunkle[n], verborgene[n] Wille[ns]» des Augustinischen
Gottes beschrieben wird. In Overbecks Handexemplar von Schweizers Schrift (im Besitze
des Verfassers), ist die Stelle S. 35 mit Bleistift am Rande angezeichnet, und S. 34 der Satz
unterstrichen: «Augustin hat den manichédischen Ausweg aufgegeben und dafiir die neu-
platonische Idee ergriffen, «das Bose sei keine Substanz>.»

% Siehe «Augustin (Lehrbegriff) / Praedestination», S. 1, in: NLO, A 247. Wie schwer
sich ein gemdssigter Katholizismus von jeher mit den Hérten der Augustinischen Gnaden-
lehre getan hat, beweist in einem historischen Aufriss der Geschichte dieser Doktrin, wel-
cher von Overbeck benutzt worden ist, Anton Koch, Die Auktoritéit des hl. Augustin in
der Lehre von der Gnade und Priidestination, in: Theologische Quartalsschrift, 73. Jg.
(1891), Heft 1, S. 95-136; Heft 2, S. 287-304; Heft 3, S. 455-487.



150 Andreas Urs Sommer

dieser Stelle herzlich fiir ihr Entgegenkommen und ihre freundliche Hilfe.

A 116: Vorlesungen tiber Augustins de Civitate Dei [Torso einer nicht gehaltenen Augu-
stin-Vorlesung SS 1872; erhalten die einleitenden Passagen: «Stellung der alten Kirche zum
romischen Staate. 1. Bis Constantin.»|

A 146: Augustin, Uber den Gottesstaat [eine von Overbeck angefertigte, undatierte dt.
Ubersetzung der Biicher I-V, VI-VII & XIX-XX mit einigen Anmerkungen von Overbeck
und C.A. Bernoulli]

A 173; Augustinus, De catechezandis rudibus [Exzerpte und Notizen 1876/777]

A 174: Augustini de civitate Dei libri I-IV. [Inhaltsangaben der Biicher, einige Anmerkun-
gen von C.A. Bernoulli. Vor 18707?]

A 175: Augustinus, De doctrina christiana [1878/797?]

A 176: Augustinus, Enchiridion ad Laurentium [Einleitendes. 1877/78?]

A 217: «Kirchenlexicon»: Antiochenische Schule bis Aymon [von den ca. 870 Blittern des
Konvoluts beschiftigen sich 15 mit Augustin, die zu jenen in A 247 gehoren]

A 237: «Kirchenlexicon»: Septimius Severus bis Systeme [darin 4 Blétter zu Richard Simon|
A 247: Patristica: Augustinus [ca. 200 thematisch gegliederte Blitter zu Augustin von ca.
1870 bis 1905]

A 272: «Eigenes» [Heftumschlag mit 130 Blittern Aphorismen Overbecks]

A 334: «Accessionscatalog meiner Bibliothek.» [2210 Titel umfassendes Anschaffungsver-
zeichnis der Overbeckschen Bibliothek]

A 335: «Meine Bibliothek.» [systematischer Katalog von Overbecks Bibliothek]

A 344: Handexemplar Overbecks seiner Schrift: Uber die Auffassung des Streits des Paulus
mit Petrus in Antiochien (Gal., 2, 1ff.) bei den Kirchenviter, Basel 1877.

Aus dem Nachlass von Carl Albrecht Bernoulli in der Universititsbibliothek Basel:
B 1II 14: «Augustins Bedeutung fiir die Gegenwart». Typoskript eines Vortrages, gehalten
am 12. Februar 1931 in Genf (zit. ABG).

Andreas Urs Sommer, Basel



	Augustinus bei Franz Overbeck : ein Rekonstruktionsversuch

