
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 2

Artikel: Augustinus bei Franz Overbeck : ein Rekonstruktionsversuch

Autor: Sommer, Andreas Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878020

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Augustinus bei Franz Overbeck

Ein Rekonstruktionsversuch

Das Verhältnis zu Augustinus gibt Auskunft über das Verhältnis zur
kirchlichen Tradition überhaupt. Die Frage nach dem Stellenwert Augustins
beim theologiekritischen Kirchenhistoriker Franz Overbeck (1837-1905)
impliziert die nach dem Stellenwert des institutionalisierten Christentums insgesamt;

Augustin ist ein zentraler Index für die Bewertung des theologischen
Herkommens.

Wer wissen möchte, wie Overbeck Augustinus gegenüberstand, hat sich
mit spezifischen Schwierigkeiten auseinanderzusetzen. Einerseits verstand
sich Overbeck als Sammler. Er exzerpierte und kompilierte Quellen so gut
wie Sekundärliteratur, legte seine Ergebnisse dann lemmatisiert in Zettelkästen

ab. Das Gesammelte war als Materialbasis für Lehrveranstaltungen, für
(zum Teil nie entstandene) Publikationen und insbesondere für eine «profane
Kirchengeschichte» gedacht, die noch Carl Albrecht Bernoulli mit Overbecks
Material realisieren zu können hoffte1. Dem Postulat historischer Genauigkeit

verpflichtet, Hess Overbeck die Quellen selbst sprechen. Andererseits
fungierte er als Kommentator, ordnete, wertete, teilte ein. Allenthalben
eruierte er «Characteristisches». Wenn ich also Overbecks Augustinbild zu
rekonstruieren suche, kann ich das ursprünglich von Augustin Herrührende
vom Kommentierenden nicht einfach ablösen, denn dieser Kommentar, der
Firnis, den Overbeck über Augustin gelegt hat, erlaubt erst zusammen mit
dem <authentisch> Augustinischen Rückschlüsse auf das Aussehen jenes
Bildes. Auch die von Overbeck verarbeitete Sekundärliteratur, über die wir
genaue Angaben besitzen2, kann der Rekonstruktion zugute kommen: Auf wen
beruft sich Overbeck, wie erscheint das dort Intendierte unter seiner Hand?

1

Vgl. den Briefwechsel Bernoullis mit Overbeck von 1902 in Overbeckiana. Übersicht
über den Franz-Overbeck-Nachlass der Universitätsbibliothek Basel. II. Teil: Der
wissenschaftliche Nachlass Franz Overbecks, beschrieben von Martin Tetz, Basel 1962 (zitiert als
Ov II), S. 8-15, zur «profanen Kirchengeschichte» ibd., S. 10-12. Seit kurzem liegt die erste
historisch-kritische Auswahledition von Overbecks Zettelkasten, seinem «Kirchenlexi-
con» vor, die die Bände 4 bis 6 der neunbändigen Franz Overbeck Werk- und Nachlassausgabe

(hrsg. von Ekkehard W. Stegemann u. a., Stuttgart / Weimar 1994ff„ im folgenden als

OWN zitiert) umfasst. Als Herausgeberin zeichnet Barbara von Reibnitz verantwortlich,
in Zusammenarbeit mit Marianne Stauffacher-Schaub. In ihrer Einleitung beleuchtet
Reibnitz die durch Bernoulli initiierte Rezeption von Overbecks nachgelassenen
Aufzeichnungen kritisch (OWN 4, S. VII-XXV).

2 Overbeck gibt unter dem Lemma «Augustin (Litteratur)», in: Nachlass Franz
Overbeck, Universitätsbibliothek Basel (zitiert als NLO), A 247, eine Aufstellung der von
ihm benutzten Augustin-Sekundärliteratur, die 57 Titel umfasst.



126 Andreas Urs Sommer

Als Grundlage unseres Versuchs dient nebst den Veröffentlichungen
Overbecks Nachlass, der auf der Universitätsbibliothek Basel verwahrt und
im Hinblick auf die Werk- und Nachlassausgabe aufgearbeitet wurde (OWN,
vgl. Anm. 1). Die einschlägigen Passagen werden hier zum grossen Teil
erstmals publiziert, da die Neuedition von Overbecks Zettelkasten (OWN 4-6)
auf eigentlich fachwissenschaftliche Texte zur Patristik verzichtet3. Die Re-
konstruktionsarbeit, die ich unternehme, ist selber eine Interpretation der
Interpretation. Sie ist es umso mehr, als sie eine anfechtbare Auswahl aus den
erhaltenen Aufzeichnungen Overbecks trifft.

Overbecks Reflexionen richten sich nicht zuletzt gegen die <kanonische>

Augustin-Interpretation des liberalen Protestantismus, für die unter anderem

Adolf (von) Harnack verantwortlich zeichnete. Overbeck sah in dem
Kirchenvater «mit dem brennenden und zur Ruhe gekommenen Herzen» den

«Typus der mittelalterlichen Christenheit»4 vorgeprägt, hätte sich aber
bestimmt nicht Harnacks Überschwänglichkeit angeschlossen, mit der dieser
Augustins Überzeugung untermauerte, «dass der höchste und süsseste Ge-
nuss in dem Gefühl gesucht werden soll, das aus bezwungenem
Seelenschmerz, aus der Liebe Gottes als des Brunnquells des Guten und desshalb
aus der Gewissheit der Gnade entspringt»5.

/.

Eine einzige Abhandlung, die sich zur Hauptsache mit Augustin befasst,
hat Overbeck publiziert, und zwar, getreu seinem profanhistorischen
Anspruch, in einer profanhistorischen Zeitschrift6. Er untersucht darin den älteren

Teil der augustinischen Korrespondenz mit Hieronymus aus den Jahren
394 bis 405. Zwischen den beiden Kirchenvätern war es zunächst zu keinem
erspriesslichen Austausch gekommen; es blieb bei Höflichkeiten und gegen-

3 Wenn nur die NLO-Signatur ohne weitere Literaturangaben aufgeführt werden, sind
die Quellen unveröffentlicht. Overbecks Orthographie und Interpunktion werden
beibehalten, während Abkürzungen (vgl. OWN 4, S. XXXf.) stillschweigend aufgelöst und
offensichtliche Flüchtigkeitsfehler korrigiert werden. Unterstreichungen erscheinen als

Kursive. Die Originalpaginierung (S. 2ff.) wird jeweils in /Virgeln/ wiedergegeben.
Folgende diakritische Zeichen werden verwendet: TWortl: unsichere Lesart. [Wort]: vom
Hrsg. ergänzt. Overbecks Fussnoten sind, mit eckigen Klammern versehen, in den Haupttext

integriert.
4 «Augustin (Charakteristik) Allgemeines», S. 1, in: NLO, A 247. Overbeck zitiert an

dieser Stelle Emil Feuerlein, Über die Stellung Augustins in der Kirchen- und Culturge-
schichte, in: Historische Zeitschrift, hrsg. von Heinrich von Sybel, 22. Bd., München 1869,
S. 270-313, S. 300.

5 Adolf von Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 3. Bd., Tübingen 4 1909, S. 64.

Vgl. Klauspeter Blaser, Harnacks Augustinbild in der Entwicklung der seitherigen
Forschung, in: Schweizerische Theologische Umschau, 34. Jg., Nr. 3/4, Bern 1964, S. 117-128.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 127

seitigen Versicherungen der Hochachtung. Die von Augustin aufgeworfene
Frage nach der «frommen Lüge» (mendacium officiosum), nach dem erbaulichen

«Scheinstreit», welche die Apostel Petrus und Paulus in Antiochien
(Galater 2,11-21) sich laut Hieronymus (und den griechischen Vätern) hätten
zuschulden kommen lassen, wurde von Hieronymus nicht zufriedenstellend

erwogen oder gar mit Widerruf beantwortet, wie Augustin es gewünscht hatte.

1877 widmet Overbeck ein Rektoratsprogramm den verschiedenen
Erklärungsversuchen von Galater 2, llff.: Wie ist es zu deuten, dass Paulus Petrus
zurechtweist, als dieser die Tischgemeinschaft mit den «Heiden» wegen der
«Juden» aufhebt? Von den eigentlichen «Thatsachen des Urchristenthums»
hatten laut Overbeck schon die ersten nachapostolischen Theologen keine
Ahnung mehr; «man construirt sich nun das Urchristenthum um so vollständiger

nur aus eigenen Einbildungen»7. Bei der Durchmusterung der
Auslegungen seit Irenaeus von Lyon gerät Overbeck an die augustinische und zollt
ihr bei allen Vorbehalten gewissen Respekt. Die beiden Briefpartner, Hieronymus

auf der einen, Augustinus auf der andern Seite, werden mit
bemerkenswerten Epitheta bedacht:

In der That ist das Bild der Persönlichkeiten der Streiter, welches wir daraus erhalten,
ungemein reich und anschaulich: was von Witz, Scharfsinn, buntem Wissen, sehr bedeutendem

Schriftstellertalent, Oberflächlichkeit, Leichtfertigkeit, Eitelkeit, Griesgrämigkeit und
Tücke in dem Einen gewesen ist, und was von Geist, Tiefsinn, Innerlichkeit, ernster Würde
und herzlicher Liebenswürdigkeit in dem Andern kommt dabei zum Vorschein.8

Nach Overbeck verstand es Augustin, «in grössere Nähe von Dingen und
Personen des Urchristenthums sich zurückzuversetzen», obschon er auch
gestrauchelt sei: «das Ziel blieb auch ihm unerreichbar; schliesslich musste auch
er mit leeren Abstractionen und Hirngespinnsten sich zu täuschen suchen.»9

Die Einhaltung des alttestamentlichen Ritualgesetzes habe Augustin im
apostolischen Zeitalter zwar nicht für «leer», doch aber für «überflüssig» gehalten;

den Aposteln sei nach Augustin aufgetragen worden, es mit Würde zu be-

6 Franz Overbeck, Aus dem Briefwechsel des Augustin mit Hieronymus, in: Historische

Zeitschrift, hrsg. von Heinrich von Sybel, 42. Bd., Neue Folge, 6. Bd., München 1879,
S. 222-259 (zitiert als BAH). Vgl. die gute Einführung zu diesem Aufsatz von Rudolf
Brändle in OWN 2, S. 335-342. Overbecks Aufsatz und andere seiner wichtigen Schriften
liegen jetzt in der Werkausgabe vor, die die Originalpagierung jeweils angibt, nach der hier
zitiert wird. Die Stellen können dort leicht im Zusammenhang nachgelesen werden.

7 Franz Overbeck, Über die Auffassung der Streits des Paulus mit Petrus in Antiochien
(Gal. 2,llff.) bei den Kirchenvätern. Programm zur Rectoratsfeier der Universität Basel,
Basel 1877 (zitiert als ASPP), S. 5.

8 ASPP, S. 49. In Franz Overbeck, Über die Christlichkeit unserer heutigen Theologie
[1873], 2. um eine Einleitung und ein Nachwort vermehrte Auflage, Leipzig 1903 (zitiert
als ChT2), S. 32 ist von Hieronymus als einem «frivolen Litteraten» die Rede.

"ASPP, S. 50.



128 Andreas Urs Sommer

statten; Petrus kehre aus Furcht vor den «Juden» den «Heiden» den Rücken
und verlange so die «Unterwerfung auch der Heiden unter jene Gebote»10,
obwohl er gewusst haben müsste, dass deren Befolgung nicht mehr heilsnotwendig

sei. Deshalb weise ihn Paulus mit Grund zurecht; im Galaterbrief werde

nicht, wie die Griechen behaupten, von einem Scheinstreit berichtet, von
einer Lüge mit frommem Zweck. Ein mendacium officiosum untergräbt für
Augustin die Widerspruchsfreiheit, die Autorität der Schrift, da sie selber das

Lügen verbiete. Augustins Exegese entdeckt, Overbeck zufolge, das anfänglich

Gemeinte, einen tatsächlichen Streit wieder. «Ihre eigentliche Stärke hat
sie in der endlich wiedergewonnenen natürlichen Auffassung der Worte des
Galaterbriefs.»11 Welche Richtschnur Overbeck bei seiner Beurteilung freilich

anlegt, wo er nach eigenem Bekunden auch nicht mehr als die Väter über
das Urchristentum zu wissen vermag, verheimlicht er. Dass die «natürliche
Auffassung» bei aller Verdunkelung des ursprünglichen Sinns - als die der
Kanonisierungsprozess zu gelten habe12 - unzweifelhaft wahrer sei als eine
andere, behauptet er indessen ebensowenig.

In Overbecks zwei Jahre jüngerem Aufsatz zur Korrespondenz des Augustinus

mit Hieronymus werden die Sympathien nicht grundlegend anders
verteilt. Auch hier bewegt sich Hieronymus in einem Zwielicht, das ihn halb als

Winkeladvokaten, der für eine ihm selbst nicht geheure Sache ohne Überzeugung

eintritt, halb als verschlagenen Versucher zeigt. Augustin, eifriger Pau-
linist, verficht mit echtem Glauben (an eine für Overbeck immer schon verlorene

Wahrheit) sein Anliegen, welches er keinesfalls als Adiaphoron behandelt

wissen will.
An Nietzsche schreibt Overbeck am 7. April 1879:

Ich war die Woche über recht beschäftigt an einem Aufsatz für die Historische
Zeitschrift über den Briefwechsel des Augustin und Hieronymus. Ich bin hoffe ich in 2 bis 3

Tagen fertig; für meine Scheuern sind ein paar Körner zu einem Aufsatz über christliche
Freundschaft dabei abgefallen. Das Christenthum sublimirt alle Dinge, aber im Grunde
bleibt es damit beim Alten, das beobachte ich auch hier wieder. Bleiben wir denn auch beim

10ASPP, S. 56.
11ASPP, S. 57.
12 «Es liegt im Wesen aller Kanonisation ihre Objecte unkenntlich zu machen, und so

kann man denn auch von allen Schriften unseres neuen Testamentes sagen, dass sie im
Augenblick ihrer Kanonisirung aufgehört haben verstanden zu werden. Sie sind in die
höhere Sphäre einer ewigen Norm für die Kirche versetzt worden, nicht ohne dass sich
über ihre Entstehung, ihre ursprünglichen Beziehungen und ihren ursprünglichen Sinn ein
dichter Schleier gebreitet hätte.» Franz Overbeck, Zur Geschichte des Kanons. Zwei
Abhandlungen, Chemnitz 1880 (zitiert als GK), S. 1. Eine hermeneutisch bedenkenswerte
These!



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 129

Heidenthum damit.
Dein Overbeck.13

Augustin habe vergeblich danach getrachtet, mit Hieronymus «einen
vertraulichen Verkehr» «herzustellen»14, an dessen Misslingen nicht nur Pannen
bei der Briefübermittlung und die grosse geographische Entfernung schuld

gewesen seien, sondern mindestens ebensosehr «die allzugrosse und jedenfalls

dem Hieronymus unüberwindliche Verschiedenheit der Charaktere»15.

Die angekündigte Arbeit über Freundschaft im Christentum hat Overbeck
nie verfasst, obwohl sich in seinem «Kirchenlexicon» einige Vorarbeiten dazu
finden. Dort heisst es nach einem langen Zitat aus Augustins 73. Brief an
Hieronymus:

Solche Stellen sind lehrreich dafür, wie sehr die Freundschaft in der christlichen Welt
nur in so sublimirten Formen besteht, dass sie eigentlich ganz ihrem irdischen Wesen, dem
einzigen von dem zu reden, entzogen wird. Nur in Gott lieben sich die Freunde. Auch zieht
sich schliesslich immer doch das Individuum zurück. Hat es seine Moralität nur geborgen
und sich keinen Vorwurf zu machen, dann tröste es sich. - Was /17/ Augustin schon vorher
am Bruch des Hieronymus mit Rufin besonders beklagt hat ist auch das öffentliche Ärger-
niss, das sie damit in der Gemeinde gaben.

13. Um die Frage der Freundschaft in der christlichen Welt vernünftig zu besprechen
muss man nicht übersehen, wie trotz allem Christenthum doch die Bedingungen aller
irdischen Verhältnisse unverändert bleiben. Waffengenossenschaft (im weitesten Sinne) war
stets der Boden auf dem die Freunschaft wuchs und sie ist das auch immer geblieben. Auch
im Christenthum entstehen Freunde doch nur in antiker Weise und die gottselige Gesinnung

die sie etwa theilen ist nicht für sich schon das Band ihrer Freundschaft, sondern im
Gegensatz zur Welt, das was sie in dieser Welt zu Kampfgenossen macht.16

Nietzsches Antwort auf Overbecks Brief verrät kein spezifisches Interesse
an der christlichen Modifikation des antiken Freundschaftsideals, sondern
spricht vom (heidnischen) Altertum im Allgemeinen. Dass die «hundert
Glocken», die er erwähnt, eine bewusste Anspielung auf das kirchlich verwaltete

Christentum sein könnten, wird man kaum behaupten wollen:

Lieber Freund, wir haben jetzt wieder einen Wunsch gemeinsam: dass Jemand das

überreiche Philosophieren des Alterthums über Freundschaft zusammenfasse und wieder-

13 Friedrich Nietzsches Briefwechsel mit Franz Overbeck, hrsg. von Richard Oehler
und Carl Albrecht Bernoulli, Leipzig 1916 (zitiert als BNO), S. 85 Friedrich Nietzsche,
Briefwechsel, Kritische Gesamtausgabe, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
(zitiert als KGB), II. Abt., Bd. 6/2, Berlin / New York 1980, S. 1078.

14 BAH, S. 222.
15 BAH, S. 223.
16 «Freundschaft in der christlichen Welt», S. 16f., in: OWN 4, S. 352. Vgl. Brändle

(Anm. 6), S. 337.



130 Andreas Urs Sommer

erwecke. Es muss einen Kiang wie von hundert verschiedenen Glocken geben. -17

Overbeck beweist in den ersten Zeilen seines Briefwechsel-Aufsatzes
besondere <formgeschichtliche> Aufmerksamkeit:

Der Brief ist die ursprünglichste Form des literarischen Verkehrs, insofern er die
fesselloseste ist; im Bereich der christlichen Kirche ist er es auch im historischen Sinn.1"

Ergiebig seien die Briefe «namentlich als Quelle für unsere Kenntniss der
historischen Charaktere der alten Kirche»19. Als Paradigma einer solchen
Wissenserweiterung soll der Briefwechsel der beiden ehrwürdigen Väter
herhalten. Der Effekt der Overbeckschen Operation scheint ein zwiefacher zu
sein: Erstens die Reduktion theologischer Streitigkeiten auf historische
Kontingenz und Psychologie - daraus resultierend ein Psychogramm der
Briefsteller. Zweitens die Profanisierung des als hehr und heilig gedachten
Verhältnisses dieser beiden überaus bedeutenden Akteure der alten Kirche.

Die Entzauberung lässt auch die Einschätzung Augustins nicht unberührt.
Gerne gibt Overbeck zu, dass Augustins Haltung Hieronymus gegenüber
einen «starke[n] und unzweideutigefn] moralische[n] Eindruck» erwecke, «in
den sachlichen Differenzen, die darin zur Sprache gebracht sind, das Recht
unbedingt bei Augustin zu suchen» sei20. Alsbald fährt Overbeck aber fort,
dass beim Apostelstreit beide Väter «dieselben abergläubischen Voraussetzungen

theilen», weswegen «Licht und Schatten sich doch hier gleichmässiger
auf ihre Briefe vertheilen»21. Und der «moralische Eindruck», der gerade erst
festgeschrieben worden zu sein schien, solle ja nicht zum Fehlschluss auf eine
persönliche Moralität Augustins verleiten. Hatte man eben erfahren müssen,
dass die Wahrheit Augustins unsere nicht mehr sei, ihre längst erschütterten
Voraussetzungen auf Aberglauben beruhten, so wird gleich auch die morali-

17 Karte an Overbeck vom 11. April 1879. BNO, S. 86 Friedrich Nietzsche, Sämtliche
Briefe. Kritische Studienausgabe, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München

/ Berlin / New York 2 1986 (zitiert als KSB). Bd. 5, S. 405. Nietzsche nimmt den
Gedanken der Überlegenheit heidnischer Freundschaft in seiner «Morgenröthe. Gedanken

über die moralischen Vorurtheile» (1881) wieder auf (Buch 5, Aphorismus 503). Zum
Thema vgl. Andreas Urs Sommer, Der Geist der Historie und das Ende des Christentums.
Zur «Waffengenossenschaft» von Friedrich Nietzsche und Franz Overbeck, Berlin 1997.

18BAH, S.222.
19Ibd. 1871 scheint Overbeck Hieronymus sachlich noch recht geben zu wollen: «Und

als Hieronymus dieses Elaborat [sc. die Scheinstreittheorie] der griechischen Exegeten im
Abendland bekannt machte, protestirte A u g u s t i n zwar aus moralischen Gründen,
musste sich jedoch von seinem scharfsinnigen und kunstgeübten Gegner mit einiger Ironie
vorhalten lassen, dass er sich wohl das Problem um welches es sich handle im Einzelnen
nicht näher angesehen.» Franz Overbeck, Über Entstehung und Recht einer rein historischen

Betrachtung der Neutestamentlichen Schriften in der Theologie, Basel 1871, S. 13f.
20 BAH, S. 253.
21 BAH, S. 254.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 131

sehe Wahrhaftigkeit, die man bei ihm gewahrt, als apologetische Finte
entlarvt:

Allein so falsch es ist, den moralischen Eindruck dieser Briefe auf das Sachliche darin
zu übertragen, so falsch wäre es auch, diesen Eindruck daraus zu begründen, etwa damit,
dass Augustin in seinem sachlichen Streite mit Hieronymus die Wahrhaftigkeit gegen die
fromme Lüge vertrete. Wer hieraus an sich schon einen Schluss in Hinsicht auf Moralität
der Charaktere zu Gunsten Augustin's gegen Hieronymus ziehen wollte, würde grosse Un-
erfahrenheit in der theologischen Apologetik verrathen, deren Moralität als Maassstab für
die persönliche des jedesmaligen Apologeten zu betrachten ebenso verkehrt wäre wie die
Privatmoral eines Ministers ohne weiteres nach den Rathschlägen, die er seinem Monarchen

giebt, zu beurtheilen. Legt doch Augustin selbst gelegentlich der Weltregierung seines
Gottes Grundsätze und Motive unter, die dem von ihm unmittelbar zuvor aufgestellten Ideal

eines irdischen Herrschers widersprechen, und über deren Verwerflichkeit er für sein
eigenes Verhalten nie im Zweifel gewesen sein würde.22

Dass zwischen dem Ethos einer Lehre und dem sittlichen Verhalten ihres
Verteidigers keine zwangsläufige Beziehung bestehe, hebt Overbeck doppelt
hervor. Im Briefwechsel mit Hieronymus habe sich die von Augustin vertretene

Lehre als die moralischere erwiesen; ob ihr Autor jedoch nach denselben
Grundsätzen lebt, müsse ausgeblendet bleiben und erschliesse sich nicht aus
der Textexegese.

Augustin (Apologetik) / Weltregierung

1. In seiner Civitas Dei ist Augustin Advocat der Weltregierung Gottes und vertritt als

solcher, wie jeder Advocat, manches was er für seine Person gar nicht zulassen würde. So
lässt er z.B. seinen Gott auch vom Motiv der Eifersucht gegen das Ansehen der Daemonen
geleitet sein (vgl. z. B. de civ. dei V. 25), also von einem Motiv, welches nach Augustin eben

vorausgegangener Schilderung des christlichen Ideals eines Herrschers (c. 24) ganz
verwerflich wäre. Überhaupt lässt er Gott eine himmlische Politik treiben, deren Motive
keineswegs den Maassstab, den er selbst in dem eben angeführten Capitel an die Hand giebt
aushielten. - Vgl. meine Bemerkungen in Sybels Historischer Zeitschrift N.F. VI, 254. Siehe
auch unter «Augustinus (.JesuitismusI».23

Weder darf von der Lehre auf das Individuum, noch vom Individuum auf
die Lehre geschlossen werden. Als zweifelhaft erweist sich das Argument
Overbecks insofern, als er zu wissen vorgibt, was Augustin «für seine Person

gar nicht zulassen würde», eine solche Erkenntnis - wie nämlich Augustins
Handlungsmaxime tatsächlich lautet - aus den Werken aber doch nicht zu de-
stilieren sei. Overbecks Aufsatz zum Briefwechsel der beiden Kirchenväter

22 Ibd. Overbeck empfiehlt in seiner Anmerkung hierzu den Vergleich von De civitate
dei V, 25 mit V, 24.

23 In: NLO, A 217.



132 Andreas Urs Sommer

als Bekenntnis eines «feinsinnigsten Moralisten» zu lesen24, ist dann statthaft,
wenn man «Moralist» mit La Rochefoucauld oder Lichtenberg assoziiert.

Viele beliebig instrumentalisierbare Äusserungen Augustins rangieren
bei Overbeck als Vorläuferinnen des «Jesuitismus»25. «Dabei scheinen sich
besonders zahlreiche Belege [] bei Augustinus finden, was auf jeden Fall beim
Character der Augustinischen Theologie begreiflich genug wäre.»26

Overbecks Aufzeichnungen zum «Jesuitismus» Augustins müssen den
bibliographischen Angaben zufolge um 1898 entstanden sein, also 20 Jahre später
als die Arbeit über die Augustin-Hieronymus-Korrespondenz. Nach seiner
endgültigen Abwendung nicht nur von der Theologie, sondern vom Christentum

als einer Möglichkeit redlichen Lebensvollzugs unter den Bedingungen
der Moderne, wird auch Overbecks Abkehr von Augustin dezidierter: Während

1879 lediglich davor gewarnt wurde, einen strengen Zusammenhang von
moralischer Lebensführung und gepredigter Wahrhaftigkeit zu vermuten,
liegt es um 1898 bereits im «Character der Augustinischen Theologie»
begründet, dass sie sich allem kasuistischen Ränkeschmieden willig hingibt, falls
die Summe unter dem Strich nur zu ihren Gunsten spricht.

II.

Ist es denn möglich, ein Volk wie das deutsche, für eine Cultur zu gewinnen, welche
dem Christenthum gegenüber sich nicht blos frei verhielte, sondern welche unweise genug
wäre, in der That sich so zu gebärden, als ob es nie ein Christenthum auf der Welt gegeben?
Wie ist es denn mit diesem Christenthum gewesen? War es ein böser Traum der Menschheit,

von dem sie nur zu erwachen, ein sinnverwirrender Rausch, von dem sie sich nur zu
ernüchtern hätte, um spurlos Alles zu vergessen? Man hat Mühe sich davon zu überzeugen,
wenn man nur vergleicht, was uns Strauss über Staat, Krieg, politische Strafgewalt und
Arbeiterstand ausführt, mit den christlichen Parallelen etwa in Augustin's «Gottesstaat», und
dort alles so ungleich tiefsinniger und zugleich menschlicher und darum wahrer findet.27

Dieses hohe Lob auf De civitate dei äussert Overbeck in der Polemik
gegen David Friedrich Straussens Alten und Neuen Glauben. Overbeck mit der

24 Peter Gast an Overbeck aus Venedig, den 30. August 1879: «Zu meiner grossen
Freude entdeckte ich in Sybels historischer Zeitschrift auch Ihren Traktat über den
augustinischen Briefwechsel mit Hieronymus, der Sie mir denn in Ihrer ganzen Bedeutung, und
hier besonders als feinsinnigsten Moralisten nahe brachte.» Carl Albrecht Bernoulli, Franz
Overbeck und Friedrich Nietzsche. Eine Freundschaft, 1. Bd., Jena 1908, S. 298.

25 Overbeck bezieht sich dabei auf Otto Gildemeister, Jesuitenmoral (1891), in: O. G.,
Essays, hrsg. von Freunden. 1. Bd., Berlin 2 1897 (seitenidentisch mit der von Overbeck
gebrauchten 3. Auflage), S. 87-109, zu Augustin als Ahnherrn S. 93f.

26 «Augustinus (Jesuitismus)», S. 1, in: NLO, A 217.
27 ChT2, S. 115.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 133

Christlichkeit unserer heutigen Theologie 28 und Nietzsche mit der Ersten un-
zeitgemässen Betrachtung hatten 1873 ein «Zwillingspaar aus Einem Haus»
geboren, das «ging muthig in die Welt hinaus, / Welt-Drachen zu zerreis-
sen.»29 Während Nietzsche den «Bildungsphilister» Strauss und den Zustand
der gegenwärtigen deutschen Kultur aufs Korn nimmt, hat Overbeck den
Zustand der zeitgenössischen, ja der Theologie an sich im Visier. Ausgeburt des

«Alexandrinismus», macht «die Theologie das Christenthum als Religion
problematisch», sie «stellt» es «als solche überhaupt in Frage»30. Weder die
apologetische, noch die liberale Theologie kann vor dem harten Richter
bestehen. Gerade den asketischen, weltverneinenden Grundtenor des
Urchristentums hätten die liberalen Theologen vollständig vergessen - was Wunder,
dass unter solchen Vorzeichen Straussens «Bekenntniss» (so nennt der sein
Werk im Untertitel) zu einem flachen, genussüchtigen Fortschrittsglauben
dem Verdikt der Imponderabilität verfällt. Der kritische Ansatz, als dessen

Vorkämpfer sich Strauss mit seinem Leben Jesu einst frühen Ruhm verdient
hatte, werde durch das späte Machwerk verraten.

Augustin eignet sich als Exempel für eine adäquatere theologische
Behandlung der Belange dieser Welt (vgl. auch ChT2, S. 90). Strauss hatte die
Kultur im weiten Sinne zur Religion stilisieren wollen, anstatt Sonntagsgottesdienst

und Bibellektüre den Konsum von klassischer Kunst empfohlen;
somit vermengt, was unvereinbar sein soll. Falls sich die Fürsprecher einer
Religion schon eine Meinung über Weltdinge anmassten, sogar glaubten, diese
müsste kundgetan werden, dann sollte, so Overbecks Meinung, diese kundzutuende

Ansicht gefälligst das Niveau von Augustins Gottesstaat erreichen.
Dabei erkenne Strauss gar nicht, wie sehr seine Ideologie vom der christlichen

Überlieferung abhänge. Klar erschliesst der Zusammenhang, weshalb
Overbeck ausgerechnet Augustin als Zeugen aufruft: Auf der einen Seite sind
seine Kapitel über die civitas terrena eine für das Christentum wegweisende
Auseinandersetzung mit der profanen Welt; auf der andern Seite glänzt das

Werk De civitate dei als eine der erhabensten Kulturleistungen des Christentums.

Das Strauss'sche Buch schaut daneben armselig drein. Taktisch
geschickt ist die Opposition, in die es Overbeck zu De civitate Dei stellt, zweifellos.

Im ersten Kapitel der Christlichkeit, wo das «Verhältniss der Theologie
zum Christenthum überhaupt» behandelt wird, übergeht der Haupttext Au-

28 Eine ausgezeichnete Analyse von Overbecks «Christlichkeit» bei Nikiaus Peter, Im
Schatten der Modernität. Franz Overbecks Weg zur «Christlichkeit unserer heutigen
Theologie», Stuttgart / Weimar 1992, die u. a. auf die Affinität Overbecks für Nietzsches
Mythostheorie eingeht (dazu kritisch Sommer [Anm. 17], S. 86f.).

2lJ So widmete Nietzsche Overbecks Exemplar der beiden zusammengebundenen
Schriften (ChT2, S. 18).

30 ChT2, S. 35.



134 Andreas Urs Sommer

gustin, obschon Overbeck hier die wichtigsten Stationen der Theologie in
ihrer Beziehung zur Religion skizziert. Jedoch taucht der Kirchenvater in einer
für die 2. Auflage von 1903 eingefügten Fussnote auf, und zwar anlässlich der
«Illusion» einer rein apologetischen Theologie, die in der Spätantike mit dem
Verfall der Wissenschaften zusammengehangen habe. Eine friedliche Koexistenz

von reiner Apologetik, die nur Ungläubige mit rationalen Mitteln zu
überzeugen hätte, und vom durch Wissenschaft unangetasteten Leben der
Gemeinde, schien damals möglich. In seiner Anmerkung macht Overbeck
zum wiederholten Male darauf aufmerksam, dass er De doctrina Christiana
statt mit «Über die christliche Lehre» mit «Über die christliche Wissenschaft»
übersetzt haben will31.

Augustin hat es [sc. im Prolog zu De doctrina] zu entschuldigen, dass er den Versuch
einer wissenschaftlichen Anweisung zur Schriftauslegung unternimmt, und das Verständnis
der Schrift nicht der Inspirirung jedes Einzelnen durch Gott überlässt.32

Für Augustin ist die Unterordnung des Wissens unter den Glauben
selbstverständlich, so dass er jedwede Ansprüche der Wissenschaft erst noch
umständlich verteidigen muss.

III.

Overbecks Aufzeichnungen zu Augustin im Nachlass sind umfangreich:
Die 15 Blätter, die Bestandteil der als «Kirchenlexicon» abgetrennten Zettelkästen

sind33, gehören zu dem etwa 200 Blätter umfassenden Augustin-Kon-
volut der «Patristica»34. So sind die ersten beiden Seiten des Lemmas «Augustin

(Charakteristik) Allgemeines» bei den «Patristica» untergebracht, die

31 ChT2, S. 32. Overbeck verweist selber auf GK, S. 47, vgl. zusätzlich im NLO, A 247:

«Augustin (Lehre) / Wissenschaft und wissenschaftlicher Charakter», S. lf. (unten
abgedruckt) sowie A 175 «Augustinus, De doctrina Christiana» [1878/79?] S. 1 u. ö. Franz
Overbeck, Vorgeschichte und Jugend der mittelalterlichen Scholastik. Eine kirchenhistorische

Vorlesung aus dem Nachlass hrsg. von C.A. Bernoulli, Basel 1917 (zitiert als VJS), S.

13-15 verdeutlicht das Problem: Nicht eine Dogmatik, ein vollständiges, umfassendes

Lehrsystem habe Augustin mit dieser Schrift exponiert (was er dafür im «Enchiridion ad

Laurentium» getan habe), sondern Gedanken «Über die Bildung des christlichen Gelehrten»

(S.14f.). Der Nachlassverwalter und -herausgeber Bernoulli hat diesen Übersetzungsvorschlag

Overbecks in einem eigenen Vortrag unter dem Titel «Augustins Bedeutung für
die Gegenwart», den er am 12. Februar 1931 in Genf hielt, wieder aufgegriffen (im
unveröffentlichten Typoskript S. 11 - Nachlass Carl Albrecht Bernoulli, Universitätsbibliothek
Basel, B II 14 - zit. ABG). Stellenweise scheint Bernoulli die ihm vorliegenden Aufzeichnungen

Overbecks zu verwenden; sein Augustin-Porträt hat freilich eine wesentlich
konservativere Färbung als das seines «lieben Lehrer[s]» Overbeck (ABG, S. 17).

32 ChT2, S. 32.
33 NLO, A 217 (Ov ILS. 108).
34 NLO, A 247 (Ov II, S. 115).



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 135

folgenden zwei im «Kirchenlexicon». Bernoulli, der bei der Publikationsvorbereitung

seiner Nachlasskompilationen35 die von ihm durchgesehenen Blätter

mit einem entsprechenden Stempel versah, hat A 217 in Augenschein
genommen, A 247 aber offensichtlich kaum, obwohl dort z. B. gerade das wichtige

erste Blatt der allgemeinen Charakteristik zu finden ist (auf dem ein
solcher Stempel wie auf den meisten andern in A 247 fehlt). Das lässt darauf
schliessen, dass nicht der erste Nachlassverwalter, Bernoulli, sondern
Overbeck selbst die Trennung der beiden Konvolute vorgenommen hat. die
sie sachlich kaum begründbar ist.

Zu diesen Materialien kommen umfangreiche, z. T. bei der Seminar- oder
Vorlesungsvorbereitung zusammengestellte Hefte über einzelne Werke,
sowie beispielsweise eine Übersetzung von De civitate dei ins Deutsche. In den
Briefen Overbecks, die in OWN 8 publiziert werden, taucht Augustin hingegen

kaum auf, während Overbecks sonstiger Nachlass noch einige Perlen wie
die folgende bergen mag:

Orient und Occident. Im Orient haben wir Abendländer stets uns nur holen können,
was man zum Sterben, nicht was man zum Leben braucht. Weisheit, um uns endgültig in
Allem zurecht- und mit Allem abzufinden, ist noch heute dort zu holen; mit Religionen,
Lebensordnungen, Staatsverfassungen war es auch schon früher nur im Wahne der Fall, dass

wir schon so so weit wären wie der Orient. Darum kann er auch von uns nie etwas erhalten
und muss der Orient die Abendländer, die zu ihm kommen stets als Habenichtse, die nichts
mit sich bringen, betrachten, während, wer von uns als Pilger dahin auszieht, auf jeden Fall
etwas heimbringt, nur auch Gefahr läuft, wenn er falsch und seiner selbst unsicher gesucht
hat, mit vielen falschen Schätzen heimzukehren, mit denen er sein Leben nur verwirren
kann. Rufinus und Hieronymus sind Mustergestalten solcher abendländischen Bettelprinzen,

die zwar ohne Praetention ihre Fahrt antraten, aber die falschen Schätze, die sie
gesucht und zurückgebracht haben, zu Hause anzubringen wussten und wahre Rattenfänger
wurden. War doch selbst ein Augustin unter den gefangenen Ratten.3'1

Kaum dem Zufall dürfte es anzulasten sein, dass Overbeck seine
autobiographischen Hinterlassenschaften mehrfach als «Selbstbekenntnisse»
apostrophiert, weswegen sie, z. T. schon als Nachwort in der zweiten Auflage der
Christlichkeit enthalten, dann gesondert unter diesem Titel herausgebracht

33 U. a. Franz Overbeck, Christentum und Kultur. Gedanken und Anmerkungen zur
modernen Theologie, hrsg. von C. A. Bernoulli, Basel 1919 (analytische Neuausgabe in
OWN 6/1).

36 In: NLO, A 272: «Eigenes» (publiziert in: Ov II, S. 131). Zu Augustinus und Hieronymus

gibt es in NLO, A 247 lediglich zwei Blätter, wovon das eine den Streit über die
Bibelübersetzung resümiert («Augustin und Hieronymus. / Streit über die Bibelübersetzung»,

S. 1): Augustin wünscht die unbedingte Kanonizität der Septuaginta, Hieronymus
übersetzt aus dem hebräischen Urtext. Das zweite Blatt weist auf das Programm von 1877

hin («Augustin und Hieronymus / Streit über Gal. 2. 11 ff.», S. 1).



136 Andreas Urs Sommer

worden sind37. Jacob Taubes stellt am Ende des einführenden Essays zu seiner

Ausgabe den Konnex her:

Augustins <Bekenntnisse> beschreiben den Weg eines spätantiken heidnischen Rhetors
in die christliche Gemeinschaft, die sich anschickt, als Kirche die Geschichte der kommenden

Jahrhunderte zu bestimmen. Die <Selbstbekenntnisse> Overbecks beschreiben den
Weg eines spätchristlichen Professors der Theologie und Kirchengeschichte, als das
Christentum für eine kritische, oder, was dasselbe heisst, für eine profane Geschichtsschreibung
reif wurde, in ein Interim, darin die Fronten zwischen Glauben und Unglauben merkwürdig
sich verschlingen.38

Taubes suggeriert eine strukturelle Verwandtschaft zwischen Augustins
und Overbecks Vita. Allein, wir wissen von einer <Bekehrung zum Unglauben)

nach dem Vorbild von Augustins «Tolle-lege-Erlebnis» bei Overbeck
nichts; die Skepsis mochte bei ihm alleweil überwogen haben. Typisch ist
Overbecks eigener Umgang mit Augustins dramatischer Konversion zum
Glauben seiner Mutter Monnica, die dieser selber (im Gegensatz zu Luther
und zu Paulus) nicht als ein Neues, sondern als Rückkehr zum nährenden
Schoss gedeutet habe39:

Augustinus (Leben) / Bekehrung.

1. Die Darstellung der Confessionen verräth auch daran ihren rhetorischen Character,
dass sie zu schroff ist. So radical war der Übergang nicht. Das erkennt selbst Ad. Harnack
Augustins Confessionen. Giessen 1888 in seinem Panegyricus (S. 13f. 19f. 28f.).40

Überhaupt beschäftigt Overbeck Augustins rhetorisches Talent. Augustin
gestehe seine Schulung in diesen Dingen ein und «gelegentlich, dass sein

eigener Stil innerhalb bescheidener Grenzen nicht ohne rhetorische Praetenti-
on ist - er bemüht sich bisweilen um den rhythmischen Fall seiner Perioden;
doch mit frommer Bescheidenheit bekennt er zugleich, dass ihm an der heiligen

Schrift eben das am meisten gefalle, dass in dieser dgl. Künste äusserst
selten angewendet sind»41. Augustins Konzeption des Apostelstreites erhält
gleich mehrfach ein keinem andern Theologen verliehenes Prädikat:
Overbeck reflektiert sie als «poetische Erfindung»42, verzichtet aber gleichzeitig

auf ein Urteil über ihren «poetischen Werth». Ihr «rein poetischer und

37 Erstmals: Franz Overbeck, Selbstbekenntnisse, hrsg. und eingeleitet von Eberhard
Vischer, Basel 1941.

38 Jacob Taubes, Entzauberung der Theologie. Zu einem Porträt Overbecks, in: Franz
Overbeck, Selbstbekenntnisse. Mit einer Einleitung von Jacob Taubes, Frankfurt a. M.
1966, S. 7-27, S. 27. In Overbecks Text ist dies, wenn er z.B. S. 132 selbst von «Confessionen»

spricht, bereits angelegt.
39 Siehe «Augustin (Charakteristik) / Allgemeines.», S. 1, in: NLO, A 247 (unten

abgedruckt).
40 In: NLO, A 217.
41 «Augustin (Stil) Allgemeines», S. 1, in: NLO, A 247.
42 ASPP, S. 58.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 137

gänzlich unpaulinischer Character»43 behindere Augustins wirkliche
Annäherung ans Urchristliche; seine dichterische Gabe bringe zwar Ausgefallen-
heiten hervor, nicht aber Wahrheiten. Zugleich diagnostiziert Overbeck
Widersprüche:

Augustin (Characteristik) /Rhetorik [Anm.: Vgl. mein Programm Über die Auffassung
des Streites des Paulus mit Petrus u.s.w. Basel 1877. S. 70.]

1. Die Rhetorik des Augustin kehrt sich manchmal gegen ihn selbst und man darf ihm
auch wo er sich herabsetzt durchaus nicht aufs Wort glauben. Er spricht manchmal z. B. so
wie wenn [er] Griechisch so gut wie nicht verstünde und hat damit manchen seiner Leser
irregeführt, denn thatsächlich fehlt es ihm an Kenntniss des Griechischen keineswegs ganz
siehe Reuter Augustinische Studien S. 171ff44. - Wo Augustin sich herabsetzt wird es
gemeinhin die Rhetorik sein, die mit ihm durchgeht. Denn in Wahrheit fehlte es ihm durchaus
nicht an Selbstgefühl (siehe Reuter S. 181).45

Die von Overbeck zu diesem Lemma angemerkte Stelle im Rektoratsprogramm

erinnert in ihrem sprachphilosophischen Gestus an Nietzsches Über
Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, auf der metaphorischen Ebene

an die Geburt der Tragödie46:

Auch ist nicht zu vergessen, dass Aug. und Hieronymus über die Tugend der Wahrhaftigkeit

im Latein des 4. Jahrhunderts streiten, d. h. in einer Sprache, welche kaum minder
als die griechische die genannte Tugend selbst verloren hatte. Seit Jahrhunderten in allen
Künsten der Bildung gerecht gemacht und selbst um seine Unschuld gebracht, taugte dieses
Latein kaum noch als Schwert in der Hand eines Ritters der Wahrhaftigkeit. Je höher man
in der That von Augustins Gesinnung zu denken hat, um so weniger wird man diese
Beschaffenheit seiner Muttersprache bei der Leetüre seiner Schriften überhaupt übersehen
dürfen.47

Die Sprache, in der man die Debatten führt, hat sich im Laufe ihrer
Geschichte korrumpiert. Offenkundig reicht sie für eine objektive Darstellung
des Gemeinten nicht mehr aus. Die Metaphern sind so abgegriffen, dass man
entweder neue erfinden müsste48, oder sich in Schweigen zu hüllen hätte.

Augustin Charakteristik / Leidenschaftlichkeit

1. Selbst im Denken ist Augustin leidenschaftlich und die Worte genügen seinen Ge-

43 ASPP, S. 67.
44 Hermann Reuter, Augustinische Studien, Gotha 1887.
45 In: NLO, A 217.
46 Augustin als «Ritter der Wahrhaftigkeit» spielt offenbar an auf den Vergleich

Schopenhauers mit dem Recken auf Dürers Stich «Ritter, Tod und Teufel» in der Geburt der
Tragödie (vgl. auch Ernst Bertram, Nietzsche. Versuch einer Mythologie, Berlin fT922, S.

42-63). Diesen Hinweis verdanke ich Henning Ottmann, München. Siehe auch Overbecks
ersten Brief an Nietzsche vom 17. April 1871 (BNO, S. 3 KGB, II. Abt., Bd. 2, S. 357f.).

47 ASPP, S. 70.
48 Overbeck hat eine kleine Blütenlese bemerkenswerter Tropen aus Augustins Werken

angelegt: «Augustin (Stil) / Bilder», in: NLO, A 247.



138 Andreas Urs Sommer

danken lange nicht (Siehe de rudibus catech. § 3.)49

Diese Leidenschaftlichkeit zeichnet Augustins Denken und Handeln nach
Overbeck aus. Dass er nicht als originaler Denker herausrage, markiert
Overbeck an zentraler Stelle und ebenso, dass er seinem Willen nach
Glückseligkeit alle (Erkenntnis-) Interessen unterordne. Augustin, der Vater des

mittelalterlichen Christentums, beabsichtigte kaum, ein «neues Lebensprin-
cip» zu entwickeln:

Augustin (Charakteristik) / Allgemeines.

1. E. Feuerlein in Sybel's Historischer Zeitschrift Bd. XXII S. 271ff hebt das Weibliche
der ganzen Natur Augustins hervor. Er ist nicht in erster Linie als Denker zu schätzen (S.
272. 278f.) und seine Bekehrung sieht er selbst als «blosse Rückkehr zum mütterlichen
Schoos der Religion, den er eine Zeit lang verlassen hatte an» (S. 272, vgl. c. Acad. II, 2.

Sermo 51 bei Bindemann II, 18350). ganz anders als Paulus und Luther, welche den Durchbruch

der Wahrheit in ihnen «als einen Schritt vorwärts, als einen Bruch mit der ganzen
Vergangenheit» ansehen. Augustin ist ein neues Lebensprincip nicht aufgegangen, eigentlich

schöpferisch konnte der Mann nie werden, «dessen Wesen von Anfange an auf die
Hingebung angelegt war.» (S. 273). Aber um so grösser ist seine «Liebenswürdigkeit.» (S. 273f).

«Dieser Eine Mann mit dem brennenden und zur Ruhe gekommenen Herzen ist der
Typus der mittelalterlichen Christenheit. Sein zügelloses und zuletzt gezügeltes Tempara-
ment repräsentirt jenen wilden Volksgeist, der mit der Völkerwanderung sich erhebt und
seiner Zähmung durch die Kirche harrt, die ganze Hitze und Heftigkeit des Volksthums,
das 121 sich gleich ihm in der Versenkung ins Eine, Göttliche, in der religiösen Andacht
abkühlen soll.» (S. 300).

2. Sehr bezeichnend für das Temperament des Augustin und seine Ideale die Geständnisse

Confess. VI, 9, wie er voll Ekels über die Pein und Qual, in die ihn weltlicher Ehrgeiz
an dem Tage stürzte, da er vor dem Kaiser in einer Lobrede seine Rhetorenkunst glänzen
lassen sollte, einen trunkenen Bettler und seine Lustigkeit beneidete, der um wenig Geld
sich verschafft hatte was Augustin mit so viel Plage umsonst anstrebte. Freilich, bemerkte
Augustin, war die Freude des Bettlers nicht die wahre, aber ich suchte sie auf noch viel
falscheren Wegen. Rausch, betäubender Rausch, das ist es wonach Augustin trachtet und was
er in der Kirche findet. Und davon giebt uns auch das berühmte Gespräch mit Monnica eine
Vorstellung (Confess. IX, 10). Auch das ist Rausch, ungemein sublimirter freilich, aber
doch Rausch. - Ungeheueres Glücksbedürfniss der Grund von Augustins Wesen.

13/ 3. Le grand Frédéric, si sensé, si pratique, et qui ne se gênait pas, a parlé quelque part
de l'évêque d'Hippone comme d'un pitoyable raisonneur. Le fait est que saint Augustin est
l'homme qui suit en raisonnement la méthode la plus opposée à celle d'Aristote ou de
Descartes; il a perfectioné la méthode de raisonner par imagination, par réverbération, par
allitération. par assonance, par antithèse; ce très grand et très aimable rhétoricien et théologien,

si merveilleusement spirituel, a rendu la logique de surnaturel la plus spécieuse du
monde; il l'a proprement constituée; il a réponse à tout, explication pour tout; dans les
défilés d'où la raison pure et simple, d'où le bon sens pédestre ne se tirerait jamais, il passe par
dessus en métaphore: ses écrits sont un arsenal où, depuis, tous les orateurs et les raison-

49 In: NLO, A 247.
50 C. Bindemann. Der heilige Augustinus, 2. Bd., Leipzig 1855.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 139

neurs serrés sonst venus puiser et se fournir. - Avec un tel auteur, si on s'y enferme, la mine,
on le croira, est inépuisable. (Sainte Beuve Port-Royal. II, 384 4ème édit. Paris 187851).52

Augustin (Charakteristik) / Menschenliebe

1. Augustin ist von Herzen mittheilsam und voll Eifer den Menschen mit seinen Gaben
nützlich zu sein. «Alle Dinge, welche durch Mittheilung nicht abnehmen und welche man
wenn man sie besitzt nicht mittheilt, besitzt man nicht so wie man sie besitzen sollte.» (de
doctr. christ. 1.1. / Opp. III, 1, 20A53).

2. Augustin hat so gut wie nur ein Christ die Süssigkeit der Einkehr in sich selbst kennen
gelernt, bei der der Christ gar nicht mehr aus sich heraus will (intellectus delectat in penetra-
libus sincerissimis). Doch warnt er selbst davor sich solchem Hang zu überlassen und erinnert

daran, «wie die Liebe, je eifriger sie sich zu den kleinen Geistern herablässt, um so
gestärkter in ihr eigenes Innerstes zurückkehrt.» (de catechiz. rudib. § 15).

3. Es macht dem Augustin Bedenken, dass man keinen Menschen um seinetwillen (sondern

nur um Gotteswillen) lieben soll (de doctr. christ. I, 22, 20 Opp. III, I, 28). Er entschuldigt

es damit, dass man auch sich selbst nicht 121 um seiner selbst willen lieben soll (ebendas.
c. 21. p. 29A).54

Durch die mit intuitiver Genialität gewürzte Neigung zum Ekstatischen
hat sich Augustin die Fähigkeit zu fundamentaler Kritik verbaut, was
Overbeck etwa am Beispiel seiner Bibelexegesen belegen zu können meint55.

In der Perspektive auf die Bedürfnisse der eigenen Doktrin eingeengt, habe

er zu einer unbefangenen Auslegung der Heiligen Schriften niemals gelangen
können.

Augustin (Exegese) Allgemeines

1. Augustin's Genie war so angelegt, dass er gerade für die Exegese besonders
unbrauchbar war. Er war viel zu unkritisch, als dass sein Tiefsinn auch andern Objecten als
seinem eigenen System zu Gute gekommen wäre. - Daher denn z. B. solche arge
Verflachungen einzelner Stellen der paulinischen Briefe. Augustin ist der Urheber des tiefen
Missverständnisses, das lange Zeit auf Rom 7, 7ff gelastet hat. Auch er versteht Rom 8, 10

51 Verifiziert an der 3ème édition: Charles-Augustin de Sainte-Beuve, Port-Royal,
Tome deuxième, Paris 1867, S. 384, Anm. 1. Die Ausgaben sind seitenidentisch.

52 S. 1-2 in: NLO, A 247; S. 3 in: NLO A, 217. Karl Holl hat später Augustins «Gebundenheit

an das Glückseligkeitsverlangen und an den Lebenstrieb» scharf getadelt (Martin
Schmidt, Augustinismus in der Neuzeit, in: TRE, Bd. 4, S. 721-723, S. 723).

53 Overbeck zitiert nach der zweiten Maurinerausgabe der Opera omnia Augustini
Paris 1836-1839, die er selbst besass und die aus seiner Erbschaft im Antiquariat Braus-
Riggenbach, Erasmushaus Basel 1938 verkauft worden ist (Katalog 465: Theologie, Nr.
498). Auf das Titelblatt des ersten Bandes hat Overbeck dem Antiquariatskatalog zufolge
eine Abschrift von Paul de Lagardes Besprechung der Ausgabe exzerpiert. Zu Lagardes
und Overbecks Verhältnis siehe Franz Overbecks Briefwechsel mit Paul de Lagarde, hrsg.
von Nikiaus Peter und Andreas Urs Sommer, in: Zeitschrift für Neuere Theologiegeschichte,

3. Jg. (1996), Heft 1, S. 127-171, insbesondere Peters Einleitung; ferner Andreas
Urs Sommer, Zwischen Agitation, Religionsstiftung und «Hoher Politik». Friedrich Nietzsche

und Paul de Lagarde, in: Nietzscheforschung. Eine Jahresschrift. Bd. 4 (1997).
54 In: NLO, A 217.



140 Andreas Urs Sommer

to 8è otoga apapTiav56 vom natürlichen Tode, eine Exegese die so verbreitet sie ist, die
vollkommene Unfähigkeit sich in die Gedanken des Paulus zu versetzen voraussetzt, und die
Worte des Paulus die voll tiefen Sinnes in seinem System sind vollkommen trivialisirt.

2. So unschuldig auch ein Irrthum in der Auffassung einer Schriftstelle ist, der in ihr das

Liebesgebot findet, welches die Summe alles Schrift/2/verständnisses ist, so ist er doch nicht
unverbessert zu lassen. Es ist nicht gleichgültig, dass man auf einem Abwege zum Ziel
gelangt, und wer unbedenklich so thut und unbekümmert um die Correctheit seiner
Schriftauslegung ist läuft Gefahr sich mit ihr selbst zu verfeinden (de doctr. christ. I, 41. Opp. III,
I, 38f).

3. Augustin hält es für statthaft, dass eine Stelle mehrfachen Sinn haben und dass man
in solchen Fall auch auf die Ermittelung der Meinung des Verfasser's verzichten und sich
für einen anderen als von dieser Meinung gebotenen Sinn entscheiden dürfe. Nur soll man
dann stets die Bestätigung anderer Schriftstellen für sich haben. Man könnte zwar in dunklen

Stellen der Art mit blossen Vernunftgründen den ermittelten Sinn zu erhärten suchen.
Aber dieser Weg ist gefährlich: Im Allgemeinen soll man in controversen Fällen der Art auf
keinen Sinn gerathen, der nicht das Zeugniss anderer Stellen der Schrift für sich hat (de
doctr. ehr. III, 38. 39. Opp. III, I, 97f).

4. Über die Autorität der régula fidei bei der Auslegung siehe ebendas. III, 2ff.57

Bei Galater 2, 1 Iff. habe es Augustin, trotz aller Zugeständnisse an die
Harmonistik, immerhin zu einer gewissen Nähe an das Urchristentum ge-

55 Das von Overbeck manchmal verwendete Buch von Friedrich Böhringer, Die Kirche
Christi und ihre Zeugen oder die Kirchengeschichte in Biographieen, Bd. 11 Friedrich
und Paul Böhringer, Die Alte Kirche. Elfter Theil: Das vierte und fünfte Jahrhundert:
Aurelius Augustinus, Bischof von Hippo, I. Hälfte, Stuttgart21877, S. 412 ergötzt sich (mit
vielen andern Interpreten der Zeit) an Augustins Fähigkeiten vorbehaltloser: «Diesem
Herzen stand ein Geist zur Seite, der ihm in seiner Art ganz ebenbürtig war, der ebenso
scharf als tief, sich vor den spinösesten Untersuchungen nicht scheute, aber auch die letzten

Konsequenzen zu ziehen kein Bedenken trug.» Es erstaunt kaum, dass Overbeck in
seinem Handexemplar von ASPP (NLO, A 244) zu S. 5, Fussnote 3 bei der Aufzählung
der Autoren, die in der Behandlung des Streites zwischen Hieronymus und Augustinus
«sehr oberflächlich» verfahren seien, nachträglich ergänzt hat: «Diess auch im höchsten
Grade die wenigen Bemerkungen bei Böhringer Augustinus S. 141. 163f.»

56 Römer 8,10: «ei 5è Xpiaxôç èv ùglv, tô gèv atöga veicpôv ôià àgapTiav tô ôè 7iveûpa
Çcoq ôià 5iKaioat)vr|v.» Vgl. Franz Overbeck, èv ogoicogcm oapKÔç àpaprlaç Rom. 8,3. Offenes

Sendschreiben an Herrn Dr. Carl Holsten in Rostock, in: Zeitschrift für wissenschaftliche

Theologie, 12. Bd. (1869), S. 178-213 (in OWN 1).
57 In: NLO, A 217. Wie Richard Simon kritisiert Overbeck hier besonders die

Römerbriefauslegung (vgl. Kurt Flasch in: Augustinus von Hippo, Logik des Schreckens. De
diversis quaestionibus ad Simplicianum 12. Deutsche Erstübersetzung von Walter Schäfer.

Hrsg. und erklärt von Kurt Flasch, Mainz 1990, S. 263f.). Overbeck scheint «den Freimuth
und die sarkastische Kraft der Kritik Simon's» zu schätzen («Simon [Richard] / Leben», S.

1, in: NLO, A 237). Anderswo schreibt Overbeck: «Unter allem was von Paulus in der
alten Kirche nicht verstanden worden, ist freilich Rom. c. 9-11 vielleicht das unverstandenste

gewesen.» Franz Overbeck, Über das Verhältniss Justins des Märtyrers zur Apostelgeschichte,

in: Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 15. Jg. (1872), S. 305-349, S. 341,
Anm. 49. Augustin entwickelt seine neue «Logik des Schreckens» in «Ad Simplicianum» I,
2 erstmals anhand des 9. Römerbriefkapitels.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 141

bracht, nicht ohne sich jedoch - dichterisch entrückt - gleich wieder davon zu
entfernen.

Das rauschgierige Wesen Augustins ergänzt - man ist zu sagen geneigt:
komplementär - die «Hochschätzung» der Askese58. Doch ist Augustin bei
Overbeck in dieser Hinsicht kein Zelot, denn er betont, dass die Gesinnung
und nicht übertriebene Kasteiung das Entscheidende sei:

Augustin (Lehre) / Askese. Hochschätzung

1. Auch Augustin ist nicht im Zweifel darüber dass der Asket in meliori gradu spiritua-
lis vitae est, nur betont er die Wesentlichkeit der Gesinnung und warnt vor Hochmuth, z.
B. von [sie] der Einbildung als ob ein asketisches Leben das einzige in der Schrift anerkannte

sei, wonach z. B. alles was die Schrift von der Liebe und Leitung der Gattin sage,
uneigentlich zu verstehen wäre. Die Schrift nimmt auf verschiedene Stände Rücksicht. In suo
quippe genere curandum est, quod ad melius genus non potest erigi (de doctr. christ. III, 25.

Opp. III, 1,59 BC).60

Augustin (Lehre) / Askese. Unterschiede

1. Die Askese ist falsch, die nach Vernichtung des Körpers trachtet und auf einem
eingebildeten, beim Menschen nie vorkommenden Hasse gegen den Körper beruhend diesen
als einen natürlichen Feind bekämpft. Die richtige Zähmung des Körpers durch Enthaltsamkeit

und Beschwerden hat nicht den Zweck den Körper zu beseitigen, sondern ihn zu
nothwendigen Werken bereit zu machen und dazu zu bändigen (de doctrina christ. 1,24. 25.

Opp. III, I, 30.).61

Der Körper solle nicht beseitigt, sondern domestiziert werden. Nirgends
ausser in der Kirche wird der Gegensatz von Unbändigkeit und Selbstverleugnung

überbrückt:

Augustin Lebensbetrachtung [Anm.: Vgl. «Augustin. Pessimismus.»]

1. Die irdische Welt ist für den Menschen nur zum Gebrauch, nicht zum Genuss da.
Denn seine Zwecke liegen darüber hinaus und sie darf ihm daher nur Mittel zu ihrer
Erreichung sein (de doctr. christ. I, 4, 4, Opp. III, I, 21sq).62

Spätestens mit Huizinga wird die «Spannung des Lebens» als Merkmal des

58 Vgl. in diesem Horizont Overbecks Beschäftigung mit dem Mönchtum als «eine[r]
Frucht des Kampfes der christlichen Kirche mit der antiken Cultur und hier ist denn auch
hauptsächlich zu suchen worin sein Unterschied vom Urchristenthum und seine tiefe
Verwandtschaft damit liegt». Franz Overbeck, Über die Anfänge des Mönchthums. Vorlesung
gehalten in der Rose [zu Jena] d. 6. Febr. 1867 NLO, A 77, S. 5. Der Mönchtumsvortrag
ist erstmals abgedruckt in: OWN 1, S. 1-37.

59 Die Seitenangabe fehlt.
60 In: NLO, A 247.
61 In: NLO, A 247.
62 In: NLO, A 247. Vgl. auch NLO, A 175 «Augustinus, De doctrina christiana» [1878/

79?], S. 9ff.



142 Andreas Urs Sommer

Mittelalters populär63, für das Augustin laut Overbeck den «Typus» vorformt.
Die Mittelalterlichkeit scheint in der Fähigkeit zur Hingabe und Weltentsagung,

dann in einer gewissen Kritiklosigkeit und sicheren Behäbigkeit des
Christentums zu liegen64. Augustins «System» wird für das mittelalterliche
Weltbild konstitutiv65. Ganz orthodox ist es freilich nicht:

Augustin Lehre /Allgemeines

1. Über die Orthodoxie Augustins siehe Feuerlein in Sybels Historischer Zeitschrift Bd.
XXII S. 301: So sehr sich Augustin in die Kirchenlehre eingelebt, so lässt es doch die
metaphysische Grundlage seiner Lehre bei ihm nur zu einer ihm eigentümlichen Orthodoxie
kommen. «Eine Prüfung der verschiedenen Centraidogmen bei Augustin ergiebt: bei seiner

Gottheit ein Nichteingehenwollen in Zeit und Geschichte, das unvereinbar ist mit den

Forderungen einer Offenbarungsreligion; bei seinem Christus ein Sichfernhalten von dem
eigentlichen Eintritt in das Leiden, das weit wegbleibt von der rechten Predigt vom
Gekreuzigten; bei seiner Erlösungslehre eine Oberflächlichkeit des Heilsprocesses, die weit
hinter der paulinischen Tiefe und hinter dem Ernst des protestantischen Gewissens zurückbleibt.»

-66

Augustins Entfernung von einer Antike auf idealer Höhe ihres Geistes
oder ihrer Bildung begegnet man mit der etwas ratlosen Abhilfe, ihm das
Etikett «Mittelalter» aufzukleben, weil sich dieses «Mittelalter» durch die explizite

Konversion vom Heidentum zum Christentum und die implizite Abhängigkeit

vom Antiken erst definiert. Das antike Wissenschaftsgefüge ist nach
Overbeck allerdings selbst schon in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten

zu blosser «Scholastik» degeneriert67. Overbeck statuiert ein Geschichtsbild

der unendlichen Abhängigkeiten:

«Das Mittelalter ist wohl ein Anfang und doch auch keiner. Es gibt überhaupt keine
Anschauung vom Anfang einer Geschichte, der nicht auf einem Trümmerfelde vor sich ginge.

[....] Überall ist dem was in der Geschichte aufkommt, schon etwas vorausgegangen.»68

63 Siehe Johan Huizinga, Herbst des Mittelalters. Studien über Lebens- und Geistesformen

des 14. und 15. Jahrhunderts in Frankreich und in den Niederlanden, hrsg. von Kurt
Köster, Stuttgart "1975, S. 1-35.

64 «Das Mittelalter kennt lange Zeit keine andere Sorge als die, was es an Theologie
überkommen, in der überkommenen Gestalt zu erhalten und weiter fortzupflanzen.»
(VJS, S. 4). Ernst Troeltsch kann sich in seiner Rezension von VJS «nur freuen, die Hauptthese

meines <Augustin> derart von Overbeck bestätigt zu sehen». Ernst Troeltsch,
Aufsätze zur Geistesgeschichte und Religionssoziologie, hrsg. von Hans Baron Gesammelte
Schriften, Bd. 4, Tübingen 1925, S. 734-736, S. 735.

65 Vgl. Bernoulli in seinem Vortrag: «Es ist eine Grundfrage der Kirchengeschichte, ob
die Religion des Christentums das Altertum überlebt hätte ohne das schriftstellerische
Werk Augustins, aus dessen breiter, das gesamte Menschenleben umfassender Gedankenwelt

die Scholastik des Mittelalters und damit überhaupt die Theologie als die geistige
Vertretung des Christentums in der irdischen Welt entstanden ist.» (ABG, S. 19).

66 In: NLO, A 247.
67 VJS, S. 2, 7f.
68 VJS, S. 5.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 143

Augustin bietet sich als Übergangsfigur in einer entsprechenden Schema-
tik nachgerade an, wuchs er doch mit <klassischer> Schulung in die konkrete
apologetische Abwehr des Heidentums hinein. Nicht im neuen Gnaden- und
Prädestinationsdenken (auf das Overbeck selten zu sprechen kommt), macht
Overbeck Augustins Mittelalterlichkeit dingfest69, sondern in seinem
Wissenschaftsbegriff, für den, De doctrina christiana gemäss, die Theologie als einzige

Disziplin Legitimität geniesst, und sich aller andern Wissenschaften nur
bedient - Theologie sei der einzige «Kanal», «durch welchen das Mittelalter
in den Besitz der antiken Wissenschaft trat»70. Auf Selbstständigkeit der
profanen Wissenschaften kann Augustin nicht mehr bauen. Dies dünkt
Overbeck, wie er in einer Anmerkung des folgenden Textes schreibt, ein
«Programm der Barbarei» zu sein - Augustin formuliert das, «worauf die
Theologie schliesslich immer geräth: dass ihre Wissenschaft überflüssig ist»:

Augustin (Lehre) / Wissenschaft und wissenschaftlicher Charakter

1. Serpentis sapientia decepti sumus, Dei stultitia liberamur (de doctr. ehr. II, 13, Opp.
III, I, 26B). Allein dieses Gerede von dei stultitia, die man der mundi sapientia entgegensetzt,

lässt sich bei Augustin nicht ernster nehmen als bei andern. Diese stultitia verwandelt
sich an der eben angeführten Stelle, wenn Augustin zeigt, wie Gott bei der Ausführung
seines Erlösungsrathschlusses wie ein geschickter Menschenarzt verfahren ist, in gemeinen
gesunden Menschenverstand.

2. Das Buch de doctr. christ., dessen Titel ganz absurd von der christlichen Lehre übersetzt

zu werden pflegt, giebt vielmehr die Grundzüge einer theologischen Methode und ist
überschrieben: von der christlichen Wissenschaft. Für Augustins Begriff von Wissenschaft
besonders wichtig der Abschnitt II, 27-61 von den Grenzen des Gebrauches, den der christliche

Theologe (als Schriftausleger) von der heidnischen Cultur machen darf. [Anm.: Vgl.
unter «Augustin (Lehre) Heidenthum Cultur.» S. 2f.] Dabei beschränkt Augustin das Interesse

der für den Christen überhaupt als zulässig zu betrachtenden Wissenschaften auf ihre
Bedeutung für die Auslegung der heiligen Schrift. Das geschieht insbesondere bei der
Astronomie, welche auch von allen astrologischen, auf einem für den Christen verbotenen
Wahn beruhenden Verirrungen (II, 32ff) abgesehen, so sichere und in gewisser Hinsicht
gewaltige 121 Resultate ihr auch möglich sind, für das Verständnis der Schrift fast ohne Bedeutung

und daher überhaupt gering zu achten isl (II, 46 p. 68 B-D.). II, 47 p. 68f. führt Augustin

auch gewisse Künste und Handwerke an, deren Kenntniss abgesehen vom Beruf, kein
anderes Interesse hat als ihre Dienlichkeit für das Schriftverständniss (p. 69A). Allgemein
spricht er sich aber in diesem Sinne zum Schluss II, 59 p. 74f aus indem er eine Art von
theologischer Encyclopädie wünscht, welche alles was den Schriftausleger aus den allgemeinen
Wissenschaften interessiren kann, zusammenstelle und damit den übrigen Christen die
Beschäftigung damit erspare (p. 75A). Was Ältere geleistet indem sie lexicalische Verzeichnisse

der fremden Namen in der Schrift verfertigten oder Eusebius indem er das für die
Schriftauslegung Wichtige aus der Geschichte zusammenstellte, das möchte Augustin auch
aus der Naturgeschichte und der Mathematik geleistet wissen, Hülfsbücher, welche die für
die Exegese wichtigen Eigenschaften der in der Schrift vorkommenden Naturgegenstände

69 So tut es Kurt Flasch, Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu
Macchiavelli, Stuttgart 1987, S. 27-43.

70VJS, S. 13.



144 Andreas Urs Sommer

oder Zahlen zusammenstellten (p. 75A.). Ob ein solches Werk auch aus der Dialektik möglich

wäre, bezweifelt Augustin (p. 75B). Auf jeden Fall steht das Wissen, das aus der Schrift
zu holen ist überschwänglich hoch über allem weltlichen. Gegen die Gefahren der weltlichen

Wissenschaften ist er in der Schrift geschützt, und alles Nützliche, was sie enthalten ist
auch in der Schrift zu 131 finden (II, 63 p. 78B) und ausserdem enthält sie was sonst nirgends
zu finden ist.

3. Alle ausserhalb der Kirche nach Augustin allein legitime und für die Zwecke der
Theologie allein brauchbare Wissenschaft ist rein descriptiver Art, d. h. giebt nur die That-
sachen und Gesetze wieder, die sie in der Welt der sinnlichen oder der inneren geistigen
Erfahrung von Gott geordnet und in die Dinge gelegt findet. (Was auf einem ganz illusorischen

Begriff von Wissenschaft beruht. Vgl. unter «Objectivität (Vermischtes)» S. I.71) So

die Geschichte, so die Naturwissenschaft, so die Logik, so die Astronomie und die Mathematik

(de doctr. ehr. II, 50 p. 70B vgl. II, 44 p. 67B. 45 p. 67C. 46 p. 68A. 56 p. 73C.) [Anm.:
Von diesen Wissenschaften sieht Augustin übrigens nur Geschichte und Naturgeschichte
(historia rerum), sowie Dialektik und Mathematik als für den Schriftausleger nützlich an (c.
58 p. 74C), Astronomie kaum (s. c. 46 p. 68B). Vgl. übrigens auch Über die Gewinnung der
Regeln der Rhetorik IV, 21 p. 124A.] Darauf beruht auch die Legitimität des Gebrauchs
dieser Wissenschaften durch die Christen. Ihr eigentlicher Eigenthümer ist Gott, die Heiden,

die dabei nichts erfunden und eingeführt, sondern nur was Gott in die Dinge gelegt zu
Tage gefördert haben, sind, wegen des Missbrauchs, den sie damit getrieben, nur die
unrechtmässigen Besitzer (ebendas. II, 60 p. 75 C. 76A). /4/

4. Die Logik (Dialektik) giebt Regeln an die Hand, mit deren Hülfe man in logisch cor-
recter Weise auch falsche Sätze deduciren kann. Darum ist sie eine Kunst, die man auch in
den Schulen (ausserhalb der Kirche) lernen kann. Erst die Schrift giebt aber den Maassstab
für die Wahrheit der Sätze, die man logisch begründet, (de doctr. christ. II, 49 Opp. III, I, P-

69sq). - Weil man aber auf logischem Wege auch Falsches deduciren kann, ist es Einbildung
zu meinen man sei mit der Kenntniss der Logik auch im Besitz der Wahrheit. Dagegen kann
man der Logik, wenn man die Wahrheit kennt, entrathen. Besser wissen, dass es eine
Auferstehung giebt als die Richtigkeit des Schlusses kennen, dass wenn es keine giebt auch
Christus nicht auferstanden ist (ebendas. II, 52 p. 71D). [Anm.: Das worauf die Theologie
schliesslich immer geräth: dass ihre Wissenschaft überflüssig ist. - Übrigens ist sich Augustin

über die Bedeutung der Dialektik für die Schriftsauslegung nicht ganz klar (ebendas.
II, 59 p. 75B). - Man kann übrigens sagen, dass der Abschnitt de doctr. ehr. II, 27-61 ein
Programm der Barbarei ist. Sie musste nothwendig daraus hervorgehen. Siehe besonders II,
59]

5. Das Ziel aller Wissenschaften schliesslich ein religiöses. Wer das verkennt bringt es

wohl zur Gelehrsamkeit, nie zur Weisheit (de doctr. christ. II, 57 p. 74 A.). 151

6. Dass Augustin nur mit einem gewissen Widerstreben seine Leser und die Christen
Tüberh.] noch überhaupt um Belehrung auf die weltliche Schule verweist zeigt sich auch de

doctr. ehr. III, 40. p. 98D. Sein Bestreben ist offenbar dahin gerichtet auch alle wissenschaftliche

Bildung, soweit sie noch für nothwendig erachtet wird, innerhalb der Kirche einzu-
schliessen, nur in kirchlicher Formung gelten zu lassen. - Doch verweist er den christlichen

71 Publiziert in OWN 5, S. 196f. Dort heisst es nach einem Zitat aus dem Vorwort zu
Goethes «Farbenlehre»: «Hiernach beruht es vollständig auf Illusion, wenn man von einer
wissenschaftlichen Darstellung der Dinge rein descriptiven Character fordert. Characteri-
stischer Weise thut es die Theologie, aus welchen Motiven wird aus Augustin de doctr.
christ. II klar.» (S. 197)



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 145

Lehrer zur Erwerbung gewisser, auch für die Vertretung der Kirche nützlichen Fertigkeiten
(z. B. der Beredtsamkeit) auf die weltliche Schule {de doctr. ehr. IV, 2f. / Opp. III p. 112A).
Die christliche Wahrheit kann gegen ihre Gegner nicht ohne Waffen bleiben. Als solche
kann ihr auch die Rhetorik dienen (ebendas. c. 3 p. 112A). - Indessen wird wiederholt
betont, man lerne mehr für die Beredtsamkeit durch Lesen und Hören guter rhetorischer Muster

als bei eigentlichen Lehrern der Rhetorik (IV, 4 p. 113D. c. 8 p. 116AB). Und zwar soll
er seine Muster unter christlichen Schriftstellern und Rednern suchen, unter denen hieran
kein Mangel sei (c. 8 p. 116B.C.).72

«Der Glaube der Christenheit zweifelte damals nicht in einer sterbenden
Welt zu leben und am wenigsten zweifelte Augustin daran. Nichts lag ihm ferner

wie für die Wissenschaft noch eine Zukunft zu erwarten.»73 Overbeck
lässt hier die eschatologischen Prämissen anklingen, unter denen Augustins
Weltdeutung steht, und die alles innerweltliche Handeln an endzeitlichen
Massstäben misst. Die Naherwartung ist für Overbeck zentrales Moment des

Urchristentums und der alten Kirche überhaupt:

Es war jedoch, 14/ für die ersten Christen an ein lang andauerndes Nebeneinanderexi-
stiren ihrer Gemeinschaft und der des Römischen Staates nicht zu denken. Denn es war bei
ihnen feste und allgemeine Erwartung, dass Christus, obzwar von der Erde geschieden,
bevor er sein Reich zu seiner vollen Herrlichkeit und Macht erhoben, doch in kürzester Zeit
vom Himmel her wiederkehren würde, dass mit seiner Wiederkehr die Gestalt dieser Welt
und mit ihr alle auf Erden bestehenden Staaten, vergehen, und die Alleinherrschaft Christi
inmitten der Schaar seiner Gläubigen beginnen würde. Erwartungen dieser Art mussten
natürlich die äusserste Gleichgültigkeit gegen die bestehenden politischen Einrichtungen
erzeugen, welche die Christen nur als Dinge betrachten konnten die sie nichts angingen,
und die ohne ihr Zuthun sehr bald zu existiren aufhören würden.74

Dass Overbeck seinen Studenten so ausführlich die Parusiehoffnung der
«ersten Christen» darlegt, macht deutlich, dass diese im Zeitalter des Staats-
kirchentums und der liberalen Theologie durchaus keine Selbstverständlichkeit

war. Demgegenüber fehlt es Augustin in Overbecks Lesart nicht an
einem Sensorium für weltlich-politische Belange, obwohl - und man hört
Overbecks Wohlwollen aus seinen Augustin-Paraphrasen heraus - Augustin
selber vor dem Staat (nicht jedoch vor der Kirche) auf das Wohl und die
Rechte des Individuums pocht. Ähnliches hatte Overbeck (im Verein mit
Nietzsche) gegen die von David Friedrich Strauss im Alzen und Neuen Glauben

beschworene deutsche Staatsreligion und den Kult um die mystisch
verbrämte kaiserliche Majestät eingewandt. Der Staat hat dem Menschen dienlich

zu sein, nicht die Menschen dem Staat. Zu Augustins ambivalenter
Einstellung dem weltlichen Staat und seinem konkreten Inbegriff, dem Römischen

Reich gegenüber - ist er dem überall wirksamen Streben nach Frieden,

72 S. 1-2 in: NLO, A 247; S. 3-5 in: NLO, A 217.
73VJS, S. 17.
74 NLO, A 116: Vorlesungen über Augustins de Civitate Dei [Torso einer nicht gehaltenen

Augustin-Vorlesung SS 1872; erhalten die einleitenden Passagen: «Stellung der alten
Kirche zum römischen Staate. 1. Bis Constantin.»], S. 3-4.



146 Andreas Urs Sommer

der gesellschaftlichen Ächtung der Schauspieler in Rom wie der alten Römertugend

im allgemeinen doch durchaus gewogen und kann sich einen Heiligen
als Kaiser vorstellen75 - hat sich Overbeck mehrfach geäussert:

Augustin (Lehre) / Staat Vermischtes

1. Überall tritt Augustin den Rechten der Politik gegenüber auf die Seite der Privatgefühle

des einzelnen. Vgl. seine Reflexion über Krieg zwischen Schwägern (de civ. dei III,
13.) [Anm.: Dgl. ist aber doch nicht blos Sentimentalität, sondern Rückblick auf ursprüngliche

Sitteneinfalt, wo allerdings Gefühle und Wohl des Einzelnen das erste ist, was durch
politischen Fortschritt verletzt wird.], seine Sympathie mit den Thränen der Schwester der
Horatier (de civ. dei III, 14). Dem Staat gegenüber vertritt Augustin die Privatgefühle, in
einer Weise, in welcher er sie jedenfalls der Kirche gegenüber nicht vertreten hätte. - Die
That des Brutus an seinen Söhnen kann Augustin nur als unseliges Verbrechen betrachten
(de civ. dei III, 16). - Sehr characteristisch auch die Entrüstung über das Voconische Gesetz
de civ. dei III, 21. - Bei der Kürze des Lebens des menschlichen Individuums kann es ihm
gleichgültig sein, ob nach seinem Tode sein Staat gross wird (de civ. dei. IV, 5). 121

2. Wenn schon die heidnischen Schriftsteller, die vom wahren Staate noch nichts wus-
sten, in dem ihren eine anständige Freiheit (honesta libertas) sich nicht denken konnten,
welche ihnen nicht die Aufdeckung der Schäden ihres Staates gestattet hätte, um wie viel
grösser muss die Freiheit des Christen dem Staate gegenüber sein (de civ. dei III, 17, l.).76

Unter einem andern Lemma:

5. Die Begriffe Volk, Reich, Provinz sind für Augustin hochtönende Worte. Das
Individuum ist das letzte Element des Staats, auf sein Glück kommt es an, es ist der letzte Maasstab

für das Urtheil über den Staat (de civ. dei IV, 3.). - Wie nur das massig begüterte
Individuum glücklich [ist], so auch der Staat, (de div. dei IV, 3) [Anm.: Unter welchen gewaltsamen

Krisen aber allein aus einem Haufen von Individuen ein populus entsteht überlegt
Augustin hier gar nicht.] Daher will auch Augustin einen irdischen Staat, aber ein regnum
bonorum (de civ. dei IV, 3).77

Den heidnischen Vorwurf, das Christentum und die Vernachlässigung der
alten Götter habe den Niedergang des Reiches herbeigeführt, weist Augustin
zurück78, erkennt indessen auf der andern Seite die problematische Situation
des Christen in der politischen Welt: «Die Christianisirung des weltlichen
Staats war die Vorbedingung, welche das Eingehen des Christen in den Staat

wenigstens zur leichten Sünde machte.»79 Sehr wohl geneigt zeigt sich Augustin,

die Relikte des antiken Bildungsguts, soweit von dämonischen Zutaten
gereinigt, für die Kirche zu beschlagnahmen80. Overbeck zählt die der (Exo-

75 Vgl. «Augustin (Lehre) / Staat, weltlicher» und «Augustin (Lehre). Positive Ansichten»,

ferner «Augustin Lehre / Staat. Römerreich. Positives», alle in: NLO, A 247.
76 In: NLO, A 247.
77 «Augustin (Lehre) / Staat. Negative Ansichten», in: NLO, A 247, S. 3.
78 Vgl. «Augustin Lehre / Staat. Römerreich. Positives» und «Augustin Lehre / Staat

und Kirche / Vortheil des Staates», beide in: NLO, A 247.
79 «Augustin (Lehre) / Staat christlicher.», S. 1, in: NLO, A 247.
80 Vgl. «Augustin Lehre / Heidenlhum. Allgemeines» und «Augustin (Lehre) / Heidenthum.

Cultur», beide in: NLO, A 247.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 147

dus-)Allegorese entstammenden Argumente Augustins für seine Fledderei
am antiken Bildungsgut und Ideenschatz auf, die in unheimlichem Konstrast
zu der von Overbeck ausführlich referierten Annahme Augustins von einer
«würdigen Bestattung» des alttestamentlichen Gesetzes durch die Apostel
stehen,81 und resümiert lakonisch: «man nimmt sich also davon gerade soviel
als man für seine Zwecke braucht»82. Mit allem, was im Geruch des
herkömmlichen Götterglaubens steht, geht Augustin erbarmungslos ins Gericht,
wofür ihm Overbeck attestiert: «Der Witz mit welchem auch Augustin die
heidnische Religion verfolgt ist lucianischer Gattung.»83

Unter Voraussetzung eines schwerwiegenden Primats der Theologie sind
Augustins Äusserungen zur klassischen Philosophie und auch sein eigenes
Gewicht als Philosoph abzuwägen. Was Nietzsche von der philosophischen
Bedeutsamkeit Augustins hält, schreibt er Overbeck aus Nizza am 31. März
1885:

Ich las jetzt, zur Erholung, die Confessionen des h. Augustin. mit grossem Bedauern,
dass Du nicht bei mir warst. Oh dieser alte Rhetor! Wie falsch und augenverdreherisch!
Wie habe ich gelacht! (zb. über den <Diebstahl> seiner Jugend, im Grunde eine Studenten-
Geschichte.) Welche psychologische Falschheit! (zb. als er vom Tode seines besten Freundes

redet, mit dem er Eine Seele gewesen sei <er habe sich entschlossen, weiter zu leben,
damit auf diese Weise sein Freund nicht ganz sterbe» So etwas ist ekelhaft verlogen.)
Philosophischer Werth gleich Null. Verpöbelter Piatonismus, das will sagen, eine Denkweise,
welche für die höchste seelische Aristokratie erfunden wurde, zurecht gemacht für
Sklaven-Naturen. Übrigens sieht man, bei diesem Buche, dem Christenthum in den Bauch: ich
stehe dabei mit der Neugierde eines radikalen Arztes und Physiologen. -84

Von der «Liebenswürdigkeit», die Overbeck bei aller Kritik an Augustin
im Auge behält, ist bei Nietzsche nichts mehr zu spüren. Trotzdem ist nicht
ganz klar, ob Nietzsche über die von der «psychologischen Falschheit» Augustins

verführten Leser lacht, weil er eine geheime Sympathie für den
verführerischen «alten Rhetor» empfindet, oder ob er lacht, weil er den Kirchenva-

81ASPP, S. 51 (nach Contra Faustum Manichaeum I und De mendacio c. 8).
82 «Augustin (Characteristisches)», S. 1, in: NLO, A 247.
83 «Augustin (Lehre) / Heidenthum. Götter. Allgemeines.», S. 1, in: NLO, A 247. Siehe

auch «Augustin (Lehre) / Heidenthum. Dämonen» und «Augustin (Lehre) / Heidenthum.
Religion und Moral», beide in: NLO, A 247.

84 BNO, S. 292 KSB, Bd. 7, S. 34. Eine Antwort Overbecks hierauf ist leider nicht
erhalten, vgl. «für die hohe Schätzung Plato's» bei Augustin «Augustin und Plato», S. 1, in:
NLO, A 247. In seinem Vortrag meint Bernoulli, Nietzsche hätte an Augustin als einem
geistesverwandten Vertreter des Elitarismus eigentlich Gefallen finden müssen: «Und
wenn die unnachsichtliche Prädestinationslehre des Bischofs von Hippo nur ganz wenige
Auserwählte für eine Erhebung in den Rang der Göttlichkeit für würdig erachtete, so
wäre es von Nietzsche gerecht gewesen, diese Kritik eines Geistesaristokraten an den Viel-
zuvielen und Halbundhalben nicht zu verkennen. Im Genuss unserer Schulung durch
Nietzsche müssen wir heute über Augustin etwa das folgende Urteil fällen. Augustin hat
den von Nietzsche entlarvten Herdentrieb der menschlichen Gesellschaft mit den Mit-
tel[n] christlicher Erkenntnis zu adeln versucht.» ABG, S. 17)



148 Andreas Urs Sommer

ter seinen eigenen Lügen aufsitzen sieht. Sind die Erkenntnisse der
Introspektion Augustins falsch, oder kaschiert er seine Falschheit, seine Absicht
zur Täuschung auf psychologisch geschickte Weise?

Seinem Gewährsmann Feuerlein folgend, veranschlagt Overbeck Augustins

Fähigkeit zum philosophischen Systembau nicht eben hoch. Diskursives
Denken oder die Überzeugung, im Suchen, nicht etwa im Finden läge die
Glückseligkeit, sei des Bischofs Sache nicht85. In seiner Erkenntnislehre
Feind der Akademischen Skepsis, weise Augustin die welterschütternde
Ansicht zurück, dass an der Wahrnehmungsfähigkeit des Menschen grundsätzlich

zu zweifeln sei. Schliesslich müsse ihn die damit auch gestellte Frage nach
der Wohlbeschaffenheit der Welt und der Güte Gottes auf die Seite eines fast
naiven Realismus ziehen86. Nichtsdestoweniger liessen manche Stelle in der
Beurteilung dieser Welt einen Pessimismus hervortreten, der laut Overbeck
an (den durch Nietzsches Vermittlung schätzen gelernten) Schopenhauer
gemahne:

3. de civ. dei XIX, 7: linguarum diversitas hominem aliénai ab homine Quando enim
quae sentiunt inter se communicare non possunt propter solam diversitatem linguae, nihil
prodest ad consociandos homines, tanta similitudo naturae, ita ul libentius homo sit cum
cane suo quam cum homine alieno. - Echt schopenhauerisch.87

Da die jenseitige theologische Wahrheit, nach der es Augustin verlangt,
für Overbeck nicht mehr als eine «vermeintliche» sein kann, wiegt die
Verwerfung eines auch Overbeck widerwärtigen, flachen Optimismus kaum auf,
dass bei Augustin jede immanente Wahrheitsfindung unter den Tisch falle:

Augustinus (Characteristik) / Rationalismus

1. Im Vorwort zu seinefr] de doctrina christ., in welcher Augustin eine Anweisung zur
Schriftauslegung giebt, warnt er vor dem Wahne, dass solche menschliche Anweisung
überflüssig und man von Gottes Eingebung Verständniss der Schrift zu erwarten habe. Auch
hier ist es übrigens weniger das reine Motiv des Rationalismus, welche Augustin vor
Geringschätzung menschlicher und natürlicher Unterweisung warnen lässt, als die Rücksicht
auf die Menschenliebe. Sie hätte keinen Raum wenn Menschen einander nichts sein könnten

(siehe besonders Prolog. § 6. Opp. III, 1,16B).

2. Mit den Worten «quidam dormitantes, ut ita dicam qui neque alto somno stultitiae
sapiebantur, nec in sapientiae lucem poterant vigilare» ist de doctr. ehr. III, 22 (Opp. III, I,
91A) ein gewisser flacher und vorlauter Rationalismus nicht unwitzig bezeichnet, doch
auch eine gewisse mittlere Denkart, mit getroffen, die allein den Dingen gerecht wird und
die Augustin, 121 der stets nach dem vermeintlichen Lichte höherer Weisheit trachtet, nur
allzu sehr geringschätzt.88

85 Siehe «Augustin Philosophie / Allgemeines», in: NLO, A 247.
86 Vgl. «Augustin Philosophie / Erkenntnisslehre» und «Augustin (Lehre) / Erkenntnisslehre»,

beide in: NLO, A 247.
87 «Augustin (Pessimismus)», S. 1, in: NLO, A 247.
88 In: NLO, A 247.



Augustinus bei Franz Overbeck. Ein Rekonstruktionsversuch 149

Dass Augustin seinem Gott Motive unterschiebt, die diesen moralisch
anrüchig erscheinen lassen - er gar von Eifersucht auf die an seiner Statt verehrten

Dämonen geplagt werden soll -, notiert sich Overbeck wahrscheinlich
nicht ohne Schadenfreude89. Dennoch muss Gottes Transzendenz eine absolute

sein, in «zeitlose[r] Kausalität» wirken90. Den manichäischen Dualismus
könne dieser Gottesbegriff höchstens bedingt überwinden, schliesst er doch
einfach das Böse mit ein, integriert es, zwar nicht ausdrücklich, aber der
Sache nach91. «Der Begriff des Bösen schwankt bei Augustin zwischen einer
rein negativen Bestimmung (blosse Privation des Guten) und einer positiven
(Corruption)»92. Overbecks spärliche Aufzeichnungen zur Prädestinationslehre

erschöpfen sich weitgehend in der von Alexander Schweizer aufgegriffenen

Frage nach Infra- oder Supralapsarismus bei Augustin93. Lebenspraktisch

haben für Overbeck selbst Suche und Sehnsucht nach einem transzendenten,

richtenden, verborgenen und gnädigen Gott keinen Sinn mehr.
In seiner Augustin-Deutung greift Overbeck vielerlei Ansätze zu einer

neuen Sichtung des Kirchenvaters bei seinen Zeitgenossen auf und verschärft
sie. Es stünde einer kritischen Augustinforschung unserer Tage gut an,
Overbeck ihrer Ahnengalerie zu assoziieren. Overbeck hegte nie die Absicht,
ein Porträt von Augustin zu entwerfen; seine Skizzen gehören zu jenem
verwirrenden Panorama, das den Arbeitstitel «Profane Kirchengeschichte»
erhielt. Jetzt aber, bei unserem Rekonstruktionsversuch von Overbecks Augu-
stinbild, sind einige Details ans Licht gekommen, die das grosse Ganze
vielleicht eher verdeckt als freigelegt hätte.

Aus dem umfangreichen, ungedruckten Nachlass Franz Overbecks in der Universitätsbibliothek

Basel [NLO] sind für diese Arbeit folgende Konvolute verwendet worden (Titel
nach Ov II). Den Verantwortlichen der Handschriflenabteilung der UB Basel danke ich an

89 Siehe oben «Augustin (Apologetik) / Weltregierung», S. 1.

'"'«Augustin Lehre / Gott. Transcendenz», S. 1, in: NLO, A 217.
91 Vgl. «Augustin Lehre / Gott. Allgemeines», in: NLO, A 247.
92 «Augustin (Lehrbegriff) / Böse (das)», S. 1, in: NLO, A 247. Overbeck bezieht sich

auf Alexander Schweizer, Die protestantischen Centraidogmen in ihrer Entwicklung
innerhalb der reformirten Kirche. Erste Hälfte. Das 16. Jahrhundert, Zürich 1854, S. 35,

wo S. 38 auch die Genese des «dunkle[n], verborgene[n] Wille[ns]» des Augustinischen
Gottes beschrieben wird. In Overbecks Handexemplar von Schweizers Schrift (im Besitze
des Verfassers), ist die Stelle S. 35 mit Bleistift am Rande angezeichnet, und S. 34 der Satz
unterstrichen: «Augustin hat den manichäischen Ausweg aufgegeben und dafür die
neuplatonische Idee ergriffen, <das Böse sei keine Substanz»»

91 Siehe «Augustin (Lehrbegriff) / Praedestination», S. 1, in: NLO, A 247. Wie schwer
sich ein gemässigter Katholizismus von jeher mit den Härten der Augustinischen Gnadenlehre

getan hat, beweist in einem historischen Aufriss der Geschichte dieser Doktrin,
welcher von Overbeck benutzt worden ist, Anton Koch, Die Auktorität des hl. Augustin in
der Lehre von der Gnade und Prädestination, in: Theologische Quartalsschrift, 73. Jg.
(1891), Heft 1, S. 95-136; Heft 2, S. 287-304; Heft 3, S. 455-487.



150 Andreas Urs Sommer

dieser Stelle herzlich für ihr Entgegenkommen und ihre freundliche Hilfe.

A 116: Vorlesungen über Augustins de Civitate Dei [Torso einer nicht gehaltenen Augu-
stin-Vorlesung SS 1872; erhalten die einleitenden Passagen: «Stellung der alten Kirche zum
römischen Staate. 1. Bis Constantin.»]

A 146: Augustin, Über den Gottesstaat [eine von Overbeck angefertigte, undatierte dt.

Übersetzung der Bücher I-V, VI-VII & XIX-XX mit einigen Anmerkungen von Overbeck

und C.A. Bernoulli]
A 173; Augustinus, De catechezandis rudibus [Exzerpte und Notizen 1876/77?]

A 174: Augustini de civitate Dei libri I-IV. [Inhaltsangaben der Bücher, einige Anmerkungen

von C.A. Bernoulli. Vor 1870?]

A 175: Augustinus, De doctrina Christiana [1878/79?]

A 176: Augustinus, Enchiridion ad Laurentium [Einleitendes. 1877/78?]

A 217: «Kirchenlexicon»: Antiochenische Schule bis Aymon [von den ca. 870 Blättern des

Konvoluts beschäftigen sich 15 mit Augustin, die zu jenen in A 247 gehören]

A 237: «Kirchenlexicon»: Septimius Severus bis Systeme [darin 4 Blätter zu Richard Simon]

A 247: Patristica: Augustinus [ca. 200 thematisch gegliederte Blätter zu Augustin von ca.

1870 bis 1905]

A 272: «Eigenes» [Heftumschlag mit 130 Blättern Aphorismen Overbecks]

A 334: «Accessionscatalog meiner Bibliothek.» [2210 Titel umfassendes Anschaffungsverzeichnis

der Overbeckschen Bibliothek]
A 335: «Meine Bibliothek.» [systematischer Katalog von Overbecks Bibliothek]
A 344: Handexemplar Overbecks seiner Schrift: Über die Auffassung des Streits des Paulus

mit Petrus in Antiochien (Gab, 2, Iff.) bei den Kirchenväter, Basel 1877.

Aus dem Nachlass von Carl Albrecht Bernoulli in der Universitätsbibliothek Basel:
B II 14: «Augustins Bedeutung für die Gegenwart». Typoskript eines Vortrages, gehalten
am 12. Februar 1931 in Genf (zit. ABG).

Andreas Urs Sommer, Basel


	Augustinus bei Franz Overbeck : ein Rekonstruktionsversuch

