Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 54 (1998)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Gunild Brunert, Psalm 102 im Kontext des Vierten Psalmenbuches, Stuttgarter Biblische
Beitrige 30, Verlag Katholisches Bibelwerk GmbH Stuttgart 1996. 328 S., DM 79/SFr 75,
ISBN 3-460-00301-4.

Bei der vorliegenden Arbeit handelt es sich um eine von E. Zenger betreute Dissertation,
die im WS 1994/95 von der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitit Miinster (D)
angenommen wurde. Sie enthilt drei Hauptteile: 1. eine Auslegungs- und Forschungsge-
schichte zu Ps 102 (Frithjudentum, Neues Testament, Alte Kirche, Mittelalter, Reformati-
on, historisch-kritische Exegese); 2. eine textinterne Analyse von Ps 102 (mit den Analyse-
Schritten: Textkritik, Poetik, Literarkritik, Form- und Gattungskritik, Traditionskritik); 3.
eine «holistische» Analyse, die der Verortung des Psalms im Psalmenbuch IV und dessen
theologischer Aussage als Makrotext dient.

Ein besonderer Umstand liegt darin, dass Ps 102 in jiingerer Zeit nicht nur mehrere Ein-
zeluntersuchungen ausgeldst hat, sondern einige Jahre zuvor zu eben diesem Psalm bereits
eine umfangreiche Monographie publiziert wurde (Ch. Briining, Mitten im Leben vom Tod
umfangen. Ps 102 als Vergénglichkeitsklage und Vertrauenslied, BBB 84, Frankfurt a.M.
1992). Dies fithrt aus verstédndlichen Griinden dazu, dass Brunert namentlich in ihrem zwei-
ten Hauptteil Briinings Studie voraussetzt bzw. sich mit ihr auseinandersetzt, so dass auch
dem Leser anzuraten ist, beide Monographien zu Ps 102 «parallel» zu lesen, um so die Dis-
kussion besser nachvollziehen zu konnen.

Der breit angelegte erste Teil der Auslegungsgeschichte (die LXX als «Auslegungstext»
fehlt allerdings) macht die durch die mehrschichtige Psalmkomposition mitbestimmte Di-
vergenz der Deutungen erklirlich und weist zugleich auf, welche Fragen anstehen und ei-
nes besonderen Augenmerks bediirfen. Beim zweiten Hauptteil, der textinternen Analyse,
fehlt mir eine die exegetischen Entscheidungen biindelnde Ubersetzung des Psalms. Wohl-
tuend fillt auf, dass die Exegetin nach der Textkritik zun4dchst im Rahmen einer «poetolo-
gischen Analyse» die vorliegende sprachliche Gestaltung sorgféltig «abhorcht», bevor sie
literar- oder redaktionskritische Schliisse zieht. Thr Schwerpunkt liegt dabei «auf der mor-
phosyntaktischen und semantischen Gestaltung sowie auf dem Einsatz von Wort- und Ge-
dankenfiguren» (105). Rhythmische, lautliche und strophische Phinomene bleiben dage-
gen weithin unberiicksichtigt. Nach Brunert ist Ps 102 insgesamt sorgfiltig stilisiert, bewusst
strukturiert und weist hohe literarische Qualititen auf. Diese Ergebnisse engen zwar den
Radius literarkritischer Optionen ein, schliessen nach Brunert allerdings eine literarische
Schichtung nicht aus. In der kontrovers gefiihrten Debatte um Einheitlichkeit oder Mehr-
schichtigkeit des Psalms vertritt Brunert ein Fortschreibungsmodell, das von einem Grund-
psalm ausgeht (im wesentlichen V. 4-12.25b-28), der spiter — in Anlehnung an die Theolo-
giec DtJes — durch die V. 14-23.29 ergéinzt wurde (dazu kommen noch kleinere Modifikatio-
nen). Formkritisch gesehen handelt es sich beim Grundpsalm um eine individuelle Klage
(besser: «individuelles Bittgebet»), der redaktionell um die Zion-Thematik erweitert, in ei-
nen kollektiven Horizont gestellt und zum vorliegenden Ps 102 als Gebetstext gestaltet
wurde. Die Postulierung eines Kompositionsmodells scheint bei diesem komplexen Psalm
unumgénglich. Ob dabei eine Interpretation, die Ps 102 einer einzigen Hand zuschreibt
(Briining), oder eine, die zwei Entstehungsphasen annimmt (Brunert), im Recht ist, scheint
mir allerdings auch nach der vorliegenden Studie nicht entschieden.

Besonders interessant zu lesen ist der dritte Hauptteil, bei der der Autorin zwar erste
Studien zur Gestaltung und Theologie des vierten Psalmenbuches vorlagen (die Monogra-
phie von K. Koenen, Jahwe wird kommen, zu herrschen tiber die Erde. Ps 90-110, BBB 101,
Weinheim 1995, war ihr noch nicht bekannt), sie aber auch Neuland beschritt. Die Ergeb-



84 Rezensionen

nisse sind u.a. folgende: Das Psalmenbuch IV bildet ein redaktionell gebildeter Makrotext,
dessen weitgehende Verschliisselung nur durch eingehende Meditation (Lohfink) im Sinne
einer individuellen Sinnanreicherung entcodiert werden kann. Seine theologische Interpre-
tationsfolie bildet Ps 89 als Abschluss der ersten drei Psalmenbiicher (Ps 2-89). Das vierte
Psalmenbuch (Ps 90-106) will eine Hoffnungsvision entfachen und kniipft dabei an die bei-
den grossen Griindungsgestalten Mose und David (neu zu erwartender Heilskonig) an. Im
vierten Psalmenbuch als «L.ebens- und Gebetsschule in einem» kommt Psalm 102 insofern
eine wichtige Funktion zu, als er eine die Teiltexte (Ps 90-92; 93-100; 101-104; 105f.) inte-
grierende Funktion innerhalb des Psalmenbuches IV innehat. Im Blick auf diesen Kontext
ergeben sich fiir Brunert auch Hinweise, die Fortschreibung des Grundpsalms und damit
die Endgestalt von Ps 102 mit der Endredaktion des vierten Psalmenbuches in Zusammen-
hang zu bringen und in der ersten Hilfte des 3. Jh.s v. Chr. anzusetzen.

Diese nicht nur exegetisch, sondern auch methodisch interessante Studie wird beschlos-
sen durch ein zusammenfassendes Kapitel «Ergebnisse und Auswertung» sowie eine Bi-
bliographie. Register sind der Arbeit leider nicht beigegeben. Orthographische Fehler (v.a.
Trennfehler) habe ich auf den Seiten 20, 29, 77, 238, 278 und 300 gefunden; dazu kommt in
der Bibliographie die (mehrfache) irrtiimliche Auffithrung von J.Clinton McCann unter
dessen Vornamen. Mit den beiden sich ergidnzenden Monographien von Briining und Bru-
nert zum 102. Psalm liegen zum Verstindnis dieses nicht leichten Psalms nun zwei grindli-
che Studien vor.

Beat Weber, Linden

Hans Hauzenberger, Basel und die Bibel. Die Bibel als Quelle 6kumenischer, missionari-
scher, sozialer und pddagogischer Impulse in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts. Ju-
biliumsschrift der Basler Bibelgesellschaft, Basel 1996 (174. Neujahrsblatt. Herausgege-
ben von der Gesellschaft fiir das Gute und Gemeinniitzige). 260 S., Fr. 30/DM 34.50.
ISBN 3-7190-1429-0.

Im 19. Jahrhundert nannte man Basel hidufig das «fromme Basel». Der Basler Pietismus
war iiber Stadt- und Landesgrenzen hinaus zu einem Begriff geworden. Dabei war das
Schlagwort «frommes Basel» keinesfalls nur positiv behaftet, es 16ste bei Andersgesinnten
Widerspruch und Spott aus. Liberal denkende Auswirtige etwa liberlegten, ob sie ihre Kin-
der guten Gewissens in eine der weiterfithrenden Basler Schulen schicken konnten. Neben
dem vorwurfsvollen und distanzierenden Gebrauch wurde die Bezeichnung «frommes Ba-
sel» in pietistischen Kreisen indes zu einer Art Giitesiegel, als Ausdruck fiir ein lebendiges
Zentrum der sogenannten Reich-Gottes-Werke, die vor allem aus der Deutschen Christen-
tumsgesellschaft hervorgegangen waren. In zahlreichen Gesellschaften, Vereinen und
Initiativen der Erweckungsbewegung versuchte man, den christlichen Glauben in diakoni-
scher, missionarischer oder padagogischer Hinsicht praktisch werden zu lassen. So entstan-
den neben Werken der dusseren und inneren Mission pddagogische Einrichtungen (Beug-
gen z.B.), Traktatgesellschaften und die Basler Bibelgesellschaft.

Gegenwiirtig erfreut sich das «fromme Basel» eines regen Interesses von Seiten der all-
gemein- und kirchenhistorischen Erforschung. Neben universitidren Lehrveranstaltungen
entstand vor wenigen Jahren eine Basler Arbeitsgruppe, die sich mit der Geschichte des
«frommen Basel» im 19. Jahrhundert beschiftigt. Im Kontext dieser Bemiithungen ist von
dem Basler methodistischen Pfarrer Hans Hauzenberger eine Jubildumsschrift verfasst
worden, die anschaulich in die vielschichtige Geschichte des «frommen Basel» im 19. Jahr-
hundert einfiihrt.

1804 wurden Impulse aus London in die Tat umgesetzt und in Niirnberg und Basel zu-
gleich eine Bibelgesellschaft unter dem Namen «Decutsche Bibelgesellschaft» gegriindet.
Deren Ziel war es , die Bibel in grosseren Mengen unter dem Volk zu verteilen. Als sich die



Rezensionen 85

Niirnberger vergebens um die Herausgabe einer eigenen Bibelausgabe bemiihten, zeichne-
te sich fiir die Basler eine neue Aufgabe ab, die sie erwartungsvoll iibernahmen. 1807 er-
schien die erste Auflage des Neuen Testamentes, im November 1809 konnte die erste Bas-
ler Vollbibel vorgelegt werden. Diese wurde bis 1895 in verschiedenen Ausgaben publi-
ziert.

Der Vf. beschreibt im ersten Kapitel die Stadtgeschichte Basels von 1780-1867 und un-
tersucht dabei die politische Historie, das Bildungswesen, die Entwicklung der Kirchen,
fragt nach den Juden in Basel und gibt Informationen tiber den Basler Buchdruck. Im zwei-
ten Kapitel «Das «romme Basel>» fiillt der Vf. diesen Begriff, indem er die Christentums-
gesellschaft und die Bibelgesellschaft vorstellt. Das dritte Kapitel widmet sich der «6kume-
nischen Dimension» der Bibelgesellschaft und beschreibt die Verbreitung in verschiedenen
europdischen Liandern. Dabei tritt auch ausfiihrlich die rémisch-katholische Kirche und die
katholische Erweckungsbewegung in den Blick. In den beiden letzten Kapiteln wendet sich
H. den missionarischen sowie den sozialen und padagogischen Impulsen zu. Hier kommen
die verschiedenen Traktat- und Missionsgesellschaften, die Herausforderungen der «Sozia-
len Frage», das Erzichungswesen und Vereine mit sozialer Zielsetzung in den Blick.

Diese knappe Inhaltsiibersicht zeigt, dass in der Jubildumsschrift der Bogen weiter ge-
spannt wird, als es der Titel des Buches erwarten ldsst. H. stellt nicht nur die Geschichte der
Bibelgesellschaft vor, sondern bietet eine gut lesbare und informative Gesamtschau auf die
Situation des «frommen Basel» in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts. Da die Bibelge-
sellschaft und ihre Anliegen in diesen grosseren Kontext gehoren, ist diese Darstellung
durchaus einsichtig. Ferner entspricht diese breite Ausfithrung der Vorgabe des Vorstan-
des der Basler Bibelgesellschaft, «einen Beitrag zur Erforschung der gerade auch in der
Basler Kirchengeschichte besonders ereignisreichen ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhun-
derts zu leisten» (12). Doch bringt diese weite Perspektive auch gewisse Probleme mit sich.
Ich will ein Beispiel nennen: Der Abschnitt «Die Basler Bibel» ist m. E. etwas zu kurz und
zu oberflidchlich geraten. Der Vf. nennt zwar einige der Probleme, die bei der Drucklegung
der «Basler Bibel» anstanden, doch leider unterlisst er es, die Problemlosungen zu eror-
tern. Hier wiren — wie an anderen Stellen auch — detaillierte und weiterfithrende Informa-
tionen wiinschenswert. Dieses Defizit hingt wohl mit der traditionellen methodischen Vor-
gehensweise zusammen: Fragestellungen aus dem Bereich der Sozial-, Frommigkeits- und
Mentalititsgeschichte wurden kaum rezipiert.

Doch wollen diese kritischen Bemerkungen nicht den Wert des erhellenden und allge-
meinverstindlichen Buches schmilern. Wer sich mit der Basler Kirchengeschichte im frii-
hen 19. Jahrhundert sowie mit der Erweckungsbewegung und ihrer Reich-Gottes-Werke
beschiftigen will, dem sei das mit zahlreichen schonen Abbildungen ausgestattete Buch
empfohlen.

Thomas K. Kuhn, Basel

Friedrich-Martin Balzer/Gert Wendelborn, «Wir sind keine stummen Hunde» (Jesaja 56,
10). Heinz Kappes (1893-1988). Christ und Sozialist in der Weimarer Republik, Pahl Ru-
genstein Nachfolger, Bonn 1994. 254 S.,29.90 DM., ISBN 3-89144-197-5.

Anlésslich des 100. Geburtstages mochte der vorliegende Band an den deutschen religio-
sen Sozialisten Heinz Kappes (1893-1988) erinnern, in dem zwei Aufsitze und einundzwan-
zig Texte von Kappes (152-251) abgedruckt wurden. F.-M. Balzer, der bisher einige Arbei-
ten iiber den badischen religidsen Sozialisten Erwin Eckert verotfentlichte, vergleicht des-
sen Lebensweg mit dem von Kappes (10-35). Der ehemalige Rostocker Kirchenhistoriker
Gert Wendelborn beschreibt Kappes> Ringen «um die Verwirklichung des Reiches Gottes
auf Erden» (36-151). Das Buch wird abgeschlossen durch bibliographische Angaben, einige
Abbildungen und eine Kurzbiographie.



86 Rezensionen

Kappes, der aus einem deutsch-nationalen Pfarrhaus stammte und in Tiibingen, Berlin
und Heidelberg Theologie studierte, kehrte hochdekoriert und schwer verletzt aus dem er-
sten Weltkrieg zuriick. Seine Kriegserfahrungen sollten sein theologisches Denken
massgeblich prigen. 1919 legte er das zweite theologische Examen ab, wurde ein Jahr spé-
ter Vikar in Mannheim und tibernahm 1923 das Karlsruher Jugendpfarramt. 1924 trat er
der SPD bei, war von 1926-1933 religios-soziales Mitglied der badischen Landessynode und
wirkte als einer der fithrenden Repriasentanten des «Bundes der religitsen Sozialisten» in
Deutschland. Kappes wandte sich von einem religios-sozialen Standpunkt aus immer vehe-
menter gegen das nationalsozialistische Christentum. Als Eckert 1931 aus dem badischen
Kirchendienst entlassen werden sollte, solidarisierte sich Kappes mit ihm und veroffentlich-
te einen Artikel «Wir sind keine stummen Hunde» im sozialdemokratischen «Volks-
freund». Im August 1933 wurde Kappes selber verhaftet und im Dezember des Jahres
zwangspensioniert. Nachdem er aus Baden ausgewiesen und iiber ihn ein Berufsverbot ver-
hidngt worden war, wanderte Kappes nach Palistina aus, wo er als Quiiker fiir die Verstin-
digung zwischen Arabern und Juden wirkte. 1948 kehrte Kappes nach Karlsruhe zuriick,
wurde wieder als Pfarrkandidat aufgenommen und von der Badischen Landeskirche reha-
bilitiert. Er setzte sich in den Nachkriegsjahren fiir den christlich-jiidischen Dialog ein und
war bis 1956 Geschiftsfithrer der Gesellschaft fiir Christlich-jiidische Zusammenarbeit in
Karlsruhe. Seit 1952 arbeitete Kappes wieder als Gemeindepfarrer und iibernahm einen
Lehrauftrag am Diakoniewissenschaftlichen Institut der Universitat Heidelberg. Am «Tag
der Arbeit» 1988 verstarb er in Stuttgart.

Theologisch war Kappes stark von Christoph Blumhardt und von Leonhard Ragaz ge-
priagt worden. Letzteren besuchte er auch hidufiger in Ziirich und las dessen «Neue Wege».
1938 schrieb Kappes riickblickend und dankbar an den theologischen Lehrer: «Sie durften
den Glauben an das Reich Gottes nicht untergehen lassen in kimpferischen Aktivismus.
Sie blieben das Gewissen und der Seelsorger der Bewegung...» (246).

Der Sammelband bietet zahlreiche Informationen zur Geschichte des religiosen Sozialis-
mus und zeichnet erstmalig ausfithrlich Leben und Denken von Kappes nach.

Thomas K. Kuhn, Basel

Rainer Ebeling, Dietrich Bonhoeffers Ringen um die Kirche. Eine Ekklesiologie im Kontext
freikirchlicher Theologie, Brunnen Verlag, Giessen und Basel 1996. XVI + 422 S., ISBN
3-7655-9417-2.

Auf die Bedeutung des ekklesiologischen Vermichtnisses Dietrich Bonhoeffers und die
von ihm ausgehenden Anregungen fiir den Diskurs iiber die Gestalt der Kirche am Ende
des 20. Jahrhunderts ist in der Vergangenheit immer wieder aufmerksam gemacht worden.
So hat etwa in jiingster Zeit Joachim von Soosten in ciner systematischen Untersuchung
Bonhoeffers Kirchenverstindnis in dessen Frithwerk «Sanctorum Communio» ausfiihrlich
beschrieben und interpretiert. Die vorliegende Monographie von Rainer Ebeling nihert
sich Bonhoeffer von einem etwas anderen Blickwinkel. Den Verf., vormals Prediger einer
evangelischen Freikirche und seit einigen Jahren nun Pfarrer einer reformierten Kirchge-
meinde in St. Gallen, bewegt die Frage nach Ort und Gestalt der Kirche in der modernen
Gesellschaft. Seine biographischen Erfahrungen mit unterschiedlichen Formen von Kirche
lassen ihn dabei einen Zugang zur Auseinandersetzung mit Bonhoeffer wihlen, der deut-
lich die Biographie des Verf.s widerspiegelt.

Ebeling geht in seiner Arbeit den freikirchlichen Spuren und Elementen in der Theolo-
gie Bonhoeffers nach und sucht dessen Ekklesiologie als jenseits der Alternative zwischen
Volkskirche und Freikirche darzustellen. Das Verfahren, das hierbei zur Darstellung des
Stoffes gewihlt wird, ist ungewdhnlich. Der Verf. geht in drei konzentrischen Kreisen vor,
in deren innerstem Kreis Bonhoeffers Lehre von der Kirche und ihre Beziehung zu frei-



Rezensionen 87

kirchlichen Anschauungen und Einflissen steht. Um dieses Zentrum herum gruppieren
sich allgemeinere Ausfithrungen zur aktuellen ekklesiologischen Diskussion im evangeli-
schen Raum, welche ihrerseits wiederum umrahmt werden vom Versuch Ebelings, «einen
Ansatz fiir eine Theorie der Kirche zu formulieren» (5). Ausgehend von grundsitzlichen
Erwidgungen zu Ort und Gestalt der Kirche in der Gegenwart, in denen volkskirchliches
und freikirchliches Kirchenverstindnis einander gegeniibergestellt werden, zeigt der Verf.,
warum eine Beschiftigung mit Bonhoeffer lohnt (Kapitel 2). Fiir Ebeling ist Bonhoeffer ein
Theologe, «der Volkskirchen und Freikirchen gleichermassen zur Selbstbesinnung heraus-
fordert» (28). Das folgende Kapitel macht mit dessen Anschauungen vertraut, indem iiber-
blicksartig die «Grundziige der Ekklesiologie Dietrich Bonhoeffers» in ihrer historisch-ge-
netischen Entfaltung ausfiihrlich referiert werden (29-81). Neues oder unbekanntes begeg-
net einem hier jedoch kaum. Dies dndert sich mit dem 4. Kapitel, welches mit 250 Seiten
und etwa 60% des Gesamtumfangs das eigentliche Herzstiick der Arbeit darstellt. Seine
«Spurensuche» nach freikirchlichen Einfliissen in der Biographie und Theologie Bonhoef-
fers untergliedert Ebeling in fiinf Unterabschnitte, deren Ergebnisse er jeweils am Ende in
«Thesen» zusammenfasst. Hier behandeln die ersten beiden Abschnitte Bonhoeffers Auf-
enthalte in Rom (82-115) und New York (116-150), ein weiterer widmet sich «Dietrich Bon-
hoeffer im Beziehungsfeld der Okumene» (151-219), withrend sich die beiden letzten mit
Bonhoeffers Bezichung zu den freikirchlichen Theologen Johannes Schneider (220-277)
und Eberhard Arnold (278-331) befassen. Dabei fordert Ebeling eine Reihe interessanter
Detailbeobachtungen zutage, die deutlich machen, wie vielfiltig Bonhoeffers Beriihrungs-
punkte mit freikirchlichen Christen waren. Unter der Fragestellung «Wie freikirchlich war
Dietrich Bonhoeffer?» wird im sich anschliessenden 5. Kapitel der Ertrag der bisherigen
Untersuchung systematisch zusammengefasst, indem «freikirchliche Affinitdten» und «Di-
stanz zur Freikirche» einander gegeniibergestellt werden (332-362). Der Verf. kommt zu
dem Ergebnis, dass «zahlreiche Beriihrungen mit Freikirchen» Bonhoeffers Ekklesiologie
«nachhaltig beeinflusst» hitten (360) und der freikirchliche Einfluss «nicht zu unterschit-
zen» sei (361). Trotz einer gewissen Nihe zu den Freikirchen, die Ebeling bei Bonhoeffer
siecht, wiirden jedoch dessen Anschauungen auf eine «Kirchentheorie jenseits der Alterna-
tive Volkskirche — Freikirche» (357) verweisen. Das 6. Kapitel widmet sich der freikirchli-
chen Rezeption Bonhoeffers und konstatiert, dass trotz einzelner positiver Ansitze die
Freikirchen Bonhoeffers Gedanken insgesamt noch nicht angemessen fiir ihre eigene Ek-
klesiologie fruchtbar gemacht hétten (363-383). In einem kurzen Schlusskapitel formuliert
der Verf. abschliessend seinen eigenen Beitrag zur Diskussion, indem er noch einmal zu-
sammenfassend das Vermachtnis Bonhoeffers, dessen Relevanz und bleibende Herausfor-
derung fiir die Suche nach der Gestalt der Kirche am Ende des 20. Jahrhunderts aufzuzei-
gen sucht. Eine thematisch untergliederte Bibliographie sowie ein Namens-, Orts- und Sa-
chindex beschliessen den Band.

Wenn die Darstellung gelegentlich auch etwas langatmig wirkt und zur Redundanz ten-
diert, so lasst sich Ebelings Bonhoeffer-Monographie im allgemeinen doch gut lesen. Thre
Stirke liegt zweifellos in ihrem historisch-biographischen Teil. Bei seiner «Spurensuche» ist
es dem Verf. gelungen, Bonhoeffer anschaulich in einem vielféltigen Beziehungsgeflecht
darzustellen, welches sowohl Nihe als auch Distanz zu den Freikirchen aufweist. Trotz ei-
ner Fiille von interessanten Details und Beobachtungen vermag die Arbeit jedoch insge-
samt nicht zu iiberzeugen. Die vom Verf. gewiihlte methodische Vorgehensweise sowie
Aufbau und Entfaltung des Themas sind nicht immer unmittelbar einleuchtend oder hin-
terlassen doch vielfach Fragen. Ist schon der konkrete Nachweis traditionsgeschichtlicher
Einfliisse und Abhingigkeiten problematisch und im Einzelfall schwierig zu fiihren, so tritt
dieses von Ebeling nur unzureichend geldste methodische Problem bei seiner «Spurensu-
che» deutlich zutage. Hier zeigt sich beim Verf. eine latente Tendenz, mehr dem Einfluss
freikirchlicher Tradition zuzuschreiben, als dies bei niichterner Betrachtung der schwieri-



88 Rezensionen

gen und meist uneindeutigen Quellenlage gerechtfertigt erscheint. Ein weiteres Defizit ist,
dass «Freikirche» iiber weite Strecken gleichbedeutend ist mit den Baptisten; nur gelegent-
lich gelangen auch andere Freikirchen in den Blick. Der Gebrauch zentraler Begriffe wie
«Freikirche», «freikirchliche Ekklesiologie», z. T. aber auch solch problematischer wie
«Sekte» wird nur unzureichend reflektiert. Auch in der offensichtlich synonymen Verwen-
dung von «Theorie der Kirche» und «Ekklesiologie» zeigt sich eine gewisse terminologi-
sche Unschirfe, die auch andernorts zu beobachten ist. Haufig sind Darstellung und inhalt-
liche Wertung ineinander verschrinkt.

Ebelings Bonhoeffer-Monographie schwankt eigentiimlich zwischen Biographie und
Theologie. Als theologischer Beitrag zur aktuellen Diskussion iiber Ort und Gestalt der
Kirche ist sic getragen von dem praktischen Anliegen des Verf.s, unter Rekurs auf Bon-
hoeffer fiir eine Ekklesiologie zu plddieren, in der die klassische Alternative von Volkskir-
che oder Freikirche tiberwunden ist. Hier ist die vorliegende Arbeit zweifellos anregend.
Auch als biographischer Beitrag zum Leben und Denken Dietrich Bonhoeffers bietet sie
interessante Beobachtungen und Einblicke, wenn auch die Schliisse und Ergebnisse, zu de-
nen der Verf. gelangt, im cinzelnen etwas gewagt erscheinen mogen. Als theologische Un-
tersuchung vermag sie jedoch kaum zu iiberzeugen. Eine wirkliche theoretische und syste-
matische Auseinandersetzung mit Bonhoeffers Lehre von der Kirche bleibt weitgehend aus
und ist aufgrund der besonderen Fragestellung vermutlich auch gar nicht beabsichtigt. Hier
bleibt die Arbeit seltsam blass.

Olaf Kuhr, Langenhagen

Jan Mili¢ Lochman, Zeal for Truth and Tolerance. The ecumenical challenge of the Czech
Reformation, Scottish Academic press, Edinbourgh 1996, 78 S.

Der europdische Integrationsprozess, der heute — wiederum — sehr aktuell ist, hat unzih-
lige Facetten. Deshalb ist dieser Prozess sowohl auf politisch-6konomischem als auch auf
kulturell-religidsem Gebiet ein sehr anspruchsvoller Vorgang. Das neuste Buch von Jan
Mili¢ Lochman belegt diese Tatsache, selbst wenn das Werk nicht direkt den genannten In-
tegrationsprozess im Blick hat.

Der Autor nimmt mit bestimmten Personlichkeiten verbundene historische und lehrmiés-
sige Hauptpunkte aus der tschechischen Reformation zur Grundlage seiner Uberlegungen.
So vorgehend, will er verdeutlichen, wie sich diese schon im 14. Jh. beginnende Reformati-
on auf religiosem — und politischem — Gebiet fiir die Wahrheit, aber — zweitens — auch fiir
die Toleranz eingesetzt hat. Gerade wegen dieses Einsatzes bedeute diese Reformation
eine bleibende 6kumenische Herausforderung, die uns auch heute angehe. U.E. wire es iib-
rigens niitzlich, eine etwa vergleichbare Studie fiir das Gebiet des heutigen Polen und des
heutigen Rumiinien in einer Umgangssprache vorgelegt zu bekommen!

Lochman geht in seinen Ausfithrungen chronologisch vor, indem er bei der tschechi-
schen Reformationsbewegung, die im 14. Jh. ihren Anfang nimmt, einsetzt. Als theologisch
kennzeichnend fiir die tschechische Reformationsbewegung im allgemeinen nennt er: de-
ren Schriftndhe mit einem Akzent auf der Lehre Jesu sowie ihre stark eschatologische Di-
mension mit diversen kirchlichen und sozial-politischen Konsequenzen.

Der Autor stellt uns einige tragende Personlichkeiten der tschechischen Reformation
vor, niamlich Jan Mili¢ von Kromeriz (1325-1374), Matthias von Janow (1355-1393) und na-
tiirlich Jan Hus (ca. 1370-1415). Nachdem Hus den Mirtyrertod gestorben ist, bleiben aber
die Hussiten weiterhin wichtig. So macht uns Lochman nun die «Magna Charta» der Hus-
siten, d.h. die sog. «Vier Prager Artikel» von 1419 bekannt, welche die grundsitzlichen For-
derungen der Hussiten enthilt — wenn auch die radikalen Hussiten, so die Taboriten, z.T.
noch weitergehende Forderungen haben — nédmlich: freie Predigt des gottlichen Wortes,



Rezensionen 89

Laienkelch, Sikularisation des Kirchengutes sowie die Riickkehr des Klerus zu apostoli-
scher Armut, strenge Kirchenzucht (auch gegentiber dem Klerus).

Obwohl das Basler Konzil im Jahre 1432 mit der tschechischen Kirche zu einem Aus-
gleich kommt, gelingt es den Hussiten eigentlich nur, den Laienkelch dauerhaft durchzuset-
zen; es bleibt aber — wie der Autor hervorhebt — bemerkenswert, wie auf dem Basler Konzil
nun die Hussiten in den Gesprichen Partner und nicht mehr Verurteilte (wie im Konstan-
zer Konzil) sind.

Esist dem Autor ein besonderes Anliegen, auch folgenden Gedanken in der Fortsetzung
des Dargestellten einzubringen: Eine erneuerte Betrachtungsweise soll uns verstehen leh-
ren, dass auch die tschechische Reformation gerade mit ihrer eschatologischen und sozial-
ethisch radikalen Ausrichtung als echte Reformation zu verstehen ist — und dies besonders
heute und auch ékumenisch betrachtet.

Der spiatere Hussismus, so fithrt der Autor anschliessend aus, miindet in die utraquisti-
sche Teilkirche B6hmens ein, in deren Rahmen der Laie Peter Checicky (ca. 1380-1450) als
radikaler sozial-ethischer Erneuerer, aber unter Anwendung strikten Gewaltverzichts, eine
wichtige Rolle gespielt habe. Er diirfe auch als einer der geistlichen Viter der «Unitas
fratrum», der Bohmischen und Mihrischen Briider, bezeichnet werden.

Die «Unitas fratrum» hat sich durch die Ernennung eigener Priester in der Folge de facto
von den Utraquisten getrennt. Lochman hebt hervor, wie die in der Briiderunitit geldufige
Unterscheidung zwischen «essentialia — ministerialia — accidentalia» 6kumenisch (Einheit
der Kirchen) hilfreich sein kann.

Auch der letzte grosse von Lochman eingefiihrte Name, Jan Amos Komensky (Comeni-
us) (1592-1670), gehore in den Zusammenhang der Briiderunitit. Trotz seines leidvollen
Schicksals entwickelt Comenius eine sehr ausgeglichene 6kumenische Theologie mit edu-
kativ-kulturellem Akzent, wobei die Trinitétslehre, die letztlich auf Theosis angelegte An-
thropologie, die kosmische Christologie und die Eschatologie eine Hauptrolle spielen.

Der Autor hebt in besonderer Weise hervor, wie es das Anliegen des Jan Amos gewesen
sei, das dualistische — cartesianische — Denkschema zu iiberwinden und den Gottesbezug
zur Welt auch denkerisch (theologisch) tatsdchlich nachzuvollziehen: gerade trotz des «sta-
tus mundi», der deplorabel ist, bleibe fiir Jan Amos Comenius «der Optimismus der Gna-
de», welch letzterer auf den «Christus renovator» zu bezichen ist. Der Autor reiht auch Co-
menius in den Strom der tschechischen Reformation ein, fiir welche die Suche nach Wahr-
heit und Toleranz kennzeichnend sei.

Das spannende, nun vor allem systematisch-theologisch gehaltene Schlusskapitel bringt
auf der Grundlage der Anliegen der tschechischen Reformation eine aktuelle Auseinan-
dersetzung des Autors mit der Frage nach Wahrheit und Toleranz. Dabei kommt er zur
Feststellung, die Wahrheit charakterisiere die christliche Gottesbeziehung, die Toleranz
aber die Bezichung zum Nichsten, der auch auf der Suche nach Wahrheit sei. Jan Mili¢
Lochman, em. Professor und Altrektor der Universitat Basel, hat mit seinem Buch, das auf
seine «Cunningham Lectures» an der Universitidt Edinburgh zuriickgeht, nicht nur allge-
mein das Erbe seiner Heimat, sondern einen wesentlichen Teil aus dem gesamteuropii-
schen geistig-geistlichen Erbe bekannter gemacht. Mogen seine Gedanken zu Wahrheit
und Toleranz auch die heutigen europiischen Integrationsbemiithungen befruchten, denn
ohne Wahrheit und Toleranz werden auch diese nicht zum Ziele kommen.

Martin Hauser, Marly

Freundschaft im Widerspruch. Der Briefwechsel zwischen Karl Barth, Josef L. Hromadka
und Josef B. Soucek 1935-1968. Mit einer Einleitung von Jan Mili¢ Lochman herausge-



90 Rezensionen

geben von Martin Rohkriamer, Theologischer Verlag Ziirich 1995. 276 S., Fr. 42.- / DM
50.-

Karl Barths Bezichungen zu tschechischen Theologen waren im wesentlichen diejenigen
zu dem Systematiker J.L.. Hromadka (1889-1969) und dessen Schiiler und (durchaus kriti-
schen) Freund, dem Neutestamentler Josef B. Souéek (1902-1972). Der vorliegende Drei-
ecks-Briefwechsel umfasst — bis auf etliche kiirzere Stiicke von lediglich ephemerer Bedeu-
tung, in der Mehrzahl blosse Kartengriisse (eine Liste mit knapper Inhaltsangabe ist auf S.
22-24 abgedruckt) — den erhaltenen Briefwechsel zwischen Barth und den beiden Tsche-
chen (nicht etwa auch einen solchen dieser beiden unter sich) vollstindig. Mit abgedruckt
sind einige Dokumente aus anderer Feder —je ein Brief von Soucek an Barths Mitarbeiterin
Ch. v. Kirschbaum und umgekehrt, drei Briefe von J.M. Lochman an Barth und einer von
Barth an Lochman —, die vorwiegend die wiederholte und stets vergebliche Bitte um einen
Besuch Barths in Prag betreffen, ferner Hromadkas Beitrag zur Barth-Festschrift von 1956
(160-173), Barths Nachwort zu einer deutschsprachigen Aufsatzsammlung Hr.s von 1958
(188-193) sowie dessen Ansprache bei der Basler Trauerfeier fiir Barth (242f.). Achtmal
wird das Briefcorpus durch Zwischentexte des Herausgebers unterbrochen: knappe Be-
richte tiber zeitgeschichtliche und biographische Ereignisse, deren Kenntnis zum Verstind-
nis des Haupttextes erforderlich ist.

Mit diesen Materialien ist die Geschichte von Barths tschechischen Beziehungen, zumin-
dest was die primidren Quellen angeht, liickenlos dokumentiert. Diese Geschichte spielt in
den vier Vorkriegsjahren vom Frithjahr 1935 bis zum Frithjahr 1939 (31-71) und findet,
nach einer Unterbrechung durch den Krieg, eine ldngere und gewichtigere Fortsetzung zwi-
schen Juni 1945 und Juli 1963 mit einigen spérlichen Nachziiglern von 1964 und 1968. Die
Publikation ermoglicht es, die schon frither veroffentlichten Stiicke — Barths beriihmt-be-
richtigten Brief an Hromddka vom 19.9.1938 zu der durch das Miinchner Abkommen ge-
schaffenen weltgeschichtlichen Situation und die kontroverse Korrespondenz Barth-
Hromadka aus den sechziger Jahren sowie die genannten Arbeiten Hr.s von 1956 und B.s
von 1958 — auf dem Hintergrund des personlichen Verhiltnisses der beiden Protagonisten
zu lesen. Zu ihnen tritt, markant ab 1945 und iiber Hr.s Riickkehr aus der amerikanischen
Emigration (1947) hinaus als alleiniger Briefpartner Barths, Soucek hinzu. Seine Berichte
iiber die geistige und politische Situation des Landes, der Kirche und der Theologie, in ihrer
kritischen Behutsamkeit von Hr.s exponierter Stellung abweichend und zugleich loyal zu
diesem haltend, bilden einen eigenen Schwerpunkt des Bandes. Sie spiegeln ebenso Barths
Interesse an Information aus erster Hand wie des Schreibers Bediirfnis, solche ins Ausland
gelangen zu lassen. Einen ausfiihrlichen Bericht, so instruktiv wie offenherzig, schrieb S. —
alles spricht fiir seine Verfasserschaft — gleich nach der Machtiibernahme der Kommuni-
sten im Mirz 1948 anonym (98-116). S. sucht, auch abseits vom Politischen, das inhaltlich-
theologische Gesprich mit Barth (auf das dieser leider nicht eingeht) und reflektiert, in sei-
nem Urteil Barth nahe, tiber Parallelen und Differenzen der tschechischen und deutschen
Theologie.

Der gliicklich gewéhlte Buchtitel bezieht sich jedoch auf das gegenseitige Verhiltnis der
beiden ilteren Briefpartner. Freundschaft halten wollten beide — trotz der herben Enttiu-
schung, die Barth den Pragern wiederholt durch die Absage begehrter und mehrmals ver-
sprochener Besuche bereitete, und trotz, vor allem, ihres hartnéackigen «Aneinandervorbei-
redens» (Barth, 233) in der zwischen ihnen umstrittenen Frage des legitimen Einflusses
kontingenter Lageeinschitzungen auf das theologische Urteil. Konkret geht es angesichts
der so lange Zeit aktuellen politischen Grundkonstellation um die der Kirche gebotene
Haltung in und zwischen den Fronten des Kalten Krieges. Barth, im Westen selber als Sym-
pathisant des Kommunismus verdichtigt und verunglimpft, sah in Hr. — trotz dessen Wider-
spruchs wohl fiir lingere Zeit nicht zu Unrecht — einen ideologischen Parteigiinger der Ost-
blockdoktrin, der sich — und das ist der springende Punkt — durch diesen (in heutiger Spra-



Rezensionen 91

che: kontextuellen) Faktor auch das theologische Urteil bestimmen lasse. So sah er ihn
trotz des politisch gegenteiligen Vorzeichens theologisch in der Niihe der Deutschen Chri-
sten der NS-Zeit.

In der offenen Kiritik, die er in dieser Hinsicht an dem ihm personlich nahestehenden
Kollegen iibte, liegt die am meisten ins Auge fallende Bedeutung dieses Briefwechsels. Ein
Gegenstiick gleichen Ranges hat dieser nur in Barths noch nicht publizierter, ausfiihrliche-
rer und ohne eine entsprechende personliche Note gefiihrter Korrespondenz mit dem un-
garischen Bischof Albert Bereczky. Offentlich liess er diese kritische Haltung nie so unver-
bliimt erkennen, weil er zu dem militanten Antikommunismus des Westens und dessen
kirchlichen und theologischen Spielarten (zu denen Barth bei Hr. wiederum eine antitheti-
sche Parallele diagnostizierte) dezidiert Distanz halten wollte. So ist diese Publikation ein
wichtiges Korrektiv zu dem Barth-Bild, das durch seine bekannteren Ausserungen aus der
Nachkriegszeit gepridgt war und immer noch Nachwirkungen zeigt.

Der Herausgeber Martin Rohkridmer war fiir seine Aufgabe durch nahe Bekanntschaft
mit allen drei Briefpartnern und durch genaue Kenntnis der jiingsten tschechischen Kir-
chen- und Profangeschichte hervorragend qualifiziert. Das Umfeld der Briefe hat er unter
z.T. schwierigen Bedingungen sorgfiltig recherchiert, wovon ausser den genannten Zwi-
schentexten ein hilfreicher Anmerkungsapparat und ein Namenregister mit Biogrammen
aller in den Brieftexten genannten Personen zeugt. (Ein Fliichtigkeitsfehler ist ihm 195,
Anm.5 unterlaufen, wo es zu einem Briefe Souceks heisst, dieser sei «vermutlich» auf einer
bestimmten Reise mit J.H. Iwand zusammengetroffen, wihrend Souceks Schlussbemer-
kung in demselben Brief [197] diese Vermutung zur Gewissheit macht. Und dass R. [193,
Anm.6] in der Wendung «extra et intra muros [ecclesiae]» einen Anklang an Cyprians «ex-
tra ecclesiam nulla salus» und gar mit einem kritischen Unterton heraushort, diirfte zumin-
dest gewagt sein. Doch das sind im Verhiltnis zur editorischen Gesamtleistung minima.)

Unmittelbar nach Fertigstellung des Manuskriptes, das ihn jahrelang beschiftigt hatte,
erlitt M. Robkridmer einen Herzinfarkt, an dessen Folgen er wenig spiter (am 9.6.1991)
starb. Fine instruktive Einleitung, zu deren Abfassung er nicht mehr geckommen war, steu-
erte deshalb J.M. Lochman bei, durch seine Schiilerschaft zu allen drei Briefpartnern be-
sonders dazu berufen.

Hinrich Stoevesandt, Basel

Wilfried Lochbiihler, Christliche Umweltethik. Interdisziplindre Ethik Bd. 13, Peter Lang,
Frankfurt a.M. u.a., 1996. 481 S.

Das Thema «christliche Umweltethik» erlebt — jedenfalls im Bereich der einschldagigen
Publikationen —in den letzten Jahren einen regelrechten Boom; dabei finden sich neben ei-
ner kaum mehr iiberschaubaren Fiille von kiirzeren Aufsitzen auch umfangreichere Mo-
nographien wie etwa die von Bernhard Irrgang (Christliche Umweltethik — Eine Einfiih-
rung, 1992) und Michael Schlitt (Umweltethik: philosophisch-ethische Reflexionen — theo-
logische Grundlagen — Kriterien, 1992).

Angesichts dieser Fiille an Literatur stellt sich die Frage, ob das Erscheinen einer neuen
umfassenden Studie zum Thema «christliche Umweltethik» noch zu rechtfertigen ist. Nach
der Lektiire der Umweltethik Lochbiihlers darf die Frage durchaus bejaht werden! Mit sei-
ner bei Prof. Hans Miink in Luzern eingereichten Dissertation ist es Lochbiihler gelungen,
die Frage nach der philosophisch-theologischen Begriindung der Umweltethik ebenso wie
diejenige nach der gebotenen Richtung, der empirischen Dringlichkeit und der wirtschaft-
lichen Vertréglichkeit umweltgerechten Handelns umfassend zu bearbeiten und einer Kli-
rung néherzubringen.

Die Untersuchung Lochbiihlers ist folgendermassen gegliedert: I Die 6kologische Krise:
Bilanz und Ursachenanalyse (17-77); II Schopfungstheologische Grundlagen einer Um-



92 Rezensionen

weltethik (79-200); I1I Philosophisch-ethische Ansitze einer Umweltethik (201-329); IV
Konkretisierung: Okologie, Okonomie und Okologische Marktwirtschaft (331-457).

Im einleitenden Kapitel I werden auf knappem Raum die wichtigsten Fakten zur aktuel-
len Umweltsituation genannt. Daran schliesst sich eine Behandlung der Frage an, inwieweit
das Christentum fiir die gegenwirtige 0kologische Krise verantwortlich gemacht werden
kann; dabei widerlegt Lochbiihler mit iiberzeugenden Argumenten entsprechende pau-
schale Vorwiirfe an das Christentum.

In den Hauptkapiteln IT und IIT wird in umsichtiger und sorgfiltiger Weise die Frage
nach der theologischen und philosophischen Begriindung und inhaltlichen Ausrichtung der
Umweltethik geklirt. Als Resultat seiner Erwidgungen postuliert Lochbiihler einen gemis-
sigt anthropozentrischen Ansatz, den er als «eine Ethik okologisch erweiterter Humanitéit»
(318) bezeichnet.

Im abschliessenden Kapitel IV werden die am Ende des Kapitels 111 genannten konkre-
ten umweltethischen Leitlinien auf ihre 6konomische Umsetzbarkeit hin gepriift. Dabei ge-
lingt es Lochbiihler, aufzuzeigen, dass die zum Schutz der Umwelt notwendigen Massnah-
men durchaus mit dem marktwirtschaftlichen System der modernen westlichen Gesell-
schaften kompatibel — und mittelfristig auch fiir deren eigenes Weiterbestehen unerlisslich
—sind. Ebenso entlarvt er die Vorstellung einer 6kologischen Selbstregulation der Markt-
wirtschaft, die ganz auf korrigierende Eingriffe von aussen verzichten kénnte, als unberech-
tigt.

Die Untersuchung Lochbiihlers verbirgt nicht, dass sie in der Tradition der Katholischen
Schopfungs- und Soziallehre verwurzelt ist; dennoch ist eine 6kumenische Weite spiirbar,
ebenso ein Bemiithen darum, Vorgaben der eigenen Tradition nicht einfach zu wiederholen,
sondern in der fairen und kritischen Auseinandersetzung mit den verschiedensten Denk-
strémungen zu einer gut begriindeten, verniinftig einsehbaren und nachvollzichbaren Posi-
tion zu gelangen.

Neben den erwihnten Stiarken weist die Arbeit Lochbiihlers auch Schwichen auf. Auf
der formalen Ebene sind zunéchst die relativ hdufigen orthographischen Fehler zu nennen.
Zudem ist das Buch nicht frei von zuweilen etwas ermiidenden Wiederholungen (das be-
trifft v.a. die Teile IT und III). Inhaltlich ist zu fragen, ob etwa die Diskussion wirtschafts-
theoretischer Rahmenbedingungen nicht zu weit in fachspezifische Details vordringt, deren
Relevanz fiir an theologischen Fragen interessierte Leser nicht mehr ohne weiteres einseh-
bar ist. Auf der anderen Seite lassen sich auch theologisch relevante Aspekte im menschli-
chen Umgang mit der Natur nennen, denen zu wenig Gewicht eingerdumt wird, etwa die
Rolle der dsthetischen Wahrnehmung der Natur oder die Bedeutung der Sabbatruhe. An
einzelnen Punkten wird man iiber die von Lochbiihler herausgestellten Thesen weiter dis-
kutieren miissen. Neben einigen allgemeinen Theologumena, wie z.B. die Ablehnung der
in der judisch-christlichen Tradition weit verbreiteten Vorstellung des Eschatons als eines
«ewigen Sabbats» (159f.) oder die Behauptung der Stérung der Schopfung durch die Exi-
stenz prilapsarischer «Ubel» (168), sind hier auch Fragen zu nennen, die sich auf spezifisch
okologische Aspekte beziehen: Eine der zentralsten ist hier wohl die Frage nach dem Zu-
sammenhang von Sein und Sollen: Lochbiihler tritt fiir eine weitgehende Diastase von Sein
und Sollen ein, ohne dies wirklich tiberzeugend begriinden zu kénnen (287;297:300;303). Im
Zusammenhang der auf einen gemissigten Anthropozentrismus zielenden Argumentation
Lochbiihlers leuchtet zwar ein, warum das Sein der Natur keinen unmittelbaren Verpflich-
tungsgrund fiir das Handeln der Menschen abgeben konnen soll; dass aber das Sein der Na-
tur auch nicht als wesentlicher Orientierungspunkt fiir ein anderweitig begriindetes dkolo-
gisches Handeln des Menschen ins Zentrum des Blickfeldes riickt, ist zu bedauern und wire
auch von Lochbiihlers Ansatz her nicht gefordert. Neben der Frage nach dem Konnex von
Sein und Sollen sei auf ein weiteres Problemfeld hingewiesen: Im Zusammenhang der am
Ende des Buches genannten Handlungsstrategien, die als addquate Antwort auf die 6kolo-



Rezensionen 93

gischen Herausforderungen der Gegenwart aufgezeigt werden, weist Lochbiihler auf die
Rolle der internationalen politischen Organisationen und der grossen Weltreligionen hin.
Ob eine Fokussierung auf diese beiden Grossen wirklich den wichtigsten Weg zur Losung
der 6kologischen Probleme aufzeigt, bleibt aber nicht nur aufgrund der bisherigen Erfah-
rungen, sondern auch aufgrund der strukturellen und weltanschaulichen Gegebenheiten,
die diesen beiden Grossen inhdrent sind, offen.

Trotz der hier genannten Anfragen hinterlédsst die Arbeit Lochbiihlers insgesamt einen
ausgesprochen positiven Eindruck. Der eingehenden und sorgfiltigen Untersuchung ist
eine weite Verbreitung zu wiinschen. Von den Teilen I und I'V ist zu hoffen, dass sie iiber
den engeren Kreis von an theologischen und ethischen Fragen Interessierten hinaus von
moglichst vielen Verantwortungs- und Entscheidungstriagern in Wirtschaft und Politik zur
Kenntnis genommen werden.

Markus Zehnder, Riehen

John Hick, Religion. Die menschlichen Antworten auf die Frage nach Leben und Tod (aus
dem Englischen von Clemens Wilhelm), Eugen Diederichs Verlag, Miinchen 1996. 462
S., ISBN 3-424-01311-0.

Es scheint der vielzitierten Quadratur des Kreises gleichzukommen, eine religiose Deu-
tung von Religion in ihren pluralen Erscheinungsformen zu bieten, die weder einen konfes-
sionell-rechtgldubigen Standpunkt verteidigt, noch einem radikalen, naturalistischen Skep-
tizismus das Wort redet, und die zugleich den Einwidnden der Vernunft standzuhalten ver-
mag. Der englische Religionsphilosoph John Hick (geb. 1922) hat nun einen solchen Ver-
such vorgelegt, der 1989 unter dem Titel «An Interpretation of Religion» erschien. Hick hat
in seinem Leben einen langen Pilgerweg zuriickgelegt, der ihn von ciner evangelikal ge-
prigten Position durch die Anfragen der Vernunft und die Begegnung mit nichtchristlichen
Religionen zum Vertreter einer liberalen Theologie werden liess, wie Armin Kreiner im
Vorwort schreibt. Hick entwickelte auf diesem Weg, zusammen mit Paul F. Knitter, eine
«pluralistische Theologie der Religionen», als eine in einer «kopernikanischen Wende» ge-
wandelte christlich-theologische Deutung der Vielfalt der Religionen.

Hick entfaltet seinen pluralistischen Religionsbegriff in fiinf Schritten. Er beschrinkt
sich dabei auf die grossen Weltreligionen, die nach ihm ihre Wurzeln in der «Achsenzeit»
(K. Jaspers) zwischen 800 und 200 v. Chr. haben. Zwischen diesen Religionen besteht eine
«Familiendhnlichkeit» (L. Wittgenstein): Ihr Thema ist «Erlosung/Befreiung als Konkreti-
sierung einer unendlich besseren Moglichkeit»(28); sie alle sind von einem «kosmischen
Optimismus» getragen, namlich von der Uberzeugung, dass Schmerz und Leid nicht das
letzte Wort haben. Ihre Hoffnung griinden sie auf die transzendente Grosse, die Hick das
WIRKLICHE nennt. In einem ersten Schritt begriindet er den Erlosungscharakter dieser
Religionen (Kap. 2-4). In einem weiteren Schritt diskutiert er die verschiedenen sog. Got-
tesbeweise, um zu zeigen, dass weder Theismus noch Atheismus schliissig zu beweisen oder
zu widerlegen sind. Demgegeniiber vertritt er die religiose Mehrdeutigkeit der Welt (Kap.
5-7). Auf diesem Gedanken baut der dritte Teil auf, der sich mit der Moglichkeit und Art
religioser Erfahrung beschiiftigt (Kap. 8-13). Darin entfaltet Hick seine These, wonach es
trotz fehlender Beweise und religioser Mehrdeutigkeit der Welt verniinftig ist, zu glauben.
Letztlich befindet sich der Einzelne in der Situation einer Wette (B. Pascal), deren mogli-
cher Gewinn im «Leben im Einklang mit der Wirklichkeit» und deren moglicher Verlust
darin besteht, einer Tduschung nachgelebt zu haben. Auf dieser Grundlage ist es nach Hick
gerechtfertigt, wenn Menschen vertrauensvoll aufgrund «ihrer eigenen religiosen Erfah-
rung und damit des weitern Stroms solcher Erfahrungen, an denen sie teilhaben, zu leben
versuchen.» (231) Im vierten Teil begriindet Hick seine Hypothese eines religitsen Plura-
lismus (Kap. 14-16). Das WIRKLICHE (an sich) ist uns nie direkt, sondern nur in seinen



94 Rezensionen

verschiedenen Manifestationen zugédnglich. Gerade deswegen ist es jedoch ein «notwendi-
ges Postulat des pluralistischen religiosen Lebens der Menschheit» (272), da jede Manife-
station von den Gliubigen als wirklich betrachtet wird. Der letzte Teil fragt nach Masssti-
ben, mit denen eine Religion sozusagen auf ihre Effizienz hin tiberpriift werden kann (17-
20). Der Wert religioser Traditionen kann daran bemessen werden, «ob sie die erlosende
Transformation fordern oder behindern» (323). Einzelne Kriterien sind etwa die «goldene
Regel», die sich nach Hick in allen behandelten Religionen findet, und der Umgang mit der
Frage nach dem Bosen: inwiefern der jeweilige Mythos erklirt, dass aus Bosem Gutes er-
wachsen kann. Das Schlusskapitel (20) schliesslich behandelt das Problem widerspriichli-
cher Wahrheitsanspriiche. Nach Hick sind sie und die ihnen zugehorigen Glaubenssysteme
«mit der pluralistischen Hypothese vertriglich..., wonach die grossen Welttraditionen un-
terschiedliche Konzeptionen und Wahrnehmungen des WIRKLICHEN und Haltung ge-
geniiber diesem innerhalb der je verschiedenen kulturellen Moglichkeiten des Menschseins
darstellen.» (404)

Das Werk bietet eine spannende Lektiire der Uberlegungen und Darstellungen eines
Mannes, der sich seit Jahrzehnten mit der Frage der Vielfalt der Religionen und ihren Ge-
meinsamkeiten beschiftigt hat. Es zeigt eine profunde Kenntnis der Schriften und Manife-
stationen der besprochenen Religionen und leistet einen konstruktiven Beitrag zum Um-
gang mit dem religiosen Pluralismus. Insbesondere der in der westlichen Welt beheimatete
Mensch erhilt neuen Mut, zu seiner Religiositit zu stehen, die zwar «nur» auf einer Wette,
jedoch auf einer legitimen Wette beruht. Die intellektuelle Stirke des Buches diirfte aller-
dings — trotz des fliissigen und verstdndlichen Sprachstils — die Lektiire einem akademisch
gebildeten Publikum vorbehalten. Dem Leser wird viel Offenheit und Fahigkeit zur Selbst-
reflexion und -kritik abverlangt. Fiir mein Empfinden entsteht eine gewisse Laborsituation,
in der die dringenden Fragen des Zusammenlebens verschiedener Religionen mit Univer-
salanspruch zwar besprochen werden, aber irgendwie steril bleiben. Ich bezweifle, dass da-
mit mehr als eine vergleichsweise geringe Anzahl bereits interessierter und offener Men-
schen fiir den Dialog und einen positiv verstandenen Pluralismus gewonnen werden kann.
Ein echter Dialog muss sich jedoch daran erweisen, dass er z.B. Frieden zu férdern vermag;
dazu braucht er freilich eine breitere Basis. Diese Problematik fithrt uns erneut deutlich vor
Augen, dass wir im interreligiosen Dialog erst am Anfang stehen. Angesichts der bestehen-
den, zumindest auch religios begriindeten Konflikte sind Ansitze zu diesem Dialog freilich
notwendiger denn je.

Rudolf von Sinner, Basel

Gerd Birk/Uwe Gerber (Hg.), Religionsunterricht und Okologie. Eine Herausforderung an
den BRU in Europa, Leuchtturm-Verlag, Alsbach 1993, 141 S., ISBN 3-88064-226-5.

Die in der Reihe <Hochschule & Berufliche Bildung> als Band 30 erschienene Schrift
fasst die Ergebnisse der <Hochschultage Berufliche Bildung ’92> an der Universitdt Frank-
furt a.M. zusammen. Schwerpunkte der Tagung waren okologisches Lernen im Berufs-
schul-Religionsunterricht sowie Perspektiven des Berufsschul-Religionsunterrichts in Eu-
ropa (BRU). Zum zweiten Thema enthilt der Band u.a. Beitridge tiber das Osterreichische
Modell des plurikonfessionellen Religionsunterrichts, den Berufsschulunterricht in den
neuen deutschen Bundesldndern und kirchlich-bildungspolitische Aspekte der europii-
schen Einigung.

Niher eingegangen werden soll hier nur auf den ersten Schwerpunkt, welcher dem Buch
den Titel gab. Okologie im Berufsschul-Religionsunterricht ist zwar das Thema, die diesbe-
ziiglichen Beitriige enthalten aber Anregungen fiir jeden Okologie-Unterricht, auch wenn
er nicht an einer Berufsschule oder im Rahmen des Religionsunterrichts stattfindet. Wah-
rend zwei der Beitrdge sich eher philosophisch-theologischen Aspekten der Umweltkrise



Rezensionen 95

widmen, bieten die fiinf anderen konkrete Beispiele aus der Praxis. Ich stelle nachfolgend
einen theoretischen und einen praxisorientierten Beitrag kurz vor.

Ulrich Denkhaus geht der Frage nach, warum Menschen, die ihrem Nachbarn nichts zu-
leide tun wiirden, durch ihren Benzinverbrauch beim Autofahren bedenkenlos die Zersto-
rung ihrer Mitwelt betreiben. Er findet sechs Griinde dafiir: Es fehlt an personlicher Betrof-
fenheit, an Wissen, an eindeutigen Ursache-Wirkungs-Zusammenhingen, an Handlungsal-
ternativen, an gesamtgesellschaftlichem Unrechtsbewusstsein und an personlichen Ein-
flussmoglichkeiten.

Von den Kirchen erwartet Denkhaus einen Beitrag zur Forderung ecines «Mitweltgewis-
sens». Er stellt die Hypothese auf, dass der Geist Gottes Charismen zum Leben in der
Schopfung verleiht. Wie andere Charismen auch, zeichnen sich solche «Mitweltcharismen»
dadurch aus, dass sie Gaben Gottes und nicht Besitz des Menschen, verschiedenartig und
erginzungsbediirftig und schliesslich keine auferlegten Lasten, sondern Erméchtigungen
sind. Als Beispiele solcher Charismen nennt Denkhaus 6kologische Erkenntnis (Wissen
um Zusammenhinge), 6kologische Prophetie (Blick fiir Entwicklungen und Proklamation
notwendiger Konsequenzen), 6kologische Lehre (Wissensvermittlung, Verkiindigung) und
okologische Diakonie (lebensfreundliches Handeln). Hinweise, wie die Kirchen zur Entfal-
tung solcher Charismen beitragen kdnnen, gibt Denkhaus allerdings nicht.

Rudolf Bertsch stellt in seinem Beitrag ein praktisches Beispiel aus dem Unterricht mit
Berufsschiilern und Gymnasiasten einer Schule in Darmstadt vor, das Projekt «Solare En-
ergiekultur>. Bertsch berichtet tiber einen sechs Jahre dauernden Prozess, der schliesslich
zur Installation eines schuleigenen kleinen Solarkraftwerks fiihrte. Angefangen hatte es mit
einer Exkursion zu einer Versuchsanlage in Italien, begleitet vom Religions- und Fachleh-
rer. Nach der Riickkehr gestalteten die Schiiler eine Ausstellung, eine <Arbeitsgemein-
schaft Sonnenenergie-Photovoltaik> wurde gegriindet, in einer Projektwoche wurde eine
eigene Experimentieranlage installiert. Weitere Projektwochen folgten, im Religions-,
Ethik-, Politik- und Physikunterricht wurde die Energieproblematik bearbeitet. Nachdem
zahlreiche mogliche Geldgeber (Behorden, Wirtschaftsbetriebe) um finanzielle Unter-
stlitzung angegangen wurden, liess sich schliesslich das Projekt einer schuleigenen Solaran-
lage realisieren. Bertsch beschreibt diesen Weg von der Idee bis zur Verwirklichung ohne
zu beschonigen und verschweigt auch Enttduschungen nicht.

Das Buch enthélt weitere Beitrdge zur Praxis eines 6kologieorientierten Religionsunter-
richts, so iiber die Herstellung und Vermarktung von Naturkosmetik und iiber eine weitere
Projektwoche Okologie> an einer Berufsschule.

Die Beitridge sind von unterschiedlicher Lange und Qualitdt. Die Themenauswahl inner-
halb des sehr weiten Feldes Okologie scheint eher zufillig. Wichtige Bereiche (wie die Be-
schiiftigung mit Umweltschutzorganisationen) fehlen. Trotzdem findet, wer das dringende
Thema Okologie im Unterricht angehen will, viele hilfreiche Ideen und Beispiele.

Thomas Bornhauser, Bern

Michael Welker, Kirche im Pluralismus. KT 136. Chr. Kaiser/Giitersloher Verlagshaus
1995. 128 S. Fr 19. 80.

Im ersten der fiinf in diesem Buch zusammengestellten Vortrige geht der Verfasser da-
von aus, dass die Vielgestalt der gesellschaftlichen und politischen Prozesse und der damit
verbundene «Machtkreislauf» zutreffend als Pluralismus beschrieben werden kann. Diesen
Pluralismus bejaht er, weil er die Gefahr jeder erfolgreichen politischen Bewegung zur Ar-
roganz der Macht und zum Totalitdren kennt.

In diesem Sinn akzeptiert er auch einen durch Gottes Geist bewirkten schépferischen
Pluralismus in der Kirche. Der Reichtum der uns verheissenen Geistesgaben macht eine ge-
wisse pluralistische Kultur in der Kirche unabdingbar.



96 Rezensionen

Im zweiten Referat geht er auf die Krise des klassischen Theismus ein, die nach seiner
Sicht verschiedene Ursachen hat, u.a. die feministische und die Befreiungstheologie. Die
Krise ist durch die Neuentdeckung der gestaltenden Kraft des Gottesgeistes zu tiberwin-
den, so hofft er. «Der schopferische Geist der Gerechtigkeit wirkt... der Lieblosigkeit, der
Unversohntheit und der Hoffnungslosigkeit entgegen.»

Im Gebrauch des Begriffs Volkskirche spielt vielfach eine mythologische Komponente
mit. Das ist Thema eines weiteren Beitrags. Welker leistet «Arbeit am Mythos», indem er
aus dem Mythos relativierende und integrierende Impulse ableitet: gegen kirchliche Hier-
archien, fiir die Rechte der Laien, fiir die Solidarisierung mit den «Stillen im Lande», gegen
die Vergotzung des Volkstums, fiir die 6kumenische Vision des Volkes Gottes und gegen
das Resignieren im Blick auf die angeblich schrumpfenden Grosskirchen.

In einem Artikel erldutert Welker fiinf Griinde, die (ihn!) motivieren, nicht aus der Kir-
che auszutreten. Schliesslich entfaltet er sein Verstdndnis von «Kirche als Leib Christi»
(z.B. Kirche des Gekreuzigten, welche zwischen Fatalismus und Zynismus auf der einen
und dem Ruf nach simplen Scheinldsungen auf der andern Seite die kollektive Selbstge-
fahrdung der Menschheit realistisch wahrnimmt. Hier zeichnet er, in der Form von Asso-
ziationen zum Symbol «Leib Christ», sein Wunschbild einer (noch nicht realisierten) Kir-
che, die zeitgemass und glaubhaft das Reich Gottes verkiindet, vom Patriarchalismus und
vom Generationenkonflikt frei ist und sich im Kampf gegen die 6kologische Megakrise en-
gagiert.

Der Pluralismus in der Kirche hat beim Systematiker Welker nur einen eng begrenzten
Raum, wenn er postuliert: «Die klassischen Grosskirchen sind heute wieder einer Reform
an Haupt und Gliedern bediirftig. Um der Erkenntnis ihres wahren Hauptes und seiner Ge-
genwart und Kraft im Geist willen miissen sie Wege finden, die aus den biirokratischen Be-
treuungsmentalititen und den heute oft nicht mehr starkenden Strukturen der konventio-
nellen «einen> Predigtgottesdienste herausfithren. Gewiss braucht die Kirche auch weiter
Leitungsgremien, und ganz ohne Frage muss die an der Schrift orientierte Verkiindigung
des Wortes Gottes zentrales gottesdienstliches Geschehen bleiben.» Ganz ohne Frage: an
der Schrift orientierte Verkiindigung des Wortes Gottes! Das heisst kaum Pluralismus.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

