
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 1

Artikel: Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews : exemplarische
Profile

Autor: Dietrich, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews
Exemplarische Profile

Zum Gedenken an den 1922 seines Landes verwiesenen Religionsphilosophen,
der vor 50 Jahren am 24. März 1948 in Paris-Clamart starb'

Es ist an der Zeit, den verschollenen geistigen Kontinent russischer
religiöser Philosophie vor Augen zu bekommen. Nikolai Berdjajew (1874-1948)
kann kraft seiner früheren Einwirkung auf den Westen und kraft seiner neuen

Bedeutung im Osten nach wie vor als Eröffnergestalt gelten. Es liegt nahe,
auf dem Weg über ihn einige «religiöse Russen», denen eine exemplarische
Bedeutung zuzusprechen ist, in den Blick zu nehmen. Natürlich liessen sich
auch Äusserungen betrachten, in denen Berdjajew zusammenfassend über
das Ganze russischer Religionsphilosophie spricht. Aber das mag hier eher
anhangsweise geschehen. Der primär zu wählende Weg sollte der der
individualisierenden Erschliessung sein. Dieser Weg entspricht der von Berdjajew
selbst proklamierten Zugangsweise, jeweils am Konkreten das Universale zu
entdecken. Da für Berdjajew am Prozess der Erkenntnis die eigene Existenz
mitbeteiligt ist, ergeben sich im Verlauf der Sichtung auch nuancierende
Einsichten in Berdjajews Denken selbst.

Über drei religiöse Denker oder auch Dichter mit spezifisch russischem
Kolorit hat Berdjajew besondere Monographien verfasst und damit sein
Interesse an ihnen bekundet. Auf sie sei zuerst das Augenmerk gerichtet. Es

folgen vier weitere charakteristische Gestalten, auf die Berdjajew beim Formulieren

seiner Weltsicht in Zustimmung oder in Abweisung immer wieder
eingeht. Gewiss verdienen noch zahlreiche weitere Partner oder Antipoden des

Denkens über den hier gegebenen Rahmen hinaus Erwähnung. Und es sei

nur angedeutet, dass im Zuge von Berdjajews engagierten Zitierungen eine

ganze dialogische Geschichte der Philosophie von sehr dezidiertem Charakter

sich entwerfen lässt.2 An dieser Stelle sind sieben markante Russen das

Thema.

1. Fjodor Dostojewskij oder Last der Freiheit

Berdjajew sagt von sich, er sei ein «Kind Dostojewskijs.»3 Es ist schon viel,
wenn einer, der derart auf seiner Unabhängigkeit besteht und der von aller
stammesmässigen Abkunft Abstand nimmt, von sich sagt, er sei eines anderen

Kind. Aber es handelt sich ja um die Kindschaft eines Wahlverwandten.

1 Siehe auch den Beitrag «Löscht den Geist nicht aus!» Nikolai Berdjajews freie christliche

Philosophie, ThZ 51 (1995) 65-86.



56 Wolfgang Dietrich

Das Verwandte lässt sich erkennen in der existentiellen Dramatik. Dostojewskij

bedenkt sie nicht abstrakt, sondern lässt sie sichtbar werden an den
konkreten Gestalten seiner Romane. Was Berdjajew als Erschliessen des Universalen

im Konkreten proklamiert, das wird von Dostojewskij realisiert. Russisches

religiöses Denken kreist um das Drama der Existenz und es schliesst,
wie man heute sagen würde, narrative Momente mit ein.

Dostojewskij (1821-1881) denkt und erzählt aus einem «katastrophisch-
tragischen Lebensempfinden» heraus, und nach ihm «blieb das Lebensgefühl
nicht so, wie es vor ihm war.»4Das Feuer symbolisiert seine Existenz. «Dostojewskij

war ein von innerer Leidenschaft versengter, ein verbrennender
Mensch, seine Seele stand in Flammen.»5

So gibt Berdjajew in seinem Buch Die Weltanschauung Dostojewskijs
einen Eindruck seines primären Anregers, der seine «Seele stärker erschüttert
hat als je ein anderer Dichter und Denker.»6 Und von Erschütterung zeugt
dessen ganze Auffassung des Menschen.

«Die Polarität, die Antinomie setzt sich bis in die tiefsten Tiefen der
menschlichen Natur fort.»7 Deshalb «kann die menschliche Natur niemals»

endgültig «rationalisiert werden. Immer bleibt ein irrationaler Rest, und nur
in ihm ist der Quell des Lebens.»8

Sein eigenes Pathos des Protests sieht Berdjajew präformiert in der Stimme

des «unterirdischen Menschen», die Dostojewkij laut werden lässt in den

Aufzeichnungen aus dem Kellerloch. «Der unterirdische Mensch rebelliert
gegen die Weltordnung, gegen die <Macht des Allgemeinem, gegen die
Notwendigkeit, gegen das <Zwei-mal-zwei-ist-Vier>, gegen die Umwandlung der

2 Ein solcher Versuch liegt vor in: Wolfgang Dietrich, Provokation der Person - Nikolai
Berdjajew in den Impulsen seines Denkens. Burckhardthaus-Verlag, Gelnhausen/Berlin.
Band 1-3 1975, Band 5 1979. Vor allem die Bände 2 und 3 und die zugehörigen Teile des

Anmerkungs- und Exkurs-Bandes 5 arbeiten die dialogischen Gänge Berdjajews quer
durch sein Werk heraus, wobei die von ihm bedachten Partner seines Denkens in fünf
Gruppen charakterisiert werden: I. Idealdenker, II. Sozialdenker, III. Geistige Revolutionäre,

IV. Transzendenzdenker, V. Vital- und Existenzdenker. Fast durchgängig lässt sich in
diesen Prozessen der Sichtung eine bezeichnende Denkbewegung Berdjajews aufdecken:
Er geht jeweils auf das ihm Bejahenswerte ein, er formuliert im Gegenzug scharf seine

Kritik und er bemüht sich um Ansätze des Weiterdenkens. - (Das vorgenannte Werk
wurde aus dem Russischen erarbeitet. Die Zitierungen dieses Beitrags folgen zumeist
gebräuchlichen deutschen Berdjajew-Ausgaben.)

3 Selbsterkenntnis - Versuch einer philosophischen Autobiographie, Holle Verlag,
Darmstadt und Genf 1953, 324. (=SE)

4 Alexej Stepanowitsch Chomjakow, Moskau 1912, 237. (Russisch. Ch)
5 Die Weltanschauung Dostojewskijs, C.H. Becksche Verlagsbuchhandlung, München

1925, 9. WD)
6 Vorwort WD.
7 WD 43.
"WD 40.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 57

einzigen unersetzlichen Person in ein Mittel für fremde Zwecke.»9 Scharf
formuliert sich - im Munde Iwan Karamasows «die Frage, ob man eine
paradiesische, selige Welt auf der Träne eines einzigen unschuldig gequälten Kindes

aufbauen könne»."1 Der Protest richtet sich gegen die Idee der Weltharmonie,

die sich erbarmungslos zur vollkommenen Ordnung schliesst. «Das
Grundthema bleibt das Thema des tragischen Konflikts von Person und
<Weltharmonie>, von Person und Weltprozess», von Person und <universaler
Ordnung», «das Thema Iwan Karamasows. Dostojewskij erlebte dieses Thema

wie einen offenbarenden Schock. »"
Wie in Katarakten löst der Schock der Erkenntnis Dostojewskijs bei Berd-

jajew weitertragende Einsichten aus. Danach kommt etwa die Dialektik zweier

Freiheiten zum Vorschein, wonach die rebellische erste Freiheit in ihrer
Isolation zur Selbstverknechtung und Selbstvernichtung führt, während die
sich aufdrängende zweite Freiheit in ihrer Isolation zur Nötigung im Guten
führt, das heisst aber zum Bösen eines erzwungenen <Guten>, zur Tyrannei.
Ahe Linien laufen hinaus auf eine vor der Selbstvernichtung bewahrende und
die Selbsterfüllung fördernde Vereinigung beider Freiheiten in einer <dritten
Freiheit», und diese sieht Berdjajew - im Sinne Dostojewskijs - letztlich chri-
stologisch erschlossen. «Die Wahrheit macht den Menschen frei, aber der
Mensch muss sich frei zur Wahrheit bekennen.»12 «Christus wollte die freie
Liebe des Menschen.... Sein Antlitz ist immer unserer Freiheit zugewandt.»13

Was Berdjajew für das persönliche Leben als Dostojewskijs Dialektik der
Freiheit entwickelt, das erkennt er für das Völker- und Menschheitsleben
parallel an Dostojewskijs Dialektik des Paradieses. «Die Dialektik des
Paradieses und der Freiheit wurde mit genialer Kraft von Dostojewskij offenbart.

Weder mit dem Paradies, das die Freiheit nicht kennt und durch die Erfahrung

der Freiheit nicht hindurchgegangen ist, noch auch mit dem, das nach
allen Prüfungen und Leiden ohne menschliche Freiheit zwangsläufig organisiert

wird, vermag sich Dostojewskij zu versöhnen.»l4«Er kann nur das Paradies

behaupten, das die Freiheit erkannt hat und von der Freiheit gewählt

9 Au Seuil de la Nouvelle Epoque, Delachaux et Niestlé, Paris 1947, 81. (Französisch,
SNE)

10 Das Reich des Geistes und das Reich des Caesar, Holle Verlag, Darmstadt und Genf,
1952, 98. RGRC)

" Versuch einer eschatologischen Metaphysik - Schöpfertum und Objektivation,
YMCA-Press, Paris 1947, 170. (Russisch, EM)

12 WD 54.
13 Die Philosophie des freien Geistes - Problematik und Apologie des Christentums,

J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1930, 151. PhFG)
14 Von der Bestimmung des Menschen - Versuch einer paradoxen Ethik, Leipzig/Bern

1935,381. BM)



58 Wolfgang Dietrich

wurde», eben jener gleichen Freiheit, die «auch die Hölle schaffen konnte.»15
Seine Prägnanz aber erhält das Denken Dostojewskijs in der Legende vom

Grossinquisitor, der «Krönung seiner Ideendialektik», wie Berdjajew erklärt.
Hier verklagt der zur Macht gelangte Repräsentant des historischen Christentums

die christliche Ursprungsgestalt, nämlich den schweigend vor ihm
stehenden Christus, dass er erbarmungslos den Menschen «das Joch einer Freiheit

auferlege», die sie nicht tragen können.16 Als sei nun er der Erbarmer der
Menschen, der Beistand der Überforderten, «der Anwalt der Ohnmächtigen»17,

nimmt der Grossinquisitor die Bürde der unerträglichen Freiheit von
ihnen und tauscht gegen die unglückliche Freiheit das unfreie Glück ein. Alle
drei Versuchungen, die Christus abgewiesen hat, nimmt der Grossinquisitor
im Namen der Beglückung und der Beruhigung der Menschen an und bringt
die wahrhaft «satanische Versuchung» unters Volk, die nicht «in der Versuchung

durch Freiheit, sondern in der Versuchung durch Verzicht auf Freiheit
besteht»,18 aber auch im Verzicht auf die Person.

Der Grossinquisitor, der als Ankläger Christi auftritt, gebärdet sich als
Erbarmer der Menschen, handelt tatsächlich aber als Verächter des Menschen,
erweist sich faktisch als Leugner Gottes, betätigt sich als Organisator des
vermeintlichen irdischen Glücks und enthüllt sich als Despot einer uniformierten
Menschheit, während «Christus schweigt.» Dennoch oder gerade deshalb
«erweist sich» die <Legende> als «eine Lobpreisung Christi von nicht dagewesener

Gewalt.»16 «Man könnte sagen», erklärt Berdjajew, «ich hätte, als ich
Christ geworden war, das Bild Christi in der Legende vom Grossinquisitor
angenommen, ich hätte mich zu ihm bekehrt und wäre sogar im Christentum
gegen all jenes vorgegangen, was womöglich mit dem Geist» - dem Widergeist,
muss man wohl sagen - «des Grossinquisitors in Beziehung steht.»20

So wird der Kampf gegen diesen Widergeist «des Grossinquisitors zur
Rechten und zur Linken» fortan zum herrschenden Denkmotiv Berdjajews,
wenn er sich etwa im religiösen Bereich gegen die nötigende Autorität
wendet,21 im politischen Bereich gegen den totalen Staat,22 im gesellschaftlichen
Bereich gegen den «kollektiven Sozialismus.» Wobei er konstruktiv etwa
einen «personalen Sozialismus» vertritt, einen «Sozialismus mit menschlichem

15 Existentielle Dialektik des Göttlichen und Menschlichen, Verlag C.H. Beck, München
1951,158. ED)

16 Die russische Idee - Grundprobleme russischen Denkens des 19. und beginnenden 20.

Jahrhunderts, YMCA Press, Paris 1946,156; 182. (Russisch, RI)
17 WD 174.
18BM 381.
"WD 169.
20 Von des Menschen Knechtschaft und Freiheit - Versuch einer personalistischen

Philosophie, Holle Verlag, Darmstadt und Genf 1954, 20. KFM)
21 WD 179.
22 WD 157.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 59

Antlitz», wie man mit einer Formulierung aus dem Prager Frühling auch
sagen könnte, - einen Sozialismus, der «allen Menschen <Brot> anbietet, ihnen
dabei aber die Freiheit» nicht entzieht, sondern bewusst «bewahrt.»25 Das
Antlitz des Menschen werde bewahrt vor dem Selbstverlust in den ausserper-
sonalen, kollektiven Scheinrealitäten. Es werde bewahrt vor dem Selbstverlust

auch in einer Gottheit, die vom Menschen isoliert gedacht ist. «Bei Do-
stojewskij ist Gott und Mensch. Gott verschlingt bei ihm niemals den
Menschen, der Mensch verschwindet nicht in Gott, der Mensch bleibt bis zuletzt
und ewiglich Mensch. Flierin war Dostojewskij Christ im tiefsten Sinne des
Wortes.»24

Die dem Grossinquisitor in jederlei Gestalt widersetzliche Christlichkeit
ist es, die von Dostojewskij her - und im kreativen Medium Berdjajews
gebrochen und profiliert - in die Formation russischen religiösen Denkens
eingeht.

2. Konstantin Leontjew oder Glanz der Schönheit

Konstantin Leontjew ist eine fremdartige, «erstaunliche»,25 monolithische
Gestalt, die eigentlich in scharfem Kontrast zu Nikolai Berdjajew steht. Man
muss sich wundern, dass Berdjajew diesem «einsamen, beinahe niemandem
bekannten» Mann,26 der «jenseits aller russischen geistigen Strömungen»
«seine eigenen Wege» geht,27 eine ganze Monographie gewidmet hat. Es muss
also doch auch für ihn eine eigenartige Faszination von diesem, wie er sagt,
«ungemein komplizierten» und «tief widersprüchlichen» Denker ausgegangen

sein, dessen Denken sich als «leidenschaftliches Teilnehmen am malerischen

Drama des irdischen Seins»28 charakterisieren lässt.
«Er ist Ästhet und Immoralist», so malt Berdjajew seine Facetten aus,

«dem Temperament nach Revolutionär, stolzer Aristokrat des Geistes,
gefangen von der Schönheit des mächtigen Lebens, in vielem Nietzsche
vorwegnehmend, romantisch verliebt in die Kraft einstiger historischer Epochen,
hinneigend zu einer noch unbekannten, geheimnisvollen Mystik, und er ist

Prediger eines mönchischen, streng traditionellen, rechtgläubigen Christen-

23KFM 264.
24 WD 50.
25 WD 17.
26 Sub specie aeternitatis - philosophische, soziale und literarische Versuche, 1907, 306.

(Russisch, SAe)
27 Sinn und Schicksal des russischen Kommunismus, Vita Nova Verlag, Luzern 1937, 96.

SRK)
28 Konstantin Leontjew - Skizze aus der Geschichte des russischen religiösen Denkens.

Y.M.C.A.-Press, Paris 1926,18. L)



60 Wolfgang Dietrich

turns, Verteidiger der Despotie des Polizeistaates.»29

An Leontjew (1831-1891) fesselt «der schneidende, verwegene und extreme

Stil», wie ihn «kaum jemand geschrieben hat».2" Und es bestürzt «die grosse

Unerschrockenheit des Denkens, mit der Leontjew sich entschied, das

auszusprechen, was andere verbargen und zudeckten.»31 Ihn bewegt das eine und
einzige «Bedürfnis, das Problem des persönlichen Schicksals zu lösen. Er ist
mit sich selbst vor dem Antlitz der Ewigkeit befasst. Deshalb findet er für sich
keinen Platz, wechselt die Berufe, kann sich bei nichts beruhigen. Bald ist er
Arzt, bald Konsul, bald Literat, bald Zensor, bald Mönch. Er löst die objektiven

Fragen in Verbindung mit der subjektiven Frage seines eigenen
Geschicks.»32 In dieser Hinsicht personifiziert Leontjew Berdjajews eigenes
Thema. «Er war ein tragischer Mensch, entzweit bis in die letzten Extreme,
und darin war er uns nahe.»33 Leontjew ist «der erste russische Ästhet»,34 der
sich «nicht um die leidende Menschheit, sondern um die poetische Menschheit»

kümmert.35 In diesem lapidaren Satz ist die exemplarische Besonderheit
Leontjews im selber kontrastreichen Kontinent russischer Religionsphilosophie

umschrieben. Leontjew preist die poetische Schönheit und dramatische
Lebendigkeit des Starken, des Mächtigen, des Prächtigen auch im revolutionären

Umsturz, auch im kriegerischen Abenteuer, auch im farbigen Reiz der
Exotik. Wieso, so kann man gegenfragen, soll nicht von der anderen Seite her
eine Poesie des Zarten, des Sanften, auch des Verletzlichen und Schutzbedürftigen

hereinzurufen sein?
«Der plastischen Seite der Geschichte»36 gewinnt Leontjew die Kategorie

der Ungleichheit ab. Und wenn Berdjajew in einer «geistigen Reaktion» auf
die Revolution eine ganze Philosophie der Ungleichheit entwirft,37 worin er
wie nie zuvor und danach die Macht des Konservativen behauptet und Hass

gegen alle verbreitet, die an das farbig gewachsene Leben tasten, dann ist in
diesem - später bedauerten und korrigierten - Werk der Geist Leontjews
gegenwärtig.

Wenn aller Widerwille Leontjews sich gegen die Einförmigkeit,38 aller
Abscheu gegen das poesielos Mittelmässige,39 aller Ingrimm gegen die Her-

29 SAe 331.
30SAe 309.
31 RI 144.
33 L 8/9.
33 SAe 317.
34 RI 69.
35 RI 95.
36 SAe 319.
37 Philosophie der Ungleichheit - Briefe an die Gegner in der Sozialphilosophie, 1923.

(Entstehung 1918). (Russisch, PhU)
38 L 90.
39 L 57.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 61

aufkunft des hässlichen letzten «Resultats des liberal-egalitären Prozesses»,
nämlich des Spiessbürgers40 richtet, dann erscheint er als Vorläufer von
Berdjajews Philosophie des Konflikts. Denn diese wendet sich «gegen den bürgerlichen

Geist»41 und sie bekämpft den Bourgeois als jene geistige Kategorie,
die in den Wirtschaftssystemen des Kapitalismus wie des Sozialismus glei-
chermassen herrscht. «Leontjew entdeckte als einer der ersten die geistige
Bourgeoisie des Sozialismus.»42 Und Berdjajew sieht hier seinen Kampfbegriff

der Objektivation bestätigt. «Ich begriff tief, dass alle Objektivation des
Geistes in der Welt Herrschaft des Spiessbürgertums ist.»43

Wenn aber Leontjew seine kritische Einsicht nun selber zu einem historischen

Drei-Phasen-Gesetz der Gesellschaft objektiviert, wonach auf die
Anfangsphase der primären Einfachheit die Mittelphase der blühenden Vielfalt
und darauf die Endphase der sekundär nivellierenden Vereinfachung folgt,44

wenn er im Zuge eines solchen vermeintlichen Gesetzes etwa die Renaissance
idealisiert (siehe Nietzsche!), das byzantinische Prinzip verherrlicht, die
Gegenwart jedoch unter den Zwang der Degeneration stellt, dann widersetzt
sich Berdjajew mit Vehemenz. Einer solchen fatalen historischen Determination

setzt er die historische Provokation entgegen, die im gesellschaftlichen
wie im persönlichen Leben die Chance der Unterbrechung offen lässt und
den jederzeit möglichen Umbruch verheisst.

Und wenn Leontjew auch das religiöse Leben in eine düstere Apokalyptik
der Furcht und des Zwanges taucht, wenn er gar die satanischen Kräfte als
Faszinosum erhalten wissen will, wenn das Grauen vor dem Ende einen
rigorosen «transzendenten Egoismus» begünstigt und wenn der frühere
sinnenfreudige Heide mit dem späteren asketischen Mönch sich zu einer nochmals
ästhetischen Kontrastfigur stilisiert, dann rebelliert Berdjajew emphatisch.
Das sei ein «schwarzes Christentum»,45 das sich am Untergang berauscht und
in einen finsteren Gehorsam verliert. Demgegenüber proklamiert er ein
«weisses Christentum» des Aufgangs, das auf die Auferstehung ausblickt, auf
«den neuen Himmel und die neue Erde», dessen Merkmale, genauer: dessen

inspirierende Energien Freiheit und Liebe sind und das sich als Macht der
Wandlung erweisen will.46 Schönheit, so erklärt Berdjajew, vereint sich mit
der Wahrheit und ist zu suchen auch im Tragischen, im scheinbar Hässlichen,
im Schmerz der Freiheit.

Leontjew wird zeichenhaft für Klärungsprozesse auch in Berdjajew selbst,

40 L 86.
41SRK 76.
42 L 88.
43 KFM 22.
44 RI 69.
45 L 226.
46 L 206.



62 Wolfgang Dietrich

ja in der christlichen Welt überhaupt. Er wird, wie Berdjajew formuliert, zum
«Märtyrer einer religiösen Übergangsepoche.»47 Und er stellt scharf «nicht
nur mit seinen Schriften, sondern auch mit seinem ganzen Leben und seinem

ganzen Geschick die Frage nach dem Verhältnis des Christentums zur Welt,
zur Geschichte, zur Kultur.»48 Als kultureller Faktor versteht sich russisches

religiöses Denken bis in die ästhetische Sphäre hinein.

3. A/exej Chomjakow oder chorisches Prinzip

Der dritte russische religiöse Denker, über den Berdjajew ein Buch publiziert

hat, ist Alexej Chomjakow (1804-1860) ,49 Er rückt uns die Formation
der sogenannten Slawophilen in den Blick, als deren Mitbegründer er gilt.

Er lässt sein Denken sehr stark in der Kirche verwurzelt sein, wodurch er
zum «ersten Laientheologen in der Orthodoxie» wird.50 Und er gilt - zusammen

mit Kirejewskij - als Mitinitiator «der nationalrussischen Philosophie»,5'
speziell auch der russischen religiösen Philosophie. Christliche Theologie,
Philosophie und zum Bewusstsein seiner selbst erwachendes Russentum
gehen in Chomjakow eine eigentümliche und wirksame Synthese ein. Sie vereinen

sich in einem «universalen Menschen»,52 dessen «ungewöhnlich vielseitige»

Begabung53 in nahezu alle Lebensbereiche hineingreift. «Dieser russische
Gutsherr, Praktiker, Geschäftsmann, Jäger und Techniker, Hundezüchter
und Homöopath war der bedeutendste Theologe der rechtgläubigen Kirche,
Philosoph, Philologe, Historiker, Poet und Publizist.»54

Was Chomjakows Slawophilentum angeht, so gibt es Anlass, über die
russische Mission nachzudenken. Anders als die Westler neigen die Slawophilen
dazu, im europäischen Westen eine unheilvolle Verfasstheit, im russischen
Osten eine heilvolle Potenz zu sehen. «In der Tiefe des russischen Volkes»,
schreibt Berdjajew interpretierend, «liegt eine grössere Freiheit des Geistes
als bei den freieren und aufgeklärteren Völkern des Westens.»55 Und «Chomjakow

war überzeugt, dass es Russland beschieden sei, der Welt das <Sakra-

ment der Freiheit> zu offenbaren und den <Geist der heiligen Freiheit> mitzuteilen.

Russland sei dieser Berufung zwar unwürdig; trotzdem sei es auser-

47 L 258.
48 L 260.
49 Siehe Anm. 4.
50 Ch 64.
51 Ch 114; 135.
52 Ch 39.
53SAe 191.
54 Ch 39.
55 RI 48.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 63

wählt.»56 Wo aber ist, so tragt Berdjajew, «im Moskauer Russland Freiheit zu
finden?»57 Wer nach ihr sucht, stösst auf den «aggressiven Zwangscharakter
der russischen historischen Macht.»58 Das heisst: Russlands Freiheitsmission
hätte sich im Widerspruch zu seiner bisherigen Geschichte zu verwirklichen.
«Der Gesichtspunkt Chomjakows und aller klassischen Slawophilen», so
formuliert Berdjajew provozierend prägnant, «war geistig revolutionär im
Verhältnis zur historischen Wirklichkeit.»59

Die Kirchlichkeit Chomjakows unterliegt einer ähnlichen Denkbewegung.

«Er redete immer,» so meint Berdjajew, «von der idealen Orthodoxie
und setzte sie dem empirischen Katholizismus entgegen»60, womit er auch der
treffenden Kritik ihr Recht schwächte. Im Grunde aber «gibt es für die Kirche
weder Westen noch Osten, sind ihr alle geographischen Kategorien
unannehmbar.»61 Auf eine solche transgeographische und transkonfessionelle
Auffassung sieht Berdjajew denn letztlich Chomjakows ekklesiologisches
Denken hinauslaufen.

«Chomjakows Bestimmungen und Formulierungen sind in Wahrheit
universal.»62 Und: «Chomjakow lehrt das überkonfessionelle heilige Wesen der
Kirche, lehrt es kühn und frei. Darin besteht sein unsterbliches Verdienst.»63

Das Erstaunliche ist nun, mit welcher Entschiedenheit Chomjakow das
Wesen der Kirche schlechthin als gemeinschaftliche Freiheit begreift.

«Chomjakow verneinte überhaupt die Autorität in der Kirche
Rechtgläubigkeit) und setzte die Freiheit zu ihrer Grundlage.»64 «In Sachen der
Kirche - bzw. des Glaubens - ist erzwungene Einheit Lüge, erzwungener
Gehorsam aber Tod.»65 «Die Kirche ist geradezu die Einheit von Liebe und
Freiheit.»66 Damit ist - aus dem Geist idealer russischer Orthodoxie heraus - die
«Sobornostj» umschrieben als zentraler religiöser Sozialbegriff, der seiner
Potenz nach in alle Sphären persönlichen und gesellschaftlichen Lebens
hineinwirkt. «Der ganze Wert von Chomjakows Denken bestand darin, dass er
die Sobornostj, die seine schöpferische Entdeckung war, in unzertrennlicher
Verbindung mit der Freiheit dachte.»67

Die Sobornostj ist im Grunde «soborno», das heisst «gesammelt» oder ge-

56SRK 90.
57 RI 43.
58 Ch 184.
59 Ch 193.
60 RI 50; 164.
61 Ch 97.
62 Ch 94.
63 Ch 87.
64PhFG 171.
65 RI 165; Ch 89/90.
66 RI 166; Ch 93.
67 SE 68.



64 Wolfgang Dietrich

meinschaftlich gedacht und entspricht einem chorischen Prinzip vereinigter
Freiheiten. Sie umschreibt zugleich die Gemeinschaftsqualität der Person.
An ihr haben urchristliche Intuition, philosophische Reflexion und russischer
Sprachgeist mitgeformt. Sie wehrt ebenso dem Individualismus, der
protestantischen Versuchung, wie dem Kollektivismus, der katholischen Versuchung.

Sie betont gegenüber losgelöster Intellektualität das Willensmoment,
das von Vernunft durchdrungen ist. Sie fördert ein aus dem isolierten Ich ent-
schränktes Denken im frei verbundenen Wir. Sie hält die Gemeinschaft der
Freiheit offen. Und sie bindet die Freiheit in die Liebe. - Wenn es zum Konflikt

zwischen Sobornostj und Freiheit kommt, setzt Berdjajew freilich sein
ceterum censeo: Es muss «das freie Gewissen entscheiden.» «Die Freiheit»,
so sagt er, «ist absolutes Dogma.»68 Doch die dogmatisierte Freiheit ist ihrerseits

nicht dagegen gefeit, der Liebe ein Leides zu tun, lieblos zu sein. Das ist
ein von Berdjajew selbst intensiv empfundener Konflikt.

Zwar neigte Chomjakow dazu, die Sobornostj mit der russischen ländlichen

Dorfgemeinde, der Obschtschina, zu verquicken. Zwar irritierte er
durch abstruse Stammeskategorien wie diejenigen der hochwertigen <Iraner>
und der minderwertigen <Kuschiten>.69 Aber in seiner Grundtendenz steht
Chomjakow für das Ineinander von Existentialität und Sozialität. Er wird
zum Beispiel für Berdjajews These, dass religiöse Motive philosophische
Konsequenzen haben.711 In ihrer entschränkten Form verbindet sich die
Sobornostj mit dem, was heute auf dem gemeinsamen Weg der Kirchen
«Konziliarität» genannt wird. Sie wird zur Hoffnung für den ökumenischen
Prozess. Und von Chomjakow her wird dem russischen religiösen Denken
eine soziale Dominante tief eingeprägt.

4. Wladimir Solowjow oder Gottmenschentum

Wladimir Solowjow (1853-1900) leuchtet als Stern erster Ordnung am
Himmel russischen religiösen Denkens. Sein Licht drang weit über die Grenzen

Russlands hinaus - schon vor Nikolai Berdjajew und dann zusammen mit
ihm. Als ich 1991 das damalige Leningrad besuchte, schenkte mir die Gastgeberin

zum Empfang einen schmucken Auswahlband aus den Schriften Solo-
wjows. Und in einer dortigen Buchhandlung lagen neben Solschenizyns
Archipel Gulag und Piatons Dialogen in Dünndruckausgabe zwei Bände von So-

lowjows Gesammelten Werken. Aber Berdjajew war kein Solowjowianer.
Zwar weist er ihm zeit seines Lebens einen überragenden Platz in der

geistigen Welt des 19. Jahrhunderts zu: «Er geht... in die russische Idee ein als

68 SE 66.
69 RI 46.
70 Ch 127.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 65

der bedeutendste Repräsentant der russischen religiösen Philosophie des 19.
Jahrhunderts.»71 Ja, gelegentlich erkennt er ihn als den «grössten und
originalsten russischen Philosophen» überhaupt an, «würdig, in der Geschichte
der Philosophie einen Platz einzunehmen nach den deutschen Klassikern des
Idealismus.»72 Für ihn ist Solowjows ungemeine Kraft der Zusammenschau
unbestritten, die ihn zum «einzigen Schöpfer eines universalen philosophischen

Systems in Russland» macht.73

Auch findet sich eine Fülle konkreter Motive, denen Berdjajew spontan
zustimmt oder die er dem eigenen Denken einverwandelt. Da ist Solowjows
«Kritik der abstrakten Prinzipien». Sie entdeckt vor und unter dem abstrakten

- Berdjajew wird dann sagen: dem objektivierten - Sein das konkrete
Seiende. Und sie bahnt ein Denken an, das alle menschlichen Vermögen beteiligt,

ein ganzheitliches Denken, würden wir heute sagen, das sich auf das un-
verdeckte Existieren bezieht. «Hier nähert sich Solowjow sozusagen der
Existenzphilosophie.»74

Da ist ein universalistischer, ein sammelnder, ein wiedervereinigender
Zug in Solowjows Denken. Im öffentlich-staatlichen Bereich dringt er auf
«die Möglichkeit einer christlichen Politik»75 unter dem freilich problematischen,

in sich widersprüchlichen Leitbegriff einer «freien Theokratie», den er
später wieder zurücknimmt. - Im konfessionellen Bereich - und dies bleibt
bis zum Lebensende - strebt er «die Einigung der Kirchen in der Person des

Papstes Petrus, des Starzen Johannes und des Doktor Paulus» an.76 «Das Dürsten

nach einem Ökumenismus»77 bleibt mit Solowjows geistiger Erscheinung
verbunden. Sein christlich-ökumenischer Protest richtet sich denn konsequent

gegen Konfessionalismen und mit besonderer Schärfe gegen Nationalismen

aller Art. Während «man für gewöhnlich meint, nationaler Egoismus
sei sittliche Pflicht der Person und bedeutet nicht Egoismus der Person,
sondern deren Opfer und Heroentum», «besteht Solowjow darauf, dass nationaler

Egoismus (Nationalismus) unter christlichem Gesichtspunkt genauso
verwerflich ist wie persönlicher Egoismus».78

Und da ist Solowjows Essay «Sinn der Liebe», den Berdjajew für «das
Bedeutendste» hält, «was über die Liebe geschrieben worden ist.»79 Denn in dieser

«vielleicht wichtigsten aller seiner Schriften verbindet er zum erstenmal
in der Geschichte des christlichen Denkens die Eros-Liebe nicht mit dem Ge-

71RI128; 168.
72SAe 163.
73 Ch 138.
74 RI 172/173.
75SRK 98.
76 RI 209.
77SNE 54.
78 KFM 209.
79 PhFG 242; SE 89.



66 Wolfgang Dietrich

schlecht, sondern mit der Person. Die Liebe ist für ihn nicht mit dem Kinderzeugen

verbunden und nicht mit der Unsterblichkeit der Gattung, sondern
mit der Fülle des Lebens der Person und mit der persönlichen Unsterblichkeit.

Der Sinn der Liebe ist personal, aber nicht gattungsmässig.»
Aber dann sind die Gedankenkomplexe zu beachten, die Berdjajew auch

mit Kritik bedenkt. Dies gilt vor allem für die zentrale Idee der All-Einheit,
die in der Nachfolge Solowjows für breite Kreise russischen Denkens massgebend

geworden ist. «Dieser rätselhafte Pilger», sagt Berdjajew, «wollte
immerfort das Leben der Menschen und der Gesellschaften durch unerschütterliche

objektive Prinzipien begründen und befestigen, und er drückte diese

Begründung ständig im rationalen Schema aus. Das macht betroffen an Solow-
jow.»80 Betroffen macht auch die Neigung zu vorschneller Synthese, die jene
«Abgründe» überdeckt, «die sich bei Dostojewskij auftun.»81 «Einheit, Ganzheit,

Harmonie» werden zu den leitenden Themen, die «Solowjow mit grosser
Kraft durchlebte,» über denen aber «die Probleme der Freiheit, der Person
und des Konflikts» zu kurz kommen.82

Wladimir Solowjow», so grenzt sich Berdjajew ab, «ist Intellektualist, aber
nicht Voluntarist. Deshalb spielt die Freiheit bei ihm nicht eine solche
Rolle.»83 «Seine Weltanschauung gehört eher dem Typ eines universalen
Determinismus an.» Diesem Determinismus aber und aller Umklammerung durch
die rationalisierte Metaphysik»84 erteilt Berdjajew eine entschiedene Absage,
und zwar eben aus einer Konsequenz, die aus Solowjows «Kritik der abstrakten

Prinzipien» und dessen Meditation über den «Sinn der Liebe» selber
hervorgeht. «In den letzten Jahren kam ich zur Verneinung der ontologischen
Philosophie. Das war ein Bruch mit der ontologischen Tradition des Parmeni-
des, Plato, Aristoteles, Thomas von Aquin und vieler Strömungen der neueren

Philosophie bis hinauf zu Wladimir Solowjow mit seiner Lehre von der
All-Einheit.»85

Ähnlich kritisch verhält sich Berdjajew zur Lehre von der Sophia, der
weiblichen Weisheit, diesem Sondertrieb russischer Religionsphilosophie,
der von Solowjow seinen Ausgang nimmt. Freilich begrüsst er, dass hier der
Kosmos eine Stimme erhält, und man muss wohl sagen, dass der Kosmos-
Aspekt bei Berdjajew unverdient und entgegen der potentiellen Anlage
unterentwickelt bleibt. Aber er fürchtet, dass aus der kosmischen Komponente
eine kosmische Dominante wird, die die Person erdrückt. «Die Lehre von der

811RI169.
81 RI 94.
82 RI 172.
83 RI 170.
84 Das Ich und die Welt der Objekte - Eine Philosophie der Einsamkeit und Gemeinschaft,

Darmstadt o.J., 74, IWO).
85 SE 111.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 67

Sophia stösst sich mit der Lehre von der Person.»Sh Bei Pavel Florenskij, mit
dem sich Berdjajew völlig überwirft, und bei Sergej Bulgakow, zu dem er
verhalten Kontakt hält, wächst sich die Lehre von der Sophia spekulativ zu einer
regelrechten Sophiologie aus.

Die Höhe der konstruktiv-kritischen Diskussion wird aber erreicht bei So-

lowjows «Idee der Gottmenschheit», die Berdjajew nach eigenem Zeugnis
«am nahesten kommt» und die er «nach wie vor für die Grundidee des
russischen religiösen Denkens hält.»87 Diese Idee tritt in «radikalen Gegensatz
zum juridischen Verständnis der Beziehung zwischen Gott und Mensch und
der juridischen Sühne-Theorie, wie sie in der katholischen und protestantischen

Theologie verbreitet ist.»88

«Gottmenschheit» meint die neue Qualität eines in Christus erschlossenen
und an Christus orientierten Menschseins, das Berdjajew unter diesem

Aspekt besser mit dem Begriff der «Gottmenschlichkeit» umschrieben
sähe.89

«Die Lehre von der Gottmenschheit» «bedeutet eine gegenseitige
Durchdringung und Vereinigung der zwei Naturen, der göttlichen und der menschlichen,

bei Wahrung ihrer Unterschiedenheit und Selbständigkeit.»90 Dies
entspricht, wie Berdjajew betont, dem christologischen Dogma. Dessen
menschliche Seite aber, die auch die humanistischen Prozesse der Geschichte
mit in sich einbegreift, sieht er noch wesentlich unerschlossen. «Gottmenschheit

setzt die besondere schöpferische Aktivität des Menschen voraus, eine
Aktivität, die nicht nur einen kulturellen, sondern auch einen religiösen Sinn
besitzt.»91 Was in Jesus Christus, dem Gottmenschen, vor sich ging, «dasselbe
soll kollektiv in der Menschheit vor sich gehen, in der menschlichen Gesellschaft,

in der Geschichte.»92

Hier nun widersetzt sich Berdjajew der Tendenz Solowjows, in seiner
Frühzeit - unter dem Zwang der All-Einheits-Idee - einer deterministischen
Evolution und in seiner Spätzeit - unter dem Druck der ihn überkommenden
Apokalyptik - einer deterministischen Destruktion das Wort zu reden.
«Solowjows Lehre von der Gottmenschheit, konsequent zu Ende geführt, sollte
zu einer aktiven, nicht aber passiven Eschatologie führen, zu einem Bewusst-
sein der schöpferischen Berufung des Menschen am Ende der Geschichte,
wodurch auch erst das Hereinbrechen des Endes der Welt und das zweite
Kommen Christi möglich wird. Das Ende der Geschichte, das Ende der Welt

86KFM 286.
87 SE 104.
88 RI 176.
89 ED 21.
90 EM 46.
91SNE 148; Ri 93.
92 RI 174; 93.



68 Wolfgang Dietrich

ist ein gottmenschliches Werk.»93

Zustimmung und Ablehnung akzentuieren sich so in bezeichnender
Verschränkung. Beide Denker entwerfen einen konkreten Universalismus. Aber
während bei Solowjow der Ton auf «Universalismus», auf Vereinheitlichung
liegt, rückt er bei Berdjajew auf «konkret», auf Besonderung des zur Gemeinschaft

Offenen. Eine fruchtbare Spannung tritt hervor, die wohl für das Ganze

russischer Religionsphilosophie gilt.

5. Nikolai Fjodorow oder Gemeinsame Tat

Nikolai Fjodorow (1828-1903) war eine abseitige und unscheinbare, aber
in ihrem Wollen unbedingte Erscheinung von ausserordentlicher Brisanz.
«Der bescheidene Bibliothekar», so schreibt Berdjajew, «der in seinem
Leben kein einziges Buch veröffentlicht hat und das Recht, Bücher zu verkaufen,

verneinte, ein russischer, nur einem engeren Kreise bekannter Autodidakt

und Sonderling, war ein genialer Mensch.»94

Berdjajew zählt sich zu den Wiederentdeckern des Verschollenen, der
immer noch «auf eine gebührende Würdigung wartet.»95 Einen höchst
verwunderlichen Grad von Wahlverwandtschaft meint Berdjajew bei ihm zu entdek-
ken. «Ich war tief betroffen von der Übereinstimmung einiger meiner
religionsphilosophischen Motive mit den religionsphilosophischen Motiven Fjodo-

96rows.»
Wenn die russische Orthodoxie die Konfession der Auferstehung ist, dann

ist Fjodorow russischer Christ kat exochen. Bei der Auferstehung setzt das
Denken Fjodorows an. Aber die Durchbruchsgewalt der Auferstehung Jesu
sieht Fjodorow übergreifen auf den Menschen. Auferstehung zielt auf «Auf-
erweckung.» «In der Auferweckung - Auferweckung, nicht Auferstehung -
erblickte er das Wesen des Christentums.»97 Die Auferstehung Jesu entbindet
den unbedingten Willen zur Erneuerung des Lebens. Sie provoziert in Fjodorow

«die grandioseste und radikalste Utopie, die die Geschichte des menschlichen

Denkens kennt.»98

Der Schmerz über den Tod - und «nirgends in der Geschichte der
Menschheit kann man einen solchen Schmerz über den Tod finden wie bei
Fjodorow»,99 - der Schmerz über den Tod lässt den mit Schmerzempfindlich-

93 RI 209.
94 Drei Gedenktage: Tolstoj, Ibsen, Fjodorow, in: Neue Schweizer Rundschau 839. F)
95 F 846.

96Philosophie der Freiheit, 1911,133. (Russisch, PhF)
97 Der Sinn des Schaffens - Versuch einer Rechtfertigung des Menschen, Mohr (Paul

Siebeck), Tübingen 1927, 206. SSch)
98 RI 157.
99 BM 349.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 69

keit begabten Menschen nicht zur Ruhe kommen. Kein Mensch darf, so
fordert Fjodorow, dem Tode überlassen bleiben.

«Jeder Christ muss an die Erlösung, an die Aufrichtung des Lebens, an die
Auferweckung aller, nicht nur der Lebenden, sondern auch der Verstorbenen,

nicht nur seiner selbst und seiner Kinder, sondern aller Menschen Söhne»

- und Töchter, muss man wohl hinzufügen - «denken».100 Alle Kräfte sollen

sich zur «gemeinsamen Tat» vereinen.
Alle Mittel müssen dieser einen Aufgabe dienstbar gemacht werden. Die

entwickelte Technik wird, so steigert und vollendet Fjodorow seinen
ungeheuerlichen Gedanken, den Menschen zum Werk der Auferweckung befähigen.

Gewiss wirkt es abstrus, ja hybrid, wenn Fjodorow geradezu von
«physikalisch-chemischen Experimenten der Auferweckung spricht»101 und der
wissenschaftlich-technischen Aktivität der Menschen ein massloses Vertrauen
schenkt. - Gewiss enttäuscht es den vorausblickenden Impetus, wenn die
schöpferische Aktivität nicht nach vorn «auf die Erschaffung des neuen,
sondern zurück auf die Wiederherstellung des alten Lebens» gerichtet wird.102 -
Gewiss mutet es mindestens merkwürdig an, wenn Fjodorow «die gemeinsame

christliche Tat» nicht nur «in Russland beginnen» lässt «als dem Land, das

am wenigsten durch gottlose Zivilisation verdorben ist»,103 sondern wenn
«der russische, orthodoxe Zar die ganze natürliche Welt beherrschen und das

Flaupt der Väter-Auferwecker sein soll.»104 - Und gewiss wird auch, so meint
Berdjajew, in Fjodorows einplanigem Denken die Rolle des Todes für den
Umbruch und die Wandlung der Person verkannt. Fjodorow «vermochte
nicht, den Tod als inneres Moment des Lebens zu erschauen, durch das jedes
sündige Leben unvermeidlich hindurchgehen muss.»105 - An all solchen Flin-
sichten, Beschränktheiten, Verfangenheiten übt Berdjajew entschiedene Kritik.

Sie sind Ausdrucksformen verfälschender Objektivation. Sie begünstigen
Züge einer totalitär-technokratischen Ideologie, die eine fatale Eigendynamik

annehmen können.
Doch «wie immer man auch zu Fjodorows Gesamtkonzeption stehen mag,

der Weg, den zu beschreiten er uns einlädt, ist seinem Wesen nach
christlich.»106 So liegt «die Grösse Fjodorows vor allem in seiner moralischen Idee,
in seiner tiefen Bekümmernis um den Zwist und das Leiden der Menschen,...
in der Sehnsucht nach der allgemeinen Erlösung und Auferstehung.»107 Es ist

100 F 843.
101F 843/44.
102 SSch 207.
103 RI 213.
104 F 842.
105 BM 349; F 846.
106 Christentum und Klassenkampf\ Vita Nova Verlag, Luzern 1936, 96. ChK)
107 F 846.



70 Wolfgang Dietrich

«die Gerichtetheit», auf die es ankommt, die aus dem Rächer den Auferwek-
ker, den Lebensspender macht und die ihn hinfinden lässt zur «gemeinsamen
Tat». - Es durchschlägt wohl alle historische Distanz, wenn Berdjajew von
Fjodorow her diese gemeinsame Tat charakterisiert: «Gemeinsame Tat - das
ist der Name für eine Flaltung, die eine schöpferische Intensivierung aller
menschlichen Kräfte auch auf dem Gebiet der Technik und Ökonomik
verlangt, diese Entfaltung der Menschenkraft aber nicht durch gegenseitigen
Vernichtungskampf, sondern durch Zusammenarbeit und gegenseitige Hilfe
bewirken will. Das ist gerade das Gegenteil des modernen Kapitalismus und
seines mörderischen Prinzips der Konkurrenz.»108

Schliesslich denkt Berdjajew Fjodorow in einer für ihn bezeichnenden
Weise weiter: «N. Fjodorow hat den kühnen und radikalen Gedanken der
Erweckung aller Toten ausgesprochen. Seine Idee muss vertieft und weitergeführt

werden. Nicht nur müssen alle Gestorbenen vom Tode errettet und
erweckt, sie müssen auch von der Hölle befreit und aus der Hölle herausgeführt
werden. Darin besteht die letzte und äusserste Forderung der Ethik.»'"1' Das

Grundgebot einer solchen «Ethik der Antihölle»110 wird dann lauten: «Du
sollst für niemanden, auch nicht für das winzigste Wesen, weder in dieser
noch in der jenseitigen Welt die Hölle erschaffen.»111 - Die Nichtbereitschaft,
sich mit der Hölle als tödlichem Verhängnis abzufinden, lässt sich als ein
Grundzug russischen religiösen Denkens erkennen.

6. Wassilij Rosanow oder Fülle des Lebens

Berdjajew spricht von Rosanow (1856-1919) als «einem der ungewöhnlichsten,

originalsten Menschen», die er in seinem Leben «hat treffen dürfen,
einem wahrhaften Unikum.... In seinem Äusseren, einem erstaunlichen
Äusseren, ähnelt er einem schlauen, rothaarigen Bauern.... Mir schien immer, er
sei in der Phantasie Dostojewskijs gezeugt und in ihm sei etwas von der Art
Fjodor Pawlowitsch Karamasows, der etwa Schriftsteller geworden wäre.»
«Vor allem staunenswert war seine literarische Gabe, eine allerhöchste Begabung

in der russischen Prosa. Es war eine wahre Magie des Worts. Seine
Gedanken verloren sehr, wenn man sie mit eigenen Worten wiedergab.» «Ich
habe Rosanow mit Wonne gelesen»,"2 bekennt Berdjajew.

Mit Wonne, auch mit Erschütterung oder Irritation und hingerissen von
der Spontaneität des sprachlichen Ausdrucks kann man Rosanow derzeit
wieder lesen. 1990, noch in Leningrad, sind zwei Bände gesammelter Schrif-

108 ChK 96.
109 BM 376.
110 Vérité et Révélation, Delachaux & Niestlé, Paris 1954, 153. (Französisch, VR).
111 BM 377.
112 SE 162: WD 201.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 11

ten von ihm - je etwa 600 Seiten Dünndruck - erschienen mit Innentiteln wie:
«Unvereinbare Kontraste des Lebens.» Oder: «Solitaria» («Vereinsamtes»),
Oder: «Verwehte Blätter - Erster Korb, Zweiter Korb.» Oder: «Apokalypse
unserer Zeit.»

Die versinnlichende Intensität des Worts entspricht einer plastisch
«konkreten Denkart», einem Hang zur «Wärme des Leiblichen.» «Er konnte
sagen, dass er ein Wachskerzlein Gott vorziehe: das Kerzlein sei sinnlich-konkret,

Gott aber abstrakt.»113 «Rosanow», so charakterisiert Berdjajew weiter,
«dachte nicht logisch, sondern physiologisch. Durch sein ganzes Wesen war
eine mystische Sinnlichkeit ergossen.»114 Allerdings, so meint er, hat die vitale
Faszination auch ihre Gefahren. Sie zeigt «das gänzliche Fehlen jeglicher
Geistesdisziplin.»115 «Rosanows Einfluss ist aller Festigung der Seele entgegengesetzt.»116

Was nun die Grundanschauungen angeht, so stimmt Berdjajew überein
mit Rosanows Kritik an den dem Leben entrückenden, abstrahierenden
Kümmerformen des Denkens. Dies gilt auch im Blick auf Züge im historischen

Christentum mit der extremen Tendenz transzendenter Selbsterrettung.

«Tote Gleichgültigkeit zum Menschen und zur Natur, zu allem Lebenden

im Namen der Selbsterrettung ist eine widerliche Erscheinungsform von
religiösem Egoismus, ist ein Ausdörren der menschlichen Natur, ist Vorbereitung

<der herzenskalten Verschnittenem. Die christliche Liebe soll keine
gläserne Liebe> sein.»117 In Rosanows Stichworten der «Heuchelei» und der
«konventionellen Lüge», in der entlarvenden Rede von der «gläsernen Liebe»

sieht Berdjajew der Sache nach umschrieben, was in seiner eigenen
kämpferischen Formel von der «Objektivation» mitgemeint ist.

Wenn aber Rosanow geneigt scheint, im Christentum überhaupt «die
Religion der finsteren Verneinung des Lebens» zu sehen,118 wenn sich für ihn
«der Schatten Golgathas auf die Welt gelegt und die Freude am Leben
verdorben hat,»119 wenn er gar zu der Formulierung gelangt: «in der Süssigkeit
Jesu ist die Welt bitter geworden», vor ihm «verlor alles in der Welt seinen
Glanz und wurde schal»,120 so ist hier eine irritierende Bruchstelle, ein Punkt
der schneidenden Divergenz erreicht. - Natürlich kann man überhaupt
fragen: Welche Art von jeweils erlebtem Christentum ist hier gemeint und
getroffen. Berdjajew aber sieht sich veranlasst, von Grund aus die Wertungen
umzukehren. Was Rosanow für die Religion des Todes hält, hält Berdjajew

113 SE 163.
114 SE 164.
115 WD 201.
116 SE 164.
"7SSch 380.
"sSAe 232.
119 RI 226.
120 PhF 174.



72 Wolfgang Dietrich

für die Religion des Lebens, nämlich für «die Religion der Auferste-
hung»121und «des ewigen Lebens, das den Tod überwunden hat.»122 Und was
Rosanow für die Religion des Lebens hält, hält Berdjajew für die Religion des

Todes, nämlich für die Religion der Versenkung in und der Verknechtung an
das naturhafte Gattungselement. Rosanow erschaue in seiner «Religion
der ewigen Geburt»123 «nur die ewige Kette der Geburten»,124 die den
Menschen an die Welt des Endlichen fesselt, ohne dass er je aus ihr erhoben würde.

Anders gesagt: «Wie schön auch das Leben der künftigen Generationen
sein mag, es vermag doch nicht, die unerträgliche Tragik des Todes auch eines

einzigen lebendigen Wesens aufzuheben und zu überwinden.» Dem Vertreter
der Gattung und des gebärenden Lebens, der Horizontalen, nämlich Rosanow,

tritt der Vertreter der Person und der schöpferischen Existenz, der
Vertikalen, nämlich Berdjajew, entgegen.

Was das Geschlecht - die Sexualität - im engeren Sinne betrifft, so verfällt
auch für Berdjajew der geschlechtslose Mensch als «asketisch ertötetes»
Schemen mit Recht der Kritik Rosanows. Doch sollte hier nicht eine körperliche

Teilfunktion dominieren, sondern das Geschlecht sollte als «verwandelte»

Energie des geistig-leiblichen Gesamtlebens wirksam werden. «Das
Geschlecht ist keine Funktion des menschlichen Organismus, vielmehr ist es eine

Eigenschaft des gesamten Organismus, des Menschen, jeder seiner
Zellen.»125

Zu erwähnen bleibt, dass Rosanow in seinen Schriften dem Stile nach das

realisiert hat, was Berdjajew für sich lediglich proklamieren konnte, nämlich
jene aphoristische Schreibweise, die auf den diskursiven Fortgang verzichtet,
dafür aber prägnante und anschauliche Gedankenkomprimate oder
Ideenkonzentrate vor dem geistigen Auge ausbreitet. Zum Beispiel: «Das Denken
benimmt mir den Atem. Und wie gerne lebe ich in dieser Benommenheit.
Eben deshalb ist es für mich eine Lust zu leben, trotz aller Dornenwege und
Tränen.» Oder: «Danke jedem Augenblick des Seins und verewige ihn.»126

Das ist dann auch eine Seins- und Lebensfrömmigkeit in der Leidenschaft für
den gelebten und zu erlebenden Augenblick, die sich dem russischen religiösen

Denken als innig verbunden erweist. Und charakteristisch für dieses mag
auch die hier sich anbahnende andere Ausdrucksweise sein, nämlich der
intuitiv-aphoristische Stil, kongenial etwa der zentrierenden Brillanz eines
Novalis oder eines Friedrich Schlegel im Westen.

121 RI 226.
122 SE 326.
123 SE 162.
124 BM 348.
125 BM 89.
126 Heinrich Stammler (Hg.), Wassilij Rosanow, Solitaria. Ausgewählte Schriften, Verlag

Heinrich Ellermann, Hamburg und München 1963, 72 und 214.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 73

7. Lew Schestow oder Kraft des Glaubens

Wie Wassilij Rosanow ist auch Lew Schestow (1866-1938) mit Berdjajew
näher bekannt, ja «er ist von der Kindheit her bis zum Lebensende» mit ihm
geradezu befreundet. Doch repräsentiert er einen durchaus anderen geistigen
Typ. Er ist Denker der Offenbarung und Denker der Existenz, und dies mit
vehementer Ausschliesslichkeit. Auf Hiobs Waage und Athen und Jerusalem
sind die Titel zweier seiner Bücher. Von Jerusalem her, aus dem Leidenskreis
des Hiob heraus versucht er zu denken und stellt im Bereich der
Religionsphilosophie den russischen Juden und den jüdischen Russen dar. «Für Leo
Schestow waren die menschliche Tragödie, die Schrecken und Leiden des
menschlichen Lebens, das Erlebnis der Floffnungslosigkeit Quell der Philosophie.»

«Das Geheimnis des Seins lässt sich nur im menschlichen Existieren
erfassen. »127

Nicht erfasst wird das Geheimnis des Seins durch die abgehobene
Vernunft und die verknechtende Macht der von ihr erlassenen Gesetze. Und
nicht erfasst wird es von dem das Urteil sich anmassenden <Guten>.
«Schestow ist ganz und gar ergriffen von dem Gedanken, dass der Sündenfall
mit der Erkenntnis von Gut und Böse verbunden ist.»128 «Wenn ich das
Gute und Böse erkenne, Scheidung einführe und Werturteile vollziehe, so
verliere ich die Unschuld, falle von Gott ab und werde aus dem Paradies
ausgestossen.»129

«In das Paradies» aber «möchte Schestow zurückkehren, indem er gegen
die <Vernunft> und gegen das <Gute> kämpft.»130 Im schmerzenden Ungenü-
gen an der Vernunft und an der Moral versucht er, aus dem Translogischen
und Transmoralischen heraus zu denken. «Er empört sich gegen <das Gute>»,
das sich als kraftlos und ohnmächtig erweist, «im Namen von etwas, das höher
ist als das Gute.»131 Dieses Höhere, auf das Schestow sein Denken radikal
konzentriert, ist für ihn Gott - als der schlechthin Übervernünftige und
Übermoralische.

Gott allein ist «keinerlei Notwendigkeit untergeordnet, weder dem Guten
noch der Vernunft.»132 Er hat sein Leben ausserhalb und «oberhalb der
Wahrheit und des Guten»133 und «steht dem Reich der Notwendigkeit, dem
Reich der Vernunft entgegen. Gott ist an nichts gebunden,... für Gott ist alles

127 Die Grundidee der Philosophie Lew Schestows, in: PUTJ 58-1938/39, 44. (Russisch,
Sch)

128 Sch 45.
129 BM 57.
130 BM 59.
131 SAe 260.
132 RI 236.
133 VR 69.



74 Wolfgang Dietrich

möglich.»134 - Dieser «Gott kann das einmal Geschehene ungeschehen
machen, er kann machen, dass Sokrates nicht vergiftet war.»135 Durch ihn, dessen
Handeln «der Vernunft höchst unbegreiflich ist», wird «der absolute Sieg
über jene Notwendigkeit möglich, die das vernünftige Denken der Vergangenheit

aufdrückt.»136 «Wenn Gott ist, dann hören die Wahrheiten der
Vernunft auf, unabwendbar zu sein, und die Schrecken des Lebens lassen sich
besiegen.» Denn «Gott ist vor allem unbeschränkte Möglichkeit. Das ist die
Grundbestimmung Gottes.»137 Und das ist die ausdrücklich religiöse, die
theologische Formulierung des einen und einzigen Themas Schestows.138

Den unbeschränkten Möglichkeiten Gottes aber entspricht die nicht gene-
ralisierbare und in kein Gesetz zu fassende menschliche Existenz. Sie erhält
ihre «Freiheit nicht durch die Vernunft, nicht durch die Moral, nicht durch die
menschliche Aktivität, sondern durch den Glauben. Der Glaube bedeutet ein
Wunder für die notwendigen Wahrheiten der Vernunft.»139 Um die Freiheit
der konkreten Besonderheit, um «das Schicksal der einmaligen Person»
geht der Kampf des existierenden Denkens. «In diesem Kampf gegen die
Macht des Allgemeingültigen war Schestow so radikal, dass er das für den
einen Richtige und Rettende nicht als richtig und gültig für den anderen ansah.
Er dachte tatsächlich, dass jeder Mensch seine persönliche Wahrheit hat.»140

Als gelebtes Beispiel dieses Satzes stellt sich das Verhältnis zwischen
Berdjajew und Schestow dar. «Wir stritten immer, wir hatten verschiedene
Weltauffassungen, aber in der Schestow<schen Problematik war etwas mir
Nahes.»141 - Denn wie Schestow ficht Berdjajew «den Kampf gegen die
Macht des Allgemeinen über das menschliche Leben. »142 Wie Schestow führt
Berdjajew diesen Kampf «um der Person willen, für das Individuell-Unwie-
derholbare.» Und wie Schestow betont Berdjajew das tragische Moment im
Personenleben als Prinzip transzendenter Unruhe. «Wir müssen die tragische
Erfahrung annehmen, die Schestow uns mitteilt, wir müssen sie durchleben.»143

- Aber das alles bedeutet für Berdjajew nicht Kampf gegen die
Vernunft schlechthin, Kampf gegen das Denken schlechthin, Kampf gegen die
Philosophie schlechthin.

«Immer kam ich mit Schestow auseinander in der Wertung der Erkennt-

134 Sch 46.
135 RI 136.
136 Sch 46.
137 Sch 45.
138 RI 236.
139 Sch 47.
140 Sch 48.
141 SE 137.
142 Sch 48.
143 SAe 275.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 75

nis.»144 Die Ursache «der lastenden Notwendigkeit» und sündigen Verderbnis

sieht Berdjajew nicht in einer Teilfunktion, sondern in der Gesamtfunktion
der Menschen und des Lebens. «Sündigkeit, Mangelhaftigkeit, Gefallenheit

sind nie im Erkennen, sondern immer im Sein selbst zu suchen.»145 Vor
allem aber kann nach der Meinung Berdjajews der Weg der Erkenntnis nicht
<zurück> oder <daran vorbei> führen, sondern er richtet sich <nach vorn> und
<hindurch>.

«Nachdem der Mensch den Weg der Unterscheidung von Gut und Böse
beschritten hat, ist die Erkenntnis nicht mehr das Böse. Darin besteht der
Hauptunterschied zwischen Schestows und meinem Standpunkt. Der
Mensch muss den Weg der Erkenntnis des Guten und Bösen bis zu Ende
gehen. Die Rückkehr zur ursprünglichen paradiesischen Ganzheit bedeutet
Leugnung dieses Weges.»146

Wenn also Schestow mit seiner Kritik die in der Tat mächtigen, anmassen-
den und tyrannischen Tendenzen der Vernunft trifft, so kann auch er
dennoch der Vernunft selber nicht entrinnen noch entraten. «Seine Widersprüchlichkeit

bestand darin, dass er Philosoph war, das heisst Mensch des Denkens
und Erkennens, dass er die Tragödie des menschlichen Existierens erkannte,
dabei aber die Erkenntnis verneinte. Gegen die Tyrannei der Vernunft, gegen
die Macht der Erkenntnis, die den Menschen aus dem Paradies vertrieben
hat, kämpfte er auf dem Territorium der Erkenntnis selber und bediente sich
dabei des Werkzeugs eben der Vernunft. Darin besteht die Schwierigkeit
einer Philosophie, die existentiell sein will. In der Verschärfung dieser Schwierigkeit

sehe ich das Verdienst Schestows. »147

Auch die radikalste Existenzerkenntnis, will Berdjajew sagen, ist Erkenntnis.

Auch «das adogmatische Denken», wie es Schestows Philosophie sein
will, kann einen dogmatischen Zug annehmen, der zu überwinden ist. Berdjajew

versucht dem zu begegnen, dem gerechtzuwerden durch eine
differenzierende, eine stufende, eine perspektivische Erkenntnisweise. Danach hat
objektbezogene Erkenntnis in der Begrenzung auf die gegenständliche Welt
ihr Recht, wird aber zum Unrecht dort, wo sie sich objektivierend des
Subjekts bemächtigt. Danach ist existenzbezogene Vernunft als vernehmende
Vernunft unverdeckt zu halten. Und zugleich öffnet sich ihr die Chance, von
Offenbarung her erhellt zu werden. Es geht um die Mitteilbarkeit dessen, was
die Existenz letztlich bewegt. Und die Kraft des Verbindens und Durchlich-
tens, die auch die Sphäre des Vernehmens und des Verhaltens betrifft, nennt
Berdjajew den Geist. Schestow scheint den Geist in seiner Korrelation zu
Vernunft und Moral seinem Bewusstsein nach auszuschliessen und zu vernei-

144 Sch 48.
145IWO 80.
146 BM 145.
147 Sch 48.



76 Wolfgang Dietrich

nen. Durch seine Existenz jedoch wird er bejaht und bezeugt. «Bis in seine
letzten Lebenstage war in Leo Schestow ein Brennen des Denkens, eine

Erregung und angespannte Intensität. Er offenbarte den Sieg des Geistes über
den ohnmächtigen Körper.»148

Diese Sicht hat für Berdjajew Folgen bis in das Gottesverständnis hinein.
Gott ist weder «oberhalb der Wahrheit» wie bei Schestow noch ist er «ihr
unterworfen» wie in herrschender Philosophie, sondern «Er ist die Wahrheit
selbst. Gott ist Geheimnis, aber er ist zugleich Wahrheit, Geist, Freiheit, Liebe,

Gewissen.»149 «Gott ist», so wendet Berdjajew das Denken in die
Existenz, «Gott ist der Sieg über die Entfremdung, die mich quält.» - Auch hier
kommt es also in der russischen Religionsphilosophie zu einem sich
intensivierenden Gespräch zwischen Glauben und Erkennen, vollzieht sich eine
spannungsreiche Denkbewegung zwischen Abkehr und Flinkehr, zwischen
exklusiver und inklusiver Tendenz. Wir können uns - unter den Bedingungen
protestantischer Theologie - erinnert fühlen etwa an das Widerspiel von Karl
Barths Theologie der radikalen Diastase im Gegenüber zur Theologie der
situativ vernehmenden Korrelation bei Paul Tillich. Strukturell erweisen sich
Momente russischer Religionsphilosophie als durchaus vermittelbar. Es zeigen

sich Impulse spontaner Analogie. Und es ergeben sich Chancen gegenseitiger

Herausforderung. Wenn Berdjajew immer wieder vom «Brennen des

Geistes» spricht, dann ist damit auch mitgemeint ein Einschmelzen trennender

Distanzen und ein wechselseitiges Erleuchten des Weges.

Summe

Was den nichtrussischen Betrachter beim Wahrnehmen russischer
Religionsphilosophie ergreifen kann, ist die ungemeine Fülle plastischer Ideen, ist
die Kraft des eigenartigen Ausdrucks, ist die Intensität des je besonderen
Erlebens. So kamen im vorliegenden Versuch zueinander die Dramaturgie der
Existenzen nach Dostojewskij, die ästhetischen Ambivalenzen nach Leont-
jew, die Eröffnung von Wir-Qualität nach Chomjakow, das gott-menschliche
Wechselwirken nach Solowjow, die Willensrichtung zur Errettung aller nach

Fjodorow, die sprachliche Beschwörung des erfüllten Augenblicks nach Ro-
sanow, die von Gott her provozierte Möglichkeit des Ganz-Anderen nach
Schestow. Und alles erscheint als aufgenommen, gebrochen, um- oder
weitergedacht durch Berdjajew. Für ihn verbindet sich russisches religiöses Denken

- nun erklärtermassen - mit einem «katastrophischen Bewusstsein», einer
höchst verfeinerten Sensibilität für die Umbrüche der Geschichte.150 Es
verbindet sich für ihn mit der Abwehr von formalen Zwangsgedanken wie «der

148 Sch 48.
149 VR 70.
150 SE 323.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 77

infernalischen Idee einer Prädestination» und überhaupt «einer juridischen
Auffassung des Christentums». Es nimmt für ihn einen Zug in die Zukunft an
und fördert die Hoffnung auf weitergehende Offenbarung.151 Es kommt ihm
gleich einem Widerspruch gegen die Mythen der Macht152 und einer «Deutung

des Christentums als einer Religion der Freiheit, Liebe, Barmherzigkeit

und einer ganz besonderen Menschlichkeit.» Es wird ihm zum Inbegriff
«eines Suchens nach Erlösung aller, eines Suchens nach dem Reiche Gottes
und seiner Wahrheit.»153 Alles dies aber kommt gleich einer Freisetzung von
Energien zur Wandlung der Welt.

Zusätze

Tolstoj

Im gegebenen Rahmen sei nur angedeutet, dass sich die Zahl der russisch

religiösen Denker von Gewicht mit den genannten Sieben keineswegs
erschöpft, auch nicht im Blickfeld Berdjajews. - So spielt Lew Tolstoj (1828-
1910) eine bedeutende Rolle. Er arbeitet mit grosser Entschlossenheit heraus,

dass «sich auf das Reich Gottes keinerlei Kategorien der Gewaltaus-

151 SE 203.
'"SE 194; 195.
153 SE 336. - Es sind solche von Berdjajew mehrfach genannten Grundzüge, von denen

er sagt: «Ich habe viele Motive des russischen religiösen Denkens sehr geschätzt und
schätze sie auch jetzt noch». - Und an anderer Stelle spricht er von einer Art russischer
Mitgift, die er in westliches Denken einbringt. «Mit welchen russischen Ideen war ich denn
in den Westen gekommen? Ich glaube nun, dass ich vor allen Dingen ein eschatologisches
Empfinden für historische Schicksale mitbrachte, das den Menschen im Westen und den
westlichen Christen fremd war und vielleicht auch erst jetzt in ihnen erwacht. Ich habe
Gedanken mitgebracht, deren Geburtsstunde die Katastrophe der russischen Revolution
war und letzten Endes und über alle Grenzen hinweg - auch des russischen Kommunismus,

der die Problemstellung als nicht vom Christentum stammend betrachtet. Ich habe
auch das Bewusstsein für die Krisis des historischen Christentums mitgebracht, habe
mitgebracht das Bewusstsein für den Konflikt der Persönlichkeit und der Weltharmonie, des
Individuellen und des Allgemeinen, des im Bereich der Geschichte Unlösbaren. Ich
brachte auch die russische Kritik des Rationalismus mit, das uranfänglich russische
Existentielle des Denkens. In einer Reihe mit dem bitteren und recht pessimistischen Empfinden

der Geschichte ist in mir die Hoffnung auf den Beginn einer neuen schöpferischen
Epoche im Christentum lebendig geblieben. Ich habe auch einen eigenartigen
russischen Anarchismus auf religiösem Boden, eine Leugnung des religiösen Sinnes des Prinzips

der Macht und des beherrschenden Wertes des Staates mitgebracht. Für russisch halte
ich auch meine Auffassung vom Christentum als der Religion des Gottmenschentums.»
(SE 281/282)



78 Wolfgang Dietrich

Übung übertragen lassen, das Reich Gottes ist An-Archie.»154 Von hierher hat
Berdjajew eine «Tolstoj-Impfung» empfangen, die ihm «für das ganze Leben
blieb.»155 Auf der anderen Seite erfährt Berdjajew an Tolstojs <Philosophie>
Züge einer flachen Rationalität und eines selbstgenügsamen Moralismus,
einer ihm unleidlichen quietistischen Einstellung, die ihn sagen lässt: «Niemals
war ich ein Anhänger von Tolstojs Lehre.»156 Das hochkomplizierte Verhältnis

bedarf einer eigenen Sichtung - vor allem auch um zu erfassen, was es

bedeutet, wenn Berdjajew Tolstojs Gesamterscheinung letztlich als russischen
Gegenwurf zu Nietzsche versteht.157

Nesmelow, Tarejew, Bucharew

Entdeckenswert sind auch eine Reihe von vermeintlich kleinen Namen,
die kaum über Russland hinaus bekannt geworden sind, die aber ein
überraschendes und bedeutsames Ideenpotential in sich bergen. - Genannt sei
zuerst Viktor Nesmelow (1863-1937). Ihn versteht Berdjajew als russischen
Feuerbach158 - mit dem Unterschied, dass er die anthropologische Konzentration
christlich wendet: Der Mensch in seiner Rätselhaftigkeit reicht über die
naturhafte Gegebenheit hinaus und wird eben dadurch empfänglich für das

Wahrnehmen von Offenbarung. Die Intensität der Vergewisserung nimmt
Züge einer «Christologie des Menschen» an. Im Frühwerk und im Spätwerk
Berdjajews taucht diese verheissend klingende Formulierung auf, ohne dass

er sie freilich konsequent entfaltet hätte. Als Zweiter unter den bedeutsamen
Unbekannten sei Maxim Tarejew (1866-1934) genannt. In Tarejews Christologie

nimmt die Lehre von der Kenosis den Hauptplatz ein, die Lehre von der
Selbsterniedrigung Christi. «... Das göttliche Wort vereint sich nicht mit der
menschlichen Kraft, sondern mit der menschlichen Niedrigkeit.»159 Dem Ansatz

beim All-Herrschenden, beim Pantokrator, tritt der Ansatz beim All-
Dienenden, beim Pandiakonos, entgegen. «Die Gottessohnschaft Christi ist
zugleich Gottessohnschaft jedes Menschen.» Der Entwürdigte wird erwürdigt.

Als dritter Verschollener sei ins Bewusstsein gerufen Fjodor Bucharew
(1824-1871). Er bringt christlichen Glauben in produktive Beziehung zur ganzen

Breite menschlicher Kultur und spricht von «Fortsetzung der Inkarnation

154 KFM 189.
155 SE 123.
156 Drei Gedenktage: Tolstoj, Ibsen, Fjodorow, in: Neue Schweizer Rundschau 10(1928)

668.
157 RI 94.
158 RI 191.
159 RI 192.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 79

Christi im ganzen Leben.»160 Er weckt den Protest gegen das Nicht-Teilneh-
men am Leben derer, «die sich mühen und die beladen sind in dieser Welt.»
«Der Geist Christi ist nicht Abkehr von den Leuten, sondern Menschenliebe
und Selbstopfer.» «Er ist stark durch Freiheit und nicht durch Knechtschaft
der Angst.» Dass Berdjajew hier einen Vorläufer sieht, leuchtet unmittelbar
ein. Von Bucharew her käme - gegenüber aller Objektivation - ein inkarnie-
rendes Denken stärker zum Zuge, das Berdjajew vernachlässigt hat. - Gedanken

der hier skizzierten Art waren innerchristlich und innerrussisch umstritten.

Die Polemik geistlicher Feinde brachte Bucharew den frühen Tod. Wo es

zum Dialog kommt, wirkt ein belebendes Ferment, und zwar bis in die
Gegenwart hinein. Im Frühjahr 1991 warb mitten im damaligen Leningrad von
einer beleuchteten Hauswand ein orangefarbenes Plakat für einen Vortrag
über Solowjow und Tarejew. Bei Berdjajew findet sich der Satz von Tarejew:
«Es ist schrecklich zu denken, dass Solowjow, so viel er auch über das
Christentum schrieb, mit keinem einzigen Wort das Empfinden Christi ausdrückte.»161

Bjelinskij

Nochmal erweitert würde das Panorama russischen religiösen Denkens,
wenn die sogenannte weltliche Philosophie einbezogen würde mit ihrem oft
areligiösen oder atheistischen und betont antikirchlichen Charakter. Sie böte
einen Kontrastaspekt des ganzen Phänomens. Ihre hervorragenden Vertreter
sind für Berdjajew Beweger einer Ideendialektik, die auch in ihren negativen
Zügen religiöse Bedeutung hat. Symptomatisch mag in dieser Hinsicht sein,
was er zu Bjelinskijs (1810-1848) «Atheismus aus Mitleid mit den Menschen»
und dessen prägenden Folgen für die russische Intelligenz schreibt: «Im
geistigen Leben und Schaffen Bjelinskijs finden wir die inneren Beweggründe,
die der Weltanschauung der russischen revolutionären Intelligenz zugrunde
lagen, die dieser Weltanschauung zur Herrschaft über die russische Seele
verholten und endlich, in einer neuen historischen Situation, den Kommunismus
ins Leben gerufen haben. Ein bis zum äussersten getriebenes Gefühl des
Mitleids mit dem erniedrigten und beleidigten Menschen, das auf dem Weg einer
unheimlichen Dialektik zu einer neuen Grausamkeit wird; eine leidenschaftliche

Auflehnung gegen das Abstrakte und Allgemeine, die sich im Handumdrehen

in die Anbetung einer neuen Allgemeinheit verwandelt: die
unbedingte Bejahung der menschlichen Persönlichkeit, die zu ihrer Unterwerfung
unter einen neuen Götzen, die Gesellschaft, führt: das ist der geistige Werde-

160 RI 187.
161 RI 173.



80 Wolfgang Dietrich

gang der russischen Intelligenz und die schicksalsschwere Paradoxic des

atheistischen Sozialismus.»162

Ausserrussische Einwirkungen

Wenn Bjelinskijs Protest zugunsten der Opfer der Weltentwicklung
namentlich gegen den Philosophen des Weltgeistes, gegen Hegel, gerichtet ist,
dann ist das zeichenhaft für die Bezogenheit des russischen Denkens und
zumal auch des russischen religiösen Denkens vor allem auf die Klassiker des

deutschen Idealismus, aber auch auf andere Philosophen der westlichen Welt.
Schelling steht für Tendenzen der Kosmologie bis hin zur Sophiologie wie
auch für Analogien zur intellektuellen Anschauung. Fichte provoziert die
identitätsphilosophische Reflexion. Hegel präformiert geschichtsphilosophi-
sche Entwürfe und Gegenentwürfe und inspiriert zur All-Einheits-Idee. Allen

Nachkantianern voraus und ihnen entgegen orientiert sich Berdjajew
jedoch an Kant selbst und dessen Pathos des Selbstwerts der Person - auch

gegen andere Züge in Kant. Wiederum erweist sich als ein anderer ausserrussi-
scher <Focus> der Einwirkung auf russisches Philosophieren Leibniz mit
seiner Monadologie (russische Neuleibnizianer sind: Koslow (1831-1900), Lo-
patin (1855-1920), Losskij (1870-1960)), während neuerdings die Einwirkungen

Husserls und seiner Phänomenologie im lange übersehenen Lossew
(1896-1988) zum Vorschein kommen. Schon diese Beispiele zeigen, wie
Wirkung und Wechselwirkung im Beziehungsfeld russischer Philosophie und
Religionsphilosophie eines eingehenden Studiums bedürfen. - Fragt man weiter
zurück, stösst man auf Namen wie Jakob Böhme und Angelus Silesius. Bei
Nikolai Berdjajew liegen solche Beziehungen offen zu Tage. Russische
Religionsphilosophie kann mittelbar auch den grossen westlichen Konfessionen
zum Anlass werden, innerhalb ihrer verschüttete Spiritualität wieder zur Blüte

zur bringen. - Für den östlichen Denkbereich sind vielfach Strömungen aus
dem Quellgebiet griechischer Kirchenväter vorauszusetzen. Und diese werden

wiederum gespeist auch von Traditionen der Antike her, namentlich aber
von Piaton und von Plotin. Die Amalgamierung mit christlichem Gedankengut

erweist sich dann als weit sich verzweigende Problematik eigener Art.
Wie denn der Bezug zu biblischen Denkformationen und Bewährungstendenzen

eine weithin offene Frage ist. So liegt es nahe, Berdjajews Freiheitsdenken

in seinem kämpferischen Elan gegen die existenzverdeckenden Ob-
jektivationen als philosophische Umsetzung von Impulsen des biblischen
Exodus-Motivs zu verstehen. Aber ein eindringlicher Rekurs auf solche
Herkunft findet sich nicht, so dass man allenfalls von einer spontanen Parallelität

162 SRK 49.



Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews 81

sprechen kann, von einem intuitiv gleichsinnigen Denkverfahren. Exegetische

Herleitung stösst im übrigen hier auch vom vertretenen Freiheitsverständnis

her auf ihre Grenzen. Andererseits sind zahlreiche und zentrale chri-
stologische Implikationen wie auch Evangelienbezüge unmittelbar oder in
gebrochener Form durchaus evident.

Florenskij

Gelegentlich stösst man auf schroff erklärte Unvereinbarkeiten zwischen
russischen religiösen Denkern, die einen daran zweifeln lassen, je von einem
Gesamtphänomen russischer religiöser Philosophie sprechen zu können. So

Berdjajews Absage an den jetzt wieder ins Bewusstsein kommenden Priesterdenker

Florenskij (1882-1937), den er einer «stilisierten Orthodoxie» zeiht.
Studiert man jedoch die Werke selbst, so stösst man auf überraschende
Annäherungen, ja sich verbündende Gemeinsamkeiten. So äussert Berdjajew
dem Sinne nach immer wieder: «Ich habe nicht danach gestrebt, das Allgemeine

seiner Bedeutung nach zu erfassen, sondern nach Vertiefung des
Konkreten, um dessen Sinn und Universalismus in ihm zu erschauen. Im
Einzelnen und Konkreten habe ich das Universale erschaut. In allem
Detaillierten, Einzelnen, Abgesonderten sehe ich das Ganze, den ganzen Sinn des
Kosmos.»163 Und bei Florenskij finden sich noch in einem seiner letzten Briefe

aus der Haft Sätze wie diese: «Nicht dass ich es mir nicht erlauben könnte,
an die Erscheinungen <allgemein> und abstrakt heranzugehen, ich will es

nicht.... Aber im Einzelnen und Konkreten muss das Allgemeine, Universale
aufscheinen.»164 Der Ansatz beim Konkreten, das sich zum Universalen
öffnet, gibt sich tendenziell als Merkmal russischer Religionsphilosophie zu
erkennen.

Ausblick

Berdjajew hat in seinem französischen Exil getrauert über den Schwund
des Interesses an russischer religiöser Philosophie bei Russen und Westeuropäern.

«Ich habe zu meinem Kummer sehen müssen, dass das russische
religiöse Suchen, das den gegenwärtigen russischen Generationen fremd ist, auch
den westlichen Christen fremd und wenig begreiflich ist. Die Problematik der
russischen Philosophie der westlichen christlichen Welt verständlich zum ma-

163 SE 103.
164 Sieglinde und Fritz Mierau, An den Wasserscheiden des Denkens - Ein Pawel

Florenski Lesebuch, edition Kontext, Berlin 1991, 258.



82 Wolfgang Dietrich

chen, hielt sehr schwer.»165 Gleichwohl erfüllt ihn die Hoffnung, dass diese

Denkungsart, speziell auch die Aufbruchsbewegung zu Anfang des Jahrhunderts,

ihre Wirkung behält. «Aber die Folgen des schöpferischen
Aufschwungs des Geistes zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts konnten nicht
vernichtet werden; vieles ist geblieben und wird in der Zukunft wiederhergestellt

werden.»166 Erst in der Zukunft sieht Berdjajew die eigentliche Zeit für
sein und das mit ihm verbundene Denken gekommen. «Ich muss hinzufügen,
nicht an den morgigen Tag wende ich mich, sondern an die kommenden
Jahrhunderte. Das Verständnis für meine Ideen setzt eine Veränderung der Be-
wusstseinsstruktur voraus. Dieses könnte auf gar nicht gelehrte junge
Menschen zutreffen und brauchte nicht bei berühmten Philosophen und Schriftstellern

gefunden zu werden.»167 Es ist ein Ausblick, der sich für Berdjajew,
den sich selber als «ewig jugendlich» empfindenden Geist,168 in Erfahrungen
der Gegenwart bereits abzeichnet. «Ich muss übrigens sagen, dass sich innerhalb

der Jugend aller Nationalitäten Seelen fanden, die mir entgegenkommen.

Mir haben junge Menschen der neuen christlichen Einstellung Besuche

gemacht und mir Briefe geschrieben. In ihnen bereitet sich ein neues christliches

Universum vor.»169

Wolfgang Dietrich, Marburg

165 SE 288.
166 SE 184.
167 SE 363.
168 SE 354/355.
169 SE 288.


	Russisches religiöses Denken im Prisma Berdjajews : exemplarische Profile

