
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 1

Artikel: Das reformierte Erbe erwerben : Karl Barths Wahrnehmungen der
reformierten Theologie vor 1921

Autor: Freudenberg, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das reformierte Erbe erwerben
Karl Barths Wahrnehmungen der reformierten Theologie

vor 1921

Zu den Feldern der Barth-Forschung, die bislang eher ein Schattendasein
führten, gehört Karl Barths Göttinger Lehrtätigkeit 1921-1925. Diese Professur

für reformierte Theologie stellte den akademischen Neuling Barth vor die
Aufgabe, die Studierenden in die Theologie und Kirchengeschichte des
reformierten Zweiges der Reformation einzuführen. Er kam dieser Herausforderung

in der Weise nach, dass er sich intensiv in zentrale Quellentexte des
reformierten Protestantismus eingearbeitet hat. Die Göttinger Professur
bedeutete für ihn eine entscheidende Weichenstellung auf seinem Weg zur Dog-
matik und stellte eine formative Periode seiner theologischen Entwicklung
dar.1 In diesem Zusammenhang ist nun die Frage von Belang, über welche
Voraussetzungen Barth für die ihm überraschend angetragene Professur
verfügte. Im folgenden sollen einige Schlaglichter auf die markanten Linien von
Barths Wahrnehmung der Reformation und speziell der reformierten Theologie

vor Antritt seiner Göttinger Professur geworfen werden. Wenn auch
überlagert durch vorübergehende theologische Interessen, lassen sich im
Verlauf der Entwicklung seiner frühen Theologie selbst gesuchte sowie durch
äussere Umstände bedingte Entdeckungsvorgänge des reformatorischen
bzw. reformierten Erbes feststellen.2

7. Frühe Begegnungen mit der reformierten Theologie im Studium

Eine nachhaltige sowohl grundsätzlich theologische als auch konfessionelle

Prägung erhält Barth durch sein Elternhaus. Zumindest mittelbar wird er
durch seinen Vater, den Berner Ordinarius für ältere und mittlere Kirchengeschichte

Johann Friedrich Barth, zum Theologiestudium angeregt, das er im
WS 1904/05 in Bern aufnimmt. Neben seinem Elternhaus hat auch Barths
Konfirmator Robert Aeschbacher, der offenbar sein Interesse an der Theologie

insbesondere durch die Belehrung über die christliche Tradition und ihre
Glaubensdokumente zu wecken vermag, massgeblichen Einfluss auf seine

1

Vgl. dazu meine Studie: Karl Barth und die reformierte Theologie. Die Auseinandersetzung

mit Calvin, Zwingli und den reformierten Bekenntnisschriften während seiner
Göttinger Lehrtätigkeit, Neukirchen-Vluyn 1997.

2 Vgl. H. Anzinger, Glaube und kommunikative Praxis. Eine Studie zur >vordialekti-
schen< Theologie Karl Barths, München 1991; C. van der Kooi, Anfängliche Theologie.
Der Denkweg des jungen Karl Barth (1909-1927), München 1987; E. Busch, Karl Barths
Lebenslauf. Nach seinen Briefen und autobiographischen Texten, München 41986,13-138.



Das reformierte Erbe erwerben 37

Entscheidung zum Theologiestudium. Während seiner Berner Anfangssemester

(WS 1904/05-SS 1906) studiert Barth Neues Testament und Kirchengeschichte

in erster Linie bei seinem Vater, dem er nach eigenem Bekunden
eine «gediegene Anleitung»3 verdankt. Bereits im ersten Semester wird seine
Aufmerksamkeit durch die Vorlesung seines Vaters «Geschichte des
Reformationszeitalters» auf Calvin gelenkt. Später berichtet er noch in seiner eigenen

Calvin-Vorlesung (SS 1922) von den Anregungen, die er damals gerade
aus dieser Vorlesung erhalten hat. Er führt die Methode seines Vaters, Calvins

Theologie implizit durch eine ausführliche und anschauliche Erzählung
seines Lebens vorzustellen, als Vorbild jeder kongenialen Calvin-Erklärung
an. Und zugleich bedauert er, dass er selbst zu einer solchen Leistung nicht
imstande sei.4 Über die kirchenhistorischen Vorlesungen bei seinem Vater
hinaus hört er bei Wilhelm Hadorn die Vorlesung «Bernische Reformationsgeschichte»,

dessen Mitschrift er acht Jahre später wieder zur Vorbereitung
einer Vortragsreihe im Safenwiler Blauen Kreuz heranzieht.5

Die einzige reformationshistorische Seminararbeit seines Studiums ver-
fasst Barth 1906 im Rahmen der «Kirchenhistorische[n] Übungen», die er bei
seinem Vater besucht. Die Arbeit des Drittsemesters Barth trägt den Titel
«Zwingiis <67 Schlussreden> aufdas erste Religionsgespräch zu Zürich 1523»f
Wenn er auch zur Darstellung der Schlussreden im wesentlichen auf die
Zwingli-Monographie von Rudolf Staehelin zurückgreift, so verdient
dennoch seine eigenständige Beurteilung von Zwingiis Thesen Beachtung.7

Eingangs gibt Barth eine historische Einführung in die kirchlichen und
politischen Verhältnisse Zürichs der Jahre 1522/23, um Zwingiis Anlass für die
Abfassung der Schlussreden einsichtig zu machen. Er merkt an, dass er seine
Arbeit nicht nur als Beitrag zu einem lokalhistorischen Vorgang versteht,
sondern in ihr ein Bild von Zwingiis theologischer Position in Abgrenzung
zum Papsttum und zur lutherischen Reformation geben will. Damit deuten
sich schon in dieser frühen Arbeit zwei später immer wieder wahrzunehmende

Charakteristika seiner Behandlung historischer Stoffe an: zum einen das

3 Lebenslauf, in: Schweizerköpfe der Gegenwart, Zürich 1945, 118. Barth besucht
folgende Lehrveranstaltungen bei seinem Vater: «Gleichnisse Jesu», «Einführung in das
Studium der Theologie», «Kirchengeschichte ITV», «Leben Jesu», «Leben und Schriften des
Paulus» und «Kirchenhistorische Übungen».

4 Die Theologie Calvins, hg. v. H. Scholl, Zürich 1993, 174f. Barth greift zur Vorbereitung

seiner Vorlesungen über Calvin (SS 1922) und Zwingli (WS 1922/23) auf die
Vorlesungsmanuskripte «Zwingiis Leben und Schriften» und «Calvins Leben und Schriften»
seines Vaters zurück.

5 Reformation in Bern, Vorträge und kleinere Arbeiten 1909-1914, hg. v. H.A. Drewes/
H. Stoevesandt, Zürich 1993, 693-703.

6 Vorträge und kleinere Arbeiten 1905-1909, hg. v. H.A. Drewes/H. Stoevesandt,
Zürich 1992,104-119.

7 R. Staehelin, Huldreich Zwingli. Sein Leben und Wirken, Bd. I-II, Basel 1895/1897.



38 Matthias Frendenberg

Interesse an der Ermittlung des Grundsätzlichen und über die Zeiten hinaus
theologisch Wesentlichen in der Geschichte; zum anderen die Einordnung
der reformierten Wendung der Reformation in den Gesamtzusammenhang
der Kirchen- und Theologiegeschichte.

Im zweiten Teil der Arbeit stellt er die 67 Schlussreden im Umriss vor und
unterteilt sie in zwei Gruppen: die theoretisch-dogmatischen Thesen als das

religiöse Fundament und die praktisch-kirchlichen Thesen mit den praktischen

Konsequenzen. Während Zwingli laut Barth zunächst den Gegensatz
zwischen göttlicher und menschlicher Autorität im Streit mit dem römischen
Kirchentum thematisiert (Thesen 1-16)8, zieht er sodann fernab jeder Irenik
die notwendigen ekklesiologischen und ethischen Konsequenzen (Thesen 17-

67).
Die theologische Würdigung der Schlussreden, die Barth unter der

Fragestellung der Beziehung zwischen Zwingiis Standpunkt und dem gegenwärtigen

kirchlichen Leben in der Schweiz vornimmt, verrät seine sich schon 1906

herausbildende historische Hermeneutik: Statt archaistischer Traditionspflege
liegt sein Interesse auf der Ermittlung der bleibenden Bedeutung des

theologischen Erbes für die Gegenwart. Es handelt sich damit um ein Interesse,
das die Freiheit zur kritischen Aneignung und Neuformulierung des theologischen

Erbes ausdrücklich einschliesst.9 In diesem Sinn formuliert er vier auch
für die gegenwärtige Theologie bedenkenswerte Charakteristika der zwingli-
schen Theologie:

a) Das Schriftprinzip als Formalprinzip der reformatorischen Verkündigung

hat bei Zwingli einen übergeordneten Stellenwert. Die der menschlichen

gegenübertretende göttliche Autorität findet in den Schriften des Alten
und Neuen Testaments ihren Ausdruck.

b) Zwingiis Sakramentsauffassung ist von Nüchternheit geprägt. Die
äusseren Formen werden in den Hintergrund gedrängt und sind nur Sinnbilder
einer geistigen Realität.10

c) Zwingli übt Kritik am ästhetizistischen Gottesdienst. Entsprechend
warnt auch Barth vor dem Verlust der Religion im Spannungsfeld mit der
Kunst.

s Die Thesen 1-16 fasst Barth unter der Parole «Los von Rom! Zurück zum Evangelium!»

zusammen; vgl. R. Aeschbacher, Los von Rom! Die ev. Bewegung in Oesterreich,
Zürich 1902.

9 Vgl. die für Barths Hermeneutik aufschlussreichen Sätze: «... soviel ist sicher, dass sie

(sc. die Schlussreden)... für die Gegenwart und Zukunft ihre bleibende Bedeutung behalten,

selbst wenn wir vielleicht bei diesem und jenem Punkt die Grenzen etwas anders ziehen
oder sogar mit einem Fragezeichen uns begnügen würden.» (Zwingiis «67 Schlussreden»,
112).

10 Barth stimmt Zwingiis <signihcat> zu: «Gegenüber der... Auffassung des Abendmahls
als mysterium tremendum dürfte etwas von Zwingiis <Nüchternheit> am Platze sein.»
(ebd., 117).



Das reformierte Erbe erwerben 39

d) Zwingiis Bild der christlichen Obrigkeit und das Recht zum Widerstand

gegen sie ist von der Leitvorstellung der theokratischen Demokratie
bestimmt.

Barth beschliesst seine Arbeit mit der Aufforderung, der Abständigkeit
von Zwingiis Prosa zum Trotz «bei den gegenwärtigen Kämpfen um Theologie

und Kirche auch auf seine Stimme zu hören»11. Er selbst unternimmt
indes ein solches gründliches Zwingli-Studium erst 16 Jahre später im Rahmen
seiner Göttinger Vorlesung «Die Theologie Zwingiis» (WS 1922/23).
Zunächst tritt während seines Studiums in Deutschland an den Universitäten
Berlin (WS 1906/07), Tübingen (WS 1907/08) und Marburg (SS 1908) sein
Studium der Reformatoren und erst recht der reformierten Tradition deutlich
in den Hintergrund. Insbesondere in Berlin und Marburg entfernt er sich von
der Positiven Theologie seines Vaters und widmet sich mit der Lektüre
Schleiermachers und Kants der Aufklärung und dem Neuprotestantismus.12
Und auch nach seiner theologischen Abschlussprüfung im Oktober 1908, als

er für zehn Monate den Posten des Redaktionsgehilfen bei der von Martin
Rade in Marburg herausgegebenen Zeitschrift <Christliche Welt> (ChW)
übernimmt, scheint sein theologischer Weg jedenfalls nicht in die Richtung
der Rezeption der reformatorischen bzw. reformierten Tradition zu weisen.12

2. Vikariat in der Stadt Calvins 1909-1911

Nach Barths Marburger Tätigkeit beginnt schliesslich im Herbst 1909 mit
seiner praktisch-theologischen Arbeit als Hilfsprediger in Genf (1909-1911)
und als Pfarrer in Safenwil (1911-1921) eine zwölf Jahre andauernde
Unterbrechung des Aufenthalts im akademischen Milieu. Bereits ein Jahr zuvor
wird Barth 1908 die Möglichkeit angetragen, in der reformierten Gemeinde
Nürnberg-Schwabach die vakante Pfarrstelle einzunehmen und damit fränkischer

reformierter Pfarrer in einer alten Hugenottengemeinde zu werden.
Doch er lehnt dieses Angebot mit der Begründung ab, dass er sich zu diesem

Zeitpunkt noch nicht in die kirchliche Praxis begeben, sondern sich noch weiter

in die sog. <moderne Theologie> unter Anleitung seines Marburger Lehrers

Herrmann einführen lassen wolle.14

Mit «gläubiger Gutheissung der Elemente der damals <modernen>
Theologie»15 nimmt er am 16.9.1909 seine Arbeit als pasteur suffragant an der

11 Ebd., 119.
12 Barth erwähnt die Lektüre von Kants Kritiken und Schleiermachers Reden (Nachwort,

in: Schleiermacher-Auswahl, hg. v. H. Bolli, Hamburg/München 21980, 290f.); vgl.
Selbstdarstellung (1964, Karl Barth-Archiv).

13 Vgl. die Einleitung zu K. Barth - M. Rade. Ein Briefwechsel, hg. v. C. Schwöbel.
Gütersloh 1981, 9-20, sowie die Briefe Barths an D. Rade (17.4.1940), ebd., 281, und an M. u.
D. Rade (7.10.1939), ebd., 280.



40 Matthias Freudenberg

deutschsprachigen reformierten Gemeinde der Genfer Église national auf.
Nachdem sein Mentor, der Pfarrer der ersten Pfarrstelle Adolf Keller, bereits
im Oktober 1909 nach Zürich gewechselt war, hat Barth die Gemeinde
zunächst ein halbes Jahr lang kommissarisch allein zu betreuen, bis Ende Februar

1910 die Pfarrstelle wieder besetzt werden kann. Dieser Umstand trägt u.a.
dazu bei, dass er den ursprünglichen Plan, während des Vikariats bei
Herrmann eine Lizentiatendissertation zu schreiben, nicht realisieren kann.16 An
seinen Predigten fällt auf, dass er der calvinischen Praxis und alten Genfer
Tradition der fortlaufenden Erklärung der biblischen Bücher folgt, so etwa
bei der lectio-continua-Auslegung des Jakobusbriefs. Dass er schon in seiner
Genfer Zeit bei Predigtvorbereitungen auf Calvins biblische Kommentare
zurückgreift, ist indirekt aus einer Notiz in seiner Calvin-Vorlesung (SS 1922) zu
schliessen. Denn in ihr erwähnt er seine jahrelange Praxis, «den Calvin-Kommentar

vorher zu Rate»17 und aus dessen historischer und pneumatischer
Exegese jeweils grossen Gewinn gezogen zu haben. Ob allerdings Calvin an
seinen Predigten Freude gehabt hätte, zieht Barth selbst in Zweifel.18 Vor
allem zwei Umstände tragen dazu bei, dass Barth erstmals in Genf in nennenswerter

Weise auf Person und Werk Calvins aufmerksam wird:
Zum einen gibt Barth ohne jeden Zweifel seine Tätigkeit als Hilfsprediger

an Calvins langjähriger Wirkungsstätte Genf den Anstoss dafür, sich gerade
an diesem Ort für diesen Reformator zu interessieren und sein Werk zu
studieren. Wie er in Briefen aus dieser Zeit und im Rückblick schreibt, veranlasst

ihn vor allem der Genius loci zur Lektüre von Calvins Institutio (1559).19

Denn schliesslich predigt er neben der Kathedrale St. Pierre im Auditoire, auf
dessen Kanzel schon Calvin und Beza ihre Schriftauslegungen vortrugen und
Knox seine Predigten hielt. Dieses Calvin-Studium beginnt er im Frühjahr

14 Die Hauptmerkmale jener <modernen Theologie> formuliert Barth zustimmend mit
«religiöser Individualismus» und «historischer Relativismus» (Moderne Theologie und
Reichsgottesarbeit, Vorträge 1909-1914, 334-347).

15 Selbstdarstellung (1964).
16 Autobiographische Skizze (1927), in: K. Barth - R. Bultmann, Briefwechsel 1911-

1966, hg. v. B. Jaspert, Zürich 21994,295. Vermutlich ist das Manuskript «Ideen und Einfälle
zur Religionsphilosophie», Vorträge 1909-1914, 126-138 eine Vorarbeit für die geplante
Dissertation.

17 Nachträglich korrigierter Satz in Theologie Calvins, 531.
18 Vgl. Briefe an F.J. Leenhardt (14.2.1959) und A. Keller (20.5.1956), in: Busch,

Lebenslauf, 65.
19 Nachwort, 294. Ebd. erwähnt Barth, dass er die Hauptschriften Luthers schon früher

gelesen habe. In seinem Exemplar der Institutio von 1559 (CO 2) finden sich Lesespuren
aus der Genfer Zeit; vgl. das Vorwort von H. Scholl in Theologie Calvins, VII. Die Deutsche

reformierte Kirchengemeinde war seit 1903 in der Kirche Notre Dame la Neuve
beheimatet. Sie wurde L'auditoire wegen ihrer Verwendung als Hörsaal für Calvins und Bezas

Vorlesungen ab 1562 genannt. Die Würde, auf der Kanzel Calvins zu predigen, hebt Barth
auch im Brief an Rade (28.9.1909), Briefwechsel, 68, hervor.



Das reformierte Erbe erwerben 41

1910 und setzt es bis Anfang 1911 fort, nachdem er im Winter 1909/10
zunächst Melanchthons Loci communes durchgearbeitet hat. Über die Institu-
tio bemerkt er, dass sie ein «Buch von ungeheurem Gewicht und Umfang,
äusserlich und innerlich»20 sei, dessen wissenschaftlicher Charakter in ihrer
stringent durchgeführten Interpretation der religiösen Wirklichkeit bestehe.21

Im Unterschied zu Calvin habe er selbst allerdings «keine subita conver-
sio» erlebt, sondern den Versuch unternommen, «idealistisch-romantische
und reformatorische Theologie» miteinander zu vermitteln.22 Sein Calvin-
und Lutherstudium habe er darum nicht mit einer den Reformatoren adäquaten

Hermeneutik vorgenommen, sondern unter dem Einfluss v. Harnacks
und Herrmanns aus einer liberalen und neuprotestantischen Perspektive heraus

betrieben. Ungeachtet des Interesses an Calvin kommt er ferner in einem
späten Rückblick zu dem überraschenden Resümee, dass er sich zu jener Zeit
weniger an den Reformatoren denn an Blumhardt, Dostojewski, Kierkegaard
und Beck orientiert habe.23

Zum anderen ist es für Barth unausweichlich, sich im Jahr des Calvin-Jubiläums

1909 in Genf schon von Berufs wegen mit Calvin zu befassen. Wenn
auch die Genfer Festwoche zum 400. Geburtstag des Reformators (2.-
7.7.1909) vor seinem Amtsantritt liegt, äussert er sich im Rückblick überaus
kritisch zum ganzjährig anhaltenden Persönlichkeitskult um Calvin.24 Er
begegnet der Tendenz mit Skepsis, das Jubiläum zu einer rein archaistischen,
nur an der Vergangenheit interessierten und Calvins Grösse unkritisch rüh-

20 Brief an Loew (30.4.1910), Vorträge 1909-1914, 37;262; vgl. Brief an Lauterburg
(29.1.1911), ebd., 115: In der Institutio ist «viel Ungemeines darin, spekulativ und
praktisch».

21 Der Glaube an den persönlichen Gott, Vorträge 1909-1914, 503.
22 Autobiographische Skizze, 295. Auch im Brief an Loew (8.1.1910), Vorträge 1909-

1914, 262 tritt Barth für eine Vermittlung von Calvin mit Schleiermacher und Kant ein: Er
halte Calvin für einen «sehr respektabeln Theologen, aus dem sich viel machen lässt, wenn
man ihn in der richtigen Weise mit Kant u. Schleiermacher kombiniert». Später korrigiert
er diese Sicht, indem er feststellt, dass man sich in der Theologie nicht gleichzeitig auf
Schleiermacher und die Reformatoren berufen könne, sondern zu einer Entscheidung
gezwungen sei (Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie, Vorträge und kleinere Arbeiten
1922-1925, hg. v. H. Finze, Zürich 1990, 158).

23 Selbstdarstellung (1964).
24 Vgl. die Dokumentation: Les Jubilés de Genève en 1909, Nr. 1-3, Genf 1909. Seine

Kritik äussert Barth im Brief an Thurneysen (14.12.1919), in: K. Barth - E. Thurneysen,
Briefwechsel, Bd. 1:1913-1921, hg. v. E. Thurneysen, Zürich 1973, 360. Neben Gottesdiensten,

Vorträgen und Festschriften in Genfund anderen Schweizer Orten erfolgt an der Genfer

Promenade des Bastions die Grundsteinlegung zu einem über 100 Meter langen
Reformationsdenkmal für Calvin, seine Mitarbeiter und weitere Persönlichkeiten der
reformierten Kirche. Barth dazu 1923: «Die Frage wird erlaubt sein, ob ihm (sc. Calvin)
nicht die reformierte Siegesallee, die das neue Genf zu seinem und seiner grimmigen
Genossen Gedächtnis erstellt hat, ganz einfach ein Greuel wäre?» (Reformierte Lehre, ihr
Wesen und ihre Aufgabe, Vorträge 1922-1925, 220f.).



42 Matthias Freudenberg

menden Gedächtnisveranstaltung geraten zu lassen. Zu diesem Eindruck
Barths dürfte neben den öffentlichen Veranstaltungen in Genf gewiss auch
die Qualität und Quantität der Calvin-Artikel, die 1909 publiziert wurden,
beigetragen haben.25 Statt gemeinsam mit den zahlreichen Lobrednern Calvins

und Verfassern von Calvin-Homagen die reformatorische Vergangenheit

zu verklären, stellt Barth nachhaltig die Frage nach dem bleibenden und
in der Gegenwart wirksamen Erbe der Reformatoren. So formuliert er pointiert

im Artikel «Etwas über die Kirche!» aus dem Jahr 1910: «Es (sc. das

Reformationsfest) wird eine sinnlose Feier sein, wenn wir uns da nur zum so und
sovielten Mal vorhalten lassen, was Genf und die Kirche der Reformation
gewesen ist.»26 Vermutlich hat bei ihm darum auch die Festrede seines Vaters
über «Calvins Persönlichkeit», mit der dieser Calvin im Rahmen der Calvin-
Jubiläumsfeier der Universität Bern geradezu pietätvoll würdigt, kaum
uneingeschränkte Zustimmung finden können.27

Über die Calvin-Lektüre hinaus macht sich Barth weiterhin in Ansätzen
mit der Genfer Lokalhistorie vertraut und vertieft dieses Interesse mindestens

einmal auch durch Archivstudien, die er im Auftrag des Basler Kirchen-
geschichtlers Paul Wernle ausführt.28 Doch ungeachtet des Respekts vor dem
Genius loci, der damit verbundenen Wahrnehmung des reformatorischen
Erbes und der öffentlichen Aufmerksamkeit für Calvin im Genf des Jahres 1909

setzt Barth vorübergehend seine Schleiermacher-Studien aus der Marburger
Zeit fort. Aus einem Brief gegen Ende seiner Genfer Zeit lässt sich jedoch
auch schliessen, dass er zwischen 1909 und 1911 offenbar zunehmend auf
Distanz zu Schleiermacher geht. Vermutlich durch die Calvin-Lektüre angeregt,
gelangt er zu der Überzeugung, vor einer weiteren Beschäftigung mit
Schleiermacher und dem 19. Jahrhundert zunächst die Reformatoren noch intensiver

studieren zu sollen.29 Folgendes Bild von Barths theologischen Studien
seiner Genfer Zeit bietet sich also: Wenn er auch laut eigenem Urteil
zwischen 1909 und 1911 sehr in dem «aus dem Kreis der <Christlichen Welt> und

25 Zum Jubiläumsjahr 1909 wurden 108 Reden und Würdigungen sowie 27 Artikel über
die Jubiläumsfeier veröffentlicht.

26 Vorträge 1909-1914,213-218.
27 J.F. Barth, Calvins Persönlichkeit, in: Christus unsere Hoffnung. Sammlung von

religiösen Reden und Vorträgen von F. Barth. Mit biographischem Vorwort v. M. Lauterberg,
Bern 1913,265-291. Aus dem gleichen Jahr stammt der Vortrag «Calvin und Servet» (ebd.,
233-264).

2X Barth nimmt für Wernle eine textkritische Korrektur zu CO 14,329 vor, die in P.

Wernle, Calvin und Basel bis zum Tode des Myconius 1535-1552, Basel 1909, 107, Anm.
391, notiert ist mit: «Op. XIV 329 ist ex legatis vestris statt nostris zu lesen (Notiz von Vikar
C. Barth in Genf)».

27 Brief an Loew (19.2.1911), Vorträge 1909-1914,50f., in dem Barth erwägt, neben Calvin

Luther und Zwingli zu lesen und von dort aus rückwärtsgehend die Scholastiker, Augustin

und das Neue Testament zu studieren, um dann wieder auf Schleiermacher
zurückzukommen.



Das reformierte Erbe erwerben 43

ihrer Freunde mitgebrachten religiösen Pathos»30 gefangen bleibt, zieht seine
Tätigkeit an der Wirkungsstätte Calvins und die Lektüre seiner Institutio eine
wesentliche theologische Neuorientierung mit Spätwirkungen nach sich.
Denn hier entwickelt er ein ausgeprägtes Interesse an Calvins Bestimmung
der Gotteserkenntnis und des Verhältnisses von Dogmatik und Ethik. Dieses
Interesse lässt in den folgenden Jahren seine anfängliche Begeisterung für
Schleiermacher und die idealistische Theologie deutlich in den Hintergrund
treten.

Während der Vakanzzeit der Gemeindepfarrstelle fällt auch die Herausgabe

des «Gemeinde-Blatts für die Deutsche reformierte Gemeinde Genf» in
Barths Verantwortung. Durch seine Marburger Redaktionsarbeit an der
ChW ist er für diese publizistische Aufgabe gut qualifiziert. Er findet
Gelegenheit, neben dem Abdruck von Gemeindenachrichten und literarischen
Texten auch noch zahlreiche eigene Beiträge für das Blatt abzufassen.31 Mehrere

dieser Artikel und abgedruckten Vorträge Barths vermitteln einen
Eindruck von seiner frühen Beurteilung der reformierten Kirchengeschichte und
Theologie:

(1) Zum Festsonntag des Reformationsgedächtnisses 1909 schreibt Barth
unter dem Titel «Reformation» einen ersten Artikel im Gemeinde-Blatt. Unter

dem Eindruck des Genfer Calvin-Jubiläums macht er auf die latente
Gefahr aufmerksam, über der Reformationsfeier sowohl Calvins Anliegen als

auch die theologischen und kirchlichen Erfordernisse der Gegenwart zu
vergessen. Die Vergangenheit darf nach Barth nicht zur Antiquitätenkammer,
der pseudoreligiöse Verehrung erwiesen wird, verkommen. Vielmehr muss
über alle äussere Feierlichkeit hinaus zwischen der Vergangenheit und der
Gegenwart eine lebendige Beziehung hergestellt werden. Die Gewissensfrage,

wie es mit uns steht und ob wir den in den Reformatoren wirksamen Geist
Gottes haben, nötige dazu, Reformation zur gegenwärtigen Aufgabe zu
machen. Und zu ihrem Gelingen möge man sich von Gott die notwendige Besinnung

auf das Erwerben der reformatorischen Erkenntnisse schenken lassen.32

(2) Für den Eidgenössischen Bettag 1910 verfasst Barth einen einleitenden

Artikel, den er «Gott im Vaterland» überschreibt.33 Seiner Mahnung, die
von Gott gewährte Gabe und gestellte Aufgabe im eigenen Vaterland nicht
zu vergessen, verleiht er Nachdruck, indem er an Calvin erinnert: Dieser sei

Gott darin gehorsam gewesen, dass er «nicht überall und nirgends»34, sondern

111 Ebd.
31 Während seiner Redaktionsarbeit für das Gemeinde-Blatt gelingt eine Steigerung

von 6 auf 7 und später auf 8 Nummern im Jahr. Zwischen 1909 und 1911 verfasst Barth 17

Artikel.
33 Am Schluss des Artikels zitiert Barth J.W. v. Goethe: «Was du ererbt von deinen Väter

hast / Erwirb es, um es zu besitzen!» (Faust I, V. 682f.).
33 Vorträge 1909-1914,139-144.
34 Ebd., 141.



44 Matthias Freudenberg

in Genf, wo Gott ihn wirken Hess, den Staat Gottes errichten wollte. Barth
verknüpft diese Erinnerung mit dem Calvins Institutio entnommenen
Vorsehungsgedanken: Gott wirkt mit seiner Vorsehung aller Verwirrung zum Trotz
im Volk. Er regiert, lenkt die Geschichte und nimmt selbst das menschliche
Unvermögen für die ewige Weisheit in Anspruch. Barth schliesst: «Des
Menschen Unverstand und Gottes Vorsehung machen die Schweizergeschichte.»35

(3) In einem aus Anlass des Reformationsfestes 1910 mit spitzer Feder
und beissender Ironie verfassten Artikel «Etwas über die Kirche!», den Barth
selbst als «Revolverartikel» bezeichnet, moniert er den schlechten Besuch der
Genfer Gottesdienste und Gemeindeveranstaltungen.36 Diese Flaltung, sich
nicht am Geschehen der Gemeinde zu beteiligen und die Theologie allein an
die Geistlichen zu delegieren, laufe dem reformatorischen Gemeindeverständnis

zuwider. Positiv hebt Barth wiederum die gegenwärtige Bedeutung
der Reformation hervor: Nur dann hat ein Reformationsfest Sinn und Bedeutung,

wenn die nominellen Gemeindeglieder, statt in die Vergangenheit der
Reformationszeit zu blicken, sich um den wünschenswerten gegenwärtigen
Zustand der Gemeinde sorgen und dabei zu einer in Wort und Tat lebendigen
Gemeinde werden.37

(4) Im Januar 1911 druckt Barth eine Lesefrucht aus seiner Lektüre von
Calvins Institutio (Inst. I,17,4f.) im Gemeinde-Blatt unter der an Prov 16,9

angelehnten Überschrift «Gott lenkt und der Mensch soll denken» ab.38 Wenn
auch Barth nach eigenem Bekunden angesichts seiner mässigen Lateinkenntnisse

auf Müllers Übersetzung der Institutio zurückgreift, grenzt er sich hier
von ihr ab.39 Er wählt eine neue Überschrift für den Abschnitt über die
Vorsehung und überträgt Müllers Text in eine lebendige Rede. Mit dem Abdruck

35 Ebd., 143 unter Bezug auf Inst. 11,17.
36 Vorträge 1909-1914, 213-218; vgl. Brief an die Eltern (20.11.1910), ebd., 213.
37 Ferner hält Barth am 6.11.1910 im Gottesdienst zum Reformationsfest eine Lehrpredigt

über Rom 5,lf., der er die Überschrift «Philipp Melanchthon, dessen Loci analysierend»

gibt.
3S Vorträge 1909-1914, 262-265. Im Hintergrund des Artikels steht die Sentenz «Homi-

num confusione et Dei Providentia Helvetia regitur», die Barth seit 1910 immer wieder als

vorsehungstheologisches Theologumenon verwendet. So umschreibt er zu Kriegsbeginn
1914 sein homiletisches Konzept mit der Spannung von «Dei Providentia» (Krieg als göttliche

Notwendigkeit) und «hominum confusio» (Krieg als Folge menschlicher Verwirrung);
vgl. Brief an Thurneysen (4.9.1914), Briefwechsel, 10. Und in den Predigten zum Bettag
1914 erscheint das homiletische Programmwort expressis verbis: Es gehe in diesen Predigten

«über Gottes Vorsehung und unsere menschliche Torheit» (Predigt über Mt 8,23-26 am
13.9.1914, Predigten 1914, hg. v. U. u. J. Fähler, Zürich 1974, 469) um die Gewissheit, «dass

all die menschlichen Irrungen und Wirrungen zusammengefallen sind durch das Walten
der göttlichen Vorsehung» (Predigt über Ex 14,14 am 20.9.1914, ebd., 500).

39 Unterricht in der christlichen Religion. Nach der letzten Ausgabe bearb. u. übers, v.

E.F.K. Müller, Neukirchen 1910.



Das reformierte Erbe erwerben 45

seiner Übersetzung beabsichtigt er, der Gemeinde Calvins Entfaltung des

Lehrstücks von der Vorsehung als Zuspruch (Vergewisserung der Providenz
Gottes) und als Denkanstoss (Erinnerung an das eigenverantwortliche Denken

und Tun) zugänglich zu machen.
(5) Schliesslich schlägt sich Barths Lektüre von Calvins Institutio überaus

deutlich in einem Vortrag nieder, der allerdings nicht im Gemeinde-Blatt,
sondern erst 1912 in revidierter Fassung an anderer Stelle abgedruckt ist:
«Der christliche Glaube und die Geschichte».40 Im Zentrum dieses Vortrags
steht der Gedanke, dass der Glaube, der geschichtlich durch die «dagewesene
Persönlichkeit Jesu» vermittelt ist, «nicht als im Begriff des Menschen gegeben

vorausgesetzt werden» dürfe.41 Vielmehr ist der Christus des Glaubens
«schlechterdings Christus ausser uns», und erst als solcher wird er, wie Barth
unter Berufung auf Melanchthon und Calvin formuliert, als «der wirkende af-
fizierende Christus» zum Christus in uns.42 Der Glaube ist die vermittelnde
Instanz, und sein Verhältnis zur Geschichte wird als «Ineinanderstellung»43
beschrieben. Zahlreiche Rückgriffe auf die reformatorische und besonders
calvinische Theologie sind in Barths Argumentation festzustellen:

a) Begründung des Glaubens: Calvin radikalisiert und theoretisiert
Luthers <Es stehet geschrieben», indem er folgenreich die inspirierte Schrift als

Quelle der theologischen Wissenschaft und oberste Autorität bestimmt und
vermittels dieser Inspirationslehre den Schriftkanon zur formalen Autorität
erklärt.44

b) Glaubensbegriff: In der Orthodoxie degeneriert der Glaubensbegriff
Luthers und Calvins, indem nun in fataler Parallele zur katholischen
Autoritätsvorstellung die Heilsaneignung zum Synergismus Gottes und des
Menschen mutiert. So wandelt sich Calvins fruchtbare Bestimmung des Glaubens
als «cognitio» und seine Polemik gegen die «fides» als rationale Zustimmung
bei seinen Epigonen zum Glaubensintellektualismus.45

c) Christus extra nos et noster factus: Diese doppelte Gedankenreihe hat
Calvin konsequent durchgeführt und verfällt damit noch nicht dem Konstrukt
eines abgesehen vom Glauben bedeutungsvollen <Christus an sich» als Objekt
der Glaubensaneignung. Barth findet bei den Reformatoren und Schleiermacher

bezeugt, dass die wirksame Erscheinung Christi zugleich die den Glauben

schaffende und die Rechtfertigung bewirkende Offenbarung ist: Glaube
ist die Verlängerung der Geschichte im Leben des Individuums. Dabei ist es

40 Vorträge 1909-1914, 149-212; vgl. Anzinger, Glaube, 32-54; van der Kooi, Anfängliche

Theologie, 21-50.
41 Ebd., 164; 186.
42 Ebd., 188; 193.
43 Ebd., 210.
44 Ebd., 166-170; Barth stützt sich auf Inst. 1,6-9, lehnt jedoch den Begriff Verbalinspiration

zur Charakterisierung von Calvins Schriftverständnis ab.
45 Ebd., 170-174.



46 Matthias Freudenberg

Calvins Verdienst, an dieser Stelle entschieden auf das christliche Leben
(Heiligung) als Inhalt und Ausdruck des Glaubens Rechtfertigung)
hinzuweisen.46

d) Inneres Zeugnis des Geistes: Calvin gleicht die beiden Gedanken der
Inspiration des Kanons und des <Christus in uns> dadurch aus, dass er die These

eines «arcanum testimonium spiritus» formuliert und die Autopistie der
Schrift verteidigt.47 Barths Erweiterung dieser calvinischen These zur
Theopneustie einer Vielzahl von vermittelnden Individuen der Kirchengeschichte
lässt ihn später zu dem Urteil gelangen, sein Aufsatz wäre «besser ungedruckt
geblieben», da er zu jener Zeit versucht habe, «idealistisch-romantische und
reformatorische Theologie»48 miteinander zu vermitteln.

3. Pfarramt in der reformierten Gemeinde Safenwil 1911-1921

Nach dem Studium, der Arbeit an der ChW in Marburg und dem Genfer
Vikariat beginnt 1911 für Barth mit der Berufung ins Pfarramt der Aargauer
Arbeiter- und Bauerngemeinde Safenwil ein neuer Abschnitt seiner
theologischen Entwicklung.49 Aus seinen Briefen geht hervor, dass er zur
Predigtvorbereitung und zum Selbststudium u.a. die Auslegungen Calvins zum Ko-
losserbrief, zu Rom 9-11, zur Apostelgeschichte, zu I Kor 15 und zum Hebräerbrief

zu Rate zieht.50 Für die Frage nach Barths Beurteilung der Reformation

und ihrer gegenwärtigen Relevanz sind besonders seine Predigten zum
Reformationstag der Jahre 1913, 1914 und 1915 aufschlussreich.

(1) In der Predigt am 2.11.1913 über II Kor 5,16 erinnert Barth an den Berner

Synodus (1532) und hebt die tiefe Kluft ins Bewusstsein, die sich von den

Tagen des Paulus an durch die Christenheit zieht. Paulus und in seiner Tradition

das Geistchristentum der Reformatoren hätten diese Scheidung offen
zur Sprache gebracht. Es sei nun das Verdienst der Reformatoren, bleibend
gültig ihren Protest gegen das auch heute noch in Gestalt der römisch-katholischen

Kirche opponierende Buchstaben- und Vergangenheitschristentum
angemeldet zu haben. Barth schliesst mit dem Aufruf, man möge sich als die
Erben der Reformation deren Erkenntnisse in der Gegenwart immer wieder
neu zu eigen machen, um diesseits der Kluft zwischen Geist- und Buchstabenchristentum

im Machtbereich von Gottes Geist zu leben.51

46 Ebd., 188-202. Barth erklärt den Gedanken des «Christus in uns» mit ausführlichen
Zitaten u.a. aus Calvins Institutio (Inst. I II, 1-3;11 ;14).

47 Ebd., 204-210 unter Bezug auf Inst. 1,7,4f.
48 Autobiographische Skizze, 295.
49 Vgl. Busch. Lebenslauf, 72-138.
50 In Briefen an Thurneysen erwähnt Barth die Lektüre von Calvins Auslegungen: Kol

(Briefwechsel, 184); Rom 9-11 (ebd., 269; 271); Apg (ebd., 293f.); I Kor 15 (ebd., 320); Hebr
(ebd., 349).



Das reformierte Erbe erwerben 47

(2) Der Gedanke, nicht in der Repristination, archaistischen Konservierung

oder Heroisierung der Reformation zu verharren, sondern sich immer
wieder neu durch die Schrift auf Gott hin orientieren zu lassen, bestimmt die
Predigt am 1.11.1914 über Joh 17,20f Angesichts des Krieges bedeutet für
Barth die Formel <Treue gegenüber den Reformatoren>, dass man nicht die
aus Kämpfen resultierende Scheidung der Christenheit im 16. Jahrhundert als

Erbe der Reformation feiert. Es gelte vielmehr, sich auf das Gemeinsame
zwischen Protestantismus und Katholizismus im Gegenüber zu einer Welt des

Unglaubens und der Zerstörung zu besinnen. Nicht an das Trennende,
sondern an das Verbindende der Konfessionen soll man sich am Reformationstag

erinnern: an die gemeinsame Schuld an der Wahrheit, an die Macht des
Gebets und an die Hoffnung auf das Gottesreich.22

(3) Besonders aufschlussreich für Barths Verständnis der Reformation ist
seine Predigt am 7.11.1915 über Mt 9,14-17P Eingangs äussert er seine Skepsis

gegenüber Kirchenfesten wie dem Reformationstag sowie jeder in die
Vergangenheit gerichteten Verehrung der Reformatoren. Die Kirche würde
geradezu ihren Sinn und Zweck verfehlen, wenn sie nicht Gott, sondern ihr
Jubiläum und damit sich selbst feiern wolle. Im Unterschied dazu lenkt Barth
den Blick auf die Notwendigkeit, dass der lebendige und gegenwärtige Gott
heute zu den Menschen reden müsse. Die überragende und bleibende Bedeutung

der Reformation erklärt Barth mit folgender geschichtstheologischen
Argumentation: Die Reformation hat darum Relevanz für die Gegenwart,
weil sich in ihr der Geist des lebendigen Gottes Gehör verschafft hat und seine

Gedanken mitten in der Weltgeschichte wirksam wurden. Es ist Gott
selbst, der durch seinen Geist in die Weltgeschichte eingreift und gerade die
Reformationszeit als seine Zeit qualifiziert hat. So hat er sich in der Reformation

konkreter Menschen - allen voran Luther, Zwingli und Calvin - bedient,
um durch ihr Werk in konzentrierter Weise zu den Menschen zu sprechen.
Gottes Zeit ragte gerade in der Anfangszeit der Reformation in die
Weltgeschichte herein mit der Folge, dass die Menschen zu einer neuen Gotteserkenntnis,

zu einer immensen religiösen und kulturellen Neuorientierung und
zum Ziehen von praktischen Konsequenzen für das kirchliche und
gesellschaftliche Leben in der Lage waren. Mit diesem Gedanken unterstreicht
Barth, dass sich die unbestrittenen Leistungen der Reformatoren dem
Einbruch von Gottes Geist in die Welt verdanken. Am Reformationstag will er

51 Predigten 1913, hg. v. N. Barth/G. Sauler, Zürich 1976, 555-570. Um seine Forderung
nach ihrer lebendigen Aneignung zum Ausdruck zu bringen, zitiert Barth auch hier die
Goethe-Sentenz: «Was du ererbt von deinen Vätern hast / Erwirb es, um es zu besitzen.»
(Faust I, V. 682f.).

52 Predigten 1914, 544-552.
53 Predigten 1915, hg. v. H. Schmidt, Zürich 1996, 442-453; vgl. Brief an Thurneysen

(4.11.1915), Briefwechsel, 99: « ich kann im Grunde mit dieser Sorte von Kirchen-<Fe-
sten> nichts anfangen, wo es sich um die menschliche <Religion> handelt.»



48 Matthias Freudenberg

somit an die Möglichkeit erinnern, dass durch Gottes Geist keineswegs nur
damals, sondern auch in der Gegenwart eine solche Gotteszeit in die
Weltgeschichte einbrechen und in ihr wirksam werden könne. Für das Reformationsgedenken

bedeutet das, auf die Fortsetzung der Reformation zu warten und
um sie zu beten: «Die neue Reformation ist eine Notwendigkeit... von Gott
aus.» (Predigten 1915, 452).

Drei Aspekte bestimmen also Barths Predigten zu den Reformationstagen

der Jahre 1913-1915: erstens die Notwendigkeit, die Unterschiede innerhalb

der Theologiegeschichte und zwischen den Konfessionen zu benennen
und Position zu beziehen; zweitens die Aufgabe, sich neben dem Trennenden
vor allem auf das Gemeinsame zwischen den Konfessionen zu besinnen; drittens

die Erkenntnis der Tiefendimension der geschehenen und erhofften
Reformation (<ecclesia semper reformanda>) als qualifizierte Gotteszeit in der
Weltzeit.

In den Vordergrund der inner- und übergemeindlichen Vorträge seiner
Safenwiler Zeit stellt Barth in zunehmendem Mass religiös-soziale und
sozialpolitische Themen.54 Entsprechend finden sich fortan nur noch selten explizite

Äusserungen zu spezifisch kirchenhistorischen und reformationstheologischen

Fragen. Zu den wenigen Dokumenten jener Zeit gehören etwa die
Stichworte, die Barth sich für eine Vortragsreihe über die «Reformation in
Bern» im Blauen Kreuz vom 9.11.1913 bis 15.2.1914 notiert hat.55 Dabei greift
er für die exakte chronologische Darstellung der Berner Ereignisse zwischen
1520 und 1531 neben kirchengeschichtlichen Kompendien insbesondere auf
seine Nachschrift einer Vorlesung zurück, die er im WS 1905/06 bei Hadorn
gehört hat. Ferner ist bekannt, dass in den Sitzungen der Kirchenpflege (Pres-
byterium) u.a. auch von Barth gelegentlich über die Reformatoren und die
Reformationszeit referiert wurde.56 Zur Vierhundertjahrfeier der Reformation

hält Barth am 31.10.1917 einen Gemeindevortrag über Luthers 95
Thesen.57 Den Zwingli-Vortrag des Präsidenten der Kirchenpflege Widmer
Anfang 1918 nimmt Barth zum Anlass, ein distanziertes Urteil über Zwingli zu
fällen. Er weist auf die problematische Parallelität zwischen Zwingli auf der
einen und dem Liberalismus (Wernle) bzw. religiösen Sozialismus (Ragaz)
auf der anderen Seite hin. Allerdings räumt er dabei auch seine eigene
unzureichende Kenntnis der historischen Zusammenhänge von Zwingiis Refor-

54 Vgl. F.-W. Marquardt, Theologie und Sozialismus. Das Beispiel Karl Barths, GT.S 7,
München 31985; Busch, Lebenslauf, 72-109. Folgende Texte thematisieren die Frage nach
der religiös-sozialen Dimension des Christentums: Jesus Christus und die soziale Bewegung
(Vorträge 1909-1914, 380-409); Die Arbeiterfrage (ebd., 573-682); Evangelium und
Sozialismus (ebd., 729-733).

55 Vorträge 1909-1914, 693-703.
56 Vgl. F.-W. Marquardt, Der Aktuar. Aus Barths Pfarramt, Einwürfe 3, München 1986,

93-139.
57 Vgl. Brief an Thurneysen (1.11.1917), Briefwechsel, 241.



Das reformierte Erbe erwerben 49

mation ein.58 Enttäuscht von Zwingli erhofft sich Barth von Calvin Erfreulicheres,

«wo die Dinge ja allerdings anders stehen»51'. Wie bereits beim Calvin-
Jubiläum 1909 sieht Barth auch dieser Feier mit Skepsis entgegen. Das wird
u.a. dadurch deutlich, dass er sich gegen die Bestellung der Jubiläumsbroschüre

von Hadorn für die Gemeinde ausspricht und diesen Vorgang im
Protokollbuch der Kirchenpflege kommentiert: «Was soll dabei herauskommen,
immer wieder auf Kosten der Gegenwart eine grosse Vergangenheit zu
feiern? Die Kirche will wieder einmal sich selbst verherrlichen!»60

Vor 1916 jedoch findet in erster Linie Zwingli Barths Lob, der von ihm als

«Schweizerbürger von Gottesgnaden»61 bezeichnet wird und in dem er den

«Prototyp des Reformpfarrers liberalen Pfarrers)»62 zu erkennen meint.
Beeinflusst vom Zwingli-Bild der religiös-sozialen Bewegung führt Barth
nicht zuletzt das praktische Beispiel Zwingiis und dessen Auffassung vom
rechten Hirten der Gemeinde, der als Volkstribun, Politiker und Anwalt der
Entrechteten agiert, mit anderen Pfarrern 1915 zur Schweizer Sozialdemokratie.63

Überhaupt entfernt er sich auch nach eigener Aussage seit Anfang
1914 von der reinen dogmatischen Theologie und wendet sich verstärkt der
sozialen Problematik und der theoretischen Beschäftigung mit dem Sozialismus

zu.64 Zu jener Zeit erwägt er im Vortrag «Evangelium und Sozialismus»
die Möglichkeit einer Synthese von Evangelium und Sozialismus. Er erklärt,
dass er gerade durch Calvins Idee des Gottesstaates auf Erden zu der Auffassung

gelangt sei, dass Jesus das Gottesreich als einen Zustand vollkommener
Gottes- und Bruderliebe beschrieben habe.65 Und auch einem Brief an Rade
lässt sich indirekt entnehmen, dass neben dem Lebensbeispiel Zwingiis
zumindest ein Hintergrund von Barths Beschäftigung mit dem Sozialismus in

58 Brief an Thurneysen (25.3.1918), Briefwechsel, 270: «... der hl. Geist ist für ihn z.B.

ganz offenkundig Frömmigkeit, ganz wie bei Wernle und Genossen. Und dass sich Ragaz
so eifrig auf ihn berufen kann, beleuchtet ihn doch auch seltsam; es eröffnen sich da
unheimliche Parallelen.»

59 Ebd.
60 Zitiert in Marquardt, Aktuar, 115; ebd., 115f.: «Die Reformation ist vor 400 Jahren

kaum erwacht, wieder stillgestanden. Unserer heutigen Kirche fehlt gerade der reformatorische

Geist. So haben wir auch kein Recht, die Männer zu feiern, deren lebendiges Wort
uns gänzlich fremd und erschreckend wäre.» Vgl. Brief an Thurneysen (26.10.1917),
Briefwechsel, 237: «Wäre doch die fatale Reformationswoche schon vorüber.»

61 Predigt über Jer 29,7 am 21.9.1913, Predigten 1913, 490.
62 Brief an Thurneysen (25.3.1918), Briefwechsel, 270.
63 Vorlesung «Die Theologie Zwingiis» (WS 1922/23), § 3: «... so kann ich Sie beiläufig

und auf die Gefahr hin, Ihnen Zwingli ganz verdächtig zu machen, darauf hinweisen, dass

ziemlich genau die Gedankengänge dieser Schrift vom Hirten es waren, die so manchen
Theologen (auch mich) mehr oder weniger tief in die Ideen und in die Reihen der
Sozialdemokratie hineingeführt haben.»

64 Vgl. Brief an Rade (19.1.[2.?]1914), Briefwechsel, 88f.: «... ich bin diesen Winter sehr
weit weg von der systematischen Theologie beschäftigt, nämlich ganz mit Sozialismus und
Sozialpolitik.»



50 Matthias Freudenberg

seiner Calvin-Lektüre zu sehen ist: «Doch werde ich auf Umwegen schon wieder

zur Theologie zurückkehren, wie ich ja von der Theologie, bes. Calvin, auf
die sozialen Sachen gekommen bin.»66 Die Zusammengehörigkeit von
Christentum und Sozialismus kennzeichnet Barth bereits 1911 im Vortrag «Jesus

Christus und die soziale Bewegung» als ein Schweizer Spezifikum, das auf
Zwingli und Calvin, denen zufolge Religion einen sozialen Charakter habe,
zurückgehe und das er selbst von diesen Reformatoren gelernt habe.67 Ohne
hier im einzelnen die Entwicklung von Barths vordialektischer Theologie
nachzeichnen zu können, lässt sich sein sozialethischer Denkweg zwischen
1909 und 1914 folgendermassen skizzieren: In Genf und anfangs in Safenwil
vertritt er eine individualethische Position, nach der die innere Integrität des

Einzelnen in Entsprechung zu Jesu <innerem Lebern als entscheidender
Massstab der ethischen Beurteilung christlichen Handelns figuriert. Doch
später ab etwa 1913 stehen Zwingiis Lebensbeispiel und Calvins Pneumato-
logie mit der Korrelation von Rechtfertigung und Heiligung Pate bei der
Neuorientierung, das soziale Handeln theologisch zu motivieren. In Anlehnung

an Zwingli und Calvin wird nun die Vorstellung des Reiches Gottes zur
leitenden theologischen und sozialethischen Perspektive, so dass man
zwischen 1913 und 1916 von einer eschatologisch motivierten Sozialethik sprechen

kann.68

Nach der Hinwendung zum Liberalismus und der <modernen Theologie>,
nach der religiös-sozialen Konzentration und nach der Wahrnehmung der
Kriegsproblematik deutet sich bei Barth 1916 ein erneutes Nachdenken über
die Fragen der Gotteserkenntnis, des Schriftverständnisses und der Rede von
Gott in der Predigt an.69 Aus der Einsicht, dass es beim Predigen ganz anders
und radikaler um Gott gehen muss, entwirft er in Abstimmung mit Thurney-
sen sein Programm, mit dem Anfang noch einmal anzufangen und «an(zu)er-
kennen, dass Gott Gott ist»70. Ihm wird die auch später immer wieder formu-

65 Vorträge 1909-1914,729-733. Ebd., 731: «Seitdem halte ich die Sozialist. Forderungen
für ein wichtiges Stück Anwend(un)g des Evgs., glaube allerdings auch, dass sie sich nicht
ohne d. Evg. realisieren lassen.»

66 Brief an Rade (19.1.[2.?]1914), Briefwechsel, 89; vgl. Brief an Rade (19.6.1915), ebd.,
133: «Ihr ginget von Luther aus zu Bismarck, wir zu Tersteegen (oder, etwas anders
ausgedrückt, von Calvin aus zum radikalen Sozialismus - sachlich berührt es sich!).»

67 Vorträge 1909-1914, 380-409. Ebd., 404f. kontrastiert Barth dieses Schweizer Spezifikum

mit dem deutschen Christentum, das unter dem Einfluss Luthers von Verständnislo-
sigkeit gegenüber der Sozialdemokratie bestimmt sei.

68 Vgl. die Anfrage an Herrmann (4.11.1914), Briefwechsel, 115: «Soll der ethische
Monismus Calvins gelten oder der ethische Dualismus Luthers, Naumanns und Troeltschs?»
Vgl. dazu Anzinger, Glaube, 63-97.

69 Vgl. Autobiographische Skizze, 296: «Über den liberal-theologischen und über den

religiös-sozialen Problemkreis hinaus begann mir doch der Gedanke des Reiches Gottes in
dem biblisch real-jenseitigen Sinn des Begriffs immer dringlicher und die Textgrundlage
meiner Predigten, die Bibel, immer problematischer zu werden.»



Das reformierte Erbe erwerben 51

lierte Prediger-Problematik bzw. Predigtnot bewusst, in den Widerspruch des

Lebens der Menschen hinein von der unerhörten biblischen Botschaft reden
zu sollen und so zwischen der Skylla des Lebens und der Charybdis der Bibel
den rechten theologischen Weg zu finden.71 Mit Thurneysen verabredet er
darum im Frühsommer 1916 eine erneute Besinnung auf die theologische
Wissenschaft. Weder die Reformation und die calvinische Theologie, noch
die altprotestantische Orthodoxie kommen für sie als Ansatzpunkt dieser
Neubesinnung in Betracht, sondern in wesentlich radikalerer Absicht allein
die biblischen Texte.72 Darum zieht Barth die Konsequenz, sich dem Studium
des Römerbriefs zuzuwenden, um von ihm her den Inhalt und das Zentrum
des christlichen Glaubens neu für sich zu entdecken. Allerdings verzichtet er
dabei keineswegs auf die Berücksichtigung klassischer und neuerer
Römerbriefauslegungen. Vielmehr benutzt er bei der Erarbeitung der ersten
Fassung seines Römerbriefkommentars durchgehend Calvins Römerbriefauslegung

(1539), die er im Nachwort an erster Stelle nennt und mit dem Prädikat
«besonders wertvoll»73 belegt. Während er an zahlreichen Stellen Calvin
wörtlich und unkommentiert zitiert, finden sich indes noch häufiger Luther-
Zitate, die er dessen Vorlesung von 1515/16 sowie einem Schriftauslegungs-
Kompendium entnimmt.74 Zwingiis «Annotationes» zum Römerbrief
bezeichnet er hingegen als weniger hilfreich.73 Die Reife von Calvins Auslegung
liegt nach Barth darin, dass dieser die Zentralstellung des Römerbriefs
erkannt, ihn zum ersten Thema seiner Predigt und Schriftauslegung gemacht
und zum hermeneutischen Schlüssel der ganzen Schrift erhoben habe.76 In
der Tat ist Barths Orientierung an Calvins Auslegung signifikant. Nur als
Beispiel sei auf zwei auffällige Parallelen hingewiesen:

70 Predigt über Gen 15,6 am 13.3.1916 (Das Eine Notwendige, in: Die XX. Christliche
Studenten-Konferenz, Bern 1916, 5-15); vgl. Briefe an Thurneysen (26.6.1916 und
7.12.1917). Briefwechsel, 143-145. 247.

71 Not und Verheissung der christlichen Verkündigung, Vorträge 1922-1925, 70.
72 Ebd; vgl. Nachwort, 294: «Aber auch nach den Reformatoren haben wir damals,

obwohl ich Calvins <Institutio> schon in Genf gründlich gelesen hatte und wenigstens die
Hauptschriften von Luther von noch früher her wohl kannte (zu kennen meinte), zunächst
nicht gegriffen.» Vgl. Brief an Thurneysen (27.9.1917), Briefwechsel, 236: «Die Reformatoren,

auch Luther, reichen doch lange nicht an Paulus heran ...»
73 CO 49, von Barth angeführt unter «Literatur» im Nachwort zur Erstfassung des

Römerbriefkommentars (1919). Es finden sich folgende Verweise auf Calvin: 19 Zitate und 4
historische Anmerkungen. Vgl. Brief an Wernle (24.10.1919), in: Der Römerbrief (Erste
Fassung) 1919, hg. v. H. Schmidt, Zürich 1985,641: Calvins Kommentar sei «unerschöpflich
lehrreich».

74 C.G. Eberle (Hg.), Luthers Episteln-Auslegung, Stuttgart 1866. Es finden sich folgende
Verweise auf Luther: 28 Zitate und 7 wörtliche Anspielungen.

75 Huldrici Zuinglii opera, hg. v. M. Schulerus/J. Schulthess, Vol. VI/2, Zürich 1838.
Barths Urteil entspricht der relativ seltene Verweis auf Zwingli: 5 Zitate, 2 indirekte Zitate
und 3 Erwähnungen.

76 Theologie Calvins, 524;529.



52 Matthias Freudenberg

(a) Gotteserkenntnis (Rom 1,19-21): In deutlichem und z.T. sogar wörtlichem

Anschluss an Inst. 1,1-5 (1559) und die damit sachlich identische Auslegung

von 1539 legt Barth die Unentschuldbarkeit des Menschen dar, Gott weder

schauen noch begreifen zu können. Fern von aller natürlichen Theologie
heisst es, dass der Mensch durch seinen Fall die ursprünglich mögliche und
wirkliche Gotteserkenntnis für immer verdorben hat. Mit wörtlicher Anleihe
bei Calvin schliesst Barth: «Der Same der unmittelbaren Gotteserkenntnis in
uns wurde unterdrückt, bevor er zur Ernte kommen, bevor sie in Kraft treten
konnte.»77

(b) Prädestination (Rom 9-11)78: Wie schon Calvin, interpretiert auch
Barth die Prädestination im Sinn der Doppelprädestination und begründet
sie zur Abwehr jedes Verdienstgedankens in Gottes Treue, Souveränität und
freiem Willen. Der Glaube ist nicht Ursache, sondern Konsequenz der
Prädestination. Sodann nimmt Barth eine Modifizierung von Calvins
Prädestinationsgedanken vor. Während Calvin die Prädestination auf ein vorzeitliches
Dekret zurückführt, um den Glauben der Erwählten als beständig zu erweisen,

will Barth jede Statik des Prädestinationshandelns Gottes vermeiden.
Darum verortet er die Prädestination in der gegenwärtigen Äonenwende und
Krisis, in der Erwählte und Verworfene nebeneinander stehen und auf Gottes
endgültige Entscheidung warten.79

Im Unterschied zur ersten nehmen in der zweiten Fassung des
Römerbriefkommentars die wörtlichen Zitate aus den Auslegungen Calvins,
Luthers und Zwingiis einen wesentlich geringeren Raum ein. Dennoch macht
sich Barth in dieser Fassung ausdrücklich Calvins Auslegungsmethode zunutze

und beschreibt deren Vorbildlichkeit im Vorwort folgendermassen: Calvin
sei, darin Luther ähnlich, zum eigentlichen Verstehen und Erklären eines
biblischen Textes vorgedrungen. Im Unterschied zu modernen Auslegern habe
er es unternommen, «seinen Text... nach zu denken, d.h. sich solange mit ihm
auseinander zu setzen, bis die Mauer zwischen dem 1. und 16. Jahrhundert
transparent wird, bis Paulus dort redet und der Mensch des 16. Jahrhunderts
hier hört, bis das Gespräch zwischen Urkunde und Leser ganz auf die Sache

77 Römerbrief I, 27-32 (30); vgl. Anzinger, Glaube, 170f.l85f.
78 Brief an Thurneysen (23.1.1918), Briefwechsel, 260: «Ich bin eben an Calvin, der da

ganz auf der Höhe ist.»; vgl. Brief an Thurneysen (25.3.1918), ebd., 271: «Da kommen
erstaunliche Dinge an den Tag, und ich bewundere die Zähigkeit, mit der Calvin seinen

Standpunkt festhielt, die doch ganz berechtigt gewesen wäre, wenn nicht die fatale persönliche

Heilsfrage, um die es ihm, aber nicht Paulus zu tun war, die Sache ganz schief beleuchtet

hätte.»
79 Römerbrief I, 356-461; vgl. Anzinger, Glaube, 176-181. Ferner orientiert sich Barth

mit seiner eschatologischen und inklusiven Christologie an Calvins Christologie der
Christusgemeinschaft (Inst. 111,1,1; 111,24,1-5).



Das reformierte Erbe erwerben 53

(die hier und dort keine verschiedene sein kann\) konzentriert ist.»80 Barth
findet in Auseinandersetzung mit der einseitig historisch-kritischen
Texterschliessung gerade in der theologischen Exegese Calvins eine sachgemässe
Methode, um das in der Schrift für den gegenwärtigen Hörer Massgebende zu
erschliessen. Im Streit um das Methodenproblem der Exegese erkennt Barth
darum - gewiss durch Calvin angeregt - die Interpretation als die notwendige
Vertiefung der Rekonstruktion. Schon im Vorwort zur ersten Fassung des

Römerbriefkommentars erläutert er sein Vorhaben, «durch das Historische
hindurch zu sehen in den Geist der Bibel, der der ewige Geist ist»81. Und im
Vorwort zur zweiten Fassung hält er es für notwendig, zur von Paulus gemeinten

Sache und ihrer inneren Dialektik vorzustossen: «<Gott ist im Himmel
und du auf Erden>. Die Beziehung dieses Gottes zu diesem Menschen, die
Beziehung dieses Menschen zu diesem Gott ist für mich das Thema der Bibel
,..»82

Nach Abschluss der ersten Fassung des Römerbriefkommentars liest
Barth 1919 die später bei der Vorbereitung der Calvin-Vorlesung benutzten
Calvin-Monographien von F.W. Kampschulte und E. Staehelin, arbeitet sich

in Calvins Wirken durch die Briefe-Edition von R. Schwarz ein und setzt seine

Calvin-Lektüre fort.83 Angesichts der zwischen Verständnislosigkeit und
Persönlichkeitskult schwankenden Calvin-Literatur fordert er dazu auf, dass

«einmal einer von uns die Calvinbiographie schreiben» soll.84 Wenn er sich
auch zu keiner Zeit dieser Aufgabe gestellt hat, so darf dennoch seine Göttinger

Calvin-Vorlesung (SS 1922) trotz ihres fragmentarischen Charakters als

kongeniale Einführung in das Denken des Genfer Reformators gelten.

4. Zusammenfassung

(1) Quellenstudium: Im Verlauf seines Studiums, Vikariats und Pfarramts
arbeitet sich Barth - unterbrochen und begleitet vom Interesse an Kant,
Schleiermacher, Kierkegaard, Overbeck, Herrmann und am religiösen
Sozialismus - in wesentliche Dokumente besonders der reformierten Theologie

80 Der Römerbrief, 13. Abdruck der neuen Bearbeitung von 1922, Zürich 1984, XI.
81 Römerbrief I, 3 (Vorwort 1919).
82 Römerbrief II, XIII (Vorwort 1922).
83 F.W. Kampschulte, Johann Calvin. Seine Kirche und sein Staat in Genf, Bd. I-II,

Leipzig 1869/1899; E. Staehelin, Johann Calvin, Bd. I-II, Elberfeld 1863; R. Schwarz (Hg.),
Johannes Calvins Lebenswerk in seinen Briefen, Bd. 1-2, Tübingen 1909. Vgl. Briefe an
Thurneysen (3.12.1919 und 14.12.1919), Briefwechsel, 357; 359-361. Besonders Kampschul-
tes Calvin-Darstellung unterzieht Barth einer vehementen Kritik; vgl. Theologie Calvins,
172: «Ohne Liebe verfasst...»; Reformierte Lehre, 220: «... böse(r) Kampschulte».

84 Brief an Thurneysen (14.12.1919), Briefwechsel, 360; vgl. ebd., 360f.: «Es gefällt mir
vieles an ihm (sc. Calvin)... Ich möchte ihn also trotz allem in der Reihe der sehr erheblichen

und beachtlichen <Väter in Christo> behalten.»



54 Matthias Freudenberg

der Reformationszeit ein. Freilich vollzieht sich dieses Studium in
unregelmässigen Abständen, selektiv, in unterschiedlicher Intensität und unter
Einbeziehung lutherischer Quellen (Schriften Luthers; Melanchthons «Loci
communes»). Während er Zwingli eher am Rande wahrnimmt und im Licht
des Liberalismus bzw. religiösen Sozialismus deutet, findet eine intensivere
und kontinuierlichere Beschäftigung mit Calvin statt, die sich auch in den beiden

Fassungen des Römerbriefkommentars ablesen lässt.

(2) Reformiertes Erbe: Barths Beschäftigung mit den spezifisch reformierten

Quellen steht in unlösbarem Zusammenhang mit den äusseren Umständen

seines Studiums in Bern bei seinem Vater, seines Vikariats in Genf und
seines Pfarramts in der reformierten Gemeinde Safenwil. Insofern hegt es nahe,

dass sich der Schweizer Theologe Barth zunächst mit seiner eigenen
theologischen Tradition beschäftigt. Ferner lässt sich zumindest bis 1916 erkennen,

dass Kombinationsversuche wie etwa die zwischen Calvin und
Herrmanns <moderner Theologie> bzw. zwischen Zwingli und dem religiösen
Sozialismus stattfinden.

(3) Tradition und gegenwärtige theologische Aufgabe: Schon früh lässt sich
bei Barth ein aktualistisches Verständnis der theologischen Tradition feststellen.

Negativ wendet er sich gegen jede archaistische, heroisierende und pseu-
doreligiöse Weihe einer zurückliegenden Epoche. Und positiv vertritt er die
Überzeugung, dass die Beschäftigung mit der theologischen Tradition in den
Dienst der gegenwärtigen theologischen Aufgabe und Anforderung zu stellen

und auf ihre aktuelle Relevanz im Ringen um die Wahrheit hin zu befragen

ist.

Matthias Freudenberg, Erlangen


	Das reformierte Erbe erwerben : Karl Barths Wahrnehmungen der reformierten Theologie vor 1921

