Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 1

Artikel: Metaphernkonflikt und Missionsstrategie : Beobachtungen zur
personifizierenden Rede vom Glauben in Gal 3, 23-25

Autor: Dobbeler, Axel von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878014

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Metaphernkonflikt und Missionsstrategie

Beobachtungen zur personifizierenden Rede vom Glauben in
Gal 3,23-25!

«Wir sollen als Theologen von Gott reden. Wir sind aber Menschen und
konnen als solche nicht von Gott reden. Wir sollen beides, unser Sollen und
Nicht-Konnen, wissen und eben damit Gott die Ehre geben»’. Mit diesen Siit-
zen beschrieb Karl Barth die Bedréingnis, in der sich alles theologische Reden
abspielt. Im Hintergrund dieser Aussage steht das Bewusstsein um die Gren-
zen menschlicher Sprache. Ist die Struktur menschlicher Sprache tiberhaupt
im Verhiltnis zum Seienden grundsitzlich metaphorisch, so gilt dies in beson-
derem Masse fiir die religiose Sprache, die Sprache des Glaubens®. Wir kon-
nen von Gott nur in menschlichen Begriffen und Bildern, d.h. in Analogie re-
den.

Dieser Tatbestand darf jedoch nicht einseitig negativ im Sinne des Man-
gels adidquater Begrifflichkeit und menschlichen Unvermogens beurteilt wer-
den. Der metaphorische Charakter religioser Sprache ist nicht in erster Linie
Kennzeichen ihrer Hilflosigkeit, sondern vielmehr Ausdruck schopferischen
Tuns, demiurgischer Kraft!, Indem metaphorische Rede Worter anders als
iiblich verwendet und damit Korrespondenzen zwischen Bedeutungen stiftet,
die einander tiblicherweise fremd sind, findet iiber die semantische Neuerung
hinaus eine «Neubeschreibung der Existenz» statt®, eroffnet sich der Raum
fiir eine neue Vision von Wirklichkeit®. Metaphernbildung ist von daher als
ein Prozess der «Seinssteigerung» zu verstehen’.

In der religiosen Sprache eignet dem Akt der Ubertragung eine noch um-
fassendere Dimension: Hier wird nicht allein Greifbares begreifbar®, viel-

! Bisher unverdffentlichter, neu bearbeiteter Abschnitt meiner Dissertation: Glaube als
Teilhabe. Historische und semantische Grundlagen der paulinischen Theologie und Ekkle-
siologie des Glaubens, Diss.masch., Heidelberg 1984.

2 K. Barth, Das Wort als Aufgabe der Theologie, in: J. Moltmann (Hg.), Anfinge der
dialektischen Theologie I, Miinchen 1962, 199.

* Vgl. E. Jiingel, Metaphorische Wahrheit. Erwigungen zur theologischen Relevanz der
Metapher als Beitrag zur Hermeneutik einer narrativen Theologie, in: P. Ricoeur / E. Jiin-
gel, Metapher. Zur Hermeneutik religioser Sprache (EvTh Sonderheft), Miinchen 1974,
120f.

* «Demiurgische Werkzeuge» nennt H. Weinrich, Semantik der kiihnen Metapher,
DVILG 37 (1963) 340, die Metaphern.

3 P. Ricoeur, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, in: P. Ri-
coeur / E. Jiingel, Metapher, 45.

® P. Ricoeur, Stellung, 51.

7 Vgl. Jiingels Satz: «Wahr zu sein ist mehr als zu sein», Wahrheit, 121.

¥ Vgl. Jiingel, Wahrheit, 120: «In der Sprache wird das Wahrgenommene als wahr ge-
nommeny.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 15

mehr gewinnt hier das Unfassliche durch das Wort Wirklichkeit’. Insofern ist
metaphorisches Reden fiir Theologie und Glauben nicht nur unerlésslich,
sondern die Uberzeugungskraft religivser Aussagen und ihre Vermittelbar-
keit hdngen entscheidend davon ab, ob gute oder schlechte Metaphern ge-
wihlt werden, ob und in welchem Umfang Wirklichkeit neu erschlossen, die
eigene Existenz neu definiert werden kann. Neben dieser qualitativen Vor-
aussetzung steht die quantitative der Konsumerabilitit. Eine Metapher kann
fiir einen Einzelnen noch so treffend sein, ihre schopferische Kraft bleibt ge-
ring, wenn sie nicht von moglichst vielen anderen in dhnlicher Weise verstan-
den wird. Das bedeutet aber: Metaphern haben ihre Zeit, ihre Wirkkraft ist
der Geschichtlichkeit unterworfen. Gemeinsam gekannte und anerkannte
sprachliche, soziale, kulturelle und religiose Strukturen bilden das notwendi-
ge Korrelat zur seinssteigernden Macht von Metaphern. Andern sich diese
Voraussetzungen, dann dndert sich zugleich die Wirkkraft der Metaphern.

Demnach hingt die Evidenz religiser Sprache nicht allein von der rech-
ten Wahl der Metapher, sondern entscheidend auch davon ab, ob sich religio-
se Rede dem geschichtlichen Prozess des fortwihrenden Metaphernkonflikts
stellt oder nicht.

Die Missionserfolge des frithen Christentums sind nicht zuletzt das Resul-
tat eines solchen Metaphernkonflikts. Zu dem Grundbestand der Judentum
und Christentum verbindenden Metapherngemeinschaft'’ treten im Zuge der
Wirkungsgeschichte Jesu neue Ubertragungen in Konkurrenz, die in Verbin-
dung mit dem Traditionellen ein Mehr an Evidenzerfahrung erméglichten.

Am Beispiel der personifizierenden Rede vom Glauben in Gal 3,23-25 1dsst
sich sehr schon zeigen, wie man sich einen solchen Metaphernkonflikt in
Grundziigen vorzustellen hat und welche missionsstrategische Bedeutung da-
mit verbunden war. Bekanntlich spricht Paulus in Gal 3 im Zusammenhang
der Diskussion um die Funktion und Bedeutung des Gesetzes in parallelen
Formulierungen vom Kommen der Pistis und vom Kommen Christi (V.19.23),
um den Giiltigkeitsbereich des Nomos einzugrenzen. In der Forschung ist
man dem absoluten Gebrauch von niotigin Gal 3,23.25 weithin mit einem ge-
wissen Unbehagen begegnet. Zwar wurde durchgéngig die Besonderheit die-
ser absoluten Rede vom Glauben angemerkt, aber nur sehr selten ist dies
wirklich ausgewertet worden im Blick auf die Frage, welche Bedeutung diese

’ In diese Richtung deutet auch M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der
Metapher, dargelegt an Am. 1,2, ThZ 23 (1967) 1-25. Sein Diktum: «Ist das Wort ein Mittel,
womit sich der Mensch die ausserhalb seiner vorhandene Wirklichkeit erobert, so schafft
der Mensch in der Metapher aus dem Wort die Wirklichkeit seines Innersten»(S.4) ist m.E.
aber zu einseitig, weil es zu sehr auf den emotionalen Charakter der Metapher festgelegt
ist. Es geht nicht nur um das Innerste des Menschen, sondern um das Gesamt des Unwirk-
lichen, das im Wort Wirklichkeit gewinnt.

19" Vgl. hierzu K. Berger, Exegese des Neuen Testaments, Heidelberg 1977, 90.



16 Axel von Dobbeler

Form der Personifikation von niotig fiir das gesamte paulinische Glaubens-
verstiandnis hat.

Hier ist vor allem H. Binder zu nennen, der diese Stelle zum zentralen
Ausgangspunkt fiir seine Studie iiber den paulinischen Glaubensbegriff ge-
macht hat''. So verdienstvoll es war, gegeniiber der anthropozentrischen In-
terpretation Bultmanns den Charakter der paulinischen miotig als einer
«transsubjektiven gottlichen Geschehenswirklichkeit» zu betonen'?, so er-
liegt Binder doch der Gefahr, alle paulinischen Aussagen iiber den Glauben
iber diesen einen Leisten zu schlagen. Zudem bleibt bei ihm das Phinomen
der Personifizierung selbst im Dunkeln, wenn er das «Kommen der pistis» als
das Kommen einer neuen Epoche deutet'®. Ob man aufgrund von Gal 3,23.25
von der «Objektivitit» der wictig, ihrem An-sich-Sein'* sprechen kann, ist
m.E. zweifelhaft. Auch andere Losungsversuche bleiben zumeist recht un-
konkret. So sieht z.B. W. Mundle in Gal 3.23 das Kommen des Christentums
ausgedriickt'’, H. Lietzmann die objektive Heilsbedeutung der subjektiven
riotic!®, F. Neugebauer das eschatologische Heilsereignis'’, H. Schlier und A.
Oepke das Mittel (Prinzip) des Heils, das in Christus seinen Grund hat'®, P.
Stuhlmacher die Wirklichkeit der Glaubenspredigt!?, F. Mussner den Beginn
der Zeit des Glaubens®’; D. Lithrmann schliesslich umgeht die Tatsache der
personifizierenden Redeweise, indem er im Hinblick auf Gal 3,23 schreibt:
«Wo Paulus ... in Gal 3 pistis absolut gebraucht, ist durch den Kontext sowohl
das Objekt als auch der Bezug auf den Glauben der Galater deutlich»?'.

Alle diese Aussagen gehen nicht wesentlich iiber das hinaus, was sich auch
von anderen Stellen her fiir das paulinische Glaubensverstindnis ergibt, und
tragen damit der metaphorischen Redeweise in Gal 3,23-25 nicht geniigend
Rechnung. Im Unterschied dazu soll im folgenden die Frage im Mittelpunkt

' H. Binder, Der Glaube bei Paulus, Berlin 1968.

12 Glaube, 77-82; zur Auseinandersetzung mit Bultmann: 83-108.

13 Glaube, 39f.

4 Glaube, 53.

'5"W. Mundle, Der Glaubensbegriff des Paulus. Eine Untersuchung zur Dogmenge-
schichte des dltesten Christentums, Leipzig 1932, Neudruck Darmstadt 1977, 93, vgl. 42.

' H. Lietzmann, An die Galater (HNT 10), 3.Aufl., Tiibingen 1933, 23; dhnlich auch F.
Sieffert, Der Brief an die Galater (KEK VII), Gottingen 1899, 222.

' F. Neugebauer, In Christus. Eine Untersuchung zum paulinischen Glaubensverstind-
nis, Gottingen 1961,164.

'8 H. Schlier, Der Brief an die Galater (KEK VII), 14. Aufl., Gottingen 1977, 167; A.
Oepke, Der Brief des Paulus an die Galater (ThHK 9), 3. Aufl. bearbeitet von J. Rohde,
Berlin 1973, 120; dhnlich auch O. Kuss, Der Romerbrief I-I11, Regensburg 1957-1978, 136.

' P. Stuhlmacher, Gerechtigkeit Gottes bei Paulus (FRLANT 87), 2.Aufl., Géttingen
1966, 81-83.

20 F. Mussner, Der Galaterbrief (HThK IX), 4. Aufl., Freiburg / Basel / Wien 1981, 257f.;
so auch W. Egger, Galaterbrief, Philipperbrief, Philemonbrief (NEB.NT 9/11/15), Wiirz-
burg 1985, 28.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 17

stehen, in welcher Weise die personhafte Darstellung der nictic das Gesamt-
bild des paulinischen Glaubensverstindnisses zu erweitern oder zu modifizie-
ren vermag, inwiefern hier traditionelle Bildfelder* mit neuen Metaphern
verkniipft werden, in welchem Ausmass sich von daher die Wirklichkeit der
Beziehung zwischen Gott und den Menschen neu darstellt und welche missi-
onsstrategische Bedeutung dies fir das frithe Christentum haben konnte.

Dabei bieten sich verschiedene methodische Vorgehensweisen an:

1. die stilkritische, die nach der rhetorischen Funktion der fictio personae
fragt,

2. die Frage nach dem semantischen Gehalt der Personifikation innerhalb
des spezifischen Kontextes,

3. die religionsgeschichtliche Fragestellung, die die Personifikationen von
niotig im Umfeld der paulinischen Briefe in Rechnung stellt,

4. die Frage nach den traditionsgeschichtlichen Voraussetzungen der pauli-
nischen Metaphorik und schliesslich

5. die phinomenologische Vorgehensweise, die nach den allgemeinen Griin-
den fiir die Personifizierung unpersonlicher Gréssen fragt.

Diese unterschiedlichen methodischen Zugangsweisen haben fraglos je
ihr eigenes Recht und erhellen je eigene Bereiche des Phdanomens der person-
haften Rede vom Glauben. Um ein méglichst umfassendes Bild zu gewinnen,
sollen sie nebeneinander zur Geltung kommen, weniger im Sinne einer stu-
fenweisen Abfolge als vielmehr in der Hoffnung, dass durch die Beleuchtung
von verschiedenen Seiten die in Frage stehende paulinische Konzeption einer
personhaften niotig klarer hervortritt.

1. Die rhetorische Figur der fictio personae

Nach der Klassifikation der traditionellen Rhetorik gehort die fictio per-
sonae oder Prosopopoiie zu den Tropen, die als Elemente des ornatus die
Schonheit der sprachlichen Ausserung bezwecken und damit zum Luxus der
Rede zu rechnen sind”. Die Wendung des semantischen Zeichenpfeils vom
iblichen zu einem neuen Wortinhalt ist das Hauptmerkmal der Tropen, ihre

2l D. Lithrmann, Glaube im frithen Christentum, Giitersloh 1976, 58; vel. ders., Der
Brief an die Galater (ZBK NT 7), Ziirich 1978, 65; dhnlich auch R.N. Longenecker, Gala-
tians, Word Biblical Commentary 41, Dallas 1990, 145. U. Borse , Der Brief an die Galater
(RNT), Regensburg 1984, 1371., sieht zwar Gesetz und Glaube nach Art personaler Michte
dargestellt, schenkt aber dem absoluten Gebrauch von niotig weiter keine Beachtung, son-
dern versteht ihn als erwartete Antwort auf das Kommen des Christus.

22 Zum Begriff des «Bildfeldes» vgl. H. Weinrich, Sprache in Texten, Stuttgart 1976,
276-290.325f.; zur Kritik am Begriff des Bildes vgl. G. Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol,
Gottingen 1982, 22ff.

2 Vgl. H. Lausberg, Elemente der literarischen Rhetorik, 4.Aufl., Miinchen 1971,
§ 162ff.



18 Axel von Dobbeler

Hauptaufgabe von daher die Verfremdung®'. Die Gruppe der Tropen wird in
Wort- und Gedankentropen, diese jeweils wieder in Grenzverschiebungs-
und Sprungtropen unterteilt. Als Realisierungs-Variante der Allegorie ge-
hort die fictio personae zu den gedanklichen Sprungtropen®. Unter fictio per-
sonae wird «die Einfiihrung nichtpersonhafter Dinge als sprechender sowie
zu sonstigem personhaftem Verhalten befihigter Personen» verstanden®. Ihr
nahe verwandt ist die versinnlichende Metapher, deren Ziel es ist, der genui-
nen Dunkelheit der Metapher entgegenzuwirken und sie dem Empfinden (!)
durch sinnliche Vergegenwirtigung zugédnglich zu machen. Ihre eindringlich-
ste Form ist die verpersonlichende Metapher?’. Insofern die Prosopopoiie als
ein die Rede schmiickendes Element auf das Empfinden der Horer zielt, ge-
hort sie zu den schwerpunktmiissig affektischen Figuren®.

Eine Sonderform der fictio personae ist die Personifizierung von Begrif-
fen, die untereinander in ein Familienverhéltnis gesetzt werden®. Hier dient
zumeist das Verhiltnis Eltern-Kinder zur Versinnlichung des Ursache-Wir-
kung-Zusammenhangs zwischen verschiedenen Phidnomenen. Leitend ist die
Frage nach dem Woher, dem Ur-Grund bestimmter Verhaltensweisen u.i. So
heisst es z.B. bei Sophokles: 1 yvoun kaxdv uqp (Phil 1360) oder bei Aes-
chylos: ne@apyio yap eott the evnpatiog uimp (Sept. 224)*,

Die rhetorische Funktion der Prosopopoiie erschopft sich von daher nicht
in ihrem Schmuck-Charakter. Indem sie auf die Emotionen der Horer zielt
und abstrakte Zusammenhinge dem Empfinden durch Versinnlichung zu-
ginglich macht, dient sie vielmehr als mimetisches Hilfsmittel der persuasio
als dem Ziel der Rede™.

Ergebnis

Beurteilen wir den Kontext unserer Stelle aus dem Gal nach den Kriterien
der literarischen Rhetorik, so ergibt sich folgendes:

Der Abschnitt Gal 3,15 - 4,7 ist durch eine Haufung von Sprungtropen ge-
kennzeichnet. Schon der einleitende Satz: «Adehoot, katd dvBpwnov ALyw»
(V. 15a) qualifiziert die folgenden Verse deutlich als metaphorische Rede®.
Inhaltlich geht es um das Verhiltnis der Grossen Gott, Verheissung, Erfiil-
lung, Gesetz, Siinde, Glaube, Christus, Mensch untereinander. Diese Verhilt-

* Lausberg, Elemente, § 174ff.

2 Lausberg, Elemente, § 425.

26 H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik, 2. Aufl., Miinchen 1973, § 826.

27 Lausberg , Handbuch, § 559¢.

% Lausberg, Handbuch, § 808.

? Lausberg, Handbuch, § 829.

3 Weitere Beispiele bei Lausberg, Handbuch, § 829.

1 Vgl. Lausberg, Handbuch, § 1162ff.

2 Vgl. Longenecker, Galatians, 127: «in context it connotes taking an example from
everyday human life and suggests an ad hominem use of that example».



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 19

nisbestimmung geschieht durchweg metaphorisch. Es lésst sich jedoch von
vornherein kein umfassendes, einheitliches Bildfeld (im Sinne eines Gleich-
nisses oder einer in sich geschlossenen Allegorie) erkennen. Vielmehr ist der
Text durch die Kombination unterschiedlicher Sprungtropen mit verschiede-
nem Bildgehalt gekennzeichnet. Darunter ist die personifizierende Rede vom
Kommen des Glaubens der undeutlichste Tropus. Von einer fictio personae
im rhetorischen Sinne kann man hier nur insoweit sprechen, als tiotig absolut
gebraucht ist und kommen in gewissem Sinne ein personhaftes Verhalten si-
gnalisiert™.

So kann zwar der gesamte Abschnitt aufgrund der Vielzahl affektischer
Figuren als eine die Emotionen der Horer ansprechende Einheit und damit
im Verhiltnis zum gesamten Argumentationsgang des Gal als ausfiihrliches
argumentum ad hominem bestimmt werden*, die Wirkung der Personifizie-
rung des Glaubens selbst als mimetisches Hilfsmittel im Dienst der persuasio
wird jedoch nur gering eingeschétzt werden konnen. Eher ist hier sogar im
Verhiltnis zu den anderen Sprungtropen eine gewisse Zuriickhaltung des
Autors spiirbar, die die personhafte Zeichnung des Glaubens nur in Umrissen
entstehen lisst.

2. Der semantische Gehalt der Personifizierung innerhalb des Kontextes

Im Hinblick auf die Behandlung von Metaphern hat Meir Weiss vom
Standpunkt der Semantik aus den modernen Bibelwissenschaften, vor allem
der gattungsgeschichtlichen Exegese eine «ontische Reduktionstendenz»
vorgeworfen, die er sieht in dem «Versuch, ein Seiendes in seinem faktischen
So-Sein, in seiner uns vorliegenden Form nicht als in sich selber ruhend zu
verstehen, sondern aus einem anderen — vorhandenen oder auch nur vermu-
teten, rekonstruierten — Seienden zu erklidren»®. Weiss fordert von daher,
«dass neben der Kategorie der Kontinuitéit die der Diskontinuitét berticksich-
tigt werden muss, so dass neben der Auffindung des Traditionsgutes die In-
terpretation des Stellenwertes im jeweiligen Kontext zu treten hat»*, und
schliesst sich E. Bettis Forderung nach einem «Kanon der hermeneutischen

Autonomie des Objekts» an®’.

3 Darauf deutet vor allem die Tatsache, dass parallel vom Kommen des Christus die
Rede ist (V.19).

3 Zum argumentum ad hominem vgl. Lausberg, Handbuch, § 1244 homo III B; § 1246
hominem; § 376 (argumentum a persona).

% Methodologisches, 1.

% Methodologisches, 2; zur Aufgabe einer synchronischen Metaphorik vgl. auch Wein-
rich, Sprache, 282f.

Y Methodologisches, 10; E. Betti, Die Hermeneutik als allgemeine Methode der Gei-
steswissenschaften, Tiibingen 1963, 14f.



20 Axel von Dobbeler

Der Versuch, Metaphern von ihrem je spezifischen Kontext her zu verste-
hen, hat einiges fiir sich. Denn ein solches Vorgehen notigt dazu, eine Text-
einheit in der uns vorliegenden Form als vom Autor sinnvoll gestaltet zu be-
greifen, ohne sie sogleich an einer idealtypischen Form zu messen. Damit
wird die Moglichkeit eréffnet, unlogische oder disharmonische Passagen des
Textes, Spannungen und Briiche als sinnvoll innerhalb der Logik des gedeu-
teten Objekts zu verstehen® und von daher den semantischen Gehalt der ver-
wendeten Metaphern genauer bestimmen zu konnen. Freilich bleibt dabei ein
moglicher Metaphernkonflikt, der sich ja erst vom Blickwinkel des Histori-
kers aus erkennen lisst, im Dunkeln, wie auch ein Teil des Assoziationskom-
plexes, der sich fiir zeitgenossische Horer von der ihnen gemeinsamen sprach-
lichen, kulturellen, sozialen und religiosen Tradition her ergab. Die von
Weiss vorgeschlagene Methode wird von daher nicht exklusiv angewendet
werden diirfen, ihre Ergebnisse konnen jedoch als Mosaiksteine innerhalb ei-
nes Gesamtbildes durchaus hilfreich sein.

Fragt man nach dem Stellenwert der personifizierenden Rede vom Glau-
ben innerhalb des weiteren Kontextes (3,15 - 4,7), so legt es sich nahe, zu-
ndchst die tibrigen Sprungtropen des Textes nédher zu betrachten und nach ei-
nem sie verbindenden Gedanken zu suchen.

Die Metaphern fiir die oben genannten Grossen, deren Verhéltnis zuein-
ander das Thema des Abschnitts bildet, entstammen zum Grossteil dem Be-
reich des engsten Familienkreises, der sehr hiufig metaphernspendend war,
weil die Familie als Erfahrungsbereich eigentlich bei jedem Horer vorausge-
setzt werden konnte®. So werden Gott als Vater (4,6), seine Verheissung als
Testament (3,15.17), deren Erfillung als Erbschaft (3,18), die Menschen als
Sohne (3,26; 4,6.7) und Erben (3,29; 4,1.7) bezeichnet. Auch die Qualifizie-
rung des Gesetzes als Pidagoge® (3,24.25) entstammt dem Bezugsfeld der
Familie, denn nowdoywyog meint nicht einen Erzieher, sondern den mit der
Beaufsichtigung eines Kindes beauftragten Haussklaven®'.

In das Bildfeld der Familie scheint durch die Verben cvykietew (3,22.23)
und ¢povpeiv (3,23) ein zweites, ndmlich das der Gefidngnishaft, eingetragen
zu sein. Geht man davon aus, dass cuykAetelwv Fachausdruck fiir «verhaften»

% Vgl. Bergers Forderung nach der Vorordnung der Kohérenz, Exegese, 27-32.

¥ Vgl. Berger, Exegese, 90.

¥ Vgl. D.J. Lull, «The Law was our Pedagogue»: A Study in Galatians 3.19-25, JBL 105
(1986) 481-498; N. H. Young, Paidagogos: the Social Setting of a Pauline Metaphor, NT
XXIX (1987), 150 - 176; T.D. Gordon, A Note on [TAIAATQTOX in Galatians 3.24-25, NTS
35 (1989) 150-154.

41 Vgl. Oepke, Galater, 121f.; Mussner, Galaterbrief, 257; Longenecker, Galatians, 146-
148, mit Belegen aus der griechischen, jiidisch-hellenistischen und rabbinischen Literatur,
kommt zu dem Schluss: «The toidoaywyog, though usually a slave, was an important figure
in ancient patrician households, being charged with the supervision and conduct of one or
more sons in the familiy», 148.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 21

oder «in Haft nehmen» ist* und opovpeiv die Titigkeit von Gefingniswirtern
meint, dann bleibt immer noch fraglich, ob Paulus an eine Schutzhaft oder an
eine Haft zur Verhinderung der Flucht denkt®. Beides stellt sich quer zum
Bildfeld der Familie. Von daher versuchen einige Kommentatoren, die an-
stossigen Bedeutungsinhalte zu umgehen, indem sie eine besondere Bezie-
hung auf das Einschliessen im Gefingnis abstreiten und vom «Einschlies-
sungsakt im Urteil der Schrift»* und von einem «Verhaftetsein an das Ge-
setz»* sprechen. Damit wird diesen beiden Metaphern aber jede semantische
Innovationspotenz genommen, da sie im Sinne der alten Metaphorik als iiber-
setzbare Bilder gelten. Demgegeniiber gilt es vielmehr zu fragen, ob die bei-
den Verben in unserem Abschnitt nicht doch in das vorherrschende Bildfeld
der Familie eingegliedert werden konnen. Dies erscheint in der Tat moglich,
vor allem was ¢opovpeiv betrifft. Neben der genannten Bedeutung kann ¢pov-
peiv auch mit «behiiten», «bewahren», «beschiitzen» iibersetzt werden*®. In
dieser Bedeutung entspricht ¢povpeiv genau dem Titigkeitsbereich des mit
der Kinderbeaufsichtigung betrauten Haussklaven (rotdorymyog)®.

Fiir ovykAetewy wird man etwas weiter ausholen miissen: V.22 gibt den
Grund dafiir an, dass das Gesetz die Funktion des nawdaymyog (V.24f.) hatte
und nicht die als theoretische Moglichkeit in V.21 genannte: Die Schrift hat
alles unter die Siinde zusammengeschlossen. Dem Uro aupoptiov (V.22) ent-
spricht in V.23 das 0no vépov, jedoch driickt ersteres die Ursache, letzteres die
Wirkung aus. Aus der Sicht des Pddagogen gibt es nur einen einzigen Grund
fiir seine Pflicht der Kinderbetreuung, ndmlich deren Unmiindigkeit. Das Zu-

2 So Oepke, Galater, 119; in diesem Sinne auch Lietzmann, Galater, 23, und Sieffert,
Galater, 221.

# Fiir Schutzhaft: Oepke, Galater, 120; fiir Haft zur Fluchtverhinderung: Sieffert, Ga-
later, 223.

4 Schlier, Galater, 164; vgl. Mussner, Galaterbrief, 252f.; aber auch Th. Zahn, Der Brief
des Paulus an die Galater (KNT 9), Leipzig 1905, 181.

4 Schlier, Galater, 166.

4 Vgl H.G. Liddell / R. Scott, A Greek-English Lexicon, 9. Aufl., 1940, Neudruck Ox-
ford 1968, und W. Bauer, Griechisch-Deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments und der iibrigen christlichen Literatur, 5. Aufl., Berlin 1971.

47 Mussner, Galaterbrief, 257; Gordon, Note, 154; J.J. Meuzelaar legt der Aussage in
Gal 3,22-25 ein hebriisches Wortspiel zugrunde: Das Gesetz ist nach BerR 1,1 mit Hinweis
auf Num 11,12 ein J2X (Pddagoge, Pfleger von Kindern). «Wenn der Glaube (7TI12X...) ge-
kommen ist, sind wir nicht mehr unter dem 72X, weil das Ziel seiner Aufgabe in der MIVIX
erreicht ist» (Der Leib des Messias. Eine exegetische Studie iiber den Gedanken vom Leib
Christi in den Paulusbriefen, Assen 1979, 82). Ob man hier ein von Paulus bewusst als rhe-
torisches Mittel eingesetztes Wortspiel annehmen darf, ist m.E. hochst fragwiirdig, zumal
sich die Pointe nur im Hebréischen ergibt. Auch die Rezipienten des Gal werden dies nicht
ohne weiteres assoziiert haben, da maidaywyog auch im Hebriischen als Lehnwort bekannt
war (1272). Zuzustimmen ist allerdings Meuzelaars Folgerung, dass es hier nicht in erster
Linie um eine Abwertung der Gebote geht, sondern um die Unmiindigkeit der unter dem
Gesetz Lebenden (ebd.).



22 Axel von Dobbeler

sammengeschlossenwerden unter die Siinde ist von daher als gemeinsames
Eingeschlossenwerden in den Stand der Unmiindigkeit zu verstehen®, das
den Zusammenschluss aller” unter die Obhut eines Pddagogen bedingt. Der
leitende Gedanke ist dabei jeweils die Fixierung aller auf den einen Unmiin-
digkeitsstand und den einen Pidagogen. Dass Paulus fiir diesen Vorgang das
Verb cuykAeiewv verwendet, leuchtet im Hinblick auf die Unterstellung unter
einen Pddagogen ein, da dieser gegeniiber den ihm Anvertrauten Gewalt hat,
Herrschaft tiber sie ausiibt. Im Hinblick auf den Zusammenschluss unter die
Siinde deutet cuykAeiewv darauf, dass der Stand der Unmiindigkeit kein na-
tiirlicher ist, sondern dass Miindige gewaltsam in den Stand der Unmiindig-
keit zuriickversetzt werden (freilich selbstverschuldet, darauf weist auaptia).
Den Menschen wird also in doppelter Weise Gewalt angetan, darauf weist der
zweifache Gebrauch des Verbs cuykieiewv. Diesem Gezwungensein in dop-
pelter Hinsicht entspricht dann auch die Qualifizierung des unmiindigen Er-
ben als Sklave in 4,1ff. Auch hier hat das Sklavesein einen zweifachen Grund:
zum einen die Herrschaft der Vormiinder und Haushalter, zum anderen ist
auch hier das Zwanghafte des Unmiindigkeitsstandes vorausgesetzt, was in
der Opposition doVroc— kVprog mavtev (4,1) zum Ausdruck kommt. Man wird
also nicht von einer Verschiebung des Bildes reden miissen™.

Der entscheidende Gedanke ist jedoch nicht die Hérte eines barbarischen
Pddagogen «mit struppigem Bart und Glatze», der mit Schlidgen nicht spart’',
sondern die Rolle des Pddagogen als Zwischeninstanz zwischen dem Vater
und den S6hnen, die — da er nicht zum engsten Familienkreis gehort — die Un-
mittelbarkeit und Néhe der familidiren Beziechungen unterbricht. Dieser Ge-
danke kommt auch in der These zum Ausdruck, dass das Gesetz nicht von
Gott, sondern von Mittelwesen (Engel) mit Hilfe eines Mittlers (Mose) gege-
ben wurde (V.19). Der Pidagoge ist ein Fremder, der zwischen den engsten
Verwandten steht und damit ihre Beziehung zueinander entfremdet.

Dieser Zustand der Entfremdung hat mit dem Kommen der nictic bzw.
des Christus sein Ende gefunden™®. So richtig es ist, dass Paulus hier einander

* Vgl. Longenecker, Galatians, 148,

# Die 1.pers.pl. nimmt das t¢ névra aus V.22 auf.

0 Vgl. die meisten Kommentare.

>l So Oepke, Galater, 120-22; dhnlich H.D. Betz, Galatians. A Commentary on Paul’s
Letter to the Churches in Galatia, Philadelphia 1979, 177. Dagegen Longenecker, Galati-
ans, 148: «The depiction of the ancient pedagogue as a grim and ugly character is, indeed, a
caricature, and must not be imported into Paul’s analogy here»; Gordon versteht den Pad-
agogen als «guardian», dessen Hauptaufgabe es war, die ihm anvertrauten Kinder zu be-
schiitzen (Note, 154).

52 Insofern wird man nicht sagen konnen, dass das Gesetz fiir Paulus ein alternativer
Heilsweg bleibt (gegen E.P. Sanders, Paul, the Law, and the Jewish People, Philadelphia
1983, und H. Riisdnen, Paul and the Law, Tiibingen 1983); vgl. D.B. Garlington, The Ob-
edience of Faith. A Pauline Phrase in Historical Context, Tiibingen 1991, 260f.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 23

ablosende Zeitabschnitte im Blick hat®, erschopft sich darin doch noch nicht
das mit der personhaften Darstellung der niotig Gesagte. Schon in Gal 3,1-14
stellt Paulus die niotigc dem vopog antithetisch gegeniiber. Den entscheiden-
den Unterschied zwischen den beiden Grossen bildet dort die Ambivalenz
des Gesetzes, das zu Fluch oder Segen fiihren kann, einerseits und die eindeu-
tige Ausrichtung des Glaubens auf Gerechtigkeit und Segen andererseits™.

Ergebnis

Dem Gegeniiber von Gesetz und Glaube entspricht in unserem Abschnitt
der Wechsel von der Mittelbarkeit zur Unmittelbarkeit in der Beziehung zwi-
schen Gott und den Menschen. Markiert ist dieser Wechsel durch das Kom-
men Christi und des Glaubens. Entsprechend der personhaften Darstellung
des Gesetzes als Padagoge wird auch die in die Unmittelbarkeit zu Gott ver-
setzende Grosse niotig von Paulus personhaft gezeichnet. War das Gesetz in-
sofern eine inkludierende Gestalt, als alle unter ihm zusammengeschlossen
waren, so sind jetzt auch Christus und der Glaube als umfassende Grossen
vorgestellt. Der entscheidende Unterschied besteht aber darin, dass der Pdd-
agoge die ihm Anvertrauten in der Ferne des Vaters hielt, diejenigen, die in
Christus sind, aber durch den Glauben als S6hne in der unmittelbaren Nihe
Gottes stehen. Weil Gott als Vater Person ist, gewinnt auch der Bereich seiner
Nihe personhafte Ziige. Von daher bilden das Padagoge-Sein des Gesetzes
einerseits und die Identifizierung des kollektiven Singulars onépupa mit Chri-
stus (V.16) andererseits das Verstehensraster fiir die Personifizierung der ri-
otig in Gal 3,23.25. Seit Christus tritt anstelle des Gesetzes der Glaube von
Gott her auf die Menschen zu. Insofern ist sein Kommen im Offenbarungs-
handeln Gottes (amoxaAivdOfvor) begriindet. Die Horer kommen innerhalb
der metaphorischen Redeweise des Paulus als Kinder zum Zuge, d.h. als sol-
che, an denen etwas geschieht: Aufgrund ihrer — durch Siinde selbstverschul-
deten — Unmiindigkeit tritt ithnen das Gesetz als Pddagoge entgegen, unter
dessen Obhut sie zusammengeschlossen bleiben bis zum Kommen Christi.
Seither tritt thnen aufgrund ihrer — im Gldubigwerden erlangten — miindigen
Sohnschaft die nictic sozusagen als Person der Nihe des Vaters entgegen®.
Ein solches Verstidndnis konnte gestiitzt werden durch die Tatsache, dass
niotig im paganen Bereich als das Element gesehen wurde, das den sozialen

3 Dass e1¢in V.23 und V.24 temporal zu verstehen ist, zeigen eindeutig die Konjunktio-
nen nip6 (V.23a) und dypig (V.19).

3 Vgl. dazu A. von Dobbeler, Glaube als Teilhabe. Historische und semantische
Grundlagen der paulinischen Theologie und Ekklesiologie des Glaubens (WUNT 11/22),
Tiibingen 1987, 148ft.

3 In I Petr 1,5 ist wie in Gal 3,23 von einem ¢povpotcBat auf eine Offenbarung hin die
Rede, nur ist hier der Glaube und nicht das Gesetz der Bewahrer, und das Ziel ist die end-
zeitliche Rettung,.



24 Axel von Dobbeler

Verband der Grossfamilie (oikog) konstituierte und stabilisierte; die niotig
band die Hausgenossen in enger Solidaritit und Loyalitit zusammen™.

Die Tatsache, dass neben der Personifizierung der niotig vom Glauben
auch als menschlicher Reaktion auf die gottliche Offenbarung die Rede ist
(3,22), darf nicht dazu verleiten, diese beiden Bedeutungsinhalte vorschnell
zu harmonisieren. Die Verwendung verschiedener Bedeutungen ein und des-
selben Wortes innerhalb eines Textes ist durchaus denkbar, nur sind dann die
verschiedenen Bedeutungen nicht als «auf einen Gedankenfaden gezogen»
zu verstehen, sondern «der Dichter gleicht dann einem, der mehrere Faden
ineinanderflechtet, wobei trotz ihrer Verflechtung ein jeder von ihnen ab-
wechselnd bald sichtbar, bald hinter dem anderen verborgen zu sein scheint.
Wer eine Doppelsinnigkeit behauptet..., sage nicht, dies sei der gemeinte
Sinn, der andere gesellt sich nur nebenbei hinzu, sondern er wisse, dass nicht
von primér und sekundér die Rede sei. Die Melodie ist vieltonig, und alle
Tone sind von gleichem Wert»”".

Das Bild, das sich aufgrund der textimmanenten Analyse bisher ergeben
hat, muss nun noch nach zwei Richtungen hin erweitert werden: zum einen im
Blick auf die Frage nach Formen der Personifikation von nictig im religions-
geschichtlichen Umfeld der Paulusbriefe; zum anderen ist zu priifen, ob even-
tuell gebrduchliche Personifikationen anderer Grossen — wie etwa der Weis-
heit im Judentum — dem Apostel als Modell fiir die personifizierende Darstel-
lung der niotig gedient haben kénnen und ob das von Paulus benutzte Bild-
feld der Familie traditionelle Verwendungsformen aufweist. Beide
Fragerichtungen haben das Ziel, einen moglichst grossen Teil des Assoziati-
onskomplexes, der sich fiir die Leser von der paulinischen Konzeption her er-
geben konnte, aufzuhellen.

3. Der religionsgeschichtliche Befund

3.1 Personifikationen von nictig im paganen Bereich

In der pagan-griechischen Literatur findet sich schon bei Theognis (6./5.
Jh.v.Chr.) ein Beleg fiir die Personifizierung von nictic. Dort heisst es:

«'EAmig €v avBpomroiol novn Beog €60 EveoTy,
dArot §OVAVUTOV (8') Empoiimoveg €Rav
wyeto pev Iiotig, peydin 6eoc, Byxeto d'Avopdv

%% Vgl. dazu von Dobbeler, Glaube, 251-273, und die dort gegebenen Belege.
7 M. Weiss, W72 XPT, Jerusalem 1962, deutsch zitiert nach Weiss, Methodologi-
sches, 21f.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 25

Twopocivn, XApLtéc T, @ oile, yijv EMmov».”

Die parallele Stellung zu ‘EAnic, Zodpoctvn und Xdpireg macht deutlich,
dass ITiotig hier die menschliche Tugend der Treue meint. Auch bei Marc Au-
rel wird von der miotic und anderen Tugenden gesagt, dass sie «hin zum
Olymp von der wegreichen Erde» gingen™. An beiden Stellen zeigt der Kon-
text, dass durch die metaphorische Darstellungsweise die Ursache fiir die sitt-
liche Verderbtheit der Gegenwart beschrieben werden soll: Die Tugenden
sind zum Olymp, ihrem Ursprungsort, zuriickgekehrt und herrschen nicht
mehr unter den Menschen, was zur Folge hat, dass es keine Aufrichtigkeit
und Frommigkeit mehr unter Menschen gibt (Theognis), dass alles im Leben
Geliebte «leer und faul» ist, «gering und gegenseitiges Beissen von Hiindlein,
Streiten von Kindern, die lachen und dann gleich wieder weinen»(Marc Au-
rel).

Dass die miotig bei Theognis peydin 6eog genannt wird, mag zum einen auf
thren gottlichen Ursprung deuten, macht aber zugleich ihre dominierende
Stellung unter den Tugenden deutlich. Zudem kommt darin zum Ausdruck,
dass sie menschliches Leben wie eine Gottheit beherrscht, dass sie in ihrer
Vollkommenheit menschlich prinzipiell unverfiigbar bleibt.

Ist bei Theognis die Deifikation der tiotig noch deutlich metaphorisch ge-
meint, so finden sich aus spiterer Zeit Belege, die darauf zu weisen scheinen,
dass die miotic regelrecht als Gottheit verehrt wurde. So wird z.B. im Proomi-
um zu den orphischen Hymnen ITiotig neben Aikn in einer Reihe mit traditio-
nellen Gottheiten wie Zeus, Hera, Helios, Poseidon u.a. genannt®. Diogenia-
nos berichtet sogar iiber ein Heiligtum der Tlictic in Athen®'. Auf die kulti-

3 Ed. J. Carriére, Paris 1975.

% Neben niotic: aidac, dikn und aAnBeta; Marc Aurel V 33, ed. W. Theiler, Ziirich 1951.

% HmnOrph prooem 25, ed. E. Abel, Orphica, Leipzig 1885. Auch in einem griechi-
schen Zauberpapyrus tritt die Pistis, in der 1. pers.sg. redend, als Gottheit auf (PGrM XII
228F, ed. K. Preisendanz, Leipzig [etc.] 1928-31); vgl. auch die araméische Inschrift aus Kap-
padozien aus dem 2.Jh.v.Chr. (M. Lidzbarski, Ephemeris fiir semitische Epigraphik I, Gies-
sen 1900-02, 69):

1 ... Diese(?) Dén Mazdaiasni§

Die Konigin(?), die Schwester und Frau des Bel
sprach so: «Ich bin die Frau des Konigs Bel.»
Hernach sprach Bel so zur Dén Mazdaiasnis:
«Du, meine Schwester, bist sehr weise,
und schoner bist du als Gottinnen,
und deshalb habe ich dich gemacht

zur Frau des

9 Bel(?).»

Nach H. Gressmann, Das religionsgeschichtliche Problem des Ursprungs der hellenisti-
schen Erlosungsreligionen, ZGK NF 40/41, III/IV (1922), 186f, ist hier diec Vermihlung
Bels, urspriinglich Gott, spédter Ahnherr der assyrisch-kappadokischen Konige, mit der als
Gottin bezeichneten «mazadajasnischen Glaubensjungfrau» (Dén = Glaube) beschrieben.

CO~1ONUn B~ W



26 Axel von Dobbeler

sche Verehrung der Iliotic deutet auch der Bericht tiber die Weihung einer
Pistis-Statue durch die romischen KounetoAiotai auf Delos im Jahre 97
v.Chr.” Hier lisst sich allerdings fragen, ob in der als Gottheit bezeichneten
niotig nicht die griechische Bezeichnung der in Rom verehrten Fides zu sehen
ist. Dies gilt mit Sicherheit von der Miinze der epizephyrischen Lokerer, tiber
die L. Deubner berichtet und die die Bekridnzung der ‘Popo durch Iictig dar-
stellt®. Die romische Fides ist auch gemeint, wenn es bei Plutarch, VitFlam
378C, heisst:

«[MioTv 8¢ Popoiov cefouev

TOV LEYOAEVKTOTATOV OPKOLG GUAGGGELV

UEATIETE, KOUPOL,

Ziva peyov Popov te Titov O'duo Pouaiwv te Tictiv-»

An dieser Stelle wird zweierlei deutlich: Erstens ist auch die romische Fi-
des urspriinglich eine Deifikation der menschlichen Tugend Treue; zweitens
fillt die Verbindung zum Gottervater Zeus (bzw. Jupiter) auf. Seit frithester
Zeit besteht diese enge Bezichung zwischen Jupiter und Fides®. H.L. Axtell
sieht hinter der romischen Verehrung der Fides einen Staatskult, in dem der
Bedeutung der Treue als eines fundamentalen Prinzips staatlichen Zusam-
menlebens Rechnung getragen wurde®. Demnach wire der Fides-Kult nur
der Ausdruck der besonderen Wertschitzung des Staatsprinzips der Treue
gewesen, die Fides-Verehrung dementsprechend in der Néahe einer Loyali-
tatserkldrung gegeniiber dem Staat anzusiedeln. Dies wird zumindest in der
Kaiserzeit so gewesen sein, wie die Hinzufiigung des Beinamens Augusta
zeigt; aber auch der volle Name der verehrten Gottheit: Fides publica populi

Romani Quiritium deutet schon in diese Richtung®.

3.2 Personifikationen von niotig im frithen Christentum

Auch in der ausserneutestamentlichen Literatur des frithen Christentums
lasst sich die personifizierende Rede vom Glauben nachweisen. Im Hirten des
Hermas wird die niotig als eine Macht «von oben her», «vom Herrn her» be-

1 «idphocavto yap ot "Attikol iepov [Mictewe» Prov. 2,80, ed. E.L. von Leutsch / EG.

Schneidewind, Corpus Paroemiographorum Graecorum I/II, Géttingen 1839-51.

2 SIG 11,3 Nr.727, ed. W. Dittenberger, Leipzig 1915-23, Neudruck 1960.

% Personifikationen (L. Deubner), ALGM 111 2, Leipzig 1884-1924, 2140.

# Darauf weist 1. die Tatsache, dass die Priester des Jupiter, Mars und Quirinus jéhrlich
zum Fides-Tempel auf das Capitol kamen, um Opfer darzubringen, 2. die Nihe des Tempels
der Fides zu dem des Jupiter, 3. der Kult des Dius Fidius auf dem Quirinal; vgl. H.L. Axtell,
The Deification of Abstract Ideas in Roman Literature and Inscriptions, Chicago 1907, 20.

% Deification, 21.65.

% val. Axtell, Deification, 21.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 27

stimmt, die michtig und stark ist, die, was sie verheisst, auch vollendet und
der es zu dienen gilt, nicht ihrer Gegenspielerin, der duyvyto, der «Tochter
des Teufels» (Herm(m) IX)®. Das Verhiiltnis der niotic zu Gott ist hier in
Analogie zu dem als Tochterschaft bestimmten Verhiltnis der duyuyia zum
Teufel gesehen. Die Beziehung der Menschen zu den beiden antithetischen
Grossen ist durch den Dienst gekennzeichnet, durch den Anteil an niotig und
Sdwyuyio moglich ist. Die niotig hat demnach ihren Ursprung (ihren Erzeuger)
in Gott und qualifiziert so die ihr als einer gottlichen Macht Dienenden, also
die Glaubenden, als dodrot 0¥ 8e0U®. An anderer Stelle erscheint die niotig
u.a. als Jungfrau (Herm(s) IX 15,2) bzw. als Frau (Herm(v) 8,2-5). Als solche
gehort sie zu den heiligen Geistern, den Kriften des Sohnes Gottes (Herm(s)
IX 13,2). Nur der, den sie mit ihrem Gewand bekleidet (Herm(s) I1X 13,2),
bzw. der, welcher ihren Namen trigt, kann ins Reich Gottes kommen
(Herm(s) IX 15,2). Insofern wird von diesen Kriften die Kirche (der Turm)
getragen (Herm(v) III 8,2; vgl. I1I 3.,3). Unter ihnen hat die niotig eine domi-
niernde Stellung: sie fithrt die Liste der Jungfrauen bzw. Frauen an und gilt
als Mutter aller folgenden Kréfte (Herm(v) 111 8.4).

Im Hirten des Hermas ist die miotic also als die entscheidende Herr-
schaftsform Gottes bzw. Christi in der Welt gezeichnet und hat als solche per-
sonhaften Charakter®. Der rechte Kontakt der Menschen mit dieser Person
dussert sich im Dienst, im Uberkleidetwerden oder im Tragen ihres Namens,
m.a.W. in der Unterordnung unter die gottliche Macht der nictig, deren Kon-
sequenz das Sein in der Nihe Gottes, die Biirgerschaft in seinem Reich ist™.
Damit hat die niotig die Funktion eines Mittlers zwischen Gott und den Men-
schen, und zwar nicht im Sinne einer Distanz schaffenden Zwischengrosse,
sondern als eine den menschlichen und den goéttlichen Bereich umfassende
Klammer. Sie ist sozusagen der Teil Gottes, der den Menschen erfahrbar in
die Welt hineinreicht und so — weil Gott Person ist — nur personhaft und mit
herrscherlichen Attributen ausgestattet dargestellt werden kann’'.

 Vgl. auch I Clem 58,2: Die Pistis «lebt» neben Gott, dem Herrn Jesus Christus und
dem Heiligen Geist.

% Entsprechend sind die, die der uyuyio dienen, Knechte des Teufels. Dass der Zwei-
fel eine den Menschen beherrschende Macht ist, kommt auch noch in den deutschen Rede-
wendungen «vom Zweifel iiberfallen/geplagt werden» zum Ausdruck. Entsprechendes gilt
nach unserem Text auch vom Glauben, allerdings ohne den negativen Beigeschmack der
Okkupation.

% Schon im AT gehort die X zu den Méchten um Gottes Thron (Ps 85,11f.; 89,15);
die LXX iibersetzt hier allerdings nicht mit niotic, sondern mit ainfeto.

"0 Zugleich wird dadurch auch eine Ahnlichkeit mit Christus hergestellt, denn auch er
trigt die Namen der Jungfrauen (Herm(s) IX 13.3).

"I Mathematisch ausgedriickt bildet die niotic also die Schnittmenge zwischen Gott und
Mensch.



28 Axel von Dobbeler

Die Dimension eines Mittelwesens zwischen Gott und den Menschen hat
die miotig auch in der valentinianischen Gnosis. Tlictig gehort hier zu den
zwolf Aonen, die der Vereinigung von Aéyoc und Zeon entspringen’. Freilich
dokumentiert diese Darstellung im Unterschied zur Konzeption des Hirten
des Hermas gerade die Distanz der Menschen zu Gott. Auf dem Weg zur
Uberwindung dieser Distanz bildet der Glaube eine Teilstrecke.

Eine dhnliche Metaphorik verwendet auch Ignatius von Antiochien. Wenn
er einerseits die miotig als «Geleiter nach oben» (avaywystg) und die dydmnn
als den «Weg, der zu Gott hinauffiihrt», bezeichnet (IgnEph 9,1) und ande-
rerseits die Einheit von mioctig und dydmn mit Gott selbst identifiziert”,
kommt er der Konzeption des Hirten des Hermas sehr nahe, weil ndmlich
auch hier die niotic zu einem entscheidenden Bindeglied zwischen Gott und
den Menschen wird”. Die niotigist Wegweiser” und Ziel des Weges zugleich.

2 Hippolyt, Elenchos VI 30,5; Irenius, adv.haer. I 1,1; vgl. auch Pistis Sophia ¢.73 (ed.
C. Schmidt, GCS 1, 3.Aufl. bearbeitet von W. Till, Berlin 1962, 121.4): «Mit diesen Worten
pries die Pistis, weil sie gerettet war, und aller Dinge gedachte, die ich ihr getan hatte.»

3 Vgl. auch die Bezeichnung Jesu Christi als 1 teAeio niotig in IgnSm 10,2; vel. auch
Sextus Sententiae 402 (ed. H. Chadwick, Cambridge 1959, 58): «yuynv aro yig avayetl topd
Oeov».

" Allerdings tritt hier die agape gleichberechtigt neben die pistis.

” Val. hierzu auch Chrysologus, Sermo X: «Dux vitae istius fides est» sowie die Grab-
inschrift des Bischofs Aberkios, der in der 2. Hiilfte des 2.Jh.n.Chr. in Hieropolis am Glau-
kos in Phrygien lebte: «[Tabiov €xwv én’ 6(ym) [MTiotig m(Avin mpofye) Kol Tapednke (Tpodnv)
navtn By a(no myfic)» (Text nach W. Wischmeyer, Die Aberkiosinschrift als Grabepi-
gramm, JAC 23 (1980), 22-47, hier: 25). Die Lesart niotigist allerdings nicht ganz eindeutig.
So pliadiert z.B. A. Dietrich, Die Grabinschrift des Aberkios, Leipzig 1896, mit Nachdruck
fir Nfjotig (12.421.). TTiotig lesen H. Hepding, Attis, seine Mythen und sein Kult (RVV 1),
Giessen 1903, Neudruck Berlin 1967, 188 Anm.4; R. Reitzenstein, Die hellenistischen My-
sterienreligionen nach ihren Grundgedanken und Wirkungen, 3. Aufl., Berlin 1927, Neu-
druck Darmstadt 1977, 235; A. von Domaszewski, Die politische Bedeutung der Religion
von Emesa, ARW 11 (1908) 277 Anm.1; EJ. Délger, IXOYZ. Das Fischsymbol in frithchrist-
licher Zeit, Miinster 1928ff, Bd.II, 480-86; Aberkiosinschrift (H. Strathmann), RGG,
3.Aufl., Bd.I, Tiibingen 1957, 63; zuletzt Wischmeyer, Aberkiosinschrift, 25.42.

Dolger pladiert dariiber hinaus fiir den christlichen Charakter der Inschrift. Mit Paulos
sei der Heidenapostel gemeint, der dem Bischof Aberkios als Zielgeber und Vorbild ge-
dient habe, mit niotig der christliche Glaube; so auch H. von Campenhausen, Die Entste-
hung der christlichen Bibel, Tiibingen 1968, 269 Anm.113; Wischmeyer, Aberkiosinschrift,
22, der versucht, den Text als Grabinschrift im Kontext des uns bekannten epigraphischen
Materials zu interpretieren. Nach Strathmann kann die Aberkiosinschrift «als Ganzes nur
von der frithchristlichen Symbolsprache und der christlichen Arkandisziplin aus verstanden
werden»(RGG I, 63). Als atl. Parallele vgl. Ps 433.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 29

4. Die traditionsgeschichtlichen Voraussetzungen
der paulinischen Metaphorik im Judentum

Die Identifizierung sowohl mit dem Wegfiihrer wie auch mit dem Ziel, die
wir fiir die miotig bei Ignatius beobachtet haben, ist in gleichem Masse charak-
teristisch fiir die Personifizierung der Weisheit im hellenistischen Judentum.
Unabhingig von der Frage, ob bei der Darstellung der Sophia als himmlische
Person ein aus Hen(aeth) 42, Sir 24 und Bar 3f. zu erschliessender Weisheits-
mythos im Hintergrund stand”’, ist fiir die personifizierte Weisheit durchweg
kennzeichnend, dass sie sowohl das Erkenntnismittel als auch das Erkennt-
nisziel umfasst. Dies wird besonders bei Philo deutlich, der die Sophia als den
Bereich Gottes bestimmt (Migr Abr 28), zugleich aber auch als Weg und
Wegfiihrer dorthin versteht (Imm 142f.; 159f.). Die von der Weisheit vermit-

telte Erkenntnis ist die Erkenntnis ihrer selbst:

«So ndamlich wie durch die Musik das, was zu ihr gehort, und so durch jede Kunst ihr
Substrat erfasst und erkannt wird, wird auch durch die Weisheit das Weise aufgenommen;
die Weisheit selbst ist aber nicht etwa, wie das Licht, nur ein Mittel zum Schauen, nein, sie
vermag sogar sich selbst zu schauen; sie ist das Urlicht Gottes, dessen Nachahmung und Ab-
bild die Sonne ist» (Migr Abr 39f.).

Wie die tiotigim Hirten des Hermas und bei Ignatius ist die co¢ia bei Phi-
lo sowohl Mittel zur Erlangung als auch Medium der unmittelbaren Nihe
Gottes (All 1 42; Quaest in Ex 11 40). Auch nach Sap 8,17 verleiht die Sophia,
indem sie die Erkenntnis ihrer selbst schenkt, ihre eigene Unmittelbarkeit zu
Gott (vgl. 6,19). Im Hintergrund steht hier, dass «die Synusie mit der Weisheit
... der mystische Nachvollzug der Synusie Gottes mit ihr als Widerfahrnis be-
sonderer, himmlischer Offenbarungserkenntnis» ist’™,

Von daher lésst sich vermuten, dass die personhafte Darstellung der So-
phia im hellenistischen Judentum - traditionsgeschichtlich gesehen — das Mo-
dell fiir die Personifizierung der Pistis im frithen Christentum darstellte. Die-
se These lasst sich durch drei weitere Beobachtungen stiitzen:

* Zu den religionsgeschichtlichen Wurzeln der Personifizierung von Weisheit, vgl.
coolo (G. Fohrer), ThWNT VII, Stuttgart 1964, 490f. Neben der Weisheit finden sich im Ju-
dentum vor allem folgende Hypostasen: Gottes Schechina (Av 111 2; TO Ex 24,101f.; 25,8;
33,14£.20; TO Num 12.,8; TJ 1 Kon 22,19), Gottes Wort (Ps 107,19f.; 147,15; Jes 9,7f.; 55,10ff.;
Sap 18,15;4 Es 6,38; TO Ex 19,17; TO Num 23,21; TO Dt 1,30; 5,8; TJ I K6n 8,50; TJ 11 Kon
13,23, 19,28), Gottes Geist (1 Kon 22,19-22; Jes 63,10f.; Neh 9,20; Sach 4,6; Hag 2,4f.; Ps 104,
30; 143,10; Ri9,23; 1 Sam 16,14; Sap 1,41.7;9,17; Gen 1,2; Jud 16,15; ApcBar(syr) 21,4; Test-
XILJud 20 u.6.), Gottes Name (Ex 23,20f.; Ps 54,3; 89,25; Hen(aeth) 39,7.9.13; 41,2.6; 43,4
u.6.); vgl. hierzu auch P. Heinisch, Personifikationen und Hypostasen im Alten Testament
und im Alten Orient, Miinster 1921.

7 So vermutet U. Wilckens, Weisheit und Torheit. Eine exegetisch-religionsgeschicht-
liche Untersuchung zu 1 Kor 1 und 2 (BHTh 26), Tiibingen 1959; codia ktA. (U. Wilckens),
ThWNT VII , Stuttgart 1964, 508-10.

" Wilckens, Th'WWNT VII, 500; vgl. 502.



30 Axel von Dobbeler

1. Den Wirkweisen von Pistis und Sophia ist ihre wesentlich soteriologi-
sche Ausrichtung gemein”.

2. Dem gemeinsamen Ziel entspricht das gemeinsame Bildfeld der
Freundschaft, sowohl Pistis als auch Sophia machen Menschen zu Freunden
Gottes™.

3. Gemeinsam ist auch das Bildfeld der Familie; Pistis und Sophia kénnen
als Murter der ihnen Zugehorigen bezeichnet werden. Der Sophia als der
Mutter aller Dinge tritt Gott als Vater des Alls zur Seite (Philo, All IT 49); mit
ihr gemeinsam hat Gott die Welt erschaffen (Ebr 30f.). Die Weisheit lehrt
ihre Sohne (Sir 4,11) und geht dem, der den Herrn fiirchtet, wie eine Mutter
entgegen (Sir 15,2). Nach Philo wird der Hohepriester von Gott als seinem
Vater und der Weisheit als seiner Mutter zum Adoyog wiedergeboren (Fug 108-
112)%. In gleicher Weise wird auch von der Pistis als Mutter der Gliubigen ge-
sprochen; so heisst es z.B. bei Polykarp:

«Denn weder ich, noch ein anderer meinesgleichen vermag der Weisheit des seligen
und beriihmten Paulus nahezukommen, ... der euch auch in der Ferne Briefe schrieb, durch
die ihr, wenn ihr euch darein vertieft, erbaut werden konnt zu dem Glauben, der euch ver-
lichen wurde, der ja unser aller Mutter ist (riotiv: fjtig €otiv unmp ndviov udv)» (Polyc
3.2f.).

Und in den Akten iiber das Verhor des Justin wird berichtet, dass dieser
auf die Frage nach seinen Eltern geantwortet habe: «'O aAnBwvog udv matnp
€0ty 0 XplLotog, Kol unmp M eig ovtov tiotig» (ActJust 4,8). War traditionell
Gott als Vater der Mutter Sophia zugeordnet, so tritt hier Christus als Vater
der Glaubenden an die Seite der Mutter Pistis.

Diese Beobachtungen machen es wahrscheinlich, dass im frithen Christen-
tum die personifizierte niotig den funktionalen Ort der personifizierten cooto
im Judentum einnahm. Den Ubergang von der Sophia zur Pistis dokumen-
tiert eine Stelle aus der Sophia Jesu Christi:

«Es sprach der vollkommene (téiewog) Erloser (cwtp): Der Sohn des Menschen
stimmte mit der Sophia, seiner Paargenossin (c0{uyog) iiberein (cuudwverv) und offenbarte
sich in einem grossen Licht als mannlich-weiblich. Seine Mannlichkeit heisst der Erloser
(cwmp), der Erzeuger aller Dinge; seine Weiblichkeit aber: Sophia Allmutter (rayyevétet-
pa), die einige die Pistis nennen» (¢.102,14 - 103,9)%.

" Sap 9,18; Herm(m) IX; Herm(s) IX 15.2.

% Von der Pistis: Philo, Abr 273; I Clem 10; ClemAlex Strom IV 17,105,3; Jak 2,23; von
der Sophia: Philo, Her 21; Sap 7,27.

81 Daneben wird die Weisheit als Gottes erstes Werk und Helferin bei der Schépfung
(Prov 8,22-31) oder als eine zum Gastmahl ladende Frau (Prov 9,1ff.) vorgestellt; sie hat auf
Gottes Geheiss hin alles geschaffen (Hen(sl) 30,8; PsClemHom X VI 11f.) und gilt als Frau
Gottes (Philo, Cher XIV 48-50).

% Ed. W.C.Till / H.M. Schenke, Die gnostischen Schriften des koptischen Papyrus Be-
rolinensis 8502 (TU 60/2), Berlin 1972, 244-247.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 31

Sophia und Pistis sind hier Wechselbegriffe. Sie sind dadurch verbunden,
dass beide zur Bezeichnung des weiblichen Elternteils dienen, der Allmutter,
die dem Erzeuger aller Dinge zur Seite steht. Zudem kommt ihre soteriologi-
sche Ausrichtung in der Qualifizierung ihres médnnlichen Pendants als cwtnp
zum Ausdruck. Die Formulierung des Textes macht deutlich, dass co¢ia der
iibliche, traditionell gebrauchte Name der Allmutter war, der jetzt von eini-
gen durch die Benennung nictig abgelost wird. Damit ist diese Stelle ein Do-
kument eines Metaphernkonflikts, der insofern unterschwellig verléduft, als
nicht an die Stelle der alten neue, seinssteigernde Metaphern fiir dieselben
Phinomene treten, sondern ein traditionelles Metapherngebdude an einem
Punkt fiir ein neues Phdnomen steht und damit insgesamt ein neues Gesicht
bekommt. Wenn im Bildfeld der Familie die personifizierte Pistis anstelle der
Sophia die Rolle der Mutter einnimmt, dann verdndert sich dadurch sowohl
das Gottesbild als auch die Sicht der Menschen in ihrer Beziehung zu Gott.
Zudem verengt sich der Anwendungsbereich des Metaphernkomplexes auf
die soteriologische Dimension; es ist bezeichnenderweise nie davon die Rede,
dass Gott die Welt gemeinsam mit der Pistis geschaffen habe.

Eine solche Verschiebung innerhalb des traditionellen Bildfeldes war
moglich aufgrund der oben genannten Gemeinsamkeiten von Sophia und Pi-
stis. Entscheidend ist dabei vor allem, dass beide Offenbarungscharakter ha-
ben und dabei Weg und Ziel umgreifen, Mittel zur Erlangung und Medium
der unmittelbaren Nihe Gottes zugleich sind. Es lésst sich zudem auf eine se-
mantische Briicke zwischen Pistis und Sophia verweisen, die bereits im Ju-
dentum iiber die Wendung Furcht Gottes geschlagen wurde: zum einen wird
die Weisheit in enger Beziechung zur Gottesfurcht gesehen®, zum anderen
konnen die Wendungen den Herrn fiirchten und glauben synonym verwandt
werden™,

Ausgangspunkt des skizzierten Metaphernkonflikts war die zentrale Be-
deutung, die der Glaube im frithen Christentum von Anfang an hatte. Neben
der Ablosung der Sophia durch die Pistis kommt es durch die Eintragung Jesu
Christi als eines neuen Elementes, das im traditionellen Bildfeld der Familie
keine Entsprechung hat, zu Verschiebungen und Unstimmigkeiten. Die
Schwierigkeit, Jesus Christus in das vorgegebene Bildfeld zu integrieren, hat
zu unterschiedlichen Losungsversuchen gefiihrt. So kann Christus z.B. anstel-
le Gottes als Vater neben der Mutter Pistis erscheinen (ActJust 4,8). Dies
steht dann aber in Spannung zur traditionellen Vaterschaft Gottes. Oder aber
die Rolle Christi wird entsprechend dem Hobheitstitel als Sohn Gottes defi-
niert, was dann aber die Frage nach dem Verhéltnis zu den Menschen als den
Kindern des Vaters Gott aufwirft. Ungeachtet dieser Schwierigkeiten hat das
frithe Christentum das traditionelle Bildfeld der Familie zur Beschreibung

83 Vel. Prov 1,7; 2,6; 9,10; 14,16; 15,33; Ps 111,10; Hi 28,28.
8 Ex 14,31; Sir 1,14; ApcBar(syr) 54.4f.; vel. 1 Clem 3.,4; 6,4.



32 Axel von Dobbeler

des Verhéltnisses zwischen Gott und den Menschen aus dem Judentum iiber-
nommen. Die Griinde dafiir liegen vermutlich erstens in der breiten Rezipier-
barkeit dieses Metaphernkomplexes, zweitens aber auch in der Fahigkeit die-
ses Bildfeldes, die Rolle und Funktion der niotic im Geschehen zwischen
Gott und den Menschen umfassend zu beschreiben.

Ergebnis

Fiir die paulinische Rede vom Kommen der nioticin Gal 3 ergibt sich vor
dem skizzierten religions- und traditionsgeschichtlichen Hintergrund folgen-
des: Kennzeichnend fiir den Apostel ist eine grosse Freiheit im Umgang mit
dem Bildfeld der Familie; so wird mit dem Pidagogen eine neue Figur einge-
fiihrt, die es erlaubt, die Rolle des Gesetzes im Kontext des Familienbildes zu
beschreiben. Zudem ist das Bild bei Paulus nicht in sich geschlossen: die Per-
son der Mutter ist weder explizit genannt noch genau zu erschliessen. Man
konnte zwar von dem aufgezeigten Material her die niotig auch bei Paulus in
der Mutterrolle vermuten, dies ist aber in Gal 3 weder durch das Kommen als
der personhaften Verhaltensweise der niotig angedeutet noch entspricht es
dem Verhiltnis der niotig zu dem Pdadagogen vopoc, der von dieser abgelost
wird. Paulus ldsst bei der Personifizierung der niotig eher Zuriickhaltung wal-
ten und nimmt damit die relative Unabgeschlossenheit des Bildes in Kauf.
Ein Grund dafiir konnte sein, dass Paulus eine Verwechselung mit der im pa-
gan-griechischen und -romischen Bereich verehrten Gottin ITictic/ Fides ver-
meiden wollte®. Die vorsichtige Ausdrucksweise des Apostels mag zum an-
deren auch in der angesprochenen Schwierigkeit begriindet liegen, Jesus
Christus in das Bildfeld der Familie zu integrieren. Die offene Darstellungs-
form erlaubte es, Christus einerseits als Sohn Gottes (4,4) in enge Beziehung
zu den Sohnen zu setzen, die ihre Gottessohnschaft erst durch ithn und in thm
erlangen (3,26), und zugleich nahezu synonym von seinem Kommen und dem
Kommen der niotig zu sprechen (3,19.23.25). Ein dritter Grund fiir die Zu-
riickhaltung des Paulus mag schliesslich im Phinomen der Personifizierung
selbst liegen, auf das wir abschliessend unser Augenmerk richten.

5. Phinomenologische Betrachtung

Man hat in Personifikationen und Hypostasierungen abstrakter Begriffe
ein Mittel gesehen, «polytheistische Neigungen der Volksreligion zu iiberwin-

¥ Assoziationen in diese Richtung mogen zwar bei Heidenchristen moglich gewesen
sein; dies héitte dann aber immerhin noch insoweit der paulinischen Intention entsprochen,
als auch im paganen Bereich die personifizierte wiotig ein Bindeglied zwischen menschli-
chem und gottlichem Bereich bildet, indem in ihr die menschliche Tugend der Treue in den
Bereich des Gottlichen gehoben wurde. Eine direkte Identifikation mit der heidnischen
Gottin war jedoch durch die zuriickhaltende Ausdrucksweise bei Paulus unmaoglich.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 33

den, den Glauben an gottliche Wesen umzugestalten, dadurch dass man sie
zwar beibehielt, aber Gott entschieden unterordnete oder in seinem Wesen
als seine Eigenschaften untergehen liess»®. Man hat aber auch umgekehrt
vermutet, dass sich «eine primitive Denkweise die abstrakten Begriffe nicht
ohne eine konkrete Grundlage oder einen Trédger und somit nicht ohne Indi-
vidualisierung und Personifizierung vorstellen» konnte, so dass «verschiede-
ne Aspekte der Gottheit, die die Fiille und den Reichtum des gottlichen We-
sens darstellen, als selbststdndige Grossen veranschaulicht und von der Gott-
heit mehr oder weniger abgetrennt als eigene Wesenheiten, ja sogar als be-
sondere Gottheiten aufgefasst»> wurden®. Unabhingig von dieser
unterschiedlichen Bewertung des Phinomens wird man sagen konnen, dass
alle fiir den anvisierten Sachverhalt einschlidgigen Personifikationen eine po-
lytheistische Latenz aufweisen. Von daher war eine drastische Personifizie-
rung von miotig ohne Gefidhrdung des monotheistischen Bekenntnisses nicht
moglich. Entsprechend ist auch die personhafte Darstellung anderer Grossen
wie z.B. der Siinde™, des Todes™, des Geistes™ u.a. im NT nur vorsichtig
durchgefiihrt. Die deutliche Personifizierung des Gesetzes als Padagoge ist
demgegeniiber insofern unbedenklich, als hier durch den Kontext (von den
Engeln gegeben, 3,19) ein polytheistisches Missverstindnis ausgeschlossen
ist.

Trotz der zuriickhaltenden Darstellungsweise sind m.E. auch die paulini-
schen Ausfithrungen im Kontext des mit der Ablosung der Sophia durch die
Pistis sich vollziehenden Metaphernkonflikts zu verstehen. Denn auch in Gal
3,23 hat die miotigc Offenbarungscharakter (aroxoAvdbijvor) und versetzt — zu-
gleich Weg und Ziel — in die Nihe Gottes. Dass sie personhaft dargestellt ist,
entspricht dem Personsein Gottes und des Menschen, so dass man sagen
kann: Die Begegnung mit der niotig begriindet ein personales Verhiltnis zu
der unmittelbaren Nihe Gottes. Die spezifische paulinische Spitze liegt dabei
in der Abgrenzung der niotig gegeniiber dem Pidagogen vopoc. Dadurch dass
die in der miotic erlangbare Unmittelbarkeit zu Gott in Opposition zum Ge-
setz gestellt wird, das zwischen Gott und den Menschen Distanz und Ferne

% W. Bousset / H. Gressmann, Die Religion des Judentums im spithellenistischen Zeit-
alter (HNT 21), 4.Aufl., Tibingen 1966, 343.

8 Hypostasen (H. Ringgren), RGG 3.Aufl., Bd. I, Tiibingen 1959, 504.

8 Rom 5,12.21; Rém 6 (passim); Roém 7 (passim); vgl. hierzu G. Réhser, Metaphorik
und Personifikation der Siinde. Antike Siindenvorstellungen und paulinische Hamartia
(WUNT 11/25), Tiibingen 1987.

* Rom 5,14.17; 6,9; 1 Kor 15,55.

% Rom 8,26; I Kor 2,10f.13; 3,16; Gal 5,17f.; I Tim 4,1; Hebr 3,7; 9.8; 10,5; Jak 4,5; I Joh
4,1; Apk 14,13;22,17; vgl. daneben auch die personhafte Darstellung der Schrift (Rom 9,17;
Gal 3,8.22), der Gerechtigkeit (Rom 6,18; 10,6), der Gnade (R6m 5,21) und des Gehorsams
(R6m 6,16).



34 Axel von Dobbeler

schafft, wird der zugrundeliegende Metaphernkonflikt noch entscheidend ra-
dikalisiert.

6. Auswertung

Vor dem Hintergrund der Konkurrenz jiidischer und christlicher Mission
hatte diese Konzeption eminente Konsequenzen: das von der jiidischen Mis-
sion propagierte Gesetz, dessen umfassende Ubernahme erst die vollgiiltige
Zugehorigkeit zur jidischen Gemeinde sicherte, stellte fiir die Gottesfiirchti-
gen eine immense Hiirde dar, und die Forderung der vollen Ubernahme des
ganzen Gesetzes bedeutete, dass sie immer zu einem gewissen Teil Aussen-
stehende blieben. Dieses Gesetz stellte sich nun in der paulinischen Diktion
als in die Gottesferne fiihrend dar, wihrend die von Paulus verkiindete niotig
die unmittelbare Ndhe Gottes verhiess. Dadurch wurde der Zuriickhaltung
der Gottesfiirchtigen gegeniiber einer vollstindigen Konversion zum Juden-
tum ein zusitzliches Argument geliefert. Den Vorteil, den die paulinische ge-
geniiber der jiidischen Mission dadurch hatte, war umso bedeutender, als sich
die paulinische Verkiindigung ja innerhalb des Judentums verstand und ab-
spielte und so als eine neue Variante jiidischer Mission begriffen werden
konnte, also nicht als Konkurrenz von aussen, sondern als eine innerjiidische
Opposition gegen die orthodoxe Form der Mission verstanden wurde. Die
missionsstrategische Bedeutung des skizzierten Metaphernkonflikts bestand
mithin darin, dass sich jetzt fiir alle ein Zugang zur jiidischen Tradition eroff-
nete, der nicht mehr an die Ubernahme des Gesetzes gebunden war und den-
noch eine vollgiiltige Zugehorigkeit und Teilhabe an den Israel gegebenen
Zusagen und Verheissungen Gottes verlieh.

Dreh- und Angelpunkt dieser Konzeption ist die zentrale Stellung der
miotig, die in Gal 3,23-25 als eine von Gott her auf den Menschen zukommen-
de Grosse fiir die neue Heilssetzung Gottes selbst steht. In der niotic erdffnet
Gott fiir alle die Moglichkeit des Zugangs zu seiner heilschaffenden Nihe.
Glaube ist hier also verstanden als die in die Unmittelbarkeit zu Gott verset-
zende Grosse, die Teilhabe an den Heilsgiitern verleiht. Partizipation an Got-
tes Nihe bedeutet dabei immer zugleich Teilgabe (im Sinne der von Gott fiir
alle eroffneten Moglichkeit) und Teilnahme (im Sinne des Gldubigwerdens,
des Ergreifens der niotig).

Der absolute Gebrauch von nioticin Gal 3,23-25, d.h. der Verzicht auf die
Benennung eines Glaubensinhalts hat dabei — wie wir sahen — die missions-
strategisch sinnvolle, ja geschickte Ubernahme und Modifizierung des Meta-
phernfelds der Familie zum Hintergrund, galt die jetzt an die Stelle der So-
phia riickende Pistis doch allgemein als das den Sozialverband einer Grossta-
milie / eines Hauses (oixoc) konstituierende und stabilisierende Element, das
im Sinne einer wechselseitigen Loyalitédt und Solidaritdt auch Aussenstehen-



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 35

den die Zugehorigkeit zu einer Grossfamilie / zu einem Haus erméglichte und
zugleich das Kennzeichen dieser Zugehorigkeit war”'. Stellt man zudem in
Rechnung, dass die Sozialform des Oikos «die elementare Sozial- und Wirt-
schaftsform»** der hellenistischen Gesellschaft schlechthin darstellte und mit-
hin auch prédgend auf die Sozialgestalt des frithen Christentums (Hausge-
meinden)” wirkte, so lisst sich ermessen, welche missionsstrategische Bedeu-
tung die modifizierende Ubernahme des Metaphernfelds der Familie mit der
zentralen Stellung, die jetzt der Pistis darin zukam, haben konnte. Als «Per-
son der Unmittelbarkeit zum Vater» im Metaphernfeld einerseits und als das
die Binnenstruktur des Oikos konstituierende Element der Loyalitdt und So-
lidaritdt der «Hausgenossen» andererseits verhiess miotic Verbundenheit in
vertikaler wie horizontaler Richtung, Teilhabe an Gott und Teilhabe an der
Gemeinde, und zwar in einem Masse, das soziale Identitit nach aussen und
nach innen Integration verschiednener Herkunft versprach. Damit hatte die
christliche Mission in einer Zeit, die durch soziale, religiose und kulturelle
Desintegration breiter Gesellschaftsschichten geprédgt war, eine kaum zu
tiberbietende Attraktivitit.

Axel von Dobbeler, Bonn

' Vgl. Anm. 56

% D. Lithrmann, Neutestamentliche Haustafeln und antike Okonomie, NTS 27 (1981),
87; vgl. J.H. Elliot, A Home for the Homeless. A Social Exegesis of 1 Peter. Its Situation
and Strategy, Philadelphia 1981, 174-179; E.A. Judge, The Household Community: Oiko-
nomia, in: ders., The Social Pattern of Christian Groups in the First Century, London 1960,
30-39.

% Zur Bedeutung der Hausgemeinden gerade fiir die Mission vgl. Elliot, Home, 188f;
H.-J. Klauck, Hausgemeinde und Hauskirche im frithen Christentum (SBS 103), Stuttgart
1981, 59; W. Vogler, Die Bedeutung der urchristlichen Hausgemeinden fiir die Ausbreitung
des Evangeliums, ThLZ 107 (1982) 785-794.



	Metaphernkonflikt und Missionsstrategie : Beobachtungen zur personifizierenden Rede vom Glauben in Gal 3, 23-25

