
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 54 (1998)

Heft: 1

Artikel: Metaphernkonflikt und Missionsstrategie : Beobachtungen zur
personifizierenden Rede vom Glauben in Gal 3, 23-25

Autor: Dobbeler, Axel von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Metaphernkonflikt und Missionsstrategie
Beobachtungen zur personifizierenden Rede vom Glauben in

Gal 323-251

«Wir sollen als Theologen von Gott reden. Wir sind aber Menschen und
können als solche nicht von Gott reden. Wir sollen beides, unser Sollen und
Nicht-Können, wissen und eben damit Gott die Ehre geben»2. Mit diesen Sätzen

beschrieb Karl Barth die Bedrängnis, in der sich alles theologische Reden
abspielt. Im Hintergrund dieser Aussage steht das Bewusstsein um die Grenzen

menschlicher Sprache. Ist die Struktur menschlicher Sprache überhaupt
im Verhältnis zum Seienden grundsätzlich metaphorisch, so gilt dies in besonderem

Masse für die religiöse Sprache, die Sprache des Glaubens3. Wir können

von Gott nur in menschlichen Begriffen und Bildern, d.h. in Analogie
reden.

Dieser Tatbestand darf jedoch nicht einseitig negativ im Sinne des Mangels

adäquater Begrifflichkeit und menschlichen Unvermögens beurteilt werden.

Der metaphorische Charakter religiöser Sprache ist nicht in erster Linie
Kennzeichen ihrer Hilflosigkeit, sondern vielmehr Ausdruck schöpferischen
Tuns, demiurgischer Kraft4. Indem metaphorische Rede Wörter anders als

üblich verwendet und damit Korrespondenzen zwischen Bedeutungen stiftet,
die einander üblicherweise fremd sind, findet über die semantische Neuerung
hinaus eine «Neubeschreibung der Existenz» statt5, eröffnet sich der Raum
für eine neue Vision von Wirklichkeit6. Metaphernbildung ist von daher als

ein Prozess der «Seinssteigerung» zu verstehen7.

In der religiösen Sprache eignet dem Akt der Übertragung eine noch
umfassendere Dimension: Hier wird nicht allein Greifbares begreifbar8, viel-

1 Bisher unveröffentlichter, neu bearbeiteter Abschnitt meiner Dissertation: Glaube als

Teilhabe. Historische und semantische Grundlagen der paulinischen Theologie und Ekkle-
siologie des Glaubens, Diss.masch., Heidelberg 1984.

2 K. Barth, Das Wort als Aufgabe der Theologie, in: J. Moltmann (Hg.), Anfänge der
dialektischen Theologie I, München 1962, 199.

3 Vgl. E. Jüngel, Metaphorische Wahrheit. Erwägungen zur theologischen Relevanz der
Metapher als Beitrag zur Hermeneutik einer narrativen Theologie, in: P. Ricoeur / E. Jüngel,

Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache (EvTh Sonderheft), München 1974,
120f.

4 «Demiurgische Werkzeuge» nennt H. Weinrich, Semantik der kühnen Metapher,
DVfLG 37 (1963) 340, die Metaphern.

5 P. Ricoeur, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, in: P.

Ricoeur / E. Jüngel, Metapher, 45.
6 P. Ricoeur, Stellung, 51.
7 Vgl. Jüngels Satz: «Wahr zu sein ist mehr als zu sein», Wahrheit, 121.
8 Vgl. Jüngel, Wahrheit, 120: «In der Sprache wird das Wahrgenommene als wahr

genommen».



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 15

mehr gewinnt hier das Unfassliche durch das Wort Wirklichkeit9. Insofern ist
metaphorisches Reden für Theologie und Glauben nicht nur unerlässlich,
sondern die Überzeugungskraft religiöser Aussagen und ihre Vermittelbar-
keit hängen entscheidend davon ab, ob gute oder schlechte Metaphern
gewählt werden, ob und in welchem Umfang Wirklichkeit neu erschlossen, die
eigene Existenz neu definiert werden kann. Neben dieser qualitativen
Voraussetzung steht die quantitative der Konsumerabilität. Eine Metapher kann
für einen Einzelnen noch so treffend sein, ihre schöpferische Kraft bleibt
gering, wenn sie nicht von möglichst vielen anderen in ähnlicher Weise verstanden

wird. Das bedeutet aber: Metaphern haben ihre Zeit, ihre Wirkkraft ist
der Geschichtlichkeit unterworfen. Gemeinsam gekannte und anerkannte
sprachliche, soziale, kulturelle und religiöse Strukturen bilden das notwendige

Korrelat zur seinssteigernden Macht von Metaphern. Ändern sich diese

Voraussetzungen, dann ändert sich zugleich die Wirkkraft der Metaphern.
Demnach hängt die Evidenz religiöser Sprache nicht allein von der rechten

Wahl der Metapher, sondern entscheidend auch davon ab, ob sich religiöse
Rede dem geschichtlichen Prozess des fortwährenden Metaphernkonflikts

stellt oder nicht.
Die Missionserfolge des frühen Christentums sind nicht zuletzt das Resultat

eines solchen Metaphernkonflikts. Zu dem Grundbestand der Judentum
und Christentum verbindenden Metapheragemeinschaft1" treten im Zuge der
Wirkungsgeschichte Jesu neue Übertragungen in Konkurrenz, die in Verbindung

mit dem Traditionellen ein Mehr an Evidenzerfahrung ermöglichten.
Am Beispiel der personifizierenden Rede vom Glauben in Gal 3,23-25 lässt

sich sehr schön zeigen, wie man sich einen solchen Metaphernkonflikt in
Grundzügen vorzustellen hat und welche missionsstrategische Bedeutung
damit verbunden war. Bekanntlich spricht Paulus in Gal 3 im Zusammenhang
der Diskussion um die Funktion und Bedeutung des Gesetzes in parallelen
Formulierungen vom Kommen der Pistis und vom Kommen Christi (V. 19.23),
um den Gültigkeitsbereich des Nomos einzugrenzen. In der Forschung ist
man dem absoluten Gebrauch von 7ttcmç in Gal 3,23.25 weithin mit einem
gewissen Unbehagen begegnet. Zwar wurde durchgängig die Besonderheit dieser

absoluten Rede vom Glauben angemerkt, aber nur sehr selten ist dies
wirklich ausgewertet worden im Blick auf die Frage, welche Bedeutung diese

9 In diese Richtung deutet auch M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der
Metapher, dargelegt an Am. 1,2, ThZ 23 (1967) 1-25. Sein Diktum: «Ist das Wort ein Mittel,
womit sich der Mensch die ausserhalb seiner vorhandene Wirklichkeit erobert, so schafft
der Mensch in der Metapher aus dem Wort die Wirklichkeit seines Innersten»(S.4) ist m.E.
aber zu einseitig, weil es zu sehr auf den emotionalen Charakter der Metapher festgelegt
ist. Es geht nicht nur um das Innerste des Menschen, sondern um das Gesamt des Unwirklichen,

das im Wort Wirklichkeit gewinnt.
10 Vgl. hierzu K. Berger, Exegese des Neuen Testaments, Heidelberg 1977, 90.



16 Axel von Dobbeler

Form der Personifikation von jiioxrç für das gesamte paulinische
Glaubensverständnis hat.

Hier ist vor allem H. Binder zu nennen, der diese Stelle zum zentralen
Ausgangspunkt für seine Studie über den paulinischen Glaubensbegriff
gemacht hat11. So verdienstvoll es war, gegenüber der anthropozentrischen
Interpretation Bultmanns den Charakter der paulinischen 7ricmç als einer
«transsubjektiven göttlichen Geschehenswirklichkeit» zu betonen12, so
erliegt Binder doch der Gefahr, alle paulinischen Aussagen über den Glauben
über diesen einen Leisten zu schlagen. Zudem bleibt bei ihm das Phänomen
der Personifizierung selbst im Dunkeln, wenn er das «Kommen der pistis» als
das Kommen einer neuen Epoche deutet13. Ob man aufgrund von Gal 3,23.25

von der «Objektivität» der tuotiç, ihrem An-sich-Sein14 sprechen kann, ist
m.E. zweifelhaft. Auch andere Lösungsversuche bleiben zumeist recht
unkonkret. So sieht z.B. W. Mundle in Gal 3,23 das Kommen des Christentums
ausgedrückt15, H. Lietzmann die objektive Heilsbedeutung der subjektiven
7ÛcjTiçlfi, F. Neugebauer das eschatologische Heilsereignis17, H. Schlier und A.
Oepke das Mittel (Prinzip) des Heils, das in Christus seinen Grund hat18, P.

Stuhlmacher die Wirklichkeit der Glaubenspredigt19, F. Mussner den Beginn
der Zeit des Glaubens2"; D. Ltihrmann schliesslich umgeht die Tatsache der
personifizierenden Redeweise, indem er im Hinblick auf Gal 3,23 schreibt:
«Wo Paulus in Gal 3 pistis absolut gebraucht, ist durch den Kontext sowohl
das Objekt als auch der Bezug auf den Glauben der Galater deutlich»21.

Alle diese Aussagen gehen nicht wesentlich über das hinaus, was sich auch

von anderen Stellen her für das paulinische Glaubensverständnis ergibt, und
tragen damit der metaphorischen Redeweise in Gal 3,23-25 nicht genügend
Rechnung. Im Unterschied dazu soll im folgenden die Frage im Mittelpunkt

11 H. Binder, Der Glaube bei Paulus, Berlin 1968.
12 Glaube, 77-82; zur Auseinandersetzung mit Bultmann: 83-108.
13 Glaube, 39f.
14 Glaube, 53.
15 W. Mundle, Der Glaubensbegriff des Paulus. Eine Untersuchung zur Dogmengeschichte

des ältesten Christentums, Leipzig 1932, Neudruck Darmstadt 1977, 93, vgl. 42.
16 H. Lietzmann, An die Galater (HNT 10), 3.Aufl., Tübingen 1933,23; ähnlich auch F.

Sieffert, Der Brief an die Galater (KEK VII), Göttingen 1899, 222.
17 F. Neugebauer, In Christus. Eine Untersuchung zum paulinischen Glaubensverständnis,

Göttingen 1961,164.
18 H. Schlier, Der Brief an die Galater (KEK VII), 14. Aull., Göttingen 1977, 167; A.

Oepke, Der Brief des Paulus an die Galater (ThHK 9), 3. Aull, bearbeitet von J. Rohde,
Berlin 1973, 120; ähnlich auch O. Kuss, Der Römerbrief I-III, Regensburg 1957-1978, 136.

19 P. Stuhlmacher, Gerechtigkeit Gottes bei Paulus (FRLANT 87), 2.Aufl., Göttingen
1966, 81-83.

20 F. Mussner, Der Galaterbrief (HThK IX), 4.Aufl., Freiburg / Basel / Wien 1981,257f.;
so auch W. Egger, Galaterbrief, Philipperbrief, Philemonbrief (NEB.NT 9/11/15), Würzburg

1985, 28.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 17

stehen, in welcher Weise die personhafte Darstellung der Tiicmc das Gesamtbild

des paulinischen Glaubensverständnisses zu erweitern oder zu modifizieren

vermag, inwiefern hier traditionelle Bildfelder22 mit neuen Metaphern
verknüpft werden, in welchem Ausmass sich von daher die Wirklichkeit der
Beziehung zwischen Gott und den Menschen neu darstellt und welche
missionsstrategische Bedeutung dies für das frühe Christentum haben konnte.

Dabei bieten sich verschiedene methodische Vorgehensweisen an:
1. die stilkritische, die nach der rhetorischen Funktion der fictio personae

fragt,
2. die Frage nach dem semantischen Gehalt der Personifikation innerhalb

des spezifischen Kontextes,
3. die religionsgeschichtliche Fragestellung, die die Personifikationen von

7tiatiç im Umfeld der paulinischen Briefe in Rechnung stellt,
4. die Frage nach den traditionsgeschichtlichen Voraussetzungen der pauli¬

nischen Metaphorik und schliesslich
5. die phänomenologische Vorgehensweise, die nach den allgemeinen Gründen

für die Personifizierung unpersönlicher Grössen fragt.
Diese unterschiedlichen methodischen Zugangsweisen haben fraglos je

ihr eigenes Recht und erhellen je eigene Bereiche des Phänomens der personhaften

Rede vom Glauben. Um ein möglichst umfassendes Bild zu gewinnen,
sollen sie nebeneinander zur Geltung kommen, weniger im Sinne einer
stufenweisen Abfolge als vielmehr in der Hoffnung, dass durch die Beleuchtung
von verschiedenen Seiten die in Frage stehende paulinische Konzeption einer
personhaften 7iionç klarer hervortritt.

1. Die rhetorische Figur der fictio personae

Nach der Klassifikation der traditionellen Rhetorik gehört die fictio
personae oder Prosopopoiie zu den Tropen, die als Elemente des ornatus die
Schönheit der sprachlichen Äusserung bezwecken und damit zum Luxus der
Rede zu rechnen sind23. Die Wendung des semantischen Zeichenpfeils vom
üblichen zu einem neuen Wortinhalt ist das Hauptmerkmal der Tropen, ihre

21 D. Lührmann, Glaube im frühen Christentum, Gütersloh 1976, 58; vgl. ders.. Der
Brief an die Galater (ZBK NT 7), Zürich 1978, 65; ähnlich auch R.N. Longenecker, Gala-
tians, Word Biblical Commentary 41, Dallas 1990,145. U. Börse Der Brief an die Galater
(RNT), Regensburg 1984,137f., sieht zwar Gesetz und Glaube nach Art personaler Mächte
dargestellt, schenkt aber dem absoluten Gebrauch von nianq weiter keine Beachtung,
sondern versteht ihn als erwartete Antwort auf das Kommen des Christus.

22 Zum Begriff des «Bildfeldes» vgl. H. Weinrich, Sprache in Texten, Stuttgart 1976,
276-290.325L; zur Kritik am Begriff des Bildes vgl. G. Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol,
Göttingen 1982, 22ff.

23 Vgl. H. Lausberg, Elemente der literarischen Rhetorik, 4.Aufl., München 1971,
§ 162ff.



18 Axe! von Dobbeler

Hauptaufgabe von daher die Verfremdung24. Die Gruppe der Tropen wird in
Wort- und Gedankentropen, diese jeweils wieder in Grenzverschiebungsund

Sprungtropen unterteilt. Als Realisierungs-Variante der Allegorie
gehört die fictio personae zu den gedanklichen Sprungtropen25. Unter fictio per-
sonae wird «die Einführung nichtpersonhafter Dinge als sprechender sowie
zu sonstigem personhaftem Verhalten befähigter Personen» verstanden26. Ihr
nahe verwandt ist die versinnlichende Metapher, deren Ziel es ist, der genuinen

Dunkelheit der Metapher entgegenzuwirken und sie dem Empfinden
durch sinnliche Vergegenwärtigung zugänglich zu machen. Ihre eindringlichste

Form ist die verpersönlichende Metapher27. Insofern die Prosopopoiie als
ein die Rede schmückendes Element auf das Empfinden der Hörer zielt,
gehört sie zu den schwerpunktmässig affektischen Figuren26.

Eine Sonderform der fictio personae ist die Personifizierung von Begriffen,

die untereinander in ein Familienverhältnis gesetzt werden29. Hier dient
zumeist das Verhältnis Eltern-Kinder zur Versinnlichung des
Ursache-Wirkung-Zusammenhangs zwischen verschiedenen Phänomenen. Leitend ist die
Frage nach dem Woher, dem Ur-Grund bestimmter Verhaltensweisen u.ä. So
heisst es z.B. bei Sophokles: ij yvwgri Kcuctöv gfitrip (Phil 1360) oder bei Aes-
chylos: neiGap^ia yap ècn Trjç eÙ7tpa^iaç pfimp (Sept. 224)30.

Die rhetorische Funktion der Prosopopoiie erschöpft sich von daher nicht
in ihrem Schmuck-Charakter. Indem sie auf die Emotionen der Hörer zielt
und abstrakte Zusammenhänge dem Empfinden durch Versinnlichung
zugänglich macht, dient sie vielmehr als mimetisches Hilfsmittel der persuasio
als dem Ziel der Rede31.

Ergebnis
Beurteilen wir den Kontext unserer Stelle aus dem Gal nach den Kriterien

der literarischen Rhetorik, so ergibt sich folgendes:
Der Abschnitt Gal 3,15 - 4,7 ist durch eine Häufung von Sprungtropen

gekennzeichnet. Schon der einleitende Satz: «ÄSek<j)ol, Kara äv0pco7tov Xéya»
(V. 15a) qualifiziert die folgenden Verse deutlich als metaphorische Rede32.

Inhaltlich geht es um das Verhältnis der Grössen Gott, Verheissung, Erfüllung,

Gesetz, Sünde, Glaube, Christus, Mensch untereinander. Diese Verhält-

24 Lausberg, Elemente, § 174ff.
25 Lausberg, Elemente, § 425.
26 H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik. 2.Auil., München 1973, § 826.
27 Lausberg Handbuch, § 559c.
28 Lausberg, Handbuch, § 808.
2'' Lausberg, Handbuch, § 829.
30 Weitere Beispiele bei Lausberg, Handbuch, § 829.
31

Vgl. Lausberg, Handbuch, § 1162ff.
32 Vgl. Longenecker, Galatians, 127: «in context it connotes taking an example from

everyday human life and suggests an ad hominem use of that example».



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 19

nisbestimmung geschieht durchweg metaphorisch. Es lässt sich jedoch von
vornherein kein umfassendes, einheitliches Bildfeld (im Sinne eines Gleichnisses

oder einer in sich geschlossenen Allegorie) erkennen. Vielmehr ist der
Text durch die Kombination unterschiedlicher Sprungtropen mit verschiedenem

Bildgehalt gekennzeichnet. Darunter ist die personifizierende Rede vom
Kommen des Glaubens der undeutlichste Tropus. Von einer fictio personae
im rhetorischen Sinne kann man hier nur insoweit sprechen, als 7ucttiç absolut
gebraucht ist und kommen in gewissem Sinne ein personhaftes Verhalten
signalisiert33.

So kann zwar der gesamte Abschnitt aufgrund der Vielzahl affektischer
Figuren als eine die Emotionen der Hörer ansprechende Einheit und damit
im Verhältnis zum gesamten Argumentationsgang des Gal als ausführliches
argumentum ad hominem bestimmt werden34, die Wirkung der Personifizierung

des Glaubens selbst als mimetisches Hilfsmittel im Dienst der persuasio
wird jedoch nur gering eingeschätzt werden können. Eher ist hier sogar im
Verhältnis zu den anderen Sprungtropen eine gewisse Zurückhaltung des

Autors spürbar, die die personhafte Zeichnung des Glaubens nur in Umrissen
entstehen lässt.

2. Der semantische Gehalt der Personifizierung innerhalb des Kontextes

Im Hinblick auf die Behandlung von Metaphern hat Meir Weiss vom
Standpunkt der Semantik aus den modernen Bibelwissenschaften, vor allem
der gattungsgeschichtlichen Exegese eine «ontische Reduktionstendenz»
vorgeworfen, die er sieht in dem «Versuch, ein Seiendes in seinem faktischen
So-Sein, in seiner uns vorliegenden Form nicht als in sich selber ruhend zu
verstehen, sondern aus einem anderen - vorhandenen oder auch nur vermuteten,

rekonstruierten - Seienden zu erklären»35. Weiss fordert von daher,
«dass neben der Kategorie der Kontinuität die der Diskontinuität berücksichtigt

werden muss, so dass neben der Auffindung des Traditionsgutes die
Interpretation des Stellenwertes im jeweiligen Kontext zu treten hat»36, und
schliesst sich E. Bettis Forderung nach einem «Kanon der hermeneutischen
Autonomie des Objekts» an37.

33 Darauf deutet vor allem die Tatsache, dass parallel vom Kommen des Christus die
Rede ist (V.19).

34 Zum argumentum ad hominem vgl. Lausberg, Handbuch, § 1244 homo III B; § 1246

hominem; § 376 (argumentum a persona).
35 Methodologisches, 1.
36 Methodologisches, 2; zur Aufgabe einer synchronischen Metaphorik vgl. auch Wein-

rich, Sprache, 282f.
,7 Methodologisches, 10; E. Betti, Die Hermeneutik als allgemeine Methode der

Geisteswissenschaften, Tübingen 1963,14f.



20 Axel von Dobbeler

Der Versuch, Metaphern von ihrem je spezifischen Kontext her zu verstehen,

hat einiges für sich. Denn ein solches Vorgehen nötigt dazu, eine
Texteinheit in der uns vorliegenden Form als vom Autor sinnvoll gestaltet zu
begreifen, ohne sie sogleich an einer idealtypischen Form zu messen. Damit
wird die Möglichkeit eröffnet, unlogische oder disharmonische Passagen des

Textes, Spannungen und Brüche als sinnvoll innerhalb der Logik des gedeuteten

Objekts zu verstehen38 und von daher den semantischen Gehalt der
verwendeten Metaphern genauer bestimmen zu können. Freilich bleibt dabei ein
möglicher Metaphernkonflikt, der sich ja erst vom Blickwinkel des Histori-
kers aus erkennen lässt, im Dunkeln, wie auch ein Teil des Assoziationskomplexes,

der sich für zeitgenössische Hörer von der ihnen gemeinsamen sprachlichen,

kulturellen, sozialen und religiösen Tradition her ergab. Die von
Weiss vorgeschlagene Methode wird von daher nicht exklusiv angewendet
werden dürfen, ihre Ergebnisse können jedoch als Mosaiksteine innerhalb
eines Gesamtbildes durchaus hilfreich sein.

Fragt man nach dem Stellenwert der personifizierenden Rede vom Glauben

innerhalb des weiteren Kontextes (3,15 - 4,7), so legt es sich nahe,
zunächst die übrigen Sprungtropen des Textes näher zu betrachten und nach
einem sie verbindenden Gedanken zu suchen.

Die Metaphern für die oben genannten Grössen, deren Verhältnis zueinander

das Thema des Abschnitts bildet, entstammen zum Grossteil dem
Bereich des engsten Familienkreises, der sehr häufig metaphernspendend war,
weil die Familie als Erfahrungsbereich eigentlich bei jedem Hörer vorausgesetzt

werden konnte39. So werden Gott als Vater (4,6), seine Verheissung als

Testament (3,15.17), deren Erfüllung als Erbschaft (3,18), die Menschen als

Söhne (3,26; 4,6.7) und Erben (3,29; 4,1.7) bezeichnet. Auch die Qualifizierung

des Gesetzes als Pädagoge40 (3,24.25) entstammt dem Bezugsfeld der
Familie, denn 7iat5aycoYÔç meint nicht einen Erzieher, sondern den mit der
Beaufsichtigung eines Kindes beauftragten Haussklaven41.

In das Bildfeld der Familie scheint durch die Verben onyKÀeleiv (3,22.23)
und ppoupetv (3,23) ein zweites, nämlich das der Gefängnishaft, eingetragen
zu sein. Geht man davon aus, dass cruyrAeietv Fachausdruck für «verhaften»

3S Vgl. Bergers Forderung nach der Vorordnung der Kohärenz, Exegese, 27-32.
39 Vgl. Berger, Exegese, 90.
40 Vgl. D.J. Lull, «The Law was our Pedagogue»: A Study in Galatians 3.19-25, JBL 105

(1986) 481-498; N. H. Young, Paidagogos: the Social Setting of a Pauline Metaphor, NT
XXIX (1987), 150 -176; T.D. Gordon, A Note on FIAIAArarOX in Galatians 3.24-25, NTS
35 (1989) 150-154.

41 Vgl. Oepke, Galater, 1211".; Mussner, Galaterbrief, 257; Longenecker, Galatians, 146-

148, mit Belegen aus der griechischen, jüdisch-hellenistischen und rabbinischen Literatur,
kommt zu dem Schluss: «The TOiöayctryög, though usually a slave, was an important figure
in ancient patrician households, being charged with the supervision and conduct of one or
more sons in the familiy», 148.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 21

oder «in Haft nehmen» ist42 und ppoupetv die Tätigkeit von Gefängniswärtern
meint, dann bleibt immer noch fraglich, ob Paulus an eine Schutzhaft oder an
eine Haft zur Verhinderung der Flucht denkt43. Beides stellt sich quer zum
Bildfeld der Familie. Von daher versuchen einige Kommentatoren, die an-
stössigen Bedeutungsinhalte zu umgehen, indem sie eine besondere Beziehung

auf das Einschliessen im Gefängnis abstreiten und vom «Einschlies-
sungsakt im Urteil der Schrift»44 und von einem «Verhaftetsein an das
Gesetz»45 sprechen. Damit wird diesen beiden Metaphern aber jede semantische

Innovationspotenz genommen, da sie im Sinne der alten Metaphorik als
übersetzbare Bilder gelten. Demgegenüber gilt es vielmehr zu fragen, ob die beiden

Verben in unserem Abschnitt nicht doch in das vorherrschende Bildfeld
der Familie eingegliedert werden können. Dies erscheint in der Tat möglich,
vor allem was qpoupetv betrifft. Neben der genannten Bedeutung kann ppon-
peTv auch mit «behüten», «bewahren», «beschützen» übersetzt werden46. In
dieser Bedeutung entspricht qpoupelv genau dem Tätigkeitsbereich des mit
der Kinderbeaufsichtigung betrauten Haussklaven (7tatSaycoyôç)47.

Für anyK^eieiv wird man etwas weiter ausholen müssen: V.22 gibt den
Grund dafür an, dass das Gesetz die Funktion des îiaiSaycûyôç (V.24f.) hatte
und nicht die als theoretische Möglichkeit in V.21 genannte: Die Schrift hat
alles unter die Sünde zusammengeschlossen. Dem iinà àgapttav (V.22)
entspricht in V.23 das rmo vôpon, jedoch drückt ersteres die Ursache, letzteres die

Wirkung aus. Aus der Sicht des Pädagogen gibt es nur einen einzigen Grund
für seine Pflicht der Kinderbetreuung, nämlich deren Unmündigkeit. Das Zu-

42 So Oepke, Galater, 119; in diesem Sinne auch Lietzmann, Galater, 23, und Sieffert,
Galater, 221.

43 Für Schutzhaft: Oepke, Galater, 120; für Haft zur Fluchtverhinderung: Sieffert,
Galater, 223.

44 Schlier, Galater, 164; vgl. Mussner, Galaterbrief, 252f.; aber auch Th. Zahn, Der Brief
des Paulus an die Galater (KNT 9), Leipzig 1905, 181.

45 Schlier, Galater, 166.
4,1 Vgl. H.G. Liddell / R. Scott, A Greek-English Lexicon, 9. Aufl., 1940, Neudruck

Oxford 1968, und W. Bauer, Griechisch-Deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments und der übrigen christlichen Literatur, 5. Aufl., Berlin 1971.

47 Mussner, Galaterbrief, 257; Gordon, Note, 154; J.J. Meuzelaar legt der Aussage in
Gal 3,22-25 ein hebräisches Wortspiel zugrunde: Das Gesetz ist nach BerR 1,1 mit Hinweis
auf Num 11,12 ein jON (Pädagoge, Pfleger von Kindern). «Wenn der Glaube (iTilOX...)
gekommen ist, sind wir nicht mehr unter dem jOX, weil das Ziel seiner Aufgabe in der
erreicht ist» (Der Leib des Messias. Eine exegetische Studie über den Gedanken vom Leib
Christi in den Paulusbriefen, Assen 1979, 82). Ob man hier ein von Paulus bewusst als
rhetorisches Mittel eingesetztes Wortspiel annehmen darf, ist m.E. höchst fragwürdig, zumal
sich die Pointe nur im Hebräischen ergibt. Auch die Rezipienten des Gal werden dies nicht
ohne weiteres assoziiert haben, da jiaiôaycoyôç auch im Hebräischen als Lehnwort bekannt
war (Hins). Zuzustimmen ist allerdings Meuzelaars Folgerung, dass es hier nicht in erster
Linie um eine Abwertung der Gebote geht, sondern um die Unmündigkeit der unter dem
Gesetz Lebenden (ebd.).



22 Axel von Dobbeler

sammengeschlossenwerden unter die Sünde ist von daher als gemeinsames
Eingeschlossenwerden in den Stand der Unmündigkeit zu verstehen48, das
den Zusammenschluss aller49 unter die Obhut eines Pädagogen bedingt. Der
leitende Gedanke ist dabei jeweils die Fixierung aller auf den einen
Unmündigkeitsstand und den einen Pädagogen. Dass Paulus für diesen Vorgang das

Verb onyK^eierv verwendet, leuchtet im Flinblick auf die Unterstellung unter
einen Pädagogen ein, da dieser gegenüber den ihm Anvertrauten Gewalt hat,
Herrschaft über sie ausübt. Im Hinblick auf den Zusammenschluss unter die
Sünde deutet GuyK^eleiv darauf, dass der Stand der Unmündigkeit kein
natürlicher ist, sondern dass Mündige gewaltsam in den Stand der Unmündigkeit

zurückversetzt werden (freilich selbstverschuldet, darauf weist ägapTra).
Den Menschen wird also in doppelter Weise Gewalt angetan, darauf weist der
zweifache Gebrauch des Verbs onyK^eierv. Diesem Gezwungensein in
doppelter Hinsicht entspricht dann auch die Qualifizierung des unmündigen
Erben als Sklave in 4,1 ff. Auch hier hat das Sklavesein einen zweifachen Grund:
zum einen die Herrschaft der Vormünder und Haushalter, zum anderen ist
auch hier das Zwanghafte des Unmündigkeitsstandes vorausgesetzt, was in
der Opposition SoùÀoç- KÛptoç 7uxvtcov (4,1 zum Ausdruck kommt. Man wird
also nicht von einer Verschiebung des Bildes reden müssen50.

Der entscheidende Gedanke ist jedoch nicht die Härte eines barbarischen
Pädagogen «mit struppigem Bart und Glatze», der mit Schlägen nicht spart51,

sondern die Rolle des Pädagogen als Zwischeninstanz zwischen dem Vater
und den Söhnen, die - da er nicht zum engsten Familienkreis gehört - die
Unmittelbarkeit und Nähe der familiären Beziehungen unterbricht. Dieser
Gedanke kommt auch in der These zum Ausdruck, dass das Gesetz nicht von
Gott, sondern von Mittelwesen (Engel) mit Hilfe eines Mittlers (Mose) gegeben

wurde (V.19). Der Pädagoge ist ein Fremder, der zwischen den engsten
Verwandten steht und damit ihre Beziehung zueinander entfremdet.

Dieser Zustand der Entfremdung hat mit dem Kommen der tuotiç bzw.
des Christus sein Ende gefunden52. So richtig es ist, dass Paulus hier einander

48 Vgl. Longenecker, Galatians, 148.
4" Die 1 .pers.pl. nimmt das xà nàvxa aus V.22 auf.
50 Vgl. die meisten Kommentare.
51 So Oepke, Galater, 120-22; ähnlich H.D. Betz, Galatians. A Commentary on Paul's

Letter to the Churches in Galatia, Philadelphia 1979, 177. Dagegen Longenecker, Galatians,

148: «The depiction of the ancient pedagogue as a grim and ugly character is, indeed, a

caricature, and must not be imported into Paul's analogy here»; Gordon versteht den

Pädagogen als «guardian», dessen Hauptaufgabe es war, die ihm anvertrauten Kinder zu
beschützen (Note, 154).

52 Insofern wird man nicht sagen können, dass das Gesetz für Paulus ein alternativer
Heilsweg bleibt (gegen E.P. Sanders, Paul, the Law, and the Jewish People, Philadelphia
1983, und H. Räisänen, Paul and the Law, Tübingen 1983); vgl. D.B. Garlington, The
Obedience of Faith. A Pauline Phrase in Historical Context, Tübingen 1991, 260f.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 23

ablösende Zeitabschnitte im Blick hat53, erschöpft sich darin doch noch nicht
das mit der personhaften Darstellung der tugtiç Gesagte. Schon in Gal 3,1-14
stellt Paulus die 7ugtiç dem vôpoç antithetisch gegenüber. Den entscheidenden

Unterschied zwischen den beiden Grössen bildet dort die Ambivalenz
des Gesetzes, das zu Fluch oder Segen führen kann, einerseits und die eindeutige

Ausrichtung des Glaubens auf Gerechtigkeit und Segen andererseits54.

Ergebnis
Dem Gegenüber von Gesetz und Glaube entspricht in unserem Abschnitt

der Wechsel von der Mittelbarkeit zur Unmittelbarkeit in der Beziehung
zwischen Gott und den Menschen. Markiert ist dieser Wechsel durch das Kommen

Christi und des Glaubens. Entsprechend der personhaften Darstellung
des Gesetzes als Pädagoge wird auch die in die Unmittelbarkeit zu Gott
versetzende Grösse tugtiç von Paulus personhaft gezeichnet. War das Gesetz
insofern eine inkludierende Gestalt, als alle unter ihm zusammengeschlossen
waren, so sind jetzt auch Christus und der Glaube als umfassende Grössen

vorgestellt. Der entscheidende Unterschied besteht aber darin, dass der
Pädagoge die ihm Anvertrauten in der Ferne des Vaters hielt, diejenigen, die in
Christus sind, aber durch den Glauben als Söhne in der unmittelbaren Nähe
Gottes stehen. Weil Gott als Vater Person ist, gewinnt auch der Bereich seiner
Nähe personhafte Züge. Von daher bilden das Pädagoge-Sein des Gesetzes
einerseits und die Identifizierung des kollektiven Singulars C7tép|ra mit Christus

(V.16) andererseits das Verstehensraster für die Personifizierung der
tugtiç in Gal 3,23.25. Seit Christus tritt anstelle des Gesetzes der Glaube von
Gott her auf die Menschen zu. Insofern ist sein Kommen im Offenbarungshandeln

Gottes (àrtOKaÀu^ûfjvai) begründet. Die Flörer kommen innerhalb
der metaphorischen Redeweise des Paulus als Kinder zum Zuge, d.h. als
solche, an denen etwas geschieht: Aufgrund ihrer - durch Sünde selbstverschuldeten

- Unmündigkeit tritt ihnen das Gesetz als Pädagoge entgegen, unter
dessen Obhut sie zusammengeschlossen bleiben bis zum Kommen Christi.
Seither tritt ihnen aufgrund ihrer - im Gläubigwerden erlangten - mündigen
Sohnschaft die iûotiç sozusagen als Person der Nähe des Vaters entgegen55.
Ein solches Verständnis konnte gestützt werden durch die Tatsache, dass

tûgtiç im paganen Bereich als das Element gesehen wurde, das den sozialen

53 Dass eiç in V.23 und V.24 temporal zu verstehen ist. zeigen eindeutig die Konjunktionen

itpö (V.23a) und ôxpiç (V.19).
34 Vgl. dazu A. von Dobbeler, Glaube als Teilhabe. Historische und semantische

Grundlagen der paulinischen Theologie und Ekklesiologie des Glaubens (WUNT 11/22),

Tübingen 1987,148ff.
55 In I Petr 1,5 ist wie in Gal 3,23 von einem (fponponaGar auf eine Offenbarung hin die

Rede, nur ist hier der Glaube und nicht das Gesetz der Bewahrer, und das Ziel ist die
endzeitliche Rettung.



24 Axel von Dobbeler

Verband der Grossfamilie (oikoç) konstituierte und stabilisierte; die Ttlcmc
band die Hausgenossen in enger Solidarität und Loyalität zusammen56.

Die Tatsache, dass neben der Personifizierung der 7uoitç vom Glauben
auch als menschlicher Reaktion auf die göttliche Offenbarung die Rede ist
(3,22), darf nicht dazu verleiten, diese beiden Bedeutungsinhalte vorschnell
zu harmonisieren. Die Verwendung verschiedener Bedeutungen ein und
desselben Wortes innerhalb eines Textes ist durchaus denkbar, nur sind dann die
verschiedenen Bedeutungen nicht als «auf einen Gedankenfaden gezogen»
zu verstehen, sondern «der Dichter gleicht dann einem, der mehrere Fäden
ineinanderflechtet, wobei trotz ihrer Verflechtung ein jeder von ihnen
abwechselnd bald sichtbar, bald hinter dem anderen verborgen zu sein scheint.
Wer eine Doppelsinnigkeit behauptet..., sage nicht, dies sei der gemeinte
Sinn, der andere gesellt sich nur nebenbei hinzu, sondern er wisse, dass nicht
von primär und sekundär die Rede sei. Die Melodie ist vieltönig, und alle
Töne sind von gleichem Wert»57.

Das Bild, das sich aufgrund der textimmanenten Analyse bisher ergeben
hat, muss nun noch nach zwei Richtungen hin erweitert werden: zum einen im
Blick auf die Frage nach Formen der Personifikation von 7ugtiç im
religionsgeschichtlichen Umfeld der Paulusbriefe; zum anderen ist zu prüfen, ob eventuell

gebräuchliche Personifikationen anderer Grössen - wie etwa der Weisheit

im Judentum - dem Apostel als Modell für die personifizierende Darstellung

der 7tioTiç gedient haben können und ob das von Paulus benutzte Bildfeld

der Familie traditionelle Verwendungsformen aufweist. Beide
Fragerichtungen haben das Ziel, einen möglichst grossen Teil des
Assoziationskomplexes, der sich für die Leser von der paulinischen Konzeption her
ergeben konnte, aufzuhellen.

3. Der religionsgeschichtliche Befund

3.1 Personifikationen von nianç im paganen Bereich

In der pagan-griechischen Literatur findet sich schon bei Theognis (6./5.
Jh.v.Chr.) ein Beleg für die Personifizierung von jûotiç. Dort heisst es:

«'Eàjùç èv àv0po)7toiGi gövr| 0eôç èo0Lr| êveoriv,
aÀAoi ô'OûÀA)|i7iôv (5") è7tpcAi7tôvT£ç eßav

cpxeto gèv nicxiç, geycSAri 0e6ç, tpx£"ro 8 avSpàiv

56 Vgl. dazu von Dobbeler, Glaube, 251-273, und die dort gegebenen Belege.
57 M. Weiss, HT070 XlpQH, Jerusalem 1962, deutsch zitiert nach Weiss, Methodologisches,

21 f.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 25

Xco^poowTi, Xdptxéç x', co <[)tXe, yfjv eluxov».58

Die parallele Stellung zu 'Etoriq, Zcot^pocuvri und Xdptxeç macht deutlich,
dass niaxiç hier die menschliche Tugend der Treue meint. Auch bei Marc Aurel

wird von der 7tiaxtç und anderen Tugenden gesagt, dass sie «hin zum
Olymp von der wegreichen Erde» gingen59. An beiden Stellen zeigt der Kontext,

dass durch die metaphorische Darstellungsweise die Ursache für die
sittliche Verderbtheit der Gegenwart beschrieben werden soll: Die Tugenden
sind zum Olymp, ihrem Ursprungsort, zurückgekehrt und herrschen nicht
mehr unter den Menschen, was zur Folge hat, dass es keine Aufrichtigkeit
und Frömmigkeit mehr unter Menschen gibt (Theognis), dass alles im Leben
Geliebte «leer und faul» ist, «gering und gegenseitiges Beissen von Flündlein,
Streiten von Kindern, die lachen und dann gleich wieder weinen»(Marc
Aurel).

Dass die Tiicxiç bei Theognis peydÀri 0eoç genannt wird, mag zum einen auf
ihren göttlichen Ursprung deuten, macht aber zugleich ihre dominierende
Stellung unter den Tugenden deutlich. Zudem kommt darin zum Ausdruck,
dass sie menschliches Leben wie eine Gottheit beherrscht, dass sie in ihrer
Vollkommenheit menschlich prinzipiell unverfügbar bleibt.

Ist bei Theognis die Deifikation der 7iiaxtç noch deutlich metaphorisch
gemeint, so finden sich aus späterer Zeit Belege, die darauf zu weisen scheinen,
dass die Ttiaxiç regelrecht als Gottheit verehrt wurde. So wird z.B. im Proömi-
um zu den orphischen Hymnen niaxiç neben AIkti in einer Reihe mit traditionellen

Gottheiten wie Zeus, Hera, Helios, Poseidon u.a. genannt60. Diogenia-
nos berichtet sogar über ein Heiligtum der niaxiç in Athen61. Auf die kulti-

5S Ed. J. Carrière, Paris 1975.
59 Neben 7tiaxiç: aiSfflç, SIkti und àkf|6eta; Marc Aurel V 33, ed. W. Theiler, Zürich 1951.
60 HmnOrph prooem 25, ed. E. Abel, Orphica, Leipzig 1885. Auch in einem griechischen

Zauberpapyrus tritl die Pistis, in der 1. pers.sg. redend, als Gottheil auf (PGrM XII
228F, ed. K. Preisendanz, Leipzig [etc.] 1928-31); vgl. auch die aramäische Inschrift aus Kap-
padozien aus dem 2Jh. v.Chr. (M. Lidzbarski, Ephemeris für semitische Epigraphik I, Gies-
sen 1900-02, 69):

1 Diese(?) Den Mazdaiasnis
2 Die Königin)?), die Schwester und Frau des Bei
3 sprach so: «Ich bin die Frau des Königs Bei.»
4 Hernach sprach Bei so zur Dên Mazdaiasnis:
5 «Du, meine Schwester, bist sehr weise,
6 und schöner bist du als Göttinnen,
7 und deshalb habe ich dich gemacht
8 zur Frau des
9 Bel(?).»
Nach H. Gressmann, Das religionsgeschichtliche Problem des Ursprungs der hellenistischen

Erlösungsreligionen, ZGK NF 40/41, III/IV (1922), 186f, ist hier die Vermählung
Bels, ursprünglich Gott, später Ahnherr der assyrisch-kappadokischen Könige, mit der als

Göttin bezeichneten «mazadajasnischen Glaubensjungfrau» (Dên Glaube) beschrieben.



26 Axel von Dobbeler

sehe Verehrung der nicxiç deutet auch der Bericht über die Weihung einer
Pistis-Statue durch die römischen Kog7t£xcdiGxal auf Delos im Jahre 97
v.Chr.62 Hier lässt sich allerdings fragen, ob in der als Gottheit bezeichneten

7Ucjtiç nicht die griechische Bezeichnung der in Rom verehrten Fides zu sehen
ist. Dies gilt mit Sicherheit von der Münze der epizephyrischen Lokerer, über
die L. Deubner berichtet und die die Bekränzung der 'Pcopa durch nioxtç
darstellt61. Die römische Fides ist auch gemeint, wenn es bei Plutarch, VitFlam
378C, heisst:

«nioxiv ôè 'Pcopaicov ohßopev
xàv peyakeuKTotaTav opKoiç pGidtoceiv
g£^7I£X£, KOÜpai,

Zrjva peyav 'Pcopav xe Tlxov 0 apa 'Pcogalcov xe nioxiv»

An dieser Stelle wird zweierlei deutlich: Erstens ist auch die römische
Fides ursprünglich eine Deifikation der menschlichen Tugend Treue', zweitens
fällt die Verbindung zum Göttervater Zeus (bzw. Jupiter) auf. Seit frühester
Zeit besteht diese enge Beziehung zwischen Jupiter und Fides64. H.L. Axtell
sieht hinter der römischen Verehrung der Fides einen Staatskult, in dem der
Bedeutung der Treue als eines fundamentalen Prinzips staatlichen
Zusammenlebens Rechnung getragen wurde65. Demnach wäre der Fides-Kult nur
der Ausdruck der besonderen Wertschätzung des Staatsprinzips der Treue
gewesen, die Fides-Verehrung dementsprechend in der Nähe einer
Loyalitätserklärung gegenüber dem Staat anzusiedeln. Dies wird zumindest in der
Kaiserzeit so gewesen sein, wie die Hinzufügung des Beinamens Augusta
zeigt; aber auch der volle Name der verehrten Gottheit: Fides publica populi
Romani Quiritium deutet schon in diese Richtung66.

3.2 Personifikationen von jtioxiç im frühen Christentum

Auch in der ausserneutestamentlichen Literatur des frühen Christentums
lässt sich die personifizierende Rede vom Glauben nachweisen. Im Flirten des

Hermas wird die 7tloxiç als eine Macht «von oben her», «vom Herrn her» be-

61 «iSpüaavTo yàp ol 'Attikoi iepöv ntoxewç» Prov. 2,80, ed. E.L. von Leutsch / F.G.
Schneidewind. Corpus Paroemiographorum Graecorum 1/11, Göttingen 1839-51.

62 SIG 11,3 Nr.727, ed. W. Dittenberger, Leipzig 1915-23, Neudruck 1960.
63 Personifikationen (L. Deubner), ALGM III 2, Leipzig 1884-1924, 2140.
64 Darauf weist 1. die Tatsache, dass die Priester des Jupiter, Mars und Quirinus jährlich

zum Fides-Tempel auf das Capitol kamen, um Opfer darzubringen, 2. die Nähe des Tempels
der Fides zu dem des Jupiter, 3. der Kult des Dius Fidius auf dem Quirinal; vgl. H.L. Axtell,
The Deification of Abstract Ideas in Roman Literature and Inscriptions, Chicago 1907, 20.

65 Deification, 21.65.
66 Vgl. Axtell, Deification, 21.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 27

stimmt, die mächtig und stark ist, die, was sie verheisst, auch vollendet und
der es zu dienen gilt, nicht ihrer Gegenspielerin, der 5u|/uxia, der «Tochter
des Teufels» (Herm(m) IX)67. Das Verhältnis der 7ugtiç zu Gott ist hier in
Analogie zu dem als Tochterschaft bestimmten Verhältnis der 8i\|/u%la zum
Teufel gesehen. Die Beziehung der Menschen zu den beiden antithetischen
Grössen ist durch den Dienst gekennzeichnet, durch den Anteil an jûotiç und
5u|/u)pa möglich ist. Die tugtiç hat demnach ihren Ursprung (ihren Erzeuger)
in Gott und qualifiziert so die ihr als einer göttlichen Macht Dienenden, also
die Glaubenden, als ôoùlot ton 0eoû68. An anderer Stelle erscheint die tûgtiç
u.a. als Jungfrau (Herm(s) IX 15,2) bzw. als Frau (Herm(v) 8,2-5). Als solche

gehört sie zu den heiligen Geistern, den Kräften des Sohnes Gottes (Herm(s)
IX 13,2). Nur der, den sie mit ihrem Gewand bekleidet (Herm(s) IX 13,2),
bzw. der, welcher ihren Namen trägt, kann ins Reich Gottes kommen
(Herm(s) IX 15,2). Insofern wird von diesen Kräften die Kirche (der Turm)
getragen (Herm(v) III 8,2; vgl. III 3.,3). Unter ihnen hat die tuguç eine domi-
niernde Stellung: sie führt die Liste der Jungfrauen bzw. Frauen an und gilt
als Mutter aller folgenden Kräfte (Herm(v) III 8,4).

Im Hirten des Hermas ist die 7doTtç also als die entscheidende
Herrschaftsform Gottes bzw. Christi in der Welt gezeichnet und hat als solche
personhaften Charakter69. Der rechte Kontakt der Menschen mit dieser Person
äussert sich im Dienst, im Überkleidetwerden oder im Tragen ihres Namens,
m.a.W. in der Unterordnung unter die göttliche Macht der 7ti,oTrç, deren
Konsequenz das Sein in der Nähe Gottes, die Bürgerschaft in seinem Reich ist70.

Damit hat die juanç die Funktion eines Mittlers zwischen Gott und den
Menschen, und zwar nicht im Sinne einer Distanz schaffenden Zwischengrösse,
sondern als eine den menschlichen und den göttlichen Bereich umfassende
Klammer. Sie ist sozusagen der Teil Gottes, der den Menschen erfahrbar in
die Welt hineinreicht und so - weil Gott Person ist - nur personhaft und mit
herrscherlichen Attributen ausgestattet dargestellt werden kann71.

1,7
Vgl. auch I Clem 58.2: Die Pistis «lebt» neben Gott, dem Herrn Jesus Christus und

dem Heiligen Geist.
68 Entsprechend sind die, die der ôiyvxia dienen, Knechte des Teufels. Dass der Zweifel

eine den Menschen beherrschende Macht ist, kommt auch noch in den deutschen
Redewendungen «vom Zweifel überfallen/geplagt werden» zum Ausdruck. Entsprechendes gilt
nach unserem Text auch vom Glauben, allerdings ohne den negativen Beigeschmack der
Okkupation.

69 Schon im AT gehört die HÖR zu den Mächten um Gottes Thron (Ps 85,1 lf.; 89,15);
die LXX übersetzt hier allerdings nicht mit 7iicm<;, sondern mit <Af|0eia.

711 Zugleich wird dadurch auch eine Ähnlichkeit mit Christus hergestellt, denn auch er
trägt die Namen der Jungfrauen (Herm(s) IX 13,3).

71 Mathematisch ausgedrückt bildet die Jticrnç also die Schnittmenge zwischen Gott und
Mensch.



28 Axel von Dobbeler

Die Dimension eines Mittelwesens zwischen Gott und den Menschen hat
die Ttiotiç auch in der valentinianischen Gnosis, nioiiç gehört hier zu den
zwölf Äonen, die der Vereinigung von Aôyoç und Zcof| entspringen72. Freilich
dokumentiert diese Darstellung im Unterschied zur Konzeption des Flirten
des Hermas gerade die Distanz der Menschen zu Gott. Auf dem Weg zur
Überwindung dieser Distanz bildet der Glaube eine Teilstrecke.

Eine ähnliche Metaphorik verwendet auch Ignatius von Antiochien. Wenn
er einerseits die 7Ûgtiç als «Geleiter nach oben» (avaycoyenç) und die ayarcri
als den «Weg, der zu Gott hinaufführt», bezeichnet (IgnEph 9,1) und
andererseits die Einheit von 7uotiç und ayam) mit Gott selbst identifiziert77,
kommt er der Konzeption des Hirten des Hermas sehr nahe, weil nämlich
auch hier die tûgtiç zu einem entscheidenden Bindeglied zwischen Gott und
den Menschen wird74. Die 7ugtiç ist Wegweiser75 und Ziel des Weges zugleich.

12 Hippolyt, Elenchos VI 30,5; Irenaus, adv.haer. I l.t; vgl. auch Pislis Sophia c.73 (cd.
C. Schmidt, GCS 1, 3.Aull, bearbeitet von W. Till, Berlin 1962, 121,4): «Mit diesen Worten
pries die Pistis, weil sie gerettet war, und aller Dinge gedachte, die ich ihr getan hatte.»

73 Vgl. auch die Bezeichnung Jesu Christi als f] xeTHa 7U0tiç in IgnSm 10,2; vgl. auch
Sextus Sententiae 402 (ed. H. Chadwick, Cambridge 1959,58): «i|roxhv ànô yhç àvàyei napà
0EOV».

74 Allerdings tritt hier die agape gleichberechtigt neben die pistis.
75 Vgl. hierzu auch Chrysologus, Scrmo X: «Dux vitae istius fides est» sowie die

Grabinschrift des Bischofs Aberkios, der in der 2. Hälfte des 2Jh.n.Chr. in Hieropolis am Glaukos

in Phrygien lebte: «IJaùÀov ë^cov èn' ô(xœ) fliaxiç Jilâvxri jiporjye) kcù jiapéOriKe (xpo^riv)
Tiàvxfl ix6ùv à(7iô jxriyfiç)» (Text nach W. Wischmeyer, Die Aberkiosinschrift als Grabepigramm,

JAC 23 (1980), 22-47, hier: 25). Die Lesart jxiaxiç ist allerdings nicht ganz eindeutig.
So plädiert z.B. A. Dietrich. Die Grabinschrift des Aberkios, Leipzig 1896, mit Nachdruck
für Nrjaxiç (12.42L). fliaxiç lesen H. Hepding, Attis, seine Mythen und sein Kult (RVV 1

Giessen 1903, Neudruck Berlin 1967,188 Anm.4; R. Reitzenstein, Die hellenistischen
Mysterienreligionen nach ihren Grundgedanken und Wirkungen, 3. Aull., Berlin 1927,
Neudruck Darmstadl 1977, 235; A. von Domaszewski. Die politische Bedeutung der Religion
von Emesa, ARW 11 (1908) 277 Anm.l; F.J. Dölger, 1X0TZ. Das Fischsymbol in frühchristlicher

Zeit, Münster 1928ff. Bd.II. 480-86; Aberkiosinschrift (H. Strathmann), RGG,
3.Aufl., Bd.I, Tübingen 1957, 63; zuletzt Wischmeyer, Aberkiosinschrift, 25.42.

Dölger plädiert darüber hinaus für den christlichen Charakter der Inschrift. Mit Paulos
sei der Heidenapostel gemeint, der dem Bischof Aberkios als Zielgeber und Vorbild
gedient habe, mit jiioxiç der christliche Glaube; so auch H. von Campenhausen, Die Entstehung

der christlichen Bibel, Tübingen 1968, 269 Anm.l 13; Wischmeyer, Aberkiosinschrift,
22, der versucht, den Text als Grabinschrift im Kontext des uns bekannten epigraphischen
Materials zu interpretieren. Nach Strathmann kann die Aberkiosinschrift «als Ganzes nur
von der frühchristlichen Symbolsprache und der christlichen Arkandisziplin aus verstanden
werden»(RGG I, 63). Als atl, Parallele vgl. Ps 43,3.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 29

4. Die traditionsgeschichtlichen Voraussetzungen
der paulinischen Metaphorik im Judentum

Die Identifizierung sowohl mit dem Wegführer wie auch mit dem Ziel, die
wir für die 7ucmç bei Ignatius beobachtet haben, ist in gleichem Masse
charakteristisch für die Personifizierung der Weisheit im hellenistischen Judentum7'1.

Unabhängig von der Frage, ob bei der Darstellung der Sophia als himmlische
Person ein aus Hen(aeth) 42, Sir 24 und Bar 3f. zu erschliessender Weisheitsmythos

im Hintergrund stand77, ist für die personifizierte Weisheit durchweg
kennzeichnend, dass sie sowohl das Erkenntnismittel als auch das Erkenntnisziel

umfasst. Dies wird besonders bei Philo deutlich, der die Sophia als den
Bereich Gottes bestimmt (Migr Abr 28), zugleich aber auch als Weg und
Wegführer dorthin versteht (Imm 142f.; 159f.). Die von der Weisheit vermittelte

Erkenntnis ist die Erkenntnis ihrer selbst:

«So nämlich wie durch die Musik das, was zu ihr gehört, und so durch jede Kunst ihr
Substrat erfasst und erkannt wird, wird auch durch die Weisheit das Weise aufgenommen;
die Weisheit selbst ist aber nicht etwa, wie das Licht, nur ein Mittel zum Schauen, nein, sie

vermag sogar sich selbst zu schauen; sie ist das Urlicht Gottes, dessen Nachahmung und Abbild

die Sonne ist» (Migr Abr 39f.).

Wie die 7Ûcmç im Hirten des Hermas und bei Ignatius ist die Crotta bei Philo

sowohl Mittel zur Erlangung als auch Medium der unmittelbaren Nähe
Gottes (All 142; Quaest in Ex II 40). Auch nach Sap 8,17 verleiht die Sophia,
indem sie die Erkenntnis ihrer selbst schenkt, ihre eigene Unmittelbarkeit zu
Gott (vgl. 6,19). Im Hintergrund steht hier, dass «die Synusie mit der Weisheit

der mystische Nachvollzug der Synusie Gottes mit ihr als Widerfahrnis
besonderer, himmlischer Offenbarungserkenntnis» ist78.

Von daher lässt sich vermuten, dass die personhafte Darstellung der
Sophia im hellenistischen Judentum - traditionsgeschichtlich gesehen - das Modell

für die Personifizierung der Pistis im frühen Christentum darstellte. Diese

These lässt sich durch drei weitere Beobachtungen stützen:

76 Zu den religionsgeschichtlichen Wurzeln der Personifizierung von Weisheit, vgl.
0O(|)ia (G. Fohrer), ThWNT VII, Stuttgart 1964,490f. Neben der Weisheit finden sich im
Judentum vor allem folgende Hypostasen: Gottes Schechina (Av III 2; TO Ex 24,10f.; 25,8;
33,14f.20; TO Num 12,8; TJ I Kön 22,19), Gottes Wort (Ps 107,19f.; 147,15; Jes 9,7f.; 55,10ff.;
Sap 18,15; 4 Es 6,38; TO Ex 19,17; TO Num 23,21; TO Dt 1,30; 5,8; TJ I Kön 8,50; TJ II Kön
13,23; 19,28), Gottes Geist (I Kön 22,19-22; Jes 63,10f.; Neh 9,20; Sach 4,6; Hag 2,4f.; Ps 104,

30; 143,10; Ri 9,23; I Sam 16,14; Sap l,4f.7; 9,17; Gen 1,2; .lud 16,15; ApcBar(syr) 21,4; Test-
Xll.Jud 20 u.ö.), Gottes Name (Ex 23,20f.; Ps 54,3; 89,25; Hen(aeth) 39,7.9.13; 41,2.6; 43,4
u.ö.); vgl. hierzu auch P. Heinisch, Personifikationen und Hypostasen im Alten Testament
und im Alten Orient, Münster 1921.

77 So vermutet U. Wilckens, Weisheit und Torheit. Eine exegetisch-religionsgeschicht-
liche Untersuchung zu 1 Kor 1 und 2 (BHTh 26), Tübingen 1959; crania kxX. (U. Wilckens),
ThWNT VII, Stuttgart 1964, 508-10.

78 Wilckens, ThWNT VII, 500; vgl. 502.



30 Axel von Dobbeler

1. Den Wirkweisen von Pistis und Sophia ist ihre wesentlich soteriologi-
sche Ausrichtung gemein79.

2. Dem gemeinsamen Ziel entspricht das gemeinsame Bildfeld der
Freundschaff, sowohl Pistis als auch Sophia machen Menschen zu Freunden
Gottes80.

3. Gemeinsam ist auch das Bildfeld der Familie-, Pistis und Sophia können
als Mutter der ihnen Zugehörigen bezeichnet werden. Der Sophia als der
Mutter aller Dinge tritt Gott als Vater des Alls zur Seite (Philo, All II 49); mit
ihr gemeinsam hat Gott die Welt erschaffen (Ebr 30f.). Die Weisheit lehrt
ihre Söhne (Sir 4,11) und geht dem, der den Herrn fürchtet, wie eine Mutter
entgegen (Sir 15,2). Nach Philo wird der Hohepriester von Gott als seinem
Vater und der Weisheit als seiner Mutter zum Àôyoç wiedergeboren (Fug 108-
112)81. In gleicher Weise wird auch von der Pistis als Mutter der Gläubigen
gesprochen; so heisst es z.B. bei Polykarp:

«Denn weder ich, noch ein anderer meinesgleichen vermag der Weisheit des seligen
und berühmten Paulus nahezukommen,... der euch auch in der Ferne Briefe schrieb, durch
die ihr, wenn ihr euch darein vertieft, erbaut werden könnt zu dem Glauben, der euch
verliehen wurde, der ja unser aller Mutter ist (jticmv rjxiç éaxiv gfixrip raxvxcov figcôv)» (Polyc
3,2f.).

Und in den Akten über das Verhör des Justin wird berichtet, dass dieser
auf die Frage nach seinen Eltern geantwortet habe: «'0 àXr|0ivôç t)|uwv 7taxf|p
èctxiv ô Xptoxoç, Kai gf|xtp i) eiç aùxôv 7ttc>xtç» (ActJust 4,8). War traditionell
Gott als Vater der Mutter Sophia zugeordnet, so tritt hier Christus als Vater
der Glaubenden an die Seite der Mutter Pistis.

Diese Beobachtungen machen es wahrscheinlich, dass im frühen Christentum

die personifizierte kîoxiç den funktionalen Ort der personifizierten oo^ia
im Judentum einnahm. Den Übergang von der Sophia zur Pistis dokumentiert

eine Stelle aus der Sophia Jesu Christi:

«Es sprach der vollkommene (xéTfiioç) Erlöser (atorrip): Der Sohn des Menschen
stimmte mit der Sophia, seiner Paargenossin (aûÇuyoç) überein (crug<|>Q)V£iv) und offenbarte
sich in einem grossen Licht als männlich-weiblich. Seine Männlichkeit heisst der Erlöser
(otoxfip), der Erzeuger aller Dinge; seine Weiblichkeit aber: Sophia Allmutter (7tayy£V£T£i-

pa), die einige die Pistis nennen» (c.102,14 - 103,9)82.

79 Sap 9,18; Herm(m) IX; Herm(s) IX 15,2.
80 Von der Pistis: Philo, Abr 273; I Clem 10; ClemAlex Strom IV 17,105,3; Jak 2,23; von

der Sophia: Philo, Her 21; Sap 7,27.
81 Daneben wird die Weisheit als Gottes erstes Werk und Helferin bei der Schöpfung

(Prov 8,22-31 oder als eine zum Gastmahl ladende Frau (Prov 9,Iff.) vorgestellt; sie hat auf
Gottes Geheiss hin alles geschaffen (Hen(sl) 30,8; PsClemHom XVI llf.) und gilt als Frau
Gottes (Philo, Cher XIV 48-50).

82 Ed. W.C.Till / H.M. Schenke, Die gnostischen Schriften des koptischen Papyrus Be-
rolinensis 8502 (TU 60/2), Berlin 1972, 244-247.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 31

Sophia und Pistis sind hier Wechselbegriffe. Sie sind dadurch verbunden,
dass beide zur Bezeichnung des weiblichen Elternteils dienen, der Allmutter,
die dem Erzeuger aller Dinge zur Seite steht. Zudem kommt ihre soteriologi-
sche Ausrichtung in der Qualifizierung ihres männlichen Pendants als Gamp
zum Ausdruck. Die Formulierung des Textes macht deutlich, dass erotic* der
übliche, traditionell gebrauchte Name der Allmutter war, der jetzt von einigen

durch die Benennung 7ticmç abgelöst wird. Damit ist diese Stelle ein
Dokument eines Metaphernkonflikts, der insofern unterschwellig verläuft, als
nicht an die Stelle der alten neue, seinssteigernde Metaphern für dieselben
Phänomene treten, sondern ein traditionelles Metapherngebäude an einem
Punkt für ein neues Phänomen steht und damit insgesamt ein neues Gesicht
bekommt. Wenn im Bildfeld der Familie die personifizierte Pistis anstelle der
Sophia die Rolle der Mutter einnimmt, dann verändert sich dadurch sowohl
das Gottesbild als auch die Sicht der Menschen in ihrer Beziehung zu Gott.
Zudem verengt sich der Anwendungsbereich des Metaphernkomplexes auf
die soteriologische Dimension; es ist bezeichnenderweise nie davon die Rede,
dass Gott die Welt gemeinsam mit der Pistis geschaffen habe.

Eine solche Verschiebung innerhalb des traditionellen Bildfeldes war
möglich aufgrund der oben genannten Gemeinsamkeiten von Sophia und
Pistis. Entscheidend ist dabei vor allem, dass beide Offenbarungscharakter
haben und dabei Weg und Ziel umgreifen, Mittel zur Erlangung und Medium
der unmittelbaren Nähe Gottes zugleich sind. Es lässt sich zudem auf eine
semantische Brücke zwischen Pistis und Sophia verweisen, die bereits im
Judentum über die Wendung Furcht Gottes geschlagen wurde: zum einen wird
die Weisheit in enger Beziehung zur Gottesfurcht gesehen83, zum anderen
können die Wendungen den Flerrn fürchten und glauben synonym verwandt
werden84.

Ausgangspunkt des skizzierten Metaphernkonflikts war die zentrale
Bedeutung, die der Glaube im frühen Christentum von Anfang an hatte. Neben
der Ablösung der Sophia durch die Pistis kommt es durch die Eintragung Jesu
Christi als eines neuen Elementes, das im traditionellen Bildfeld der Familie
keine Entsprechung hat, zu Verschiebungen und Unstimmigkeiten. Die
Schwierigkeit, Jesus Christus in das vorgegebene Bildfeld zu integrieren, hat
zu unterschiedlichen Lösungsversuchen geführt. So kann Christus z.B. anstelle

Gottes als Vater neben der Mutter Pistis erscheinen (ActJust 4,8). Dies
steht dann aber in Spannung zur traditionellen Vaterschaft Gottes. Oder aber
die Rolle Christi wird entsprechend dem Floheitstitel als Sohn Gottes
definiert, was dann aber die Frage nach dem Verhältnis zu den Menschen als den
Kindern des Vaters Gott aufwirft. Ungeachtet dieser Schwierigkeiten hat das

frühe Christentum das traditionelle Bildfeld der Familie zur Beschreibung

83 Vgl. Prov 1,7; 2,6; 9,10; 14,16; 15,33; Ps 111,10; Hi 28,28.
84 Ex 14,31; Sir 1,14; ApcBar(syr) 54.4L; vgl. I Clem 3,4; 6,4.



32 Axel von Dobbeler

des Verhältnisses zwischen Gott und den Menschen aus dem Judentum
übernommen. Die Gründe dafür liegen vermutlich erstens in der breiten Rezipier-
barkeit dieses Metaphernkomplexes, zweitens aber auch in der Fähigkeit dieses

Bildfeldes, die Rolle und Funktion der tiîûtiç im Geschehen zwischen
Gott und den Menschen umfassend zu beschreiben.

Ergebnis
Für die paulinische Rede vom Kommen der 7tiaxtç in Gal 3 ergibt sich vor

dem skizzierten religions- und traditionsgeschichtlichen Hintergrund folgendes:

Kennzeichnend für den Apostel ist eine grosse Freiheit im Umgang mit
dem Bildfeld der Familie; so wird mit dem Pädagogen eine neue Figur eingeführt,

die es erlaubt, die Rolle des Gesetzes im Kontext des Familienbildes zu
beschreiben. Zudem ist das Bild bei Paulus nicht in sich geschlossen: die Person

der Mutter ist weder explizit genannt noch genau zu erschliessen. Man
könnte zwar von dem aufgezeigten Material her die 7tiatiç auch bei Paulus in
der Mutterrolle vermuten, dies ist aber in Gal 3 weder durch das Kommen als
der personhaften Verhaltensweise der 7Ûaxtç angedeutet noch entspricht es

dem Verhältnis der jugxiç zu dem Pädagogen vôpoç, der von dieser abgelöst
wird. Paulus lässt bei der Personifizierung der 7tiaxtç eher Zurückhaltung walten

und nimmt damit die relative Unabgeschlossenheit des Bildes in Kauf.
Ein Grund dafür könnte sein, dass Paulus eine Verwechselung mit der im pa-
gan-griechischen und -römischen Bereich verehrten Göttin niaxtç / Fides
vermeiden wollte85. Die vorsichtige Ausdrucksweise des Apostels mag zum
anderen auch in der angesprochenen Schwierigkeit begründet liegen, Jesus
Christus in das Bildfeld der Familie zu integrieren. Die offene Darstellungsform

erlaubte es, Christus einerseits als Sohn Gottes (4,4) in enge Beziehung
zu den Söhnen zu setzen, die ihre Gottessohnschaft erst durch ihn und in ihm
erlangen (3,26), und zugleich nahezu synonym von seinem Kommen und dem
Kommen der maxiç zu sprechen (3,19.23.25). Ein dritter Grund für die
Zurückhaltung des Paulus mag schliesslich im Phänomen der Personifizierung
selbst liegen, auf das wir abschliessend unser Augenmerk richten.

5. Phänomenologische Betrachtung

Man hat in Personifikationen und Hypostasierungen abstrakter Begriffe
ein Mittel gesehen, «polytheistische Neigungen der Volksreligion zu überwin-

85 Assoziationen in diese Richtung mögen zwar bei Heidenchristen möglich gewesen
sein; dies hätte dann aber immerhin noch insoweit der paulinischen Intention entsprochen,
als auch im paganen Bereich die personifizierte rcianç ein Bindeglied zwischen menschlichem

und göttlichem Bereich bildet, indem in ihr die menschliche Tugend der Treue in den
Bereich des Göttlichen gehoben wurde. Eine direkte Identifikation mit der heidnischen
Göttin war jedoch durch die zurückhaltende Ausdrucksweise bei Paulus unmöglich.



Metaphernkonflikt und Missionsstrategie 33

den, den Glauben an göttliche Wesen umzugestalten, dadurch dass man sie

zwar beibehielt, aber Gott entschieden unterordnete oder in seinem Wesen
als seine Eigenschaften untergehen liess»86. Man hat aber auch umgekehrt
vermutet, dass sich «eine primitive Denkweise die abstrakten Begriffe nicht
ohne eine konkrete Grundlage oder einen Träger und somit nicht ohne
Individualisierung und Personifizierung vorstellen» konnte, so dass «verschiedene

Aspekte der Gottheit, die die Fülle und den Reichtum des göttlichen
Wesens darstellen, als selbstständige Grössen veranschaulicht und von der Gottheit

mehr oder weniger abgetrennt als eigene Wesenheiten, ja sogar als
besondere Gottheiten aufgefasst» wurden87. Unabhängig von dieser
unterschiedlichen Bewertung des Phänomens wird man sagen können, dass

alle für den anvisierten Sachverhalt einschlägigen Personifikationen eine
polytheistische Latenz aufweisen. Von daher war eine drastische Personifizierung

von 7ticxtç ohne Gefährdung des monotheistischen Bekenntnisses nicht
möglich. Entsprechend ist auch die personhafte Darstellung anderer Grössen
wie z.B. der Sünde88, des Todes89, des Geistes90 u.a. im NT nur vorsichtig
durchgeführt. Die deutliche Personifizierung des Gesetzes als Pädagoge ist
demgegenüber insofern unbedenklich, als hier durch den Kontext (von den
Engeln gegeben, 3,19) ein polytheistisches Missverständnis ausgeschlossen
ist.

Trotz der zurückhaltenden Darstellungsweise sind m.E. auch die paulini-
schen Ausführungen im Kontext des mit der Ablösung der Sophia durch die
Pistis sich vollziehenden Metaphernkonflikts zu verstehen. Denn auch in Gal
3,23 hat die tuctuiç Offenbarungscharakter (àn;oKaLu<|)0îivcu) und versetzt -
zugleich Weg und Ziel - in die Nähe Gottes. Dass sie personhaft dargestellt ist,
entspricht dem Personsein Gottes und des Menschen, so dass man sagen
kann: Die Begegnung mit der 7tiaxtç begründet ein personales Verhältnis zu
der unmittelbaren Nähe Gottes. Die spezifische paulinische Spitze liegt dabei
in der Abgrenzung der 7tioxtç gegenüber dem Pädagogen vôpoç. Dadurch dass

die in der tûgxiç erlangbare Unmittelbarkeit zu Gott in Opposition zum
Gesetz gestellt wird, das zwischen Gott und den Menschen Distanz und Ferne

86 W. Bousset / H. Gressmann, Die Religion des Judentums im späthellenistischen Zeitalter

(HNT 21), 4.Aull., Tübingen 1966, 343.
87 Hypostasen (H. Ringgren), RGG 3.Aufl., Bd. III, Tübingen 1959, 504.
88 Rom 5,12.21; Rom 6 (passim); Rom 7 (passim); vgl. hierzu G. Röhser, Metaphorik

und Personifikation der Sünde. Antike Sündenvorstellungen und paulinische Hamartia
(WUNT 11/25), Tübingen 1987.

89 Rom 5,14.17; 6,9; I Kor 15,55.
90 Rom 8,26; I Kor 2,10f.l3; 3,16; Gal 5,17f.; I Tim 4,1; Hebr 3,7; 9,8; 10,5; Jak 4,5; I Joh

4,1; Apk 14,13; 22,17; vgl. daneben auch die personhafte Darstellung der Schrift (Rom 9,17;
Gal 3,8.22), der Gerechtigkeit (Rom 6,18; 10,6), der Gnade (Rom 5,21) und des Gehorsams
(Rom 6,16).



34 Axel von Dobbeler

schafft, wird der zugrundeliegende Metaphernkonflikt noch entscheidend ra-
dikalisiert.

6. Auswertimg

Vor dem Hintergrund der Konkurrenz jüdischer und christlicher Mission
hatte diese Konzeption eminente Konsequenzen: das von der jüdischen Mission

propagierte Gesetz, dessen umfassende Übernahme erst die vollgültige
Zugehörigkeit zur jüdischen Gemeinde sicherte, stellte für die Gottesfürchti-
gen eine immense Hürde dar, und die Forderung der vollen Übernahme des

ganzen Gesetzes bedeutete, dass sie immer zu einem gewissen Teil Aussen-
stehende blieben. Dieses Gesetz stellte sich nun in der paulinischen Diktion
als in die Gottesferne führend dar, während die von Paulus verkündete Tticmç
die unmittelbare Nähe Gottes verhiess. Dadurch wurde der Zurückhaltung
der Gottesfürchtigen gegenüber einer vollständigen Konversion zum Judentum

ein zusätzliches Argument geliefert. Den Vorteil, den die paulinische
gegenüber der jüdischen Mission dadurch hatte, war umso bedeutender, als sich
die paulinische Verkündigung ja innerhalb des Judentums verstand und
abspielte und so als eine neue Variante jüdischer Mission begriffen werden
konnte, also nicht als Konkurrenz von aussen, sondern als eine innerjüdische
Opposition gegen die orthodoxe Form der Mission verstanden wurde. Die
missionsstrategische Bedeutung des skizzierten Metaphernkonflikts bestand
mithin darin, dass sich jetzt für alle ein Zugang zur jüdischen Tradition eröffnete,

der nicht mehr an die Übernahme des Gesetzes gebunden war und
dennoch eine vollgültige Zugehörigkeit und Teilhabe an den fsrael gegebenen
Zusagen und Verheissungen Gottes verlieh.

Dreh- und Angelpunkt dieser Konzeption ist die zentrale Stellung der

7ugtiç, die in Gal 3,23-25 als eine von Gott her auf den Menschen zukommende

Grösse für die neue Heilssetzung Gottes selbst steht. In der nionç eröffnet
Gott für alle die Möglichkeit des Zugangs zu seiner heilschaffenden Nähe.
Glaube ist hier also verstanden als die in die Unmittelbarkeit zu Gott versetzende

Grösse, die Teilhabe an den Heilsgütern verleiht. Partizipation an Gottes

Nähe bedeutet dabei immer zugleich Teilgabe (im Sinne der von Gott für
alle eröffneten Möglichkeit) und Teilnahme (im Sinne des Gläubigwerdens,
des Ergreifens der 7iicmç).

Der absolute Gebrauch von niauq in Gal 3,23-25, d.h. der Verzicht auf die

Benennung eines Glaubensinhalts hat dabei - wie wir sahen - die
missionsstrategisch sinnvolle, ja geschickte Übernahme und Modifizierung des

Metaphernfelds der Familie zum Hintergrund, galt die jetzt an die Stelle der
Sophia rückende Pistis doch allgemein als das den Sozialverband einer Grossfamilie

/ eines Hauses (oiicoç) konstituierende und stabilisierende Element, das

im Sinne einer wechselseitigen Loyalität und Solidarität auch Aussenstehen-



Metaphernkon flikt und Missionsstrategie 35

den die Zugehörigkeit zu einer Grossfamilie / zu einem Haus ermöglichte und
zugleich das Kennzeichen dieser Zugehörigkeit war91. Stellt man zudem in
Rechnung, dass die Sozialform des Oikos «die elementare Sozial- und
Wirtschaftsform»92 der hellenistischen Gesellschaft schlechthin darstellte und mithin

auch prägend auf die Sozialgestalt des frühen Christentums
(Hausgemeinden)93 wirkte, so lässt sich ermessen, welche missionsstrategische Bedeutung

die modifizierende Übernahme des Metaphernfelds der Familie mit der
zentralen Stellung, die jetzt der Pistis darin zukam, haben konnte. Als «Person

der Unmittelbarkeit zum Vater» im Metaphernfeld einerseits und als das

die Binnenstruktur des Oikos konstituierende Element der Loyalität und
Solidarität der «Hausgenossen» andererseits verhiess jrioxiç Verbundenheit in
vertikaler wie horizontaler Richtung, Teilhabe an Gott und Teilhabe an der
Gemeinde, und zwar in einem Masse, das soziale Identität nach aussen und
nach innen Integration verschiednener Herkunft versprach. Damit hatte die
christliche Mission in einer Zeit, die durch soziale, religiöse und kulturelle
Desintegration breiter Gesellschaftsschichten geprägt war, eine kaum zu
überbietende Attraktivität.

Axel von Dobbeler, Bonn

91 Vgl. Anm. 56
92 D. Lührmann, Neutestamentliche Haustafeln und antike Ökonomie, NTS 27 (1981),

87; vgl. J.H. Elliot, A Home for the Homeless. A Social Exegesis of 1 Peter. Its Situation
and Strategy, Philadelphia 1981, 174-179; E.A. Judge, The Household Community: Oiko-
nomia, in: ders.. The Social Pattern of Christian Groups in the First Century, London I960,
30-39.

93 Zur Bedeutung der Hausgemeinden gerade für die Mission vgl. Elliot. Home, 1881'.;

H.-J. Klauck, Hausgemeinde und Hauskirche im frühen Christentum (SBS 103), Stuttgart
1981,59; W. Vogler, Die Bedeutung der urchristlichen Hausgemeinden für die Ausbreitung
des Evangeliums, ThLZ 107 (1982) 785-794.


	Metaphernkonflikt und Missionsstrategie : Beobachtungen zur personifizierenden Rede vom Glauben in Gal 3, 23-25

