
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Hermann-Josef Stipp, Das masoretische und alexandrinische Sondergut des Jeremiabuches.
Textgeschichtlicher Rang, Eigenarten, Triebkräfte (Orbis Biblicus et Orientalis 136),
Freiburg (Schweiz) / Göttingen 1994.186 S., Fr. 58.

Die Frage nach dem Text des Jeremiabuches gehört gegenwärtig zu den spannendsten
und fruchtbarsten im Bereich der alttestamentlichen Text- und Redaktionskritik. Der
griechische Text ist bekanntlich um rund einen Siebtel kürzer als der hebräische, ein Umstand,
der die Forschung vor allem seit dem letzten Jahrhundert beschäftigt, aber keine von allen
Seiten anerkannte Erklärung gefunden hatte. Haben die Septuaginta-Übersetzer ihre
hebräische Vorlage gekürzt, oder ist der masoretische Text seinerseits erweitert worden? Die
Diskussion erhielt neuen Auftrieb, als in Qumran hebräische Fragmente gefunden wurden,
die einen der Septuaginta nahestehenden Kurztext aufweisen (4QJerb, 4QJerd); damit ist
zumindest deutlich, dass der Kurztext nicht nur griechisch existierte, also nicht das Werk
der Übersetzer darstellt.

Zunächst blieb weiterhin strittig, ob der Kurz- oder der Langtext der ältere ist und wie
der Prozess zu denken ist, durch welchen sich die eine Textform aus der anderen entwickelt
hat. Heute zeichnet sich ein relativ breiter Konsens dahingehend ab, dass den Septuaginta-
Übersetzern ein hebräischer Kurztext vorgelegen haben muss, der eine ältere Stufe der
Textentwicklung repräsentiert als der heute vorliegende hebräische Text. Einige Forscher
(zu nennen sind v.a. E. Tov und P.-M. Bogaert) gehen so weit, dass sie die letzte Stufe der
Textentwicklung in der masoretischen Linie auf eine eigentliche redaktionelle Tätigkeit,
die weit über die üblichen Mechanismen der Texttradition hinausgeht, zurückführen. Sie
sehen systematische Veränderungen, Bearbeitungen, Zusätze, die auf eine einzige Hand
weisen und in den Text in einem solchen Mass theologisch eingreifen, dass geradezu von
einer «zweiten Redaktion» (nach der ersten «deuteronomistischen» Redaktion) zu sprechen

sei.

Die Zahl der Einzelstudien, die das Verhältnis des griechischen zum hebräischen Text an
grösseren und kleineren Texteinheiten des Jeremiabuches untersuchen, ist heute kaum
mehr zu überblicken. Es ist deshalb ein unschätzbares Verdienst von H.-J. Stipp, dass er in
der vorliegenden Studie die zentralen Fragen systematisch und mit der wünschenswerten
methodischen Stringenz aufarbeitet. Ausgehend von einer Darstellung der Übersetzungstechnik

der Jeremia-Septuaginta (1. Kap.) stellt S. die Argumente für den Vorrang der alex-
andrinischen Textform zusammen (2. Kap.). Schliesslich werden die masoretischen (3.

Kap.) und die alexandrinischen Sonderlesarten (4. Kap.) auf ihre Eigenart hin untersucht
und charakterisiert. Ein Stellen- und ein Autorenverzeichnis erschliessen die Studie.

Die Ergebnisse der Untersuchung spiegeln den derzeitigen Stand der Forschung, vermitteln

ihr jedoch darüber hinaus neue, wesentliche Impulse. S. weist überzeugend nach, dass
zwischen der Quantität und der Qualität der Bearbeitungen im (prä-) masoretischen Text
ein «eklatante[s] Mißverhältnis» besteht: «Obwohl sie den Umfang des Buches fühlbar
ausgeweitet haben, bleibt ihr Einfluß auf seine Aussagen begrenzt. Regelrechte Bearbeitungen

sind nach Zahl und Ertrag gering; sie modifizieren jeweils nur Einzelaspckte ihrer Vorlage

und lassen kein übergreifendes inhaltliches Konzept erkennen. Nur in Einzelfällen
sind sie als Aktualisierungsversuche deutbar...» (137). Relativ wenige theologisch
motivierte Bearbeitungen stehen zahlreichen Änderungen gegenüber, die sich einem eher
formalen Bedürfnis der («schriftgelehrten») Textpflege verdanken (Vereinheitlichung,
Annäherung ähnlicher Stellen, Vermehrung des charakteristischen Sprachmaterials, Milderung
von Kohärenzstörungen, Ordnung durch strukturierende Überleitungen und Datierungen).

Eine einzige, umfangreiche Redaktion, die für alle Unterschiede zwischen dem MT



Rezensionen 374

und der LXX verantworlich zeichnet, kann daher nicht angenommen werden, eher zwei
oder drei Schübe, die im einzelnen nicht gegeneinander abgegrenzt werden können. Die
Texttradition gabelte sich an einem zufälligen Punkt innerhalb des lebendigen Prozesses
der Textüberlieferung in den prämasoretischen und den alexandrinischen Strang. Beide
setzen ältere Gewohnheiten der Textpflege fort, der MT jedoch unvergleichlich intensiver
als die alexandrinische Textform. Schliesslich ist in der masoretischen Textform auch der
allmähliche Übergang von Redaktoren zu Schreibern zu beobachten.

Insbesondere die nüchterne Beurteilung der masoretischen Sonderlesarten dürfte die da
und dort aufgetretene Euphorie zu Recht etwas dämpfen und die bisweilen sehr einseitige
Perspektive heilsam korrigieren. Es kann nicht ausbleiben, dass manche Exegeten einzelne
Stellen im Detail anders beurteilen als S. (der Schreibende ist vor allem bei seinen
Untersuchungen zu Jer 25 und 46-49 gelegentlich zu anderen Ergebnissen gekommen). Dies
schmälert nicht den Wert der Darstellung, die in jedem Fall den «state of the art» markiert.
Die Jeremia-Exegese kommt nicht nur um diese Studie nicht herum, sondern hat in ihr eine
zuverlässige, kompetente und handliche Zusammenstellung des wesentlichen Materials.

Beat Huwyler, Basel

Loren D. Crow, The Songs ofAscents (Psalms 120-134). Their Place in Israelite History and
Religion, Society of Biblical Literature. Dissertation Series 148, Scholars Press Atlanta,
GA 1996. 226 p., ISBN 0-7885-0219-0.

Bei der vorliegenden Psalmenstudie handelt es sich um eine leicht überarbeitete Dissertation,

die 1994 an der Vanderbilt University (USA) präsentiert wurde. Der Autor
beabsichtigt, die sogenannten «Wallfahrtspsalmen» (Ps 120-134) als Gruppe bzw. Sammlung
historisch und theologisch zu verorten. Die Studie beinhaltet vier Kapitel: Im ersten wird eine
Auslegungsgeschichte dieser Psalmengruppe dargeboten, wobei vier Haupttypen
herauskristallisiert werden: Mystische, historisierende, formale und kultische Interpretation. Den
grössten Raum nimmt das zweite Kapitel ein, wo die fünfzehn Psalmen der Reihe nach exe-
gesiert werden, wobei den Verfasser namentlich historische und kompositioneile Fragestellungen

interessieren, die auch Aufschlüsse über Herkunft und Charakter der ganzen Gruppe

ermöglichen. Im dritten Kapitel lenkt Crow seinen Blick auf die Wallfahrtspsalmen als

Sammlung. Anhand sich innerhalb der Psalmengruppe wiederholender Phraseologie
(«repeated formulae»), die er als Jerusalemer Redaktion beurteilt, versucht er einen
redaktionsgeschichtlichen Prozess der Sammlung herauszuarbeiten. Zum (in sich wahrscheinlich
einheitlichen) Grundbestand («nucleus group») gehören nach ihm Ps 120; 126f. und Teile
von Ps 123-125; 128-131; es handelt sich um volkstümliche (Kurz-)Poesie, die sich um
Familien- und Kleingruppen-Belange dreht (u.a. Gebet um Befreiung bzw. Dank dafür). Diese

Sammlung von Kleinpoesie wurde von einem Redaktor ergänzt und bearbeitet; er
verknüpfte die Sammlung mit den angesprochenen sechs sich wiederholenden Formeln,
ergänzte die Ps 123-125; 128-131 und komplettierte die Sammlung durch Psalmen aus der
eigenen Hand (Ps 121f.; 132-134). Sein Zweck bestand darin, die Individual- und
Kleingruppen-Psalmen einer grösseren Gemeinschaft zugänglich zu machen (Nationalisierung),

sie politisch und religiös auf Jerusalem als Zentrum auszurichten und ein «Psalter für
Pilger» (vgl. auch die Überschriften) zur Verfügung zu stellen. Im abschliessenden Kapitel
unternimmt es Crow, den sozio-historischen Ort der Psalmengruppe aufzuzeigen und damit
seine redaktionsgeschichtliche Annahme zu vertiefen. Aufgrund verschiedener Indikatoren

kommt der Verfasser zum Schluss, dass der Kernbestand der Sammlung wahrscheinlich
in agrarischem Umfeld im nordisraelitischen Bergland in persischer Zeit entstanden sei.
Das nationalisierende und jerusalemisierende (urbane) Milieu der redaktionellen Ergänzung,

die zu der uns vorliegenden Gestalt der Wallfahrtspsalmen geführt habe, sei ebenfalls
in nachexilisch-persischer Zeit anzusetzen. In der Gestalt eines «Pilger-Psalters» dient die



375 Rezensionen

Sammlung nun Tempel-Wallfahrern. Jerusalem wird dabei als Quellort dargestellt, von
dem aus der göttliche Segen ausfliesst. Die Adaption ursprünglich nordisraelitischer
Psalmenstücke soll gerade Pilgern aus diesen entfernteren Gebieten den Weg nach Jerusalem
nahelegen. Der Studie ist neben der Bibliographie ein Autoren- und ein Stellenverzeichnis
beigegeben.

Der redaktionskritische Ansatz der Studie und das daraus resultierende Ergebnis stellt
sich im wesentlichen - trotz Abgrenzungsversuchen des Verfassers - als eine Variante der
Arbeiten von K.Seybold (ZAW 91 [1979] 247-268; BThSt 3 [1978]) dar. Die Abhebung der
redaktionellen Ergänzungen vom Grundbestand der Psalmen und - noch mehr - ihre
historisch-theologische Zuweisung ist jedoch oft nicht zwingend; manches ist denkbar, vieles
bleibt vage und wenig beweiskräftig. Einige Beispiele: Die beiden geographischen Bezeichnungen

in Ps 120,5 weisen - falls nicht zu emendieren ist - in den Süden wie in den Norden.
Da das Relativpronomen Ö - sowohl in der nordisraelitischen «nucleus group» (6mal) als
auch in den redaktionellen Stoffen (4mal) erscheint, ist es zur Begründung einer Nordreich-
Provenienz untauglich. Es ist nicht recht einzusehen, weshalb Ps 121 insgesamt jerusalemisch,

der ähnliche Ps 123 (ohne 4b) jedoch nordisraelitisch sein soll (vgl. nur 121,1 mit
123,1). In Psalmen, wo nordisraelilische wie jerusalemische Elemente vorhanden sind, sich
diese aber schwerlich redaktionell voneinander abheben lassen, verändert Crow die
Argumentation dahingehend, dass der Psalm (132; 133) insgesamt dem Jerusalemer Redaktor
zugeschrieben wird, dieser aber für seine Argumentation bewusst nordisraelitische
Momente eingestreut habe. Die Liste von Fragwürdigkeiten liesse sich noch verlängern. Allerdings

hat Crow (wie schon Seybold) durchaus richtig erkannt, dass für die Psalmengruppe
120-134 der Jerusalemer Tempel und die mit ihm verbundenen Elemente von Kult,
Wallfahrten und Theologie weithin prägend sind. Zugleich werden innerhalb der Psalmen dieser

Gruppe auch «Distanzerfahrungen» (Fremdlingsschaft, Bedrängnisse etc.) zum Zion
und zum (damit verbundenen) Heil kundgetan und deshalb Bittgebete vorgetragen,
Bedürfnisse vorgebracht und Gotteshilfe verdankt. Es scheint, dass in sozialpolitisch teils
misslichen Umständen in der nachexilischen Zeit sich bei Armen und Entrechteten mit
dem Zion Hoffnungen auf die Behebung von rechtlichen und sozialen Misständen verbanden

und - wie die Aufbewahrung der Psalmen wohl dokumentiert - auch erfüllten. Beides,
Nähe wie Ferne, kommt ja im Geschehen von Wallfahrt und Pilgerweg gleicherweise zum
Ausdruck, und darin hat Crow Richtiges gesehen. Auch die Häufung sprachlicher Eigenarten

und dialektaler Einschläge dürften noch auf ein Milieu weisen, dass «fern» von Jerusalem

liegt. Die Zuweisung ins Nordreich dagegen scheint aufgrund der vorhandenen Datenbasis

«überpräzis» (auch die Spezialstudie von G.A.Rendsburg, SBL.MS 43 [1990] weist
lediglich für Ps 132f. innerhalb dieser Gruppe linguistische Evidenzen für eine nördliche
Herkunft nach). Auch gegenüber den von Crow angewandten literarkritischen wie
redaktionsgeschichtlichen Operationen kann der Rezensent sein Unbehagen nicht
verschweigen. Die Durchgestaltung der einzelnen Psalmen und der Gesamtgruppe ist doch
derart (vgl. etwa H.Viviers, ZAW 106 [1994] 275-289), dass ein Abheben von Sekundär-
und Primärschichten oft nur unter Lädierung der poetischen Gestalt möglich ist. Am ehesten

sind Prozesse denkbar, bei der diese poetischen Kleintexte zunächst in quasi «flüssiger
Legierung» vorlagen, d.h. in mündlicher Überlieferung kursierten und dann in die vorliegende

Gestalt von Jerusalemer Poeten «eingegossen» wurde, wobei zu fragen ist, ob bei
diesem Vorgang zugleich die Einfügung und Anordnung in die Gruppe der «Wallfahrtspsalmen»

vorgenommen wurde (die wiederkehrenden Wendungen, z.B. Crows «repeated
formulae», reflektieren möglicherweise nicht [nur] die Gruppenredaktion, sondern auch
die Anordnung der Psalmen in der vorliegenden Abfolge). Bei einem derartigen, nur
andeutungsweise skizzierten Modell überlieferungsgeschichtlicher bzw. kompositionskritischer

Abläufe erwiese sich dann allerdings die Abhebung von «Schichten» als kaum (mehr)
möglich.



Rezensionen

Bei allem Bedenkenswerten, das die Studie von Crow bietet, legt man diese doch etwas
unbefriedigt aus der Hand. Dass der Verfasser sich keine Gedanken zur Abfolge der
einzelnen Wallfahrtspsalmen innerhalb der Gruppe (Gruppenanordnung) und der Gruppe
innerhalb von Buch V im Psalter macht, fügt sich bei der heutigen Forschungslage als Manko
noch hinzu.

Beat Weber, Linden

Christoph Kähler, Jesu Gleichnisse als Poesie und Therapie. J.C.B. Mohr Tübingen 1995.
269 S.. DM 168.

Als was sind die Gleichnisse Jesu zu bestimmen, als Lehrstücke für liberal-theologische
Weisheiten, als Streitwaffe gegen pharisäische Widersacher, als absolute Dichtung oder als

Argumentation im praktischen Diskurs, Jesus gleichsam als Schüler von Habermas? Kähler
entscheidet sich in seinem sorgfältig darstellenden und behutsam argumentierenden Buch
für zwei weitere Paradigmen, die aufeinander aufbauen. Das eine von ihnen ist nicht neu,
er versucht die Gleichnisse als Dichtung zu verstehen, die sich vor allem der Funktionsweise

der Metapher bedient. Aber das metaphorische Reden ist auch ein wichtiger Teil des

psychotherapeutischen Dialogs. Könnten nicht die Gleichnisse von daher etwas wie eine
Therapie sein, so dass sich neben der Verkündigung des nahenden Heils auch Heilung
ereignen würde? Mit diesem Gedanken bekommt das Buch neben dem exegetischen auch
einen pastoralpsychologischen Anspruch, und mehr noch als die Wundergeschichten würde
das Reden in Gleichnissen zum Vorbild der heilenden Wirkung des Heils in dieser Welt
werden. In dieser Rezension möchte ich vor allem diesem Gedanken nachgehen und sehen,
wieweit Kähler seinem Anspruch, den er für die Therapie selber eher bescheiden ansetzt,
nachkommen kann.

Kähler stellt seinen theoretischen Ansatz im ersten von insgesamt vier Kapiteln dar. Dessen

erster Abschnitt ist ein Referat derjenigen Gleichnismodelle, in denen die Wirkung der
Gleichnisse im Vordergrund steht. Ich nenne exemplarisch nur die Namen Jülicher,
Jeremias, Via und Arens. Auch Kähler selber stellt die Frage nach der Wirkung des Gleichnisses,

aber er findet diese Wirkung weniger in der argumentativen Kraft, als in der Analogie
dessen, wie das Reden in Metaphern funktioniert. Gleichnisse sind Metaphern auf der
Textebene, wie auch schon Ricoeur und Weder ausführten. Aber wie funktionieren
Metaphern? Kähler führt zunächst auf den S. 19-21 das Organonmodell der Sprache nach Bühler
ein und unterscheidet den darstellenden, den kundgebenden und den appellativen Aspekt
der Sprache. Im Rahmen dieser Begriffe stellt er anschaulich dar, wie sich seit Aristoteles
das Verständnis der Metapher gewandelt hat. Aus einem Redeschmuck, für den ein Wort
durch ein uneigentliches anderes ersetzt wird, wächst ein Erklärungsmuster, das sich auf
immer grössere Zusammenhänge bezieht, auf einen ganzen Satz, ja sogar auf einen Text. Nach
H. Weinrich ist die Metapher «ein Wort in einem konterdeterminierenden Kontext». Aber
auch diese Bestimmung, die auf der Ebene der Textsemantik bleibt, reiche noch nicht aus.
In vielen Fällen müsse die pragmatische Ebene, also die situative Wirkabsicht eines Textes,
hinzukommen. Kähler erläutert das an dem an sich völlig schlüssigen Satz «Analphabeten
müssen diktieren». Er hat keine Metaphernmerkmale, und doch, in den situativen Kontext
der ehemaligen DDR gestellt, charakterisiert er metaphorisch mit einer aggressiven Komik
die damalige Staatsführung. Wenn nun Gleichnisse als ganze einen metaphorischen
Charakter haben, dann ist es nötig, auch für sie diesen situativen Kontext zu finden, auf den sie
sich beziehen und in dem sie ihre Wirkung entfalten. Ein späterer Schritt in Kählers
Vorgehen wird es sein, eben diesen Kontext zu rekonstruieren, in den die Texte gehörten und
als Gleichnisse verstanden werden konnten.

Aber zuerst versucht er, das bis jetzt gewonnene Verständnis anzuwenden und das Sprechen

von Gleichnissen als eine Art therapeutischen Prozess zu verstehen. Kähler gibt gleich



377 Rezensionen

zu, dass er dafür keine eigene Fachkompetenz habe. Um so erfreulicher ist es, dass er für
seine Argumentation das Lehrbuch von Thomä/Kächele und vor allem eine Arbeit von
Ludwig Haesler heranzieht, die alle einen ähnlichen LIintergrund hinsichtlich der
Metapherntheorie vertreten. Aber insofern sich Kähler nicht auf eine Therapierichtung
begrenzt, wird seine Darstellung schwer fassbar. Sicherlich hat er recht, dass Metaphern, wie
sie die Patienten benutzen, etwas über ihre Konflikte aussagen können, und auch deren
Fehlen mag aussagekräftig sein. Das sind inhaltliche Aspekte, und auch die Metaphern, die
ein Therapeut benutzt, vermitteln Inhalte und haben bestimmte Wirkungen. Aber erst hier
wird die Fragestellung wirklich interessant. Denn Metaphern machen nicht nur gesund,
sondern sie sind zugleich auch Inbegriff der Krankheit selber. Das sind sie einerseits
aufgrund der dynamisch unbewussten Inhalte, die sie zugleich vermitteln und verhüllen, vor
allem aber aufgrund der Art und Weise, wie sie benutzt werden. Hier wäre es für Kähler
weiterführend gewesen, die Unterscheidung von eigentlicher und uneigentlicher Symbolik,
wie sie die Londoner Analytikerin Hanna Segal eingeführt hat, auf die Metaphorik zu
übertragen. Danach wäre dann die uneigentliche (nach Ch. S. Peirce zweistellige) Metapher
diejenige, die mit ihrem signatum zusammenfiele. Gott wäre danach nichts anderes als ein
zürnender und vergeltender Vater oder eine liebevolle Mutter. Solche metaphorischen
Bildungen liegen an der Wurzel neurotischer und auch psychotischer Erkrankungen, wie es
besonders eindrücklich D. Carveth (in M. Buchholz, Hrsg., Metaphernanalyse, Göttingen
1993) gezeigt hat. Die Frage, ob das Hören von Gleichnissen Therapie sein könnte, liesse
sich wohl nur dann positiv beantworten, wenn gezeigt würde, dass die Gleichnisse die
Metaphern «aufweichen» und ihnen damit einen neuen Interpretationsspielraum geben. Im
Sinne der Psychoanalyse M. Kleins, zu der auch Segal gehört, würde damit eine reichere
Form der Beziehung, die sog. «depressive Position» eröffnet.

Es ist in der Tat verlockend, das Reden in Gleichnissen als therapeutischen Prozess zu
verstehen, und es ist sicherlich richtig, dass die Fähigkeit, in Gleichnissen und Metaphern
zu reden, eine wenigstens partielle psychische Reife erfordert. Aber lässt sie sich durch das
Hören von Gleichnissen fördern? Als Psychoanalytiker würde ich nur mit einem sehr
vorsichtigen Ja antworten, aber doch einschränkend hinzufügen, dass zuerst diejenigen Ängste
durchgearbeitet werden müssten, die uns immer wieder daran hindern, einschränkende,
aber damit Sicherheit gebende Metaphern loszulassen. Und das ist in einer Psychoanalyse
der mit Abstand schwierigste Teil.

Als Leser des Buches von Kähler haben mich diese Ausführungen in die Erwartung
versetzt, im exegetischen zweiten Kapitel des Buches einleuchtende Beispiele der therapeutischen

Wirkung zu finden. Vorher aber wendet sich Kähler im dritten Abschnitt des
Theoriekapitels noch «methodische [n] Klärungen und Anforderungen» zu. In fragloser
Anerkenntnis der historischen Forschung sieht Kähler, dass die ursprüngliche Situation des

Sprechens der Gleichnisse nicht überliefert ist, und dass auch die Texte selber nicht in ihrer
ersten Form erhalten sind. Aber er meint nicht, dass jeder Versuch einer Rekonstruktion
ohne Aussicht bleibe, wenn man nur anerkenne, dass mehr als Wahrscheinlichkeit nicht
möglich sei. Wenn man die früheste Version erreicht habe, dann dürften spätere Hinzufügungen

nicht nur als Schutt beiseite geräumt werden, sondern sie seien ihrerseits ein Zeugnis

für einen Auslegungsprozess der Texte in neuen Situationen. Von Jeremias unterscheidet

sich Kühlers Vorgehen allerdings darin, dass er nicht die konkrete Situation erheben
will, in der die Gleichnisse gesprochen wurden. Es geht ihm vielmehr darum, dass «die
kulturellen Standards des historischen Publikums einigermassen sicher bestimmt werden» (71
können. Damit führt Kähler eine Vorstellung ein, die vor allem von Hans Robert Jauss seit
seinem programmatischen Aufsatz «Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft»

verfolgt worden ist. Diese Verbindung scheint Kähler leider nicht bekannt zu
sein, aber er kommt zu ganz ähnlichen Ergebnissen. Erst innerhalb des «Erwartungshorizontes»

(Jauss) kann die Wirkung eines Textes auf seine Hörer erkannt werden, der des-



Rezensionen 378

halb mit Hilfe anderer verfügbarer Texte unter vielerlei Aspekten rekonstruiert werden
muss. Hinzu käme dann nach Jauss allerdings noch ein zweiter Gedanke: dass nämlich Texte

ihren Erwartungshorizont nicht nur voraussetzen, sondern auch selber erst erschaffen.
Hiermit liesse sich vielleicht eine Antwort auf die Frage finden, ob dem Gleichnis jeweils
der Bezug aufs Gottesreich vorausginge oder ob dieser Bezug erst aus dem Hören folgt, wie
es vor allem Harnisch in seinem Buch über die Gleichnisse Jesus meint (69). Mir scheint,
dass es durchaus möglich ist. dass Jesu Reden in Gleichnissen anfänglich ohne diesen Bezug
stattfand, wobei er vermutlich an apokalyptische Gottesreichvorstellungen als Horizont
anknüpfte. Aber das Hören auf die Gleichnisse konnte und sollte ja eine Wirkung haben.
Wenigstens in einigen Hörern wird sich ein neues Verständnis, ein neuer Erwartungshorizont
eben durch das Verstehen der Gleichnisse gebildet haben. Für diese Hörer galt, dass sie
jedes neue Gleichnis implizit im Kontext eines «Mit dem Reiche Gottes verhält es sich wie...»
hörten. Insofern zeigt ein expliziter Verweis in der schriftlichen Gleichnisüberlieferung
bereits etwas von der geschehenen Wirkung an.

Die Stärke und die Schwäche der Gleichnisse ist nach Kähler ihre Offenheit. Sie sind
nicht auf eine Deutung zu fixieren, obwohl es Grenzen richtiger Deutungen gebe. Diese
durchaus plausible Behauptung, die in den folgenden Auslegungen erprobt wird, könnte
mit dem schon erwähnten Begriff des Erwartungshorizontes noch präzisiert werden. Auch
die Metapher der «Aufpfropfung», die Derrida geprägt hat, wäre hier nützlich. Kähler
spricht selber von einer Polyvalenz der Gleichnisse, die aber durch vernünftige Argumentation

begrenzt werden könne und solle. Es fragt sich aber, wie die «Grenzen der Auslegung»

bestimmt werden können. Sind sie im Gegenstand verankert oder im System der
Regeln der Auslegung? Viele der «postmodernen» Theoretiker neigen zu letzterer Auffassung.

Aber das bedeutet zugleich, dass innerhalb der «historisch-kritischen Auslegung» ein
gewisser Konsens erreichbar sein müsste. Damit ist Kählers Programm für seine exemplarischen

Auslegungen bestimmt.
Kähler diskutiert insgesamt acht Gleichnisse. Mir scheint seine Auslegung des Gleichnisses

vom Senfkorn besonders gelungen zu sein. Es zeigt sich bei ihr, welche Bedeutung die
sorgfältige Rekonstruktion der «Realia» haben kann. Gegen die Lukas-Fassung macht
Kähler plausibel, dass Senf in Palästina nur als Unkraut vorkam und benutzt wurde, während

seine Verbreitung in Nutzgärten geradezu infektiöse Wirkung hatte. Daraus ergibt
sich eine bemerkenswerte Aussage der Bildhälfte: «Unkraut vergeht nicht, sondern setzt
sich durch». Und Kähler sagt von daher über die Sachhälfte: Die Kraft, mit der sich eine
unkrautähnliche Pflanze von selbst durchsetzt, gerät zum ungewöhnlichen, ja Konventionen

sprengenden Bild für die Kraft, mit der die Gottesherrschaft bereits hier und heute
beginnt». Hieran kann man exemplarisch sehen, wie es Kähler gelingt, überall in den
Gleichnisbildern das Ungewöhnliche und Anstössige herauszuarbeiten, das die Funktion erhält,
auf die ebenfalls ungewöhnliche Gottesherrschaft zu verweisen.

Durch Kählers Buch lese ich viele Gleichnisse neu, und mir sind ihre poetischen Qualitäten

deutlicher geworden. Wie sie aber konkret als Therapie wirken könnten, das weiss ich
noch nicht. Es fiel mir statt dessen auf, dass dieses Stichwort in den Auslegungen nur ein
einziges Mal vorkommt, und dann erst wieder in der Zusammenfassung aufgenommen
wird.

Kählers Buch ist höchst lesenswert, es ist sorgfältig geschrieben und enthält gute Register,

nur seinem Titel wird es nicht ganz gerecht.
Hartmut Raguse, Basel



379 Rezensionen

Sabine Plonz, Die herrenlosen Gewalten. Eine Relektüre Karl Barths in befreiungstheologischer

Perspektive, Grünewald Mainz 1995.389 S. DM 64/Fr. 63.40, ISBN 3-7867-1880-6

Über das Verhältnis zwischen Karl Barth und der lateinamerikanischen Befreiungstheologie

ist bisher nur in wenigen Aufsätzen publiziert worden. Plonz unternimmt es nun - dies
ist an sich bedeutungsvoll - dieses Verhältnis in ihrem Buch eingehend und ausführlich
darzulegen. Sie tut dies in einer andern Sicht als die bisherigen Autoren, nämlich von der
Perspektive der lateinamerikanischen Befreiungstheologie, besonders von F. Flinkelammert
her.

Plonz hielt sich für längere Studien- und Forschungsaufenthalte in Costa Rica und El
Salvador auf und ist mit der lateinamerikanischen Situation und der spanischen und deutschen
Literatur zur Befreiungstheologie vertraut. Die reiche «innere Konfliktivität der Thematik»

(13), die in diesem Buch behandelt wird, mag dazu beigetragen haben, dass es in
komplizierter, nicht leicht lesbarer Diklion geschrieben worden ist.

Nach dem einführenden Kapitel über die Problematik des Verständnisses einer Theologie

in ihrem Kontext und das ökumenische Lernen nimmt sich Plonz vor, die marxistisch
orientierte Befreiungstheologie und auch die Relektüre von Barth nach dem Bezug auf die
gesellschaftliche Wirklichkeit zu befragen.

Im ersten Teil des Buches wird zunächst der Bezugsrahmen für die Relektüre Barths in
befreiungstheologischer Perspektive festgelegt. Dabei werden die beiden verglichenen
Autoren mit ihrem Werk und ihrer Grundeinstellung zum Thema Sozialismus kurz dargestellt.
Barth wird, vor allem im Anschluss an die Darstellung Marquardts, eine echte
Wirklichkeitsauffassung zugebilligt. Seine Theologie ist darum für die befreiungstheologische
Fragestellung interessant, weil sie den Aspekt des Ausgangs der Theologie vom Standpunkt
der Unterdrückten als auch den Aspekt der sozialwissenschaftlichen, marxistisch inspirierten

Wirklichkeitsaufklärung wichtig nimmt. Franz Hinkelammert ist 1931 in Deutschland
geboren und aufgewachsen. Nach einem Noviziat bei den Jesuiten schloss er in
Nationalökonomie ab. Nach Tätigkeiten am «Institut für christliche Sozialwissenschaft» bei Josef
Höffner und am Osteuropa-Insitut wirkt er seit 1963 in Chile und später, nach einem kurzen

Aufenthalt in Deutschland, seit 1976 wieder in Honduras und Costa Rica als
Hochschullehrer. Bei der Besprechung der Werke Hinkelammerts, der nicht Fachtheologe ist,
wird deutlich, dass er sich um eine realistische Perspektive der Sozialismusdebatte und um
Aufdeckung der Lebenslügen des Kapitalismus, bes. seines Geldfetischismus, bemüht.

Im zweiten umfangreichsten Teil ihres Werkes geht Plonz auf die für das Thema
einschlägigen sog. Schlüsseltexte von Barth ein. Vor allem seine «Auffassung und Verarbeitung

der konkreten Wirklichkeit» (145) ist nach Plonz für einen Vergleich und die Aufnahme

von Einsichten aus der Befreiungstheologie geeignet. Zunächst wird das am Tambacher
Vortrag «Der Christ in der Gesellschaft» (1919) und der Schrift «Das Problem der Ethik in
der Gegenwart» (1922) deutlich gemacht. Bevor Plonz auf die entsprechenden Paragraphen

der KD zu sprechen kommt, geht sie noch auf Barths Religionskritik ein, besonders
nach dem bisher nicht bearbeiteten befreiungstheologischen Gesichtspunkt. Diese ist
Voraussetzung für den Dialog mit der Befreiungstheologie. Barth soll als «Ideologiekritiker im
Kapitalismus gelesen werden» (243). Im folgenden werden aus der KD §17 (Offenbarung
als Aufhebung der Religion), §26,2 (Bereitschaft des Menschen zur Gotteserkenntnis) und
das Vorlesungsfragment der Versöhnungsethik §78,2 (Der Aufstand der herrenlosen
Gewalten) besprochen. Mit seiner Kritik an der natürlichen Theologie, deren Subjekt nach
Plonz «gesellschaftlich konkret als der bürgerliche Mensch einsichtig zu machen ist» (300),
nähert sich Barth der Religionskritik von Marx und seiner von Hinkelammert übernommenen

Fetischismustheorie. Die Gemeinde soll in den Kampf um eine menschliche Gerechtigkeit

eintreten gegen das Unrecht, das von den herrenlosen Gewalten kommt und die
menschlichen Beziehungen untereinander zerstört. Hier liegt schon thematisch eine grosse
Nähe zu Marx und zur Befreiungstheologie vor. Leider fehlt in diesem Kapitel auch eine



Rezensionen 380

für das Verständnis von Barths Aussagen notwendige Reflexion über die Bedeutung des

Gebets in seiner Versöhnungsethik.
Im letzten Teil und dem letzten Kapitel des Buches werden Ergebnisse der Relektüre

Barths in befreiungstheologischer Perspektive gezogen und einige Folgerungen daraus
formuliert. Es geht dabei um Barths und Hinkelammerts Bedeutung für eine kontextuelle
Theologie. Infolge der positiven Bewertung der Religionskritik bei Barth zeige sich besonders

in seiner Feuerbachrezeption eine Konvergenz zur Haltung von Marx und der
Befreiungstheologie von Hinkelammert. Er lasse gerade vom Proprium seiner Theologie her, den
Prolegomena seiner Christologie, Offenheit für die Befreiungstheologie erkennen.

Zum Schluss formuliert Plonz Fragen an Barths Theologie und auch an die theologische
Situation in Europa, bes. in der Bundesrepublik Deutschland. Die Stärke von Barths Theologie

sei ihre ideologiekritische Komponente, die für die Befreiungstheologie, aber auch als

«Bürgertumskritik» (354) in der BRD bedeutsam sei. Allerdings brauche Barths Kritik
eine ökumenische Ergänzung, da sich seine Kritik nicht auf die marginalisierten
Bevölkerungsgruppen in Lateinamerika übertragen lasse. Die Befreiungstheologie weite die
Götzenkritik Barths auf die «Vergötzung der scheinbar säkularen Wirtschaft und Politik»
(355) aus (ob das für Barth nicht eher eine Einengung ist?), sie kämpfe gegen moderne Formen

des Imperialismus und Faschismus, nicht nur gegen das «bürgerliche Subjekt» (355).
Darum sei dieses Subjekt neu zu bestimmen. Schliesslich gehen von der Befreiungstheologie

auch Impulse für eine Erneuerung der Ekklesiologie aus. Die Kirche müsste sich von
der herrschenden Religiosität des Kapitalismus lossagen und dafür biblisch orientierte
«Gruppen, die die Bewegung für das Leben repäsentieren als Hinweis auf den Kampf um
das Reich Gottes verstehen» (355, 356). Plonz meint, dass sich in Zukunft «eine Reduktion
der 'Dogmatik' zugunsten der Konzentration auf Biblische Theologie» (358) und eine
Ekklesiologie, die sich vom Binnenleben der Theologie und des geltenden Kirchenverständnisses

befreien würde, abzeichne.
Eindrücklich bleibt an diesem Buch, wie gross die Konvergenz zwischen der Theologie

Barths und Hinkelammerts ist, wie stark Barths Theologie sich besonders durch seine
Religionskritik auf gesellschaftliche Wirklichkeit bezieht, und dass befreiungstheologische
Ansätze auch für unsere europäische Theologie in ihrem Kontext bedeutsam sein können.
Leider fehlen bei der Barth-Interpretation eingehendere Analysen aus den grundlegenden
Texten der beiden Römerbriefkommentare und der Dogmatikvorlesung, sowie ausführliche

grundsätzliche theologische Erörterungen über den Wirklichkeitsbegriff, und damit
über das Verhältnis von Dogmatik und Praxis bei Barth. Bei der Hinkelammert-Interpretation

fehlen ebensolche Ausführungen über den Begriff des Utopischen. Von dieser Sicht
her wären auch Fragen von Barth an die Position Hinkelammerts zu richten gewesen. Da
das unterlassen wird, bleibt die Bedeutsamkeit der befreiungstheologischen Anfrage an uns
in einer etwas unbestimmten und allgemeinen Weise bestehen.

Johannes Staehelin, Basel

Eduard Buess, Die Zeit ist nahe... Christliche Hoffnung am Ende des Jahrhunderts, Aussaat
Verlag Neukirchen-Vluyn 1996. 151 S. Fr. 27.50

Buess schreitet auf dem Weg seiner theologischen Existentrüstig und zügig voran. Es war
je und je eine Gratwanderung, deren wichtigste Stationen durch seine Publikationen
gekennzeichnet sind: «Gottes Reich für die Erde» 1981 (in der Auseinandersetzung mit Karl
Marx) «Maranatha» 1992 (Darstellung der biblischen Naherwartung) und jetzt «Die Zeit
ist nahe ...» 1996. Seine Gratwanderung trägt ein doppeltes Antlitz: Es zeigt sich in der
Theologie und in seinem Weltverständnis: Das eine Antlitz: auf Messers Schneide zwischen
einem fundamentalistisch-apokalyptisch-reaktionär-pietistischem Bibelverständnis einerseits

und einer existentialistisch-personalistischen Interpretation der biblischen Eschatolo-



381 Rezensionen

gie andrerseits. Das zweite Gesicht: zwischen einem aufklärerischen Fortschrittsglauben
und einem Pessimismus, der die Welt sich selber oder den Dämonen überlässt, zwischen
Überschätzung der menschlichen Kompetenz und der Resignation. Das Faszinierende an
der Glaubens- und Weltschau von Buess liegt darin, dass er sehr schön herausarbeitet und
in glänzender Darstellung begeistert zur Sprache bringt: Beide Gesichter sind in der Tiefe
verbunden. Das eine erzeugt das andere. In einer Theologie und Kirche, die die Hl. Schrift
weithin verloren haben, und in einer Gesellschaft, die aufgebrochen ist, eigenmächtig das
Paradies herzustellen und allenthalben durch die Hintertüre die eigenen Gebilde als
zerstörerische Mächte hereinlässt, kann der Weg des Evangeliums nichts anderes als eine
Gratwanderung sein, das dazu einlädt und ermuntert, sich dieser Gratwanderung anzuschliessen
und in grosser Freiheit dem entgegenzugehen, der kommt. Buess interpretiert Babylon und
Rom im Rahmen der Weltsysteme damals. Er analysiert unser modernes Weltsystem -
Wissenschaft, Technik, Markt, Befindlichkeit der Menschen - im Lichte des Evangeliums.
Dabei zeigt sich ihre durchgehende Ambivalenz: Mit ihnen, also durch äussere Güter und
Mittel erhebt sich der Mensch zu einem Übermenschentum, das in der ungeheuren Erhebung

des Geschöpfs zum Schöpfer gipfelt. Solches geschieht mit Gütern und Mitteln in der
Hand des Menschen, die eigentlich zum Leben, zu seinem Besten gesetzt sind. Die Zeichen
der Zeit sind immer beides: positiv und negativ. Und negativ werden sie da, wo der Mensch
lebensfördernde Gestalten der Verantwortung vor Gott entzieht. Die Christengemeinde ist
durch beides bestimmt: durch das nahe Ende des Gott- und lebenswidrigen Weltsystems
und durch den Gott, der noch nicht zum Gericht und zur Neuschöpfung geschritten ist, der
noch Raum zur Umkehr gewährt. Da drin ruft die Christengemeinde zum Leben im «An-
der-Land», zum Reich Gottes - in der Erwartung des Neuen mitten im Zerfall des Alten.

Hans Riniker, Feldbrunn


	Rezensionen

