
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 4

Artikel: Prädestinationslehre und Angst : Erwägungen im Grenzbereich
zwischen Theologie und Tiefenpsychologie

Autor: Lüthi, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prädestinationslehre und Angst

Erwägungen im Grenzbereich zwischen Theologie und
Tiefenpsychologie

Diese Studie setzt sich mit der Frage auseinander, ob ein Erwählungsglau-
be und die diesem Glauben entsprechende Prädestinationslehre angststeigernd

oder angstvermindernd wirken. Es geht mit anderen Worten um die
Frage, ob man mit Oskar Pfister im Rahmen dieser Lehre von einem
angststeigernden «Prädestinationsschrecken» sprechen müsste1 oder ob umgekehrt

die Lehre allenfalls eine Haltung impliziert, durch die im Vertrauen auf
Gottes Erwählung, Angst und Furcht positiv bearbeitet werden könnten.

Zu meinem Standort: wenn ich im folgenden im Grenzbereich zwischen
Psychoanalyse, bzw. Tiefenpsychologie und Theologie argumentiere, wird
damit die Position einer selbstkritischen Theologie eingenommen. Die
Selbstkritik ergibt sich aus der Einsicht, dass das Unbewusste jedes Theolo-
gumenon - und eben auch die Prädestinationslehre - beeinflusst. Ich vertrete
damit ein Programm, das auch im Sammelband «Theologie im Dialog mit
Freud und seiner Wirkungsgeschichte» bestimmend war. Ich nehme eine
Formulierung dieses Programms auf: «... jede manifeste und zur Reflexion
gebrachte theologische Aussage hat unbewusste, latente Inhalte, die eine
Wirkungsgeschichte auslösen. Es entsteht nun die Aufgabe, sich mit diesen latenten

Inhalten auseinanderzusetzen, - diese Inhalte oft gegen Widerstände ins
Bewusstsein zu erheben, - diese Inhalte mit geeigneten Methoden der Entzifferung

und Entschlüsselung zu interpretieren».3 Es ist möglich, diese Bemühung,

die im Rahmen der Theologie als Weiterführung der historischkritischen

Methode vertreten werden kann, parallel zu therapeutischen
Vorgängen zu sehen. Jetzt werden im Bereich theologischer Texte und Argumente

Störungen, falsche Zwänge, Entstellungen, falsche Verknüpfungen, sekundäre

Rationalisierungen aufgedeckt und bearbeitet; damit werden
Neurotisierungen, Ideologisierungen und falsche Formen der Frömmigkeit
durchschaubar.4 Mit dieser Sicht wird auch die Konzeption von Oskar Pfister
aktualisiert, deren Ziel mit Thomas Bonhoeffer als «Destruktion antihuma-

1 O. Pfister, Das Christentum und die Angst, Ölten 21972. Der Begriff des
«Prädestinationsschreckens», 399f. im Zusammenhang mit der Darstellung Calvins.

2 K. Lüthi, K.N. Micskey (Hgg.), Theologie im Dialog mit Freud und seiner
Wirkungsgeschichte, Wien-Köln-Weimar 1991.

3 Lüthi, Micskey, Theologie im Dialog mit Freud, 18.
4 Lüthi, Micskey, Theologie im Dialog mit Freud, 20.



Prädestinationslehre und Angst 341

nistischer Einstellungen in und ausserhalb der Kirche» beschrieben werden
kann; dabei müssten allerdings - so wieder Thomas Bonhoeffer - die
Unzulänglichkeiten der liberalen Theologie Pfisters korrigiert werden.5 - Soviel zu
meinem Standort.

Zur Prädestinationslehre, die im folgenden thematisiert wird, ist es möglich,

an Max Webers Auseinandersetzung mit dem Calvinismus, die zu seiner
These vom Zusammenhang zwischen Calvinismus und Kapitalismus führte,
anzuknüpfen, weil für Weber die Prädestinationslehre sofort anthropologische

Implikationen hat. Weber charakterisiert die Prädestinationslehre Calvins

folgendermassen: «In ihrer pathetischen Unmenschlichkeit musste diese
Lehre nun für die Stimmung einer Generation, die sich ihrer grandiosen
Konsequenz ergab, vor allem eine Folge haben; das Gefühl einer unerhörten
inneren Vereinsamung des einzelnen Individuums».6 In der Folge spricht Weber

dann von der Angst, die diese Lehre auslöse, vor allem wenn der Gläubige

die Frage stelle, ob er erwählt sei.7 Es geht damit um den «Syllogismus
practicus», also um die Frage, ob es Kennzeichen der Erwählung gebe.8 Dabei
geht es nach Weber nicht darum «... die Seligkeit zu erkaufen, sondern: die

Angst um die Seligkeit loszuwerden».9 Die Kennzeichen dieses Menschentyps,

der mit dieser Frage entsteht, sind: Bewährung im innerweltlichen
Gottesdienst durch Akzeptanz des neuzeitlichen Arbeitsethos, innerweltliche
Askese, Hochwertung der Rationalität, Selbstkontrolle; möglich sind auch
antiautoritäre Haltungen. Jedenfalls entsteht hier durch die Prädestinationslehre

kein Fatalismus; nach Weber war die «logische Folge» dieser Lehre ein
Fatalismus, sogar eine Selbsterniedrigung, nach «psychologischer Wirkung»
entstand aber durch den Bewährungsgedanken gerade das Gegenteil, nach
Weber u.a. die Überlegenheit des Calvinismus in den Aufgaben der Organisation

in Kirche und Gesellschaft.10 - In diesem Sinn ist die Prädestinationslehre

für Weber zunächst ängstigend, allenfalls könnte das Bestehen der
Weltaufgabe als Zeichen der göttlichen Erwählung aber auch angstmindernd
sein.11

5 Th. Bonhoeffer, Das Christentum und die Angst - dreissig Jahre später, in: O. Pfister,
Pfarrer und Analytiker (1873-1956), in: WzM 11/12 (1973), 433; 436.

6 M. Weber, Die protestantische Ethik. Eine Aufsatzsammlung. Teil II: Die Berufsethik
des asketischen Protestantismus, München 21969, 122, vgl. auch 124.

7 Weber, protestantische Ethik, 125; 127f.
8 Weber, protestantische Ethik, 127ff.
y Weber, protestantische Ethik, 131.
10 Weber, protestantische Ethik, 211, vgl. auch 125; 185f.



342 Kurt Lüthi

1. Aspekte der Prädestinationslehre

Um Materialien der Prädestinationslehre zu den Abklärungen im
Grenzbereich zwischen Theologie und Psychoanalyse, bzw. Tiefenpsychologie zur
Verfügung zu haben, wähle ich drei Ansätze dieser Lehre aus, die im Rahmen
des prädestinatianischen Denkens eine grosse Rolle spielen. Allerdings wird
damit die Vielzahl der Aspekte dieser Lehre vernachlässigt; so wichtige Themen

wie die bibeltheologischen Ansätze, die Verhältnisbestimmung zwischen
Israel und der Kirche, Vorsehung und Vorherbestimmung, Universalismus
und Partikularismus, Infra- und Supralapsarismus usw. werden nicht
berücksichtigt; auch wird nicht berücksichtigt, dass es «mittlere Lösungen» gibt, die
den Erwählungsaspekt gegenüber dem der Verwerfung aufwerten, bzw. den
Aspekt der Verwerfung relativieren.

Erstens: Ansatz der doppelten Prädestination im Sinne Calvins. Calvins
grundlegende Definition dieser Lehre lautet: «Praedestinationem vocamus
aeternum Dei decretum, quo apud se constitutum habuit quid de unoquoque
homine fieri vellet. Non enim pari conditione creantur omnes: sed aliis vita
aeterna, aliis damnatio aeterna praeordinatur. Itaque prout in alterutrum fi-
nem quisque conditus est, ita vel ad vitam vel ad mortem praedestinatum di-
cimus».12 Dieser Ansatz muss eine Calvins Absichten gerecht werdende
Einordnung erfahren; seine Prädestinationslehre darf nicht zu einem singulären
Horrorbeispiel hochstilisiert werden, weil sie zur abendländischen Tradition
gehört; Calvin erweist sich auch hier als Schüler Augustins.

Zunächst sind Zuordnungen der Prädestinationslehre zu den
«Eigenschaften Gottes» zu berücksichtigen, - Zuordnungen, die ebenfalls zur
abendländischen Tradition gehören.13 Das bedeutet: den Erwählten widerfährt

die unverdiente, göttliche Barmherzigkeit und Gnade; jeder Synergismus

zwischen Gott und dem Menschen ist ausgeschlossen. Die Verworfenen

11 Das Problem der doppelten Prädestination spielte in meiner eigenen Biographie
eine Rolle, insofern als ich als Heranwachsender auf die Aussage, es könnte eine doppelte
Prädestination mit dem Verwerfungsaspekt geben, mit Angst reagierte. Die Aussage stand
im strikten Gegensatz zu meiner religiösen Erziehung im liberal-gestimmten Elternhaus.
Hier galt, weil mein Vater Lehrer in einem Dorf war, vor allem Pestalozzi viel und wurde
gelesen. Allerdings: weil in einem Schweizerdorf die Arbeit vorrangig ist, war ein langes
Grübeln über die Prädestinationslehre nicht möglich. M.E. können auch diese Erinnerungen

auf die Max Weber-These hinweisen.
12 P. Barth, G. Niesei (Hgg.), Johannis Calvini Opera selecta, Institutio Religionis Chri-

stianae (1599), Lib. III, Kap. XXI, 374, München 1931. Als Kommentarliteratur vgl. W. Niesei,

Die Theologie Calvins, München 21957; H. Otten, Prädestination in Calvins Lehre,
Neukirchen 1968. Zu Barth vgl. E. Buess, Zur Prädestinationslehre Karl Barths, Theol.
Studien 43, Zollikon-Zürich 1955; W. Kreck, Grundentscheidungen in Karl Barths Dogmatik.
Zur Diskussion seines Verständnisses von Offenbarung und Erwählung, Neukirchen 1978.

13 Lib. III, Kap. XXIII, 405, vgl. ferner Kap. XXIV, 410ff.



Prädestinationslehre und Angst 343

dagegen erfahren Gottes Gerechtigkeit, indem sie in der «massa perditionis»
des Menschengeschlechts und damit unter der Macht der Sünde und der
Herrschaft des Teufels bleiben. Auch ihr Geschick geht auf Gottes Willen
zurück und zeigt Gottes Gericht an. Warum es zu dieser Scheidung kommt, ist
nicht einsehbar; sie dient aber der Verherrlichung Gottes. Indem das der
Freiheit Gottes entspringende Urteil als «decretum absolutum» zu verstehen
ist, zeigt sich auch, dass Gott sich selbst Gesetz ist.14

Weiter: Calvins Lehre steht in Übereinstimmung mit der ganzen
Reformation: die Lehre wird immer in den Bezügen zur Christologie, bzw. zur So-

teriologie und Rechtfertigung verstanden. Indem der Grund des Glaubens
ausserhalb des Menschen in Gott liegt, wird er zur unerschütterlichen
Gewissheit und vermittelt das «donum perseverantiae». Weiter: Christus ist bei
Calvin «spéculum electionis». Christus ist also der Erkenntnisgrund dieser
Lehre. Er schenkt den Seinen die Gewissheit, dass ihre Erwählung unwiderruflich

und ewig ist. Allerdings ist er auch der, der das Verwerfungsurteil im
Endgericht vollstreckt.16

Schliesslich argumentiert Calvin auch ekklesiologisch: in der Kirche geht
es um die gültige Versiegelung der Kinder Gottes; sie sind jetzt im Buch des
Lebens aufgenommen. Allerdings stellt sich das rätselhafte Erfahrungsproblem:

warum wird der eine durch die Verkündigung der Kirche zum Glaubenden

und der andere nicht? Diese Erfahrung erfährt mit der Prädestinationslehre,

die auf Gottes Handeln zurückweist, eine Antwort.

Zweitens: Ansatz der christozentrischen Lehre von Gottes Gnadenwahl
nach Karl Barth. Einige Punkte der grundlegenden Definition Barths: «Die
Erwählungslehre ist die Summe des Evangeliums, weil dies das Beste ist, was
je gesagt und gehört werden kann: dass Gott den Menschen wählt und also
auch für ihn der in Freiheit Liebende ist. Sie ist in der Erkenntnis Jesu Christi
begründet, weil dieser der erwählende Gott und der erwählte Mensch in ei-

i >7

nem ist ...» Und: «Die Gnadenwahl ist der ewige Anfang aller Wege und
Werke Gottes in Jesus Christus, in welchem Gott in freier Gnade sich selbst
für den sündigen Menschen und den sündigen Menschen für sich bestimmt
und also die Verwerfung des Menschen mit allen ihren Folgen auf sich selber
nimmt und den Menschen erwählt zur Teilnahme an seiner eigenen Herrlichkeit.»18

Hier ist folgendes zu beachten: Indem sich Gott durch seine Urent-

14 Dieser Argumentationszusammenhang führt allenfalls zu einer Doppelung der
Gottesvorstellung. Niesei, Theologie Calvins, gibt dafür eine Singulärstelle bei Calvin, und
zwar im Zusammenhang mit dessen Ezechielauslegung, 171f., an.

15 Es geht bes. um die Zusammenhänge Lib. III, Kap. XXII und XXIV.
16 Vgl. z.B. Lib. II, Kap. VI oder Lib. III, Kap. XXI.
17 K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, II/2: Die Lehre von Gott, Zollikon-

Zürich 1942, 1.
18 Barth, Kirchliche Dogmatik, 101.



344 Kurt Lüthi

Scheidung zur Gemeinschaft mit dem Menschen bestimmt, ist der Mensch zur
Gemeinschaft mit Gott qualifiziert. Diese Art Dekret wird bei Barth mit
einer Fülle qualifizierender Vokabeln beschrieben: weil es um die «Summe des

Evangeliums» geht, wird der Mensch mit einer guten, erfreulichen, aufrichtenden,

tröstenden und hilfreichen Botschaft begleitet. Das Ja Gottes zum
Menschen wird nicht zurückgenommen, - es ist Gottes erstes und letztes
Wort. Eduard Buess formuliert: Barth habe erkannt, dass die Bibel zweierlei
ausschliesse: «... den dem Menschen gegenüber indifferenten Gott und den
Gott gegenüber indifferenten Menschen.»19

Dieser Ansatz bedeutet: «Gott will verlieren, damit der Mensch gewinne.
9fiSicheres Heil für den Menschen, sichere Gefahr für Gott selber.» Darum

kommt es nun zur Depotenzierung der Verwerfungslehre. Aufgrund des
göttlichen Ratschlusses Gottes ist der «einzige wirklich verworfene Mensch sein

91
eigener Sohn ...» Das Stichwort «Verwerfung» findet dann folgende
Charakterisierung: zwar gibt es den dem Erwählten gegenübertretenden «Anderen»,

«Vereinzelten», «Gottlosen» und dieser bedeutet eine Beleidigung Gottes.

Aber indem der Verworfene gerade das darstellt und repräsentiert, was
Gott nicht will, hat der Status des Verworfenen keine Chance, die ewige
Entscheidung Gottes für den Menschen rückgängig zu machen oder ausser Kraft
zu setzen. Dazu ein Zitat: «Denn in der Selbsthingabe Gottes in Jesus Christus

ist das deutlich, dass eben die Verwerfung uns nichts angeht, weil Gott sie

sich selber angehen lassen wollte, dass ihr Leiden uns entzogen ist, weil Gott
selbst es auf sich genommen hat.»22 Diese Sicht hat Barth dann auch am Bei-

99
spiel des Judas Ischarioth exemplifiziert. Dazu zwei Äusserungen Barths:
«Das Gegenbild des von Gott verworfenen Menschen hat nach dem Neuen
Testament keine selbständige, sondern nur eine unselbständige Stellung und
Rolle. Dieses Gegenbild existiert, aber es existiert nur als Schattenbild.» Und:
das Neue Testament kennt nur «erwählte Verworfene».24 Barths Neuansatz
der Prädestinationslehre bedeutet eine radikale Kritik verschiedener
Traditionen, die zur Struktur der abendländischen Prädestinationslehre seit Augustin

gehörten. Ein erster Punkt: Barth entgeht einem fatalen Systemzwang,
der zur Abwägung zwischen Erwählten und Verworfenen führte. Damit ist

u.a. auch eine Kritik Calvins gegeben. Barth sagt zu Calvin, dieser sei «... nicht
ohne die fatale Parallelität der Begriffe Erwählung und Verwerfung»
ausgekommen.25 Damit aber seien Neutralaussagen entstanden, die das «göttliche

19 Buess, Prädestinationslehre Karl Barths, 33.
20 Barth, Kirchliche Dogmatik, 177.
21 Barth, Kirchliche Dogmatik, 350, vgl. ferner 179; 389; 506f.; usw.
22 Barth, Kirchliche Dogmatik, 184.
23 Barth, Kirchliche Dogmatik, 508ff.
24 Barth, Kirchliche Dogmatik, 561; 563.
25 Barth, Kirchliche Dogmatik, 16.



Prädestinationslehre und Angst 345

96Ja» zum Menschen in seiner Radikalität verdeckten. Darum hat Barth auch
das Theologumenon eines «decretum absolutum» Gottes abgelehnt; weil es

nicht durchschaubar sei, wirke es unheimlich. Und schliesslich: mit den
Neutralaussagen und den Aussagen über das «decretum absolutum» entstehe
eine Konzeption, die mit Jesus Christus und mit der «Summe des Evangeliums»

nichts mehr zu tun habe. Ein zweiter Punkt: Barths Ansatz verlässt ek-

klesiologisch die Unterscheidung zwischen Gläubigen und Ungläubigen, bzw.
es wird dieser Gegensatz relativiert zugunsten einer Solidarität zwischen
Gläubigen und Ungläubigen. Nach Barth darf in der Verkündigung jedem
vorbehaltlos zugestanden werden, dass er zu den Erwählten gehört. Die
Situation der Verkündigung wird in diesem Sinn grundsätzlich geöffnet. Ein
dritter Punkt: das Gefälle der Barth'schen Argumentation bedeutet, dass das

endzeitliche Geschick des Menschen grundsätzlich unter der «eschatologi-
schen Möglichkeit» der Errettung, die allem Unheil und allem Bösen ein
Ende setzt, steht. Mit dem Ausblick auf die «eschatologische Möglichkeit»

97
war nun Barth allerdings dem Apokatastasisvorwurf ausgesetzt. Ein vierter
Punkt: Im Gefälle der Argumentation von Barth entsteht auch eine
bemerkenswerte Entdämonisierung des Verständnisses von Wirklichkeit. Nach
Barth soll dem Bereich der Dämonen und des Teufels nur ein «kurzer, scharfer

Blick» gelten.28 Und die Tradition der gefallenen Engel und des Engelssturzes

wird als böser Traum der alten Dogmatik qualifiziert. Darum gilt
dann: «Ein wirklicher, ordentlicher Engel tut das nicht ,..»29 Mit dieser
Argumentation ist Barth m.E. auch ein Einbruch in apokalyptische Systemzwänge
gelungen. Ein fünfter Punkt: Gottes Gnadenwahl bedeutet schliesslich nach
Barth die Inanspruchnahme des Menschen für die ethische Aufgabe, auch für
das Handeln des Christen in der Welt.20

Drittens: Perseveranz - die «andere Seite der Prädestinationslehre».
Anzuknüpfen ist an Calvin und dessen Darlegungen, dass und wie den Erwählten
die «perseverantia sanctorum» zukommt.21 Nachdem durch die Prädestination

ein neues Rechtsverhältnis zwischen Gott und seinen menschlichen Partnern

gesetzt ist, ein Rechtsverhältnis das in Christus gilt, erhalten die Gläubigen

das «donum perseverantiae», die Gabe des Beharrens in den Nöten und
Anfechtungen des Lebens; damit befinden sie sich auf dem Weg zum ewigen
Leben. Der für Calvin entscheidende Text ist in der Institutio III, Kap. 24,

26 Barth, Kirchliche Dogmatik, 17.
27 Zu Apokatastasis, vgl. Barth, Kirchliche Dogmatik, 327; 462; 467; 528.
28 Barth, Kirchliche Dogmatik, III/3, 609, zur Dämonologie III/3, 608ff.
29 Barth, Kirchliche Dogmatik, III/3, 623.
30 Barth, Kirchliche Dogmatik, 11/2, 564ff.
31 J. Moltmann, Prädestination und Perseveranz. Geschichte und Bedeutung der

reformierten Lehre «de perseverantia sanctorum», Neukirchen 1961. Vgl. ferner die von mir
oben skizzierten Ansätze zu Max Weber.



346 Kurt Lüthi

Abschnitt 6 enthalten: wenn der Gläubige durch seine Nöte und durch die
Nöte, die ihm die Welt bereitet, in Zweifel und Anfechtungen gerät, tritt
Christus selbst solcher Not entgegen. Er erweist sich als der Hirte seiner Herde,

und wer seine Stimme hört, geht nicht verloren. Auch wenn die Angst
über den zukünftigen Stand des Glaubens über die Seinen kommt, befreit
Christus von solcher Angst. Der Glaube erweist sich als lebendige und kräftige

Wurzel, die in Christus eingepflanzt ist, und er garantiert das Beharren bis

ans Ende. Zur christologischen Argumentation Calvins tritt dann die pneu-
matologische. Es gibt die bleibende Einwohnung des Heiligen Geistes in den
Herzen der Gläubigen. Auch ein schwacher, geringer und angefochtener
Glaube kann nicht aus ihrem Herzen gerissen werden, weil der Heilige Geist
«das sichere Unterpfand und Siegel ihrer Kindschaft ist.» Die Perseveranz
garantiert nun auch die Haltung der Gläubigen: Geduld des Glaubens, Festigkeit

des Bekennens, Tragen des Kreuzes. In dem allem ist auch die Ausrichtung

des Menschen auf das ewige Leben, auf die Hoffnung im Gericht,
beschlossen.

In der Perseveranz-Aussage Calvins haben wir es nach Moltmann mit der
«seelsorgerlichen und ethischen Praxis» als Implikation der Prädestinationslehre

zu tun. Und darin ist sie die «andere Seite der Prädestinationslehre Cal-
32vins.»"

2. Prädestinationslehre: angststeigernd? angstabbauend?

Zunächst ist kurz auf die Bandbreite des Phänomens «Angst» hinzuweisen:

es geht um die verschiedenartigen Formen von Furcht, Schrecken,
Entsetzen. Man spürt destruktive Kräfte und bedrängende Traumatisierungen.
Es gibt die angstmachende Situation des Alltäglichen, und es gibt solche
Situationen in entscheidenden Lebensabschnitten. Es gibt Beziehungsängste,
z.B. zwischen Eltern und Kindern, zwischen Mann und Frau. Es gibt angstmachende

Störungen der Gewohnheiten und die Angst vor dem Unerwarteten
und Neuen. Weiter entstehen Ängste durch Stress und Berufssituationen,
auch Ängste durch leibliche und seelische Belastungen. Im Bereich des Psy-

chopathologischen spielen Stichworte wie Agoraphobie, Claustrophobie,
Herzphobien eine Rolle, und es gibt die Ängste der Schizophrenen und
Depressiven.33 Wohl Zeit seines Lebens setzt sich der Mensch mit der Todesangst

auseinander. Angstmachend sind aber auch gesellschaftliche Probleme,
z.B. durch Machtinteressen verursacht oder durch Änderung der Verhältnis-

32 Moltmann, Prädestination und Perseveranz, 50f.; 54.
33 Zu den klinischen Aspekten vgl. K. König, Angst und Persönlichkeit. Das Konzept

vom steuernden Objekt und seine Anwendungen, Göttingen-Zürich 61993, bes. 34ff.; 63ff.;
138ff.; 143ff.; 145ff.; 150ff.; 157ff.; 162ff.



Prädestinationslehre und Angst 347

se (Beispiel: Angst vor Arbeitslosigkeit). Weiter ist das gesellschaftliche
Vorurteil zu nennen, nach dem u.U. der «Andere» zugleich «mein Feind» ist;
gerade solche Ängste provozieren irrationale Reaktionen. Überindividuelle
Ängste entstehen durch Kriegsdrohungen und Kriege, aber auch durch eine
zunehmende Labilität und Gewaltanwendung im Rahmen gesellschaftlicher
Strukturen. Weiter gibt es Ängste vor Katastrophen (Flolocaust, Fliroshima,
Tschernobyl); hier gibt es nicht nur die Ängste der Opfer, sondern auch
spezifische Ängste der zweiten Generation. Und schliesslich spielen heute Ängste

vor ökologischen Katastrophen eine grosse Rolle.
Schon der sprachliche Begriff der Angst enthält bedeutsame Lektionen.

Indem der Begriff «Angst» mit dem lateinischen «angustiae» zusammengehört,

zeigt sich die Orientierung des Begriffs an «Enge, Beengung, Bedrängnis,

Beklemmung». Diese Zusammenhänge signalisieren im Blick auf
psychologische Fragestellungen oft frühkindliche Ängste, die sich dann später
immer wieder melden; vielleicht signalisieren sie aber auch Todesängste, die in
einem Zusammenhang mit Geburtsängsten stehen. Jedenfalls ist dieser
sprachliche und begriffliche Ansatz immer wieder zu berücksichtigen und zu
bedenken.

Zur Theoriebildung möchte ich an zwei ausgewählten Positionen anknüpfen.

Einmal sind die «Grundformen der Angst» im Sinn von Fritz Riemann zu
berücksichtigen.34 Er unterscheidet die schizoide, die depressive, die zwanghafte

und die hysterische Persönlichkeit. Das bedeutet, wenn ich definitions-
mässig argumentiere, folgendes: Der schizoide Typus hat Angst vor Nähe,
Hingabe und emotionalen Bindungen; er wirkt kühl, distanziert, schwer
ansprechbar, unpersönlich und kalt. Annäherungen an ein Du oder an einen
Partner fallen ihm schwer, u.U. ängstigen sie ihn. Wenn er in eine Isolation
gerät, kompensiert er diese oft mit Phantasien, vielleicht auch mit Phantasien
apokalyptischer Art. Weiter kennt er die Angst vor einem Ich-Verlust
angesichts seiner Existenz in Gruppen oder im Gegenüber zu einem Partner. Weiter:

der Depressive hat Ängste im Gefühl der Ungeborgenheit, Isolation und
Einsamkeit. Er ist auf eine gewissermassen bedingungslose Liebe angewiesen
(und das reaktiviert leicht Muttererlebnisse). Er bedarf eines Partners, bzw.
einer Gruppe, von der er sich leicht abhängig macht. Distanzgefühle versucht
er allerdings auch aufzuheben. Dann ist er oft von Verlustgefühlen belastet,
auch gegenüber einem Partner. Um ein Gegenüber zu erhalten, neigt er zum
Masochismus; er kennt Haltungen der Selbstbestrafung und Selbstzerstörung,

er leidet oft unter dem Gefühl der Hoffnungslosigkeit. Weiter: die
zwanghafte Persönlichkeit hat Angst vor Wandlungssituationen, Vergäng-

34 F. Riemann, Grundformen der Angst. Eine tiefenpsychologische Studie, München-
Basel, 1989, 20ff. Ferner W. Loch, Zur Theorie, Technik und Krankheitslehre der
Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 21972, 3ff.; F. Lahmann, Unsere Ängste und ihre Ursachen,
München-Basel 1981, 12ff.; 62ff.; König, Angst und Persönlichkeit, passim.



348 Kurt Lilthi

lichkeit, Überraschungen und Unsicherheit; diese Persönlichkeit entwickelt
Berührungsängste und Panzerungen gegen aussen. Der Zwanghafte sehnt
sich nach Dauer, und seiner Vergänglichkeit wird er sich nicht stellen, weil sie

ihn ängstet. Er entwickelt in den Situationen des Lebens ein überwertiges
Sicherheitsbedürfnis. In Veränderungen wird er zum Zauderer, Zweifler, und
er zögert. Er baut oft auf künstliche Absicherungen. Allerdings: um seine

Haltungen zu kompensieren, vermag er auch grosse und ausdauernde
Arbeitsleistungen zu erbringen. Schliesslich gibt es die hysterischen Haltungen.
Diese sind bestimmt von Ängsten vor den Realitäten des Lebens, vor Endgültigkeit

und Unfreiheit. Der Hysteriker ist für Kunst und Spiele begabt. Er
unterliegt oft dem Zauber des Neuen und Unbekannten. In vielem bietet er ein
Gegenbild zum zwanghaften Typus. Er lebt in einer illusionären und oft
fantastischen Welt und erlebt dann entsprechende Enttäuschungen in der Realität

des Lebens. In Ethik und Moral nimmt er einen relativierenden Standort
ein. In Begegnungen wirkt er manchmal enthusiastisch, manchmal narzis-
stisch; er wendet auch gern ein Imponiergehabe an. Mit all diesen Facetten
hat er Schwierigkeiten der Ich- oder der Identitätsfindung und diese
Schwierigkeiten bilden oft die Gründe seiner Angst. - Soviel zur Systematik dieser
Typen im Anschluss an Riemann. Dazu ist allerdings zu sagen, dass sich solche

Typologien in der Einzelpersönlichkeit oft mischen.
Dann ein zweiter Zugang im Anschluss an Gesichtspunkte der Psychoanalyse

im Sinne von Freud. Ich setze voraus, dass es mit Freud zunächst drei
Ansätze zu einer Angsttheorie gibt: Angst in Bezügen zu biologischen Ätiologien,

dann Angst auf Grund gestauter und unverwendeter Libido, wenn
Trieberregungen durch Hindernisse in Frage gestellt oder gestört werden, und
schliesslich gibt es die Probleme der Libidoverwandlung z.T. auf Grund
frühkindlicher Situationen. Ich knüpfe im folgenden an das auf Freud zurückgehende

Deuteschema des Oralen, Analen und Genitalen an. Zur Oralität:
Ängste reaktivieren Geburtsängste (und damit manchmal auch schon
Todesängste). Frühkindliche Erlebnisse sind oft Trennungserlebnisse, die sich
traumatisch auswirken. Das Kind ängstet sich vor dem Liebesentzug durch die
Mutter. Es hat auch ein unbewusstes Empfinden von Störungen, wenn die
Mutter mit ihren eigenen Schwierigkeiten nicht zurecht kommt: die Mutter ist
dann zu «klammernd» oder wirkt «verschlingend». Das Kind erlebt erste
Unlusterfahrungen und damit Angst, bis hin zu einer frühkindlichen Todesangst.
Zur Analität: Es geht um Rückbezüge auf die Phase des Reinlichkeitstrai-
nings des Kindes. Hier wurden dem Kind Ängste vor Beschmutzung und
Unreinheit eingepflanzt. Weiter erwartet man vom Kind eine bestimmte, geordnete

Leistung (durch die Darmentleerung). Diese wird positiv honoriert, aber
bei Verweigerung bestraft. Die damit entstehenden Drohungen lösen Angst
aus. Wieder ist das Kind von Trennung, Liebesverlust und Ausstossung
bedroht. Zur Phase des Ödipuskomplexes (Genitalität, phallische Phase): ödi-
pal-bestimmte Ängste bedeuten vor allem Angst vor Macht und Vorschrif-



Prädestinationslehre und Angst 349

ten, konkret Angst vor dem mächtigen und herrschenden Vater. Dieser
repräsentiert im Dreieck Mutter-Vater-Kind die Mächte der Gesellschaft mit
ihren Forderungen und Vorschriften; er repräsentiert auch die Macht des
Patriarchats. Angstauslösend sind Versuche des Kindes, sowohl die Liebe des
Vaters zu gewinnen, wie auch die Anerkennung der Forderungen der Institutionen

zu realisieren. Im Rahmen dieser Phase wird das «Über-Ich» entwik-
kelt; damit entsteht eine Instanz, die «von innen her» über das menschliche
Handeln wacht; die äusseren Autoritäten sollten, jetzt zugunsten eigener
Entscheidungen zurücktreten. Wenn der Weg gelingt, wird das früher gehorsame
und abhängige Kind zum autonomen Individuum. Misslingt er - und bleibt
man in der Phase des «Über-Ichs» stecken - bleibt der Mensch von
gesellschaftlichen Anpassungen bestimmt, bleibt er in Gehorsamshaltungen und
Autoritätsgläubigkeit verhaftet; das Mädchen z.B. bleibt dann die «ewige
Tochter» des Vaters.

Die bisher formulierten Ansätze zeigen, auch wenn sie oft fragmentarisch
und plakativ sind, dass Ängste Signale des Unbewussten enthalten, auf die
man achten und die man bearbeiten sollte. Die Bezüge zu frühkindlichen
Phasen, die - wie dargestellt - immer präsent sind, dürfen ja nicht deterministisch

missverstanden werden; Ängste bedeuten immer auch Anrufe, denen
man sich stellen sollte und mit denen man schöpferisch umgehen müsste.

Im folgenden geht es nun zunächst um die Frage, wo die angstmachenden
und angststeigernden Aspekte der Prädestinationslehre sind. Ich sehe sie in
drei Gesichtspunkten, nämlich in den Verwerfungsaussagen, in der Kälte der
Systeme und im Systemzwang und in den Zwängen zur Selbstkontrolle.
Zuerst zur Androhung der Verwerfung im Rahmen einer Lehre der doppelten
Prädestination. Diese Drohung steht - jetzt psychologisch gesehen - im
Zeichen von Trennungsängsten; damit werden Probleme der Oralität reaktiviert.
Die Zuwendung Gottes zum Menschen, - das Angebot Gottes des Menschen
Partner zu werden, - die Liebeserklärung Gottes an sein Volk ist nun mit
einer massiven Drohung verbunden: der Mensch könnte unter einem Nein
Gottes stehen, - die Partnerschaft mit ihm könnte gekündigt werden, - statt
Seligkeit und Himmel wäre sein Schicksal die Hölle und die Verdammung.
Mit dieser Drohung wird die Zuwendung Gottes zum Menschen fraglich, und
Gott wird dem Menschen unheimlich. Die Drohung im Rahmen der doppelten

Prädestination verunsichert und löst Ängste aus. Die angedrohte Trennung

von Gott und die angedrohte Ausstossung betreffen - wie schon gesagt

- vor allem frühkindliche Trennungsängste im Sinne der Oralität. Weiter wird
die Androhung der Verwerfung auch Ängste auslösen, die Probleme der ödi-
palen Phase reaktivieren. Ein den Menschen verdammender Gott tritt -
psychologisch gesehen - in Bezüge zu einem mächtigen, strengen und
enttäuschenden Vater. M.a.W.: das Vaterbild des Mächtigen und Strengen wird zum
Gottesbild. Und dann: der strenge, mächtige und verdammende Gott tritt -
ödipal gesehen - in Bezüge zu gesellschaftlichen und institutionellen Mächten



350 Kurt Liithi

und zur Ordnung in der Gesellschaft. Auch dieser Bezug ängstigt. Dann ist
weiter die Kälte der Systeme und die Systemzwänge zu bedenken. Die Abwägung

und Parallelität zwischen Heil und Unheil, Rettung und Verdammung,
Himmel und Hölle hat nichts mehr mit einem personalen Verhältnis, mit
Partnerschaft und Ich-Du-Beziehung zu tun. Und wenn im Rahmen dieser
Abwägung von einer «massa perditionis» im Sinne Augustins gesprochen
wird, die den Geretteten gegenübersteht, hat das ebenfalls nichts mehr mit
einem Liebeshandeln Gottes zu tun. In solchen Zusammenhängen kann es
auch zu einer fatalen Verwendung forensischer Kategorien kommen: das

göttliche Urteil wird dem Menschen auferlegt; sein Weg der Selbstfindung
und in der Geschichte wird objektivierend zugedeckt. Schliesslich geht es um
die angstmachenden Aspekte durch Selbstkontrolle im Sinne des «Syllogismus

practicus»; die angstmachenden Aspekte hängen mit der Frage zusammen,

ob ich erwählt oder verworfen bin. Mit dieser Frage entsteht dann jener
puritanische Menschentyp, der sich selbst kontrolliert, der sich selbst entwertet

und bei dem es zur Selbstanklage und Selbstbestrafung mit entsprechenden

masochistischen Implikationen kommt. Damit werden vor allem anale
Ängste reaktiviert. Jetzt spielen Urteile wie Unwürdigkeit, Unreinheit,
Beschmutzung usw. eine Rolle.

Die beschriebenen Ängste, die diese Lehre auslöst und unterstützt, lassen

- im Rahmen theologischer Reflexion - kompensatorische Abwehrsysteme
gegen die Angst entstehen. Diese Abwehrformen gestalten sich oft als

pathologische Formen der Religion, sekundäre Rationalisierungen, Wiederkehr
von Verdrängungen in veränderter Form. In der Analyse wird man hier die
Typologien wiederentdecken, die Riemann dargestellt hat (s. oben). Ich denke

an folgende Zusammenhänge: die zwanghafte Persönlichkeit entwickelt
oft starre Systeme der Abwehr, der Abgrenzung und Ausgrenzung. Der
Zwanghafte favorisiert Lösungen apokalyptischer Traditionen und
unterscheidet strikt und abschliessend zwischen Erwählten und Verworfenen,
Freund und Feind, gut und böse. Sein Wirklichkeitsverständnis unterscheidet
zwischen dem göttlichen und dem dämonischen Bereich. Zwischenstufen
zwischen den dualistisch-gesetzten Polen gibt es nicht. Und die ethischen
Konsequenzen dieser Sicht bestehen darin, dass der «Andere» Objekt der Ausgrenzung

und des Hasses ist; bei entsprechendem Fanatismus können Gewaltlösungen

und allenfalls die Vernichtung des «Anderen» intendiert werden. Seine

Ethik ist von Rigidität, Intoleranz und Aussonderungswut bestimmt. Er
akzeptiert Fundamentalismen und Ideologien und neigt zur Akzeptanz von
Führern. Man kann diese Persönlichkeit auch im Sinne Adornos als «autoritären

Charakter» beschreiben.35 Anders reagiert die depressive Persönlichkeit.

Ängste werden hier nicht auf Aussenfeinde projiziert, sondern diese Per-

35 Th.W. Adorno, Studien zum autoritären Charakter, Frankfurt a.M. 1973.



Prädestinationslehre und Angst 351

sönlichkeit wendet sich in Drucksituationen gegen sich selbst. Sie beurteilt
sich als Sünder, Verworfener, unrein usw. (s. anal bestimmte Ängste). Sie
übernimmt Opfer- und Dulderrollen im masochistischen Sinn. Die Ich-Belastung

wird zur Ich-Schwäche und zur Ich-Verunsicherung. Religiös steht der
Depressive unter dem Eindruck, Gott habe ihn verlassen oder Gott sei weit
weg von ihm (s. oral bestimmte Ängste); er leidet also unter Liebesentzug und
Liebesverlust. Das Szenarium verändert sich wieder, wenn es um die schizoide

Persönlichkeit geht. Der Schizoide reagiert auf Ängste mit der Bildung
von Systemen, die oft als sekundäre Rationalisierungen zu durchschauen
sind. Hier werden intellektuelle Systeme und hier werden sog. allgemein-gültige

Ideologien entwickelt. Die Mannigfaltigkeit des Lebens, individuelle
Existenz und Geschichte werden der Theoriebildung untergeordnet. Im
Bereich der Prädestinationslehre gibt es Wirkungen von Reflexionen im Sinne
der Abwägung zwischen Rettung und Verdammung, hier gibt es die auferlegten

Gottesurteile, hier gibt es die «ewigen Dekrete» Gottes und ein
absolutmächtiges Gottesbild (zum Problem der Macht Gottes vgl. wieder die
Ausführungen zur ödipalen Phase). Schliesslich die Reaktion der hysterischen
Persönlichkeit: sie ist das Spiegelbild zur zwanghaften Persönlichkeit, auch
das Spiegelbild zum Schizoiden. Versuche zum Angstabbau bedeuten hier
Optionen gegen alles Zwanghafte und Starre. Der Hysteriker setzt auf das

Neue und Unbekannte; er argumentiert mit der nach vorn aufgebrochenen
Struktur. Er sucht vielleicht künstlerische Gestaltungen als Kompensation
gegen die Angst. Er wird eher auf Pluralität der Lösungen setzen als auf
Eindeutigkeit. Er wird eine bestimmte Unverbindlichkeit abschliessenden
Lösungen vorziehen. Wahrscheinlich wird ihm der postmoderne «Markt der
Religionen» durchaus entsprechen; auch im Bereich von Ethik und Moral wird
er relativierende Haltungen einnehmen; den Ausweis und die Selbstkontrolle
als Konsequenz eines «Syllogismus practicus» wird er ablehnen.

Diesen Abschnitt abschliessend, möchte ich noch zusammenfassend auf
einen Gesichtspunkt eingehen, der im ganzen, traditionellen Bereich der
Prädestinationslehre eine grosse Rolle spielt: es geht um das dualistische
Wirklichkeitsverständnis, das zur Erklärung der Wirklichkeit das Gegenüber von
Gott und Teufel (bzw. den Dämonen) braucht. Im Grenzbereich zwischen
Theologie und Tiefenpsychologie ergeben sich dafür zwei Aspekte zur Erklärung.

Einmal: Wenn im Rahmen der Sozialisation das orale Vertrauen zur
Mutter, bzw. zu den Eltern nicht möglich ist, wenn es im Gegenteil an
schmerzlichen Erfahrungen zerbricht, wird dieses Erlebnis oft mit irrationalen

Projektionen kompensiert: die menschliche Existenz wird in «Verschattungen»

hineingeführt.36 Es entstehen theologische und existentielle Phantasien,

die von einem Ensemble von bösen Mächten bestimmt sind und mit die-

36 Ich verdanke diesen Ausdruck K.N. Micskey.



352 Kurt Liithi

sen Phantasien kann es sogar zu einer Dämonisierung Gottes kommen, - es

geht jetzt um einen Gott, der droht und richtet. Die anthropologischen
Implikationen dieses Wirklichkeitsverständnisses sind dann auch vom Hexenglauben

und Besessenheitsängsten bestimmt, wobei Gefühle von Vergehen und
Sünden entstehen, die es gar nicht gibt.37

Zweiter Erklärungsversuch: wenn ein positiver Übergang zu einer reifen
Existenz im Rahmen der ödipalen Phase nicht gelingt, - wenn also ein
Freiheitsraum, der jetzt zu betreten wäre, verfehlt wird, bleibt der Mensch an
seinen Vater und an gesellschaftliche Vorschriften und Erwartungen der
Institutionen gebunden. Und da kann es zu fatalen, psychologischen Verschiebungen

kommen. Ich formuliere den Zusammenhang mit Scharfenberg: «Götter,
die in der äusseren Wirklichkeit gestürzt wurden, kehren als erschreckende
Dämonen im Inneren der Seele wieder und treten dort ihre Herrschaft an».
M.a.W.: bestimmend wird ein Weltbild und ein Wirklichkeitsverständnis, das

mit dämonischen Einbrüchen und mit dämonischen Wirkungen rechnet. In
diesen Zusammenhang gehört dann auch die apokalyptische Sicht des
Weltendes und des Endzeitschicksals des Menschen, das mit Verdammungsurteilen

verbunden ist.
Es geht nun weiter um die Gegenfrage, ob eine Prädestinationslehre auch

Angst abbauen könnte und zwar auch in tiefenpsychologischer Hinsicht. Hier
möchte ich nochmals auf die Lehre von der Gnadenwahl im Sinne Barths
hinweisen. Wenn diese Lehre «Summe des Evangeliums» ist, wenn sie ohne die
fatale Parallelität zwischen Erwählten und Verworfenen auskommt, bzw. dieses

Gegenüber relativiert, wenn sie aber auch eine offene Situation der
Verkündigung für Gläubige und Ungläubige postuliert, wenn sie die «eschatolo-
gische Möglichkeit» der Gnade betont, wenn sie eine Depotenzierung der
Vorstellungen zum Teufel und zu den Dämonen bedeutet, und wenn sie
schliesslich die Inanspruchnahme des Geschöpfs für seine Weltaufgabe in

Verantwortung vor Gott bedeutet, sind - wie ich meine - bedeutsame theologische

Angebote zum Angstabbau entstanden, - Angebote, die auch
tiefenpsychologisch positiv zu verstehen sind. Fraglich bleibt allerdings im Blick auf
Barth, ob allenfalls auch bei ihm ein Systemzwang zu finden ist, wenn er
seinen Ansatz zur Prädestinationslehre objektivierend-ontologisierend gestaltet.

Er wäre auch dort zu finden, wo es Aussagen zu göttlichen Vorentscheidungen

gibt, die ein auffallend ungeschichtliches Gepräge haben; Rettung
oder Verwerfung des Geschöpfs wird gleichsam aus der Geschichte herausge-

37 Diese Argumentation schon bei O. Snell, Hexenprozesse und Geistesstörung, München

1891, zitiert bei L. Navratil, Schizophrenie und Religion, Berlin 1992, 83.
38 J. Scharfenberg, Sigmund Freud und seine Religionskritik als Herausforderung für

den christlichen Glauben, Göttingen 1968,159.



Prädestinationslehre und Angst 353

nommen.39 M.E. sind die Objektivierungen Barths einem Angstabbau
hinderlich, und sie führen (im Anschluss an die Typologie Riemanns) auch zur
Frage, ob sich bei Barth schizoide Züge geltend machen.

Ich möchte hier noch einen Vorschlag zum Angstabbau machen. Ich nehme

Vorschläge von Karl König auf, die er im Bereich therapeutischer
Bemühungen an Klienten, die an einer Angstsymptomatik litten, erprobt hat. Ich
beziehe mich auf seine Überlegungen, man könnte Klienten helfen, indem sie
sich einen sog. «Begleiter» schaffen; König charakterisiert diesen Begleiter
als «steuerndes Objekt»40. Die Aufgabe dieses Begleiters bestünde darin,
steuernde Tendenzen einer verfehlten mütterlichen Erziehung und Haltung
zu ersetzen und zwar eben mit Einflüssen des Begleiters, die in dem Sinn
stärkend wirken, dass man Willkürimpulsen auf Grund von Ängsten nicht nachgibt,

- dass man angstmachende Situationen vermeidet, - dass es zu Überprüfungen

der Angst durch die Realität kommt. Nach König können Begleiter
Bezugspersonen sein, es können diese Funktion aber auch Gruppen und
Gemeinschaften übernehmen, ja die Funktion kann allenfalls auch durch symbolisch

bestimmte Gegenstände erfolgen. Durch den therapeutischen Prozess
müsste der Begleiter im Erwachsenen-Ich internalisiert werden, so dass nicht
ein blosser Mutterersatz entsteht und es einmal mehr zur Wiederholung von
Mutterproblemen kommt. Es geht im Gegenteil um den Aufbau und die
Stärkung eines erwachsenen Selbstwertgefühls, um angstfreie Haltungen im
sozialen Umfeld, letztlich um Autonomie.

Meine Frage im Grenzbereich zwischen Theologie und Tiefenpsychologie:
könnte die Gestalt Jesu und seine Botschaft die Rolle des Begleiters

übernehmen? Könnte ein Gemeinschaftsverhältnis mit Jesus und eine
Identifikation mit seiner Botschaft Angst abbauen? realitätssicher machen? das

Selbstwertgefühl stärken? Dabei sollte Jesus und seine Botschaft nicht etwa
als Droge wirken, sondern in seiner Nachfolge sollte es echte Befreiung des
Individuums geben, - Befreiung, die autonome Wege gehen lässt. Ich könnte
auch mit Tillich fragen, ob Glaube «Zustand des Ergriffenseins» durch die
«Macht des Seins» sein könnte. Und hier gilt dann: «Wer von dieser Macht
ergriffen ist, kann sich bejahen, weil er weiss, dass er bejaht ist.»41

Zuletzt noch ein Wort zur Perseveranz-Lehre; hier erinnere ich an den
Ansatz von Max Weber. Wenn schon mit Calvin den Erwählten die Gabe des
«Beharrens der Gläubigen» in ihren Anfechtungen von aussen und von innen

39 Das ist auch die Barth-Kritik von W. Dantine in seiner Studie, Der Welt-Bezug des
Glaubens. Überlegungen zum Verhältnis von Geschichte und Gesetz im Denken Karl
Barths, in: Theologie zwischen Gestern und Morgen, Interpretationen und Anfragen zum
Werk Karl Barths, München 1968, 261 ff. Anders Kreck, Grundentscheidungen in Karl
Barths Dogmatik, 230ff.: Inwiefern ist ewige Erwählung ein geschichtliches Ereignis?

40 König, Angst und Persönlichkeit, 16ff., 37ff.; 177ff. Der Hinweis auf die religiöse
Gemeinschaft, 26.

41 P. Tillich, Mut zum Sein, Stuttgart 1953,113, vgl. auch 121; 125; 127.



354 Kurt Liithi

zukommt, könnte hier durchaus ein Angebot zum Angstabbau gesehen werden;

mit Moltmann dürfte man dann von der «anderen Seite der Prädestinationslehre

Calvins» sprechen (s. oben). Man könnte mit dieser Gabe
Erfahrungen des Bejahtwerdens von Gott machen, das sich dann im Sinne des
modifizierten «Syllogismus practicus» als Erfahrung eines bejahten Menschseins
auswirkt. Allerdings: die traditionelle Sicht des «Syllogismus practicus», die
auch Max Weber vertritt, ist - psychologisch gesehen - davon bestimmt, dass

die inneren Ängste vor der Verdammung ins Äussere verschoben werden
und nun eine Kontrolle durch Erfolge im Bereich von Arbeit und Leistung
erfahren, und diese Kontrolle hat dann puritanisch-ethische Konsequenzen z.B.
in rigiden und moralisierenden Haltungen. M.a.W.: Ängste werden externali-
siert und kehren in Verzerrungen von Glaubenshaltungen zurück. Der Typus
des Puritaners im Sinne von Max Weber, ist bestimmt von analen und ödipa-
len Belastungen, die einen Angstabbau verhindern.

3. Karl Barths Traum von der Hölle

Es gibt einen beachtenswerten Traum Karl Barths von der Hölle. Dieser
Traum zeigt - wie Eberhard Busch sagt - den «ganz anderen» Barth42 - jenen
Barth, der sich vom objektivierenden Dogmatiker unterscheidet, - jenen
Barth, der mit sich selbst in spannungsvollen Auseinandersetzungen steht, -
jenen Barth, der persönliche Anfechtungen durchkämpfen muss.

Zunächst die Darstellung des Trauminhalts. Barth erzählt Eberhard
Busch folgendes: «Mir träumte, dass mich eine Stimme ansprach: Willst du
einmal die Hölle sehen? und ich antwortete noch wohlgelaunt: 'Doch, das

möchte ich gern einmal sehen; das hat mich schon lang interessiert'. Da
öffnete sich vor mir ein Fenster, und ich sah hinaus in eine endlose Wüste, deren
Anblick Mark und Bein erschütterte; und mittendrin sass steineinsam ein
einziger Mensch. Da schloss ich das Fenster, und die Stimme sprach: 'Und das

droht dir!'»43 Als Busch den Traum als Traum abwerten will, sagt Barth: «...
Träume sind in der Regel ernst zu nehmen». Und er fährt dann fort: «Und da

gibt es noch Leute, die mir vorwerfen, bei mir fehle das Wissen um solche
abgründige Bedrohung. Ich weiss nur zu gut davon. Aber was bleibt mir gerade
darum anderes übrig, als alles darauf zu setzen: Gott schwört bei seinem
Leben, dass er dich nicht verlässt».44

Im Blick auf das Bild von Barth, das allgemein gilt, sind zwei Gesichtspunkte,

die sich mit diesem Traum ergeben, erstaunlich. Einmal stellt Barth

42 W. Schildmann, Was sind das für Zeichen? Karl Barths Träume im Kontext von
Leben und Lehre, München 1991, 168ff.: Ein Traum des alten Karl Barth (1967). Der
Ausdruck ein «ganz anderer Barth» von E. Busch im Nachwort zu Schildmann, 193.

42 Schildmann, Was sind das für Zeichen?, 168.
44 Schildmann, Was sind das für Zeichen?, ebd.



Prädestinationslehre und Angst 355

mit seiner Aussage, Träume seien ernst zu nehmen, seine eigenen
Negativaussagen zur Psychoanalyse und zur Tiefenpsychologie, bzw. sein Vorbeigehen

an der Herausforderung der Psychoanalyse und der Tiefenpsychologie,
in Frage.45 Und dann: die Traumaussage Barths steht gegen Barths theologische

Aussagen zur Hölle, mit denen er - wie oben schon dargelegt - die
traditionelle Dämonologie depotenziert hat. Es zeigt sich auch in diesem Traum
die tiefenpsychologische Wahrheit, dass der Traum Gegenmeinungen gegen
die Dimension des Bewussten enthält, - dass der religiöse Traum oft Ort des

Zweifels und der Religionskritik ist, - dass auch mit dem religiösen Traum
«Dilemma-Geschichten» entstehen.46 Der Theologe Barth möchte ja dem
Bereich der Dämonologie nur einen «kurzen, scharfen Blick» gönnen, und es

soll das ein Blick des «Abscheus» sein. Barths theologische Interessen gehen
dahin, den Bereich der Dämonen und die Macht der Hölle zu «begrenzen».
Und schliesslich gilt für Barth im Blick auf Jesus Christus, dass keiner, den
Gottes Zorn trifft, als verloren gehalten werden kann; ich verweise auf meine
Darstellung Barths im Teil 2 dieser Studie.

Nun zeigt aber der dargestellte Traum, dass die Hölle für Barth doch eine
Realität ist und zwar eine innere und psychische Realität: die Hölle liegt in
ihm! Und der Zugang zu dieser Realität und zu dieser psychischen Wirklichkeit

ist der Traum, - eine Dimension, die Barth im Gespräch mit Busch
akzeptiert und bejaht. Barth steht hier nun doch Freud nahe, der Schriftauslegung

und Traumdeutung in einen Zusammenhang gebracht hat.47

Im folgenden seien Möglichkeiten der Deutung und Einordnung des
Traumes von Barth dargestellt und diskutiert. Dazu liegen nun sehr interessante

Argumente von Wolfgang Schildmann vor. Schildmann kommt aus der
Schule C.G. Jungs und damit wird es auch sinnvoll, meinen eigenen Standort
in der Vielzahl tiefenpsychologischer Schulen anzudeuten. Meine Argumente
beruhen hauptsächlich auf Ergebnissen von Freud und Jung. Weiter möchte
ich einen Erfahrungsweg berücksichtigen.48 Die Kompetenz des ausgebildeten

Therapeuten fehlt mir. Es scheint mir möglich, im Rahmen der Theorie-

45 P.F. de Quervain, Psychoanalyse und dialektische Theologie. Zum Freud-Verständnis
bei K. Barth, E. Thurneysen und P. Ricoeur, Bern-Stuttgart-Wien 1977, 16ff. Ferner

Schildmann, Was sind das für Zeichen, 8-18.
46 Chr. Morgenthaler, Der religiöse Traum. Erfahrung und Deutung, Stuttgart 1992.

Vgl. ferner: H. Hark, Der Traum als Gottes vergessene Sprache. Symbolpsychologische
Deutung biblischer und heutiger Träume, Ölten und Freiburg 61992. Das Stichwort
«Dilemma-Geschichten» bei Morgenthaler, Der religiöse Traum, 138.

Z.B. Ges. Werke 2/3, 518. Näheres zum Thema in: Psychoanalytische Interpretation
biblischer Texte, hg. Y. Spiegel, München 1972,13ff.

48 Ich habe 4 1/2 Jahre lang eine Psychoanalyse gemacht. Der Psychoanalytiker
verstand sich als Freudianer. Ferner habe ich an verschiedenen Selbsterfahrungsgruppen
teilgenommen; die Trainer kamen aus dem Bereich der Gestalttherapie, Bioenergie und der
Körpertherapien.



356 Kurt Lüthi

bildung Ansätze verschiedener tiefenpsychologischer Schulen zu verbinden;
man kann allenfalls von einer synoptischen Betrachtung sprechen. Eine
synoptische Betrachtung vermag vielleicht manchmal sogar psychologische
Einzelprobleme genauer zu analysieren.49

Wissenschaftstheoretisch stellt sich einer synoptischen Betrachtung vor
allem das Problem der Verhältnisbestimmung zwischen den Ansätzen von
Freud und Jung. Und hier möchte ich auf eine instruktive Studie von Heribert
Wahl hinweisen, in der es um diese Verhältnisbestimmung geht (wobei Wahl
neben Jung dann noch Drewermann einbezieht). Das Thema der Studie
Wahls ist ebenfalls die Angst.50 Wahl vertritt zunächst eine allgemeine Direktive:

mit Jung (und Drewermann) könnte eine problematische Remythologi-
sierung entstehen, durch die Mythen (und in der Schule Jungs Archetypen)
objektiviert werden. Diese Objektivierung verlässt den hermeneutischen Zirkel

zwischen dem Trauminhalt und der Traumdeutung. Schon mit Freuds
Ansätzen geht es dagegen um ein dialogisches Geschehen; der Traum müsste im
Gegenüber von Frage und Antwort, im Gegenüber des Träumers und des

Therapeuten, auch im Gegenüber von Übertragung und Gegenübertragung
erschlossen werden. Ein rein objektivierendes Verständnis von Mythen
schafft Abhängigkeiten jenseits des hermeneutischen Zirkels und wird auch
nicht die Aufdeckung der Verdrängungsprozesse erlauben, die im Traum
eine grosse Rolle spielen. Zum Thema der «Angst» vermutet Wahl bei
Drewermann eine Angst-Mythisierung, der dann die Angstlosigkeit Jesu als Ur-
vertrauen in Gottes Führung gegenübergestellt würde. Damit erfährt aber
das Phänomen «Angst» eine blosse Beruhigung, und es kommt nicht zum
Vorgang der Bearbeitung von Angst im Sinne einer Signal-Angst, die mir
etwas sagt, und die eine neue Lebenspraxis ermöglicht. Wahl sieht die Möglichkeit

einer positiven (und nicht nur negativen oder gar verdrängenden)
Bearbeitung von Angst im Sinne der «Signal-Angst», womit er eine Sicht vertritt,
die Freud gegen Jung und Drewermann stellt. - Ich möchte jedenfalls im
folgenden die sich mit Wahl ergebende Direktive berücksichtigen.

Nun geht es um die Deutung des Traumes von Barth, wobei ich in freier
Weise die Überlegung Schildmanns berücksichtige. Das Theologumenon der
Hölle ist in einem Traum auf frühkindlische Probleme zu beziehen. Biographisch

weiss man, dass Barth als Kind durch Schilderungen der Hölle einer
Sonntagsschullehrerin beeindruckt und erschreckt wurde; auch der alte Barth
hat sich scharf gegen Höllenpredigten von Billy Graham gewandt. Zu Barths

49 Vgl. zum Stichwort «Synoptische Betrachtung» W. Bitter, Über eine synoptische
Psychotherapie», in: Psychotherapie und religiöse Erfahrung, Stuttgart 1965, 16ff. Trotz
zahlreicher Ansätze im Sinne Freuds, die ich bejahen möchte, leuchtet mir z.B. ein, was C.G.
Jung zum «Anima-Animus-Problem» sagt.

H. Wahl, Soll der christliche Glaube die menschliche Angst 'beruhigen'?, in: WzM
Heft 5 (1993), 262ff.



Prädestinationslehre und Angst 357

theologischer Eingrenzung des Bereichs der Dämonologie und Satanologie
habe ich mich oben geäussert. Tiefenpsychologisch ist «Hölle» ein Symbol für
die Situation eines Kindes in einer misslungenen, frühkindlichen Mutter-
Kind-Beziehung.51 Hölle ist der verschlingende Urschlund; im Märchen gerät
der Held in seinen Unterweltsfahrten eben durch diesen Schlund in Todesgefahr.

Nach Erich Neumann geht es mit dem Symbol auch um die psychische
Wirklichkeit der «Furchtbaren Mutter», d.h. des negativ bedrohenden
Aspektes des Mütterlichen und Weiblichen.

Man kann mit Schildmann im Blick auf den Traum Barths vom Problem
des «Schattens» im Sinne von C.G. Jung sprechen. Der «Schatten» ist eine
psychisch verdrängte Wirklichkeit, die als Gegenstimme im Menschen da ist.
Im Traum Barths hat der «Schatten» eine «Stimme». Diese Stimme führt den
Träumer einen Weg mit verschiedenen Überraschungen. Zuerst geht es um
den Vorschlag, Barth könnte die Hölle sehen. Barth stimmt diesem Vorschlag
in einer lockeren Weise zu: er ist daran interessiert, die Hölle zu sehen; der
Weg führt aber weg von einem spielerischen Standpunkt zu einer tiefen
Erschütterung, zu einer Bedrohung, zu einem Zustand der Angst. Zugleich ist
eine intentionale Absicht der «Stimme» festzustellen; mit Hilfe der «Stimme»
wird eine neue Stufe des Bewusstseins erreicht, - eine Stufe, die nicht mehr
von Verdrängungen bestimmt ist. Beachtlich ist, dass die «Stimme» den Träumer

nicht vergewaltigt, sondern begleitet, - dass sie also mit ihm kooperiert,
allerdings in einer überraschenden Weise.

Weiter gibt es die Traumsymbolik des «Fensters», das zuerst verschlossen
ist und sich dann öffnet. Ich empfinde das Bild des verschlossenen und sich
öffnenden Fensters als surrealistisch-verfremdendes Element; der Surrealismus

hat oft in eine perspektivisch-unendliche Weite einen isolierten Gegenstand

gestellt. Nach Schildmann zeigt die Künstlichkeit des Fensters in der
Wüste eine Künstlichkeit der Abwehr, der Verdrängung, der Abspaltung.
Der Verdrängungsprozess ist von Angst begleitet. Der Verdrängungsprozess
als Distanzierung hat etwas Künstliches; die hier herrschende Distanz ist
künstlich. Es entsteht ein Prozess, durch den der emotionale Kontakt mit
einem unterdrückten, ev. abgespaltenen Bereich, wieder gesucht wird. Und
weil sich damit eine neue Bewusstseinsstufe andeutet, ist diese von Angst
begleitet; das Neue ängstet. Frage im Blick auf Barths Werk: geht es hier
vielleicht um eine Infragestellung der Objektivierungstendenz Barths, - jetzt von
psychischen Voraussetzungen her?

Weiter gibt es die «Wüste» als beherrschendes Traumelement; das geöffnete

Fenster ermöglicht den Blick in die unendliche Wüste. Wüste steht für
das Gefühl der Einsamkeit, der Isolation, des Abgeschnittenseins. «Wüste»
als Symbol ist Signal der Öde, der Lebensfeindlichkeit, der Ferne vom Leben

51 Vgl. E. Neumann, Die grosse Mutter. Der Archetyp des grossen Weiblichen, Zürich
1956, 41; 148f.; 158; 167 usw.



358 Kurt Lilthi

der Gemeinschaft und damit der Verlassenheit. Der Traum spricht eine deutliche

Sprache: es geht um den «steineinsamen» Menschen, der mitten in der
Wüste als einziger Mensch sitzt; sein Anblick erschüttert Mark und Bein.
Dem Theologen Barth war die Ambivalenz des Symbols «Wüste» bekannt.
Wüste ist für die Theologie einerseits Bereich des Exodusgeschehens und
damit des grundlegenden Befreiungsgeschehens im alttestamentlichen Sinn; es

geht damit bekanntlich um die Nomadenexistenz des Volkes Israel, das
aufbricht mit dem Ziel, das gelobte Land zu erreichen; mit dem Exodusgeschehen

geht es um die Offenbarung des Exodusgottes, der mit dem Volk auf dem

Weg ins gelobte Land ist: er qualifiziert Zukunft als Verheissung. Andererseits

ist die Wüste Ort der Versuchung, - Wohnstätte der Dämonen. In der
Versuchungsgeschichte Jesu heisst es: «Und alsbald treibt ihn der Geist in die
Wüste hinaus. Und er wurde in der Wüste vierzig Tage vom Satan versucht
...» (Mk l,12f. und Par.). Wüste ist damit der gottferne Ort, in dem die
lebensfeindlichen Mächte (Teufel und Dämonen) wirken. Und nun erlebt Barth im
Traum gerade diese Symbolik, - die Symbolik der Wüste. Verena Kast sagt,
es handle sich beim «Traumbild Wüste» um ein seltenes Bild, das auf
Grunderfahrungen des Lebens hindeute.52 Die Unermesslichkeit und Leere der
Wüste könnte als Sinnleere gedeutet werden. Wenn es aber möglich sei, diese
Grenzsituation zu bewältigen, könnte etwas Neues entstehen; der Weg durch
die Wüste führt nach Verena Kast zu einer «Neuinitiation». Schildmann
bezieht sich auch auf das Werk Barths und sagt: «Ein grandioses Lehrgebäude
aus Grundgedanken der Erwählungs-, Schöpfungs- und Versöhnungslehre
wird durch den Traum erschüttert.» Mir scheint folgendes wichtig: es geht
jetzt um weit mehr als um den «kurzen, scharfen Blick» auf die Dämonologie;
der Traum signalisiert nun Barths Angst vor der Verdammung, mit der er
offenbar nicht so leicht fertig wurde. Ich meine, in Barths Traum seien auch

jetzt wieder kompensatorisch Kindheitsängste zu finden: eine strenge Mutter
- und mit ihr auch eine rigide Gesellschaft - provoziert im Kind
Verlassenheitsängste; das Kind fühlt sich «steineinsam», so dass durch seinen Anblick
Mark und Bein erschüttert werden.54

Ich möchte mich noch mit der Frage auseinandersetzen, ob Barths Reaktion

auf seinen Traum auch schon Elemente einer Traumbearbeitung im
therapeutischen Sinn enthalte. Ich finde dazu zwei Punkte. Erstens: indem sich
Barth dem Traum stellt und ihn nicht abwertet, stellt er sich seiner inneren
Gegenmeinung zu Argumenten, die er in seiner objektivierenden Theologie
vertrat, - er versucht eine «Dilemma-Geschichte» zu bewältigen. Im Sinne

52 V. Kast, Traumbild Wüste. Von Grenzerfahrungen unseres Lebens (Reihe: Träume
als Wegweiser), Ölten Freiburg i. B., 31992.

53 Schildmann, Was sind das für Zeichen?, 174.
54 Zum Muttererlebnis Barths vgl. auch seinen Traum «Flucht vor Todesmutter»,

Schildmann, Was sind das für Zeichen? 93ff.



Prädestinationslehre und Angst 359

Jungs wird man sagen: er bearbeitet seinen «Schatten». Zweitens: im Rahmen
seiner angstmachenden Traumerfahrung zitiert er im Gespräch mit Busch
den Vers eines Kirchenliedes der «Böhmischen Brüder»: «Gott schwört bei
seinem Leben, dass er dich nicht verlässt.» Aus Barths Biographie wissen wir,
dass er ein Nahverhältnis zu Kirchenliedern hatte, und dass er oft und gern
gesungen hat. Mit dem Zitat eines Liedes der «Böhmischen Brüder» greift er
m.E. auf eine bibel-theologische Möglichkeit, die sich mit dem Buch «Hiob»
ergibt: es geht um einen Appell an Gott, - auch gegen Gott! Es geht um einen
Rechtsstreit mit Gott. Es geht darum, gegen einen «dunklen Gott» den Gott
des Lichts und der Barmherzigkeit zu finden. M.a.W.: Barth nimmt die
Möglichkeit eines «Klagerechts» vor Gott wahr, und Gott lässt sich das gefallen.55

Er ruft - mit Hiob - Gott als «Löser» goel) an (vgl. Hi 19,25: «Ich aber
weiss: mein Anwalt lebt, und ein Vertreter ersteht mir über dem Staube»), Es

geht in dem allem auch um eine Kritik an der Tradition des «apathischen
Gottes»56. Mit Schildmann sei hier auch noch Luther zitiert: «Ich habe ja auch
zuweilen Träume, die mich manchmal bewegen. Ich verachte sie aber und habe
mit dem Herrn, meinem Gott, einen Vertrag gemacht, dass ich Mose und den

Propheten glauben will.»57 Ich möchte jedenfalls die Wahrnehmung eines

«Klagerechtes» vor Gott als Möglichkeit einer Angstbearbeitung verstehen:
angstmachende Probleme werden nicht masochistisch verdrängt, sondern
benannt und damit bearbeitet.

Als Schlussüberlegung möchte ich noch einen Interpretationsvorschlag
Schildmanns besprechen.58 Er vertritt die Auffassung, Barth sei auf dem

Wege zu einem mutterspezifischen Gottesbild, und das könne einerseits
durch die Abfolge der grossen Entscheidungen auf dem theologischen Weg
Karl Barths und andererseits durch die Träume Barths begründet werden.
Meine Überlegungen: zunächst ist zuzugeben, dass Barths Werk einen Weg
spiegelt, der von einem «strengen» Gottesbild zu einem menschlicheren
Gottesbild führte. Und dann ist zu beachten, dass Barths Träume kompensatorisch

zu objektivierenden Aussagen des Theologen stehen und Versuche sind,
«Dilemma-Geschichten» zu bewältigen. Trotzdem möchte ich gegen Schildmann

Bedenken äussern: ob Barth als Theologe vor der Phase der «Feministischen

Theologie» auf das Problem weiblicher Gottesbilder bezogen werden

kann, möchte ich bezweifeln. Im Riesenwerk seiner Dogmatik ist davon
m.E. nichts zu finden.59 Die Frage nach dem Geschlecht der Gottheit hat ihn

55 Vgl. W. Dantine, Hoffen, Handeln, Leiden. Christliche Lebensperspektiven, Wien-
Freiburg-Göttingen, 1976, 202ff.

5,1 J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher

Theologie, München 1972, bes. 255ff.
57 Schildmann, Was sind das für Zeichen?, 176.
58 Schildmann, Was sind das für Zeichen?, 181f.



360 Kurt Ltithi

wenigstens in seiner theologischen Reflexion nie interessiert, und sie wurde
auch in seinen Lehrangeboten in Basel, so weit ich sie kenne, nie thematisiert.
Sie gehört m.E. zu einer späteren Phase des Weges von Theologen, - eben zu
jener Phase, wo man sich mit der «Feministischen Theologie» auseinandersetzen

müsste.60 M.E. ist auch eine Selbstanalyse von Träumen, wie ich es für
Barth annehmen möchte, nicht imstande, solche Ergebnisse zu bringen. Diese
Chance hätte allenfalls ein Erfahrungsweg mit einer Psychoanalyse oder mit
Ergebnissen von Therapien. Barth ist aber diesen Weg nicht gegangen.

Kurt Liithi, Wien

59 Ein Blick in das Gesamtregister der Dogmatik zeigt, dass sich die Stichworte
Mutterkomplex, Mütterlichkeit, Mutterschaft als Abschnitte des Bandes III/4 nur auf Probleme
der Ethik (meistens Thema Eltern-Kinder) beziehen.

60 Vgl. dazu meine Studien: Die Weiblichkeit Gottes - ein sinnvolles Theologumenon?
Gastvorlesung Leipzig, in: Theologische Studien 1956-1988, Wien 1991,178ff.; Die Andro-
gynität Gottes. Ein Beitrag zu einer ganzheitlichen Theologie, in: Ganzheitliches Denken.
Festgabe für A.K. Wucherer-Huldenfeld zum 60. Geburtstag, Wien 1989, 89ff.


	Prädestinationslehre und Angst : Erwägungen im Grenzbereich zwischen Theologie und Tiefenpsychologie

