Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 4

Artikel: Pradestinationslehre und Angst : Erwagungen im Grenzbereich
zwischen Theologie und Tiefenpsychologie

Autor: Lathi, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878076

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Priadestinationslehre und Angst

Erwidgungen im Grenzbereich zwischen Theologie und
Tiefenpsychologie

Diese Studie setzt sich mit der Frage auseinander, ob ein Erwihlungsglau-
be und die diesem Glauben entsprechende Pridestinationslehre angststei-
gernd oder angstvermindernd wirken. Es geht mit anderen Worten um die
Frage, ob man mit Oskar Pfister im Rahmen dieser Lehre von einem angst-
steigernden «Pridestinationsschrecken» sprechen miisste! oder ob umge-
kehrt die Lehre allenfalls eine Haltung impliziert, durch die im Vertrauen auf
Gottes Erwdhlung, Angst und Furcht positiv bearbeitet werden kénnten.

Zu meinem Standort: wenn ich im folgenden im Grenzbereich zwischen
Psychoanalyse, bzw. Tiefenpsychologie und Theologie argumentiere, wird
damit die Position einer selbstkritischen Theologie eingenommen. Die
Selbstkritik ergibt sich aus der Einsicht, dass das Unbewusste jedes Theolo-
gumenon — und eben auch die Pridestinationslehre — beeinflusst. Ich vertrete
damit ein Programm, das auch im Sammelband «Theologie im Dialog mit
Freud und seiner Wirkungsgeschichte» bestimmend war.” Ich nehme eine
Formulierung dieses Programms auf: «... jede manifeste und zur Reflexion ge-
brachte theologische Aussage hat unbewusste, latente Inhalte, die eine Wir-
kungsgeschichte auslosen. Es entsteht nun die Aufgabe, sich mit diesen laten-
ten Inhalten auseinanderzusetzen, — diese Inhalte oft gegen Widerstédnde ins
Bewusstsein zu erheben, — diese Inhalte mit geeigneten Methoden der Entzif-
ferung und Entschliisselung zu interpretieren».’ Es ist moglich, diese Bemii-
hung, die im Rahmen der Theologie als Weiterfithrung der historisch-
kritischen Methode vertreten werden kann, parallel zu therapeutischen Vor-
gingen zu sehen. Jetzt werden im Bereich theologischer Texte und Argumen-
te Storungen, falsche Zwinge, Entstellungen, falsche Verkniipfungen, sekun-
diare Rationalisierungen aufgedeckt und bearbeitet; damit werden Neuroti-
sierungen, Ideologisierungen und falsche Formen der Frommigkeit durch-
schaubar.* Mit dieser Sicht wird auch die Konzeption von Oskar Pfister
aktualisiert, deren Ziel mit Thomas Bonhoeffer als «Destruktion antihuma-

I O. Pfister, Das Christentum und die Angst, Olten 21972. Der Begriff des «Priadestina-
tionsschreckens», 399f. im Zusammenhang mit der Darstellung Calvins.

2 K. Liithi, K.N. Micskey (Hgg.), Theologie im Dialog mit Freud und seiner Wirkungs-
geschichte, Wien-Koln-Weimar 1991.

3 Liithi, Micskey, Theologie im Dialog mit Freud, 18.

4 Liithi, Micskey, Theologic im Dialog mit Freud, 20.



Pridestinationslehre und Angst 341

nistischer Einstellungen in und ausserhalb der Kirche» beschrieben werden
kann; dabei miissten allerdings — so wieder Thomas Bonhoeffer — die Unzu-
langlichkeiten der liberalen Theologie Pfisters korrigiert werden.” — Soviel zu
meinem Standort.

Zur Pradestinationslehre, die im folgenden thematisiert wird, ist es mog-
lich, an Max Webers Auseinandersetzung mit dem Calvinismus, die zu seiner
These vom Zusammenhang zwischen Calvinismus und Kapitalismus fiihrte,
anzukniipfen, weil fiir Weber die Priadestinationslehre sofort anthropologi-
sche Implikationen hat. Weber charakterisiert die Pridestinationslehre Cal-
vins folgendermassen: «In ihrer pathetischen Unmenschlichkeit musste diese
Lehre nun fiir die Stimmung einer Generation, die sich ihrer grandiosen Kon-
sequenz ergab, vor allem eine Folge haben: das Gefiihl einer unerhorten in-
neren Vereinsamung des einzelnen Individuums».® In der Folge spricht We-
ber dann von der Angst, die diese Lehre auslose, vor allem wenn der Gliaubi-
ge die Frage stelle, ob er erwihlt sei.” Es geht damit um den «syllogismus
practicus», also um die Frage, ob es Kennzeichen der Erwéhlung gebe.® Dabei
geht es nach Weber nicht darum «... die Seligkeit zu erkaufen, sondern: die
Angst um die Seligkeit loszuwerden».” Die Kennzeichen dieses Menschen-
typs, der mit dieser Frage entsteht, sind: Bewidhrung im innerweltlichen Got-
tesdienst durch Akzeptanz des neuzeitlichen Arbeitsethos, innerweltliche
Askese, Hochwertung der Rationalitit, Selbstkontrolle; moglich sind auch
antiautoritire Haltungen. Jedenfalls entsteht hier durch die Priadestinations-
lehre kein Fatalismus; nach Weber war die «logische Folge» dieser Lehre ein
Fatalismus, sogar eine Selbsterniedrigung, nach «psychologischer Wirkung»
entstand aber durch den Bewidhrungsgedanken gerade das Gegenteil, nach
Weber u.a. die Uberlegenheit des Calvinismus in den Aufgaben der Organi-
sation in Kirche und Gesellschaft.!” — In diesem Sinn ist die Pridestinations-
lehre fiir Weber zunéchst dngstigend, allenfalls konnte das Bestehen der
Weltfalufgabe als Zeichen der gottlichen Erwédhlung aber auch angstmindernd
sein.

> Th. Bonhoeffer, Das Christentum und die Angst — dreissig Jahre spiter, in: O. Pfister,
Pfarrer und Analytiker (1873-1956), in: WzM 11/12 (1973), 433; 436.

M. Weber, Die protestantische Ethik. Eine Aufsatzsammlung. Teil I1: Die Berufsethik
des asketischen Protestantismus, Miinchen 21969, 122, vgl. auch 124.

7 Weber, protestantische Ethik, 125; 127f.

8 Weber, protestantische Ethik, 127ff.

9 Weber, protestantische Ethik, 131.

10 Weber, protestantische Ethik, 211, vgl. auch 125; 185f.



342 Kurt Liithi

1. Aspekte der Priidestinationslehre

Um Materialien der Pridestinationslehre zu den Abkldrungen im Grenz-
bereich zwischen Theologie und Psychoanalyse, bzw. Tiefenpsychologie zur
Verfiigung zu haben, wihle ich drei Ansitze dieser Lehre aus, die im Rahmen
des pridestinatianischen Denkens eine grosse Rolle spielen. Allerdings wird
damit die Vielzahl der Aspekte dieser Lehre vernachlissigt; so wichtige The-
men wie die bibeltheologischen Ansétze, die Verhiltnisbestimmung zwischen
Israel und der Kirche, Vorsehung und Vorherbestimmung, Universalismus
und Partikularismus, Infra- und Supralapsarismus usw. werden nicht bertick-
sichtigt; auch wird nicht beriicksichtigt, dass es «mittlere Losungen» gibt, die
den Erwihlungsaspekt gegeniiber dem der Verwerfung aufwerten, bzw. den
Aspekt der Verwerfung relativieren.

Erstens: Ansatz der doppelten Pridestination im Sinne Calvins. Calvins
grundlegende Definition dieser Lehre lautet: «Praedestinationem vocamus
aeternum Dei decretum, quo apud se constitutum habuit quid de unoquoque
homine fieri vellet. Non enim pari conditione creantur omnes: sed aliis vita
aeterna, aliis damnatio aeterna praeordinatur. Itaque prout in alterutrum fi-
nem quisque conditus est, ita vel ad vitam vel ad mortem praedestinatum di-
cimus».!? Dieser Ansatz muss eine Calvins Absichten gerecht werdende Ein-
ordnung erfahren; seine Priadestinationslehre darf nicht zu einem singuléren
Horrorbeispiel hochstilisiert werden, weil sie zur abendlédndischen Tradition
gehort; Calvin erweist sich auch hier als Schiiler Augustins.

Zunichst sind Zuordnungen der Prddestinationslehre zu den «Eigen-
schaften Gottes» zu beriicksichtigen, — Zuordnungen, die ebenfalls zur
abendlidndischen Tradition gehdren.!3 Das bedeutet: den Erwihlten wider-
fahrt die unverdiente, gottliche Barmherzigkeit und Gnade; jeder Synergis-
mus zwischen Gott und dem Menschen ist ausgeschlossen. Die Verworfenen

'l Das Problem der doppelten Pridestination spielte in meiner eigenen Biographie
eine Rolle, insofern als ich als Heranwachsender auf die Aussage, es konnte eine doppelte
Pridestination mit dem Verwerfungsaspekt geben, mit Angst reagierte. Die Aussage stand
im strikten Gegensatz zu meiner religiosen Erziehung im liberal-gestimmten Elternhaus.
Hier galt, weil mein Vater Lehrer in einem Dorf war, vor allem Pestalozzi viel und wurde
gelesen. Allerdings: weil in einem Schweizerdorf die Arbeit vorrangig ist, war ein langes
Griibeln iiber die Pradestinationslehre nicht moglich. M.E. kénnen auch diese Erinnerun-
gen auf die Max Weber-These hinweisen.

12'p Barth, G. Niesel (Hgg.), Johannis Calvini Opera selecta, Institutio Religionis Chri-
stianae (1599), Lib. I11, Kap. XXI, 374, Miinchen 1931. Als Kommentarliteratur vgl. W. Nie-
sel, Die Theologie Calvins, Miinchen 21957; H. Otten, Priadestination in Calvins Lehre,
Neukirchen 1968. Zu Barth vgl. E. Buess, Zur Priadestinationslehre Karl Barths, Theol. Stu-
dien 43, Zollikon-Ziirich 1955; W. Kreck, Grundentscheidungen in Karl Barths Dogmatik.
Zur Diskussion seines Verstdndnisses von Offenbarung und Erwihlung, Neukirchen 1978.

13 Lib. 111, Kap. XXIII, 405, vgl. ferner Kap. XXIV, 410ff.



Pridestinationslehre und Angst 343

dagegen erfahren Gottes Gerechtigkeit, indem sie in der «massa perditionis»
des Menschengeschlechts und damit unter der Macht der Siinde und der
Herrschaft des Teufels bleiben. Auch ihr Geschick geht auf Gottes Willen zu-
riick und zeigt Gottes Gericht an. Warum es zu dieser Scheidung kommt, ist
nicht einsehbar; sie dient aber der Verherrlichung Gottes. Indem das der
Freiheit Gottes entspringende Urteil als «decretum absolutum» zu verstehen
ist, zeigt sich auch, dass Gott sich selbst Gesetz ist.14

Weiter: Calvins Lehre steht in Ubereinstimmung mit der ganzen Refor-
mation: die Lehre wird immer in den Beziigen zur Christologie, bzw. zur So-
teriologie und Rechtfertigung verstanden.'> Indem der Grund des Glaubens
ausserhalb des Menschen in Gott liegt, wird er zur unerschiitterlichen Ge-
wissheit und vermittelt das «donum perseverantiae». Weiter: Christus ist bei
Calvin «speculum electionis». Christus ist also der Erkenntnisgrund dieser
Lehre. Er schenkt den Seinen die Gewissheit, dass ihre Erwidhlung unwider-
ruflich und ewig ist. Allerdings ist er auch der, der das Verwerfungsurteil im
Endgericht vollstreckt.!®

Schliesslich argumentiert Calvin auch ekklesiologisch: in der Kirche geht
es um die giiltige Versiegelung der Kinder Gottes; sie sind jetzt im Buch des
Lebens aufgenommen. Allerdings stellt sich das ritselhafte Erfahrungspro-
blem: warum wird der eine durch die Verkiindigung der Kirche zum Glauben-
den und der andere nicht? Diese Erfahrung erfihrt mit der Pradestinations-
lehre, die auf Gottes Handeln zuriickweist, eine Antwort.

Zweitens: Ansatz der christozentrischen Lehre von Gottes Gnadenwahl
nach Karl Barth. Einige Punkte der grundlegenden Definition Barths: «Die
Erwihlungslehre ist die Summe des Evangeliums, weil dies das Beste ist, was
je gesagt und gehort werden kann: dass Gott den Menschen wihlt und also
auch fiir ihn der in Freiheit Liebende ist. Sie ist in der Erkenntnis Jesu Christi
begriindet, weil dieser der erwihlende Gott und der erwéhlte Mensch in ei-
nem ist ..»!” Und: «Die Gnadenwahl ist der ewige Anfang aller Wege und
Werke Gottes in Jesus Christus, in welchem Gott in freier Gnade sich selbst
fiir den siindigen Menschen und den siindigen Menschen fiir sich bestimmt
und also die Verwerfung des Menschen mit allen ihren Folgen auf sich selber
nimmt und den Menschen erwéhlt zur Teilnahme an seiner eigenen Herrlich-
keit.»'® Hier ist folgendes zu beachten: Indem sich Gott durch seine Urent-

4 Dieser Argumentationszusammenhang fiihrt allenfalls zu einer Doppelung der Got-
tesvorstellung. Niesel, Theologie Calvins, gibt dafiir eine Singuldrstelle bei Calvin, und
zwar im Zusammenhang mit dessen Ezechielauslegung, 171f., an.

15 Bg geht bes. um die Zusammenhiénge Lib. 111, Kap. XXII und XXIV.

16vg]. z.B. Lib. II, Kap. VI oder Lib. III, Kap. XXI.

I7K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, II/2: Die Lehre von Gott, Zollikon-

Ziirich 1942, 1.
18 Barth, Kirchliche Dogmatik, 101.



344 Kurt Liithi

scheidung zur Gemeinschaft mit dem Menschen bestimmt, ist der Mensch zur
Gemeinschaft mit Gott qualifiziert. Diese Art Dekret wird bei Barth mit ei-
ner Fiille qualifizierender Vokabeln beschrieben: weil es um die «Summe des
Evangeliums» geht, wird der Mensch mit einer guten, erfreulichen, aufrich-
tenden, trostenden und hilfreichen Botschaft begleitet. Das Ja Gottes zum
Menschen wird nicht zuriickgenommen, — es ist Gottes erstes und letztes
Wort. Eduard Buess formuliert: Barth habe erkannt, dass die Bibel zweierlei
ausschliesse: «... den dem Menschen gegeniiber indifferenten Gott und den
Gott gegeniiber indifferenten Menschen.»!”

Dieser Ansatz bedeutet: «Gott will verlieren, damit der Mensch gewinne.
Sicheres Heil fiir den Menschen, sichere Gefahr fiir Gott selber.»2Y Darum
kommt es nun zur Depotenzierung der Verwerfungslehre. Aufgrund des gott-
lichen Ratschlusses Gottes ist der «einzige wirklich verworfene Mensch sein
eigener Sohn .»2! Das Stichwort «Verwerfung» findet dann folgende Cha-
rakterisierung: zwar gibt es den dem Erwihlten gegeniibertretenden «Ande-
ren», «Vereinzelten», «Gottlosen» und dieser bedeutet eine Beleidigung Got-
tes. Aber indem der Verworfene gerade das darstellt und reprisentiert, was
Gott nicht will, hat der Status des Verworfenen keine Chance, die ewige Ent-
scheidung Gottes fiir den Menschen riickgédngig zu machen oder ausser Kraft
zu setzen. Dazu ein Zitat: «Denn in der Selbsthingabe Gottes in Jesus Chri-
stus ist das deutlich, dass eben die Verwerfung uns nichts angeht, weil Gott sie
sich selber angehen lassen wollte, dass ihr Leiden uns entzogen ist, weil Gott
selbst es auf sich genommen hat.»*? Diese Sicht hat Barth dann auch am Bei-
spiel des Judas Ischarioth exemplifiziert.> Dazu zwei Ausserungen Barths:
«Das Gegenbild des von Gott verworfenen Menschen hat nach dem Neuen
Testament keine selbstindige, sondern nur eine unselbstédndige Stellung und
Rolle. Dieses Gegenbild existiert, aber es existiert nur als Schattenbild.» Und:
das Neue Testament kennt nur «erwihlte Verworfene».”* Barths Neuansatz
der Pridestinationslehre bedeutet eine radikale Kritik verschiedener Tradi-
tionen, die zur Struktur der abendlidndischen Priadestinationslehre seit Augu-
stin gehorten. Ein erster Punkt: Barth entgeht einem fatalen Systemzwang,
der zur Abwagung zwischen Erwihlten und Verworfenen fithrte. Damit ist
u.a. auch eine Kritik Calvins gegeben. Barth sagt zu Calvin, dieser sei «... nicht
ohne die fatale Parallelitdt der Begriffe Erwédhlung und Verwerfung» ausge-
kommen.> Damit aber seien Neutralaussagen entstanden, die das «gottliche

L Buess, Pradestinationslehre Karl Barths, 33.

20 Barth, Kirchliche Dogmatik, 177.

21 Barth, Kirchliche Dogmatik, 350, vgl. ferner 179; 389; 506f.; usw.
22 Barth, Kirchliche Dogmatik, 184.

23 Barth, Kirchliche Dogmatik, SOSf.

24 Barth, Kirchliche Dogmatik, 561; 563.

25 Barth, Kirchliche Dogmatik, 16.



Priidestinationslehre und Angst 345

Ja» zum Menschen in seiner Radikalitit verdeckten.?® Darum hat Barth auch
das Theologumenon eines «decretum absolutum» Gottes abgelehnt; weil es
nicht durchschaubar sei, wirke es unheimlich. Und schliesslich: mit den Neu-
tralaussagen und den Aussagen iiber das «decretum absolutum» entstehe
eine Konzeption, die mit Jesus Christus und mit der «Summe des Evangeli-
ums» nichts mehr zu tun habe. Ein zweiter Punkt: Barths Ansatz verlésst ek-
klesiologisch die Unterscheidung zwischen Glaubigen und Ungldubigen, bzw.
es wird dieser Gegensatz relativiert zugunsten einer Solidaritdt zwischen
Glaubigen und Ungldubigen. Nach Barth darf in der Verkiindigung jedem
vorbehaltlos zugestanden werden, dass er zu den Erwéhlten gehort. Die Si-
tuation der Verkiindigung wird in diesem Sinn grundsitzlich geoffnet. Ein
dritter Punkt: das Gefille der Barth’schen Argumentation bedeutet, dass das
endzeitliche Geschick des Menschen grundsitzlich unter der «eschatologi-
schen Moglichkeit» der Errettung, die allem Unheil und allem Boésen ein
Ende setzt, steht. Mit dem Ausblick auf die «eschatologische Moglichkeit»
war nun Barth allerdings dem Apokatastasisvorwurf ausgesetzt.27 Ein vierter
Punkt: Im Gefille der Argumentation von Barth entsteht auch eine bemer-
kenswerte Entddmonisierung des Verstidndnisses von Wirklichkeit. Nach
Barth soll dem Bereich der Damonen und des Teufels nur ein «kurzer, schar-
fer Blick» gelten.”® Und die Tradition der gefallenen Engel und des Engels-
sturzes wird als boser Traum der alten Dogmatik qualifiziert. Darum gilt
dann: «Ein wirklicher, ordentlicher Engel tut das nicht .»>2 Mit dieser Argu-
mentation ist Barth m.E. auch ein Einbruch in apokalyptische Systemzwinge
gelungen. Ein fiinfter Punkt: Gottes Gnadenwahl bedeutet schliesslich nach
Barth die Inanspruchnahme des Menschen fiir die ethische Aufgabe, auch fiir
das Handeln des Christen in der Welt."

Drittens: Perseveranz — die «andere Seite der Pridestinationslehre». Anzu-
kniipfen ist an Calvin und dessen Darlegungen, dass und wie den Erwéhlten
die «perseverantia sanctorum» zukommt.>! Nachdem durch die Pridestinati-
on ein neues Rechtsverhéltnis zwischen Gott und seinen menschlichen Part-
nern gesetzt ist, ein Rechtsverhéltnis das in Christus gilt, erhalten die Gldubi-
gen das «donum perseverantiae», die Gabe des Beharrens in den Néten und
Anfechtungen des Lebens; damit befinden sie sich auf dem Weg zum ewigen
Leben. Der fiir Calvin entscheidende Text ist in der Institutio III, Kap. 24,

26 Barth, Kirchliche Dogmatik, 17.

27 Zu Apokatastasis, vgl. Barth, Kirchliche Dogmatik, 327; 462; 467; 528.

28 Barth, Kirchliche Dogmatik, 111/3, 609, zur Ddmonologie 111/3, 608tf.

29 Barth, Kirchliche Dogmatik, 111/3, 623.

30 Barth, Kirchliche Dogmatik, I1/2, S64ff.

31 J. Moltmann, Priidestination und Perseveranz. Geschichte und Bedeutung der refor-
mierten Lehre «de perseverantia sanctorum», Neukirchen 1961. Vgl. ferner die von mir
oben skizzierten Ansitze zu Max Weber.



346 Kurr Liithi

Abschnitt 6 enthalten: wenn der Glaubige durch seine Note und durch die
Note, die ihm die Welt bereitet, in Zweifel und Anfechtungen gerit, tritt
Christus selbst solcher Not entgegen. Er erweist sich als der Hirte seiner Her-
de, und wer seine Stimme hort, geht nicht verloren. Auch wenn die Angst
tiber den zukiinftigen Stand des Glaubens iiber die Seinen kommt, befreit
Christus von solcher Angst. Der Glaube erweist sich als lebendige und kriéfti-
ge Wurzel, die in Christus eingepflanzt ist, und er garantiert das Beharren bis
ans Ende. Zur christologischen Argumentation Calvins tritt dann die pneu-
matologische. Es gibt die bleibende Einwohnung des Heiligen Geistes in den
Herzen der Gldubigen. Auch ein schwacher, geringer und angefochtener
Glaube kann nicht aus threm Herzen gerissen werden, weil der Heilige Geist
«das sichere Unterpfand und Siegel ihrer Kindschaft ist.» Die Perseveranz ga-
rantiert nun auch die Haltung der Glaubigen: Geduld des Glaubens, Festig-
keit des Bekennens, Tragen des Kreuzes. In dem allem ist auch die Ausrich-
tung des Menschen auf das ewige Leben, auf die Hoffnung im Gericht, be-
schlossen.

In der Perseveranz-Aussage Calvins haben wir es nach Moltmann mit der
«seelsorgerlichen und ethischen Praxis» als Implikation der Priadestinations-
lehre %1 tun. Und darin ist sie die «andere Seite der Prddestinationslehre Cal-
vins.»

2. Pridestinationslehre: angststeigernd? angstabbauend?

Zunichst ist kurz auf die Bandbreite des Phinomens «Angst» hinzuwei-
sen: es geht um die verschiedenartigen Formen von Furcht, Schrecken, Ent-
setzen. Man spiirt destruktive Krifte und bedringende Traumatisierungen.
Es gibt die angstmachende Situation des Alltéglichen, und es gibt solche Si-
tuationen in entscheidenden Lebensabschnitten. Es gibt Beziechungsingste,
z.B. zwischen Eltern und Kindern, zwischen Mann und Frau. Es gibt angstma-
chende Storungen der Gewohnheiten und die Angst vor dem Unerwarteten
und Neuen. Weiter entstehen Angste durch Stress und Berufssituationen,
auch Angste durch leibliche und seelische Belastungen. Im Bereich des Psy-
chopathologischen spielen Stichworte wie Agoraphobie, Claustrophobie,
Herzphobien eine Rolle, und es gibt diec Angste der Schizophrenen und De-
pressiven.>® Wohl Zeit seines Lebens setzt sich der Mensch mit der Todes-
angst auseinander. Angstmachend sind aber auch gesellschaftliche Probleme,
z.B. durch Machtinteressen verursacht oder durch Anderung der Verhiiltnis-

32 Moltmann, Pridestination und Perseveranz, 50f.; 54.

33 Zu den klinischen Aspekten vgl. K. Konig, Angst und Personlichkeit. Das Konzept
vom steuernden Objekt und seine Anwendungen, Gottingen-Ziirich 61993, bes. 34ff.; 63ff.;
1381t.; 1431f.; 145ff.; 150fL.; 1571f.; 162ff.



Pridestinationslehre und Angst 347

se (Beispiel: Angst vor Arbeitslosigkeit). Weiter ist das gesellschaftliche Vor-
urteil zu nennen, nach dem u.U. der «Andere» zugleich «mein Feind» ist; ge-
rade solche Angste provozieren irrationale Reaktionen. Uberindividuelle
Angste entstehen durch Kriegsdrohungen und Kriege, aber auch durch eine
zunehmende Labilitdt und Gewaltanwendung im Rahmen gesellschaftlicher
Strukturen. Weiter gibt es Angste vor Katastrophen (Holocaust, Hiroshima,
Tschernobyl); hier gibt es nicht nur die Angste der Opfer, sondern auch spe-
zifische Angste der zweiten Generation. Und schliesslich spielen heute Ang-
ste vor dkologischen Katastrophen eine grosse Rolle.

Schon der sprachliche Begriff der Angst enthélt bedeutsame Lektionen.
Indem der Begriff «Angst» mit dem lateinischen «angustiae» zusammenge-
hort, zeigt sich die Orientierung des Begriffs an «Enge, Beengung, Bedréng-
nis, Beklemmung». Diese Zusammenhénge signalisieren im Blick auf psycho-
logische Fragestellungen oft frithkindliche Angste, die sich dann spiter im-
mer wieder melden; vielleicht signalisieren sie aber auch Todesédngste, die in
einem Zusammenhang mit Geburtsingsten stehen. Jedenfalls ist dieser
sprachliche und begriffliche Ansatz immer wieder zu beriicksichtigen und zu
bedenken.

Zur Theoriebildung méchte ich an zwei ausgewihlten Positionen ankniip-
fen. Einmal sind die «Grundformen der Angst» im Sinn von Fritz Riemann zu
beriicksichtigen.34 Er unterscheidet die schizoide, die depressive, die zwang-
hafte und die hysterische Personlichkeit. Das bedeutet, wenn ich definitions-
missig argumentiere, folgendes: Der schizoide Typus hat Angst vor Nihe,
Hingabe und emotionalen Bindungen; er wirkt kiihl, distanziert, schwer an-
sprechbar, unpersonlich und kalt. Annéherungen an ein Du oder an einen
Partner fallen ihm schwer, u.U. dngstigen sie ihn. Wenn er in eine Isolation
gerit, kompensiert er diese oft mit Phantasien, vielleicht auch mit Phantasien
apokalyptischer Art. Weiter kennt er die Angst vor einem Ich-Verlust ange-
sichts seiner Existenz in Gruppen oder im Gegeniiber zu einem Partner. Wei-
ter: der Depressive hat Angste im Gefiihl der Ungeborgenheit, Isolation und
Einsamkeit. Er ist auf eine gewissermassen bedingungslose Liebe angewiesen
(und das reaktiviert leicht Muttererlebnisse). Er bedarf eines Partners, bzw.
einer Gruppe, von der er sich leicht abhéingig macht. Distanzgefiihle versucht
er allerdings auch aufzuheben. Dann ist er oft von Verlustgefiihlen belastet,
auch gegeniiber einem Partner. Um ein Gegeniiber zu erhalten, neigt er zum
Masochismus; er kennt Haltungen der Selbstbestrafung und Selbstzersto-
rung, er leidet oft unter dem Gefiihl der Hoffnungslosigkeit. Weiter: die
zwanghafte Personlichkeit hat Angst vor Wandlungssituationen, Verging-

3 E Riemann, Grundformen der Angst. Eine tiefenpsychologische Studie, Miinchen-
Basel, 1989, 20ff. Ferner W. Loch, Zur Theorie, Technik und Krankheitslehre der Psycho-
analyse, Frankfurt a.M. 21972, 3ff.; F. Lahmann, Unsere Angste und ihre Ursachen, Miin-
chen-Basel 1981, 12ff.; 62ff.; Konig, Angst und Persénlichkeit, passim.



348 Kurt Liithi

lichkeit, Uberraschungen und Unsicherheit; diese Personlichkeit entwickelt
Beriihrungséngste und Panzerungen gegen aussen. Der Zwanghafte sehnt
sich nach Dauer, und seiner Verginglichkeit wird er sich nicht stellen, weil sie
ihn dngstet. Er entwickelt in den Situationen des Lebens ein tiberwertiges Si-
cherheitsbediirfnis. In Veridnderungen wird er zum Zauderer, Zweifler, und
er zogert. Er baut oft auf kiinstliche Absicherungen. Allerdings: um seine
Haltungen zu kompensieren, vermag er auch grosse und ausdauernde Ar-
beitsleistungen zu erbringen. Schliesslich gibt es die hysterischen Haltungen.
Diese sind bestimmt von Angsten vor den Realititen des Lebens, vor Endgiil-
tigkeit und Unfreiheit. Der Hysteriker ist fiir Kunst und Spiele begabt. Er un-
terliegt oft dem Zauber des Neuen und Unbekannten. In vielem bietet er ein
Gegenbild zum zwanghaften Typus. Er lebt in einer illusiondren und oft fan-
tastischen Welt und erlebt dann entsprechende Enttduschungen in der Reali-
tit des Lebens. In Ethik und Moral nimmt er einen relativierenden Standort
ein. In Begegnungen wirkt er manchmal enthusiastisch, manchmal narzis-
stisch; er wendet auch gern ein Imponiergehabe an. Mit all diesen Facetten
hat er Schwierigkeiten der Ich- oder der Identitédtsfindung und diese Schwie-
rigkeiten bilden oft die Griinde seiner Angst. — Soviel zur Systematik dieser
Typen im Anschluss an Riemann. Dazu ist allerdings zu sagen, dass sich sol-
che Typologien in der Einzelpersonlichkeit oft mischen.

Dann ein zweiter Zugang im Anschluss an Gesichtspunkte der Psychoana-
lyse im Sinne von Freud. Ich setze voraus, dass es mit Freud zunéchst drei An-
siitze zu einer Angsttheorie gibt: Angst in Beziigen zu biologischen Atiologi-
en, dann Angst auf Grund gestauter und unverwendeter Libido, wenn Trieb-
erregungen durch Hindernisse in Frage gestellt oder gestort werden, und
schliesslich gibt es die Probleme der Libidoverwandlung z.T. auf Grund friih-
kindlicher Situationen. Ich kniipfe im folgenden an das auf Freud zuriickge-
hende Deuteschema des Oralen, Analen und Genitalen an. Zur Oralitéit:
Angste reaktivieren Geburtsingste (und damit manchmal auch schon Todes-
angste). Frithkindliche Erlebnisse sind oft Trennungserlebnisse, die sich trau-
matisch auswirken. Das Kind dngstet sich vor dem Liebesentzug durch die
Mutter. Es hat auch ein unbewusstes Empfinden von Stérungen, wenn die
Mutter mit ihren eigenen Schwierigkeiten nicht zurecht kommt: die Mutter ist
dann zu «klammernd» oder wirkt «verschlingend». Das Kind erlebt erste Un-
lusterfahrungen und damit Angst, bis hin zu einer frithkindlichen Todesangst.
Zur Analitat: Es geht um Riickbeziige auf die Phase des Reinlichkeitstrai-
nings des Kindes. Hier wurden dem Kind Angste vor Beschmutzung und Un-
reinheit eingepflanzt. Weiter erwartet man vom Kind eine bestimmte, geord-
nete Leistung (durch die Darmentleerung). Diese wird positiv honoriert, aber
bei Verweigerung bestraft. Die damit entstehenden Drohungen 16sen Angst
aus. Wieder ist das Kind von Trennung, Liebesverlust und Ausstossung be-
droht. Zur Phase des Odipuskomplexes (Genitalitit, phallische Phase): 6di-
pal-bestimmte Angste bedeuten vor allem Angst vor Macht und Vorschrif-



Pridestinationslehre und Angst 349

ten, konkret Angst vor dem méchtigen und herrschenden Vater. Dieser re-
priasentiert im Dreieck Mutter-Vater-Kind die Méchte der Gesellschaft mit
ihren Forderungen und Vorschriften; er repréasentiert auch die Macht des Pa-
triarchats. Angstauslosend sind Versuche des Kindes, sowohl die Liebe des
Vaters zu gewinnen, wie auch die Anerkennung der Forderungen der Institu-
tionen zu realisieren. Im Rahmen dieser Phase wird das «Uber-Ich» entwik-
kelt; damit entsteht eine Instanz, die «von innen her» iiber das menschliche
Handeln wacht; die dusseren Autoritdten sollten, jetzt zugunsten eigener Ent-
scheidungen zuriicktreten. Wenn der Weg gelingt, wird das frither gehorsame
und abhingige Kind zum autonomen Individuum. Misslingt er — und bleibt
man in der Phase des «Uber-Ichs» stecken — bleibt der Mensch von gesell-
schaftlichen Anpassungen bestimmt, bleibt er in Gehorsamshaltungen und
Autoritétsglaubigkeit verhaftet; das Madchen z.B. bleibt dann die «ewige
Tochter» des Vaters.

Die bisher formulierten Ansétze zeigen, auch wenn sie oft fragmentarisch
und plakativ sind, dass Angste Signale des Unbewussten enthalten, auf die
man achten und die man bearbeiten sollte. Die Beziige zu frithkindlichen
Phasen, die — wie dargestellt — immer présent sind, diirfen ja nicht determini-
stisch missverstanden werden; Angste bedeuten immer auch Anrufe, denen
man sich stellen sollte und mit denen man schopferisch umgehen miisste.

Im folgenden geht es nun zunidchst um die Frage, wo die angstmachenden
und angststeigernden Aspekte der Pridestinationslehre sind. Ich sehe sie in
drei Gesichtspunkten, ndmlich in den Verwerfungsaussagen, in der Kilte der
Systeme und im Systemzwang und in den Zwéngen zur Selbstkontrolle. Zu-
erst zur Androhung der Verwerfung im Rahmen einer Lehre der doppelten
Pridestination. Diese Drohung steht — jetzt psychologisch gesehen — im Zei-
chen von Trennungsingsten; damit werden Probleme der Oralitit reaktiviert.
Die Zuwendung Gottes zum Menschen, — das Angebot Gottes des Menschen
Partner zu werden, — die Liebeserkldrung Gottes an sein Volk ist nun mit ei-
ner massiven Drohung verbunden: der Mensch konnte unter einem Nein
Gottes stehen, — die Partnerschaft mit ihm konnte gekiindigt werden, — statt
Seligkeit und Himmel wire sein Schicksal die Holle und die Verdammung.
Mit dieser Drohung wird die Zuwendung Gottes zum Menschen fraglich, und
Gott wird dem Menschen unheimlich. Die Drohung im Rahmen der doppel-
ten Prédestination verunsichert und 1ost Angste aus. Die angedrohte Tren-
nung von Gott und die angedrohte Ausstossung betreffen — wie schon gesagt
—vor allem frithkindliche Trennungsédngste im Sinne der Oralitidt. Weiter wird
die Androhung der Verwerfung auch Angste ausldsen, die Probleme der 6di-
palen Phase reaktivieren. Ein den Menschen verdammender Gott tritt — psy-
chologisch gesehen — in Beziige zu einem méchtigen, strengen und enttiu-
schenden Vater. M.a.W.: das Vaterbild des Michtigen und Strengen wird zum
Gottesbild. Und dann: der strenge, méichtige und verdammende Gott tritt —
odipal gesehen —in Beziige zu gesellschaftlichen und institutionellen Méchten



350 Kurt Liithi

und zur Ordnung in der Gesellschaft. Auch dieser Bezug dngstigt. Dann ist
weiter die Kilte der Systeme und die Systemzwiinge zu bedenken. Die Abwi-
gung und Parallelitit zwischen Heil und Unheil, Rettung und Verdammung,
Himmel und Hoélle hat nichts mehr mit einem personalen Verhiltnis, mit
Partnerschaft und Ich-Du-Beziehung zu tun. Und wenn im Rahmen dieser
Abwigung von einer «massa perditionis» im Sinne Augustins gesprochen
wird, die den Geretteten gegeniibersteht, hat das ebenfalls nichts mehr mit ei-
nem Liebeshandeln Gottes zu tun. In solchen Zusammenhingen kann es
auch zu einer fatalen Verwendung forensischer Kategorien kommen: das
gottliche Urteil wird dem Menschen auferlegt; sein Weg der Selbstfindung
und in der Geschichte wird objektivierend zugedeckt. Schliesslich geht es um
die angstmachenden Aspekte durch Selbstkontrolle im Sinne des «syllogis-
mus practicus»; die angstmachenden Aspekte hdngen mit der Frage zusam-
men, ob ich erwihlt oder verworfen bin. Mit dieser Frage entsteht dann jener
puritanische Menschentyp, der sich selbst kontrolliert, der sich selbst entwer-
tet und bei dem es zur Selbstanklage und Selbstbestrafung mit entsprechen-
den masochistischen Implikationen kommt. Damit werden vor allem anale
Angste reaktiviert. Jetzt spielen Urteile wie Unwiirdigkeit, Unreinheit, Be-
schmutzung usw. eine Rolle.

Die beschriebenen Angste, die diese Lehre auslost und unterstiitzt, lassen
— im Rahmen theologischer Reflexion — kompensatorische Abwehrsysteme
gegen die Angst entstehen. Diese Abwehrformen gestalten sich oft als patho-
logische Formen der Religion, sekunddre Rationalisierungen, Wiederkehr
von Verdringungen in veridnderter Form. In der Analyse wird man hier die
Typologien wiederentdecken, die Riemann dargestellt hat (s. oben). Ich den-
ke an folgende Zusammenhinge: die zwanghafte Personlichkeit entwickelt
oft starre Systeme der Abwehr, der Abgrenzung und Ausgrenzung. Der
Zwanghafte favorisiert Losungen apokalyptischer Traditionen und unter-
scheidet strikt und abschliessend zwischen Erwidhlten und Verworfenen,
Freund und Feind, gut und bose. Sein Wirklichkeitsverstdndnis unterscheidet
zwischen dem gottlichen und dem ddmonischen Bereich. Zwischenstufen zwi-
schen den dualistisch-gesetzten Polen gibt es nicht. Und die ethischen Konse-
quenzen dieser Sicht bestehen darin, dass der «Andere» Objekt der Ausgren-
zung und des Hasses ist; bei entsprechendem Fanatismus kénnen Gewaltlo-
sungen und allenfalls die Vernichtung des «Anderen» intendiert werden. Sei-
ne Ethik ist von Rigiditdt, Intoleranz und Aussonderungswut bestimmt. Er
akzeptiert Fundamentalismen und Ideologien und neigt zur Akzeptanz von
Fithrern. Man kann diese Personlichkeit auch im Sinne Adornos als «autori-
tiren Charakter» beschreiben.>> Anders reagiert die depressive Personlich-
keit. Angste werden hier nicht auf Aussenfeinde projiziert, sondern diese Per-

35 Th.w. Adorno, Studien zum autoritaren Charakter, Frankfurt a.M. 1973.



Pridestinationslehre und Angst 351

sonlichkeit wendet sich in Drucksituationen gegen sich selbst. Sie beurteilt
sich als Siinder, Verworfener, unrein usw. (s. anal bestimmte Angste). Sie
iibernimmt Opfer- und Dulderrollen im masochistischen Sinn. Die Ich-Belas-
tung wird zur Ich-Schwiche und zur Ich-Verunsicherung. Religios steht der
Depressive unter dem Eindruck, Gott habe ihn verlassen oder Gott sei weit
weg von ihm (s. oral bestimmte Angste); er leidet also unter Liebesentzug und
Liebesverlust. Das Szenarium veréndert sich wieder, wenn es um die schizo-
ide Personlichkeit geht. Der Schizoide reagiert auf Angste mit der Bildung
von Systemen, die oft als sekundédre Rationalisierungen zu durchschauen
sind. Hier werden intellektuelle Systeme und hier werden sog. allgemein-giil-
tige Ideologien entwickelt. Die Mannigfaltigkeit des Lebens, individuelle
Existenz und Geschichte werden der Theoriebildung untergeordnet. Im Be-
reich der Pridestinationslehre gibt es Wirkungen von Reflexionen im Sinne
der Abwigung zwischen Rettung und Verdammung, hier gibt es die auferleg-
ten Gottesurteile, hier gibt es die «ewigen Dekrete» Gottes und ein absolut-
maichtiges Gottesbild (zum Problem der Macht Gottes vgl. wieder die Aus-
fithrungen zur 6dipalen Phase). Schliesslich die Reaktion der hysterischen
Personlichkeit: sie ist das Spiegelbild zur zwanghaften Personlichkeit, auch
das Spiegelbild zum Schizoiden. Versuche zum Angstabbau bedeuten hier
Optionen gegen alles Zwanghafte und Starre. Der Hysteriker setzt auf das
Neue und Unbekannte; er argumentiert mit der nach vorn aufgebrochenen
Struktur. Er sucht vielleicht kiinstlerische Gestaltungen als Kompensation
gegen die Angst. Er wird eher auf Pluralitit der Losungen setzen als auf Ein-
deutigkeit. Er wird eine bestimmte Unverbindlichkeit abschliessenden Lo-
sungen vorziehen. Wahrscheinlich wird ihm der postmoderne «Markt der Re-
ligionen» durchaus entsprechen; auch im Bereich von Ethik und Moral wird
er relativierende Haltungen einnehmen; den Ausweis und die Selbstkontrolle
als Konsequenz eines «syllogismus practicus» wird er ablehnen.

Diesen Abschnitt abschliessend, modchte ich noch zusammenfassend auf
einen Gesichtspunkt eingehen, der im ganzen, traditionellen Bereich der Pra-
destinationslehre eine grosse Rolle spielt: es geht um das dualistische Wirk-
lichkeitsverstdndnis, das zur Erklarung der Wirklichkeit das Gegeniiber von
Gott und Teufel (bzw. den Damonen) braucht. Im Grenzbereich zwischen
Theologie und Tiefenpsychologie ergeben sich dafiir zwei Aspekte zur Erkla-
rung. Einmal: Wenn im Rahmen der Sozialisation das orale Vertrauen zur
Mutter, bzw. zu den Eltern nicht mdoglich ist, wenn es im Gegenteil an
schmerzlichen Erfahrungen zerbricht, wird dieses Erlebnis oft mit irrationa-
len Projektionen kompensiert: die menschliche Existenz wird in «Verschat-
tungen» hineingefiihrt.*® Es entstehen theologische und existentielle Phanta-
sien, die von einem Ensemble von bosen Michten bestimmt sind und mit die-

3 Ich verdanke diesen Ausdruck K.N. Micskey.



352 Kurt Liithi

sen Phantasien kann es sogar zu einer Ddmonisierung Gottes kommen, — es
geht jetzt um einen Gott, der droht und richtet. Die anthropologischen Impli-
kationen dieses Wirklichkeitsverstdndnisses sind dann auch vom Hexenglau-
ben und Besessenheitsidngsten bestimmt, wobei Gefiihle von Vergehen und
Siinden entstehen, die es gar nicht gibt.?’

Zweiter Erkldrungsversuch: wenn ein positiver Ubergang zu einer reifen
Existenz im Rahmen der 6dipalen Phase nicht gelingt, — wenn also ein Frei-
heitsraum, der jetzt zu betreten wire, verfehlt wird, bleibt der Mensch an sei-
nen Vater und an gesellschaftliche Vorschriften und Erwartungen der Insti-
tutionen gebunden. Und da kann es zu fatalen, psychologischen Verschiebun-
gen kommen. Ich formuliere den Zusammenhang mit Scharfenberg: «Gotter,
die in der dusseren Wirklichkeit gestiirzt wurden, kehren als erschreckende
Dimonen im Inneren der Seele wieder und treten dort ihre Herrschaft an».3
M.a.W.: bestimmend wird ein Weltbild und ein Wirklichkeitsverstindnis, das
mit dimonischen Einbriichen und mit dimonischen Wirkungen rechnet. In
diesen Zusammenhang gehort dann auch die apokalyptische Sicht des Welt-
endes und des Endzeitschicksals des Menschen, das mit Verdammungsurtei-
len verbunden ist.

Es geht nun weiter um die Gegenfrage, ob eine Pridestinationslehre auch
Angst abbauen konnte und zwar auch in tiefenpsychologischer Hinsicht. Hier
mochte ich nochmals auf die Lehre von der Gnadenwahl im Sinne Barths hin-
weisen. Wenn diese Lehre «Summe des Evangeliums» ist, wenn sie ohne die
fatale Parallelitidt zwischen Erwihlten und Verworfenen auskommt, bzw. die-
ses Gegeniiber relativiert, wenn sie aber auch eine offene Situation der Ver-
kiindigung fiir Glaubige und Unglidubige postuliert, wenn sie die «eschatolo-
gische Moglichkeit» der Gnade betont, wenn sie eine Depotenzierung der
Vorstellungen zum Teufel und zu den Damonen bedeutet, und wenn sie
schliesslich die Inanspruchnahme des Geschopfs fiir seine Weltaufgabe in
Verantwortung vor Gott bedeutet, sind — wie ich meine — bedeutsame theolo-
gische Angebote zum Angstabbau entstanden, — Angebote, die auch tiefen-
psychologisch positiv zu verstehen sind. Fraglich bleibt allerdings im Blick auf
Barth, ob allenfalls auch bei ihm ein Systemzwang zu finden ist, wenn er sei-
nen Ansatz zur Priddestinationslehre objektivierend-ontologisierend gestal-
tet. Er wire auch dort zu finden, wo es Aussagen zu gottlichen Vorentschei-
dungen gibt, die ein auffallend ungeschichtliches Geprige haben; Rettung
oder Verwerfung des Geschopfs wird gleichsam aus der Geschichte herausge-

3 Diese Argumentation schon bei O. Snell, Hexenprozesse und Geistesstdrung, Miin-
chen 1891, zitiert bei L. Navratil, Schizophrenie und Religion, Berlin 1992, 83.

L i Scharfenberg, Sigmund Freud und seine Religionskritik als Herausforderung fiir
den christlichen Glauben, Géttingen 1968, 159.



Prédestinationslehre und Angst 353

nommen.>? M.E. sind die Objektivierungen Barths einem Angstabbau hin-
derlich, und sie fithren (im Anschluss an die Typologie Riemanns) auch zur
Frage, ob sich bei Barth schizoide Ziige geltend machen.

Ich mochte hier noch einen Vorschlag zum Angstabbau machen. Ich neh-
me Vorschldge von Karl Konig auf, die er im Bereich therapeutischer Bemii-
hungen an Klienten, die an einer Angstsymptomatik litten, erprobt hat. Ich
beziehe mich auf seine Uberlegungen, man kénnte Klienten helfen, indem sie
sich einen sog. «Begleiter» schaffen; Konig charakterisiert diesen Begleiter
als «steuerndes Objekt»*’. Die Aufgabe dieses Begleiters bestiinde darin,
steuernde Tendenzen einer verfehlten miitterlichen Erziehung und Haltung
zu ersetzen und zwar eben mit Einfliissen des Begleiters, die in dem Sinn stér-
kend wirken, dass man Willkiirimpulsen auf Grund von Angsten nicht nach-
gibt, — dass man angstmachende Situationen vermeidet, — dass es zu Uberprii-
fungen der Angst durch die Realitdt kommt. Nach Konig konnen Begleiter
Bezugspersonen sein, es konnen diese Funktion aber auch Gruppen und Ge-
meinschaften iibernehmen, ja die Funktion kann allenfalls auch durch symbo-
lisch bestimmte Gegenstidnde erfolgen. Durch den therapeutischen Prozess
miisste der Begleiter im Erwachsenen-Ich internalisiert werden, so dass nicht
ein blosser Mutterersatz entsteht und es einmal mehr zur Wiederholung von
Mutterproblemen kommt. Es geht im Gegenteil um den Aufbau und die Stér-
kung eines erwachsenen Selbstwertgefiihls, um angstfreie Haltungen im so-
zialen Umfeld, letztlich um Autonomie.

Meine Frage im Grenzbereich zwischen Theologie und Tiefenpsycholo-
gie: konnte die Gestalt Jesu und seine Botschaft die Rolle des Begleiters
iibernehmen? Konnte ein Gemeinschaftsverhiltnis mit Jesus und eine Iden-
tifikation mit seiner Botschaft Angst abbauen? realititssicher machen? das
Selbstwertgefiihl stirken? Dabeli sollte Jesus und seine Botschaft nicht etwa
als Droge wirken, sondern in seiner Nachfolge sollte es echte Befreiung des
Individuums geben, — Befreiung, die autonome Wege gehen lisst. Ich konnte
auch mit Tillich fragen, ob Glaube «Zustand des Ergriffenseins» durch die
«Macht des Seins» sein konnte. Und hier gilt dann: «Wer von dieser Macht er-
griffen ist, kann sich bejahen, weil er weiss, dass er bejaht ist.»41

Zuletzt noch ein Wort zur Perseveranz-Lehre; hier erinnere ich an den
Ansatz von Max Weber. Wenn schon mit Calvin den Erwihlten die Gabe des
«Beharrens der Glaubigen» in ihren Anfechtungen von aussen und von innen

39 Das ist auch die Barth-Kritik von W. Dantine in seiner Studie, Der Welt-Bezug des
Glaubens. Uberlegungen zum Verhiltnis von Geschichte und Gesetz im Denken Karl
Barths, in: Theologie zwischen Gestern und Morgen, Interpretationen und Anfragen zum
Werk Karl Barths, Miinchen 1968, 261ff. Anders Kreck, Grundentscheidungen in Karl
Barths Dogmatik, 230ff.: Inwiefern ist ewige Erwéhlung ein geschichtliches Ereignis?

40 Konig, Angst und Personlichkeit, 16ff., 37tf.; 177f. Der Hinweis auf die religiose Ge-
meinschaft, 26.

a1 p Tillich, Mut zum Sein, Stuttgart 1953, 113, vgl. auch 121; 125; 127.



354 Kurt Liithi

zukommt, konnte hier durchaus ein Angebot zum Angstabbau gesehen wer-
den; mit Moltmann diirfte man dann von der «anderen Seite der Priadestina-
tionslehre Calvins» sprechen (s. oben). Man konnte mit dieser Gabe Erfah-
rungen des Bejahtwerdens von Gott machen, das sich dann im Sinne des mo-
difizierten «syllogismus practicus» als Erfahrung eines bejahten Menschseins
auswirkt. Allerdings: die traditionelle Sicht des «syllogismus practicus», die
auch Max Weber vertritt, ist — psychologisch gesehen — davon bestimmt, dass
die inneren Angste vor der Verdammung ins Aussere verschoben werden
und nun eine Kontrolle durch Erfolge im Bereich von Arbeit und Leistung er-
fahren, und diese Kontrolle hat dann puritanisch-ethische Konsequenzen z.B.
in rigiden und moralisierenden Haltungen. M.a.W.: Angste werden externali-
siert und kehren in Verzerrungen von Glaubenshaltungen zuriick. Der Typus
des Puritaners im Sinne von Max Weber, ist bestimmt von analen und 6dipa-
len Belastungen, die einen Angstabbau verhindern.

3. Karl Barths Traum von der Hélle

Es gibt einen beachtenswerten Traum Karl Barths von der Holle. Dieser
Traum zeigt — wie Eberhard Busch sagt — den «ganz anderen» Barth*? - jenen
Barth, der sich vom objektivierenden Dogmatiker unterscheidet, — jenen
Barth, der mit sich selbst in spannungsvollen Auseinandersetzungen steht, —
jenen Barth, der personliche Anfechtungen durchkdmpfen muss.

Zunichst die Darstellung des Trauminhalts. Barth erzidhlt Eberhard
Busch folgendes: «Mir trdumte, dass mich eine Stimme ansprach: Willst du
einmal die Holle sehen? und ich antwortete noch wohlgelaunt: ‘Doch, das
mochte ich gern einmal sehen; das hat mich schon lang interessiert’. Da 6ff-
nete sich vor mir ein Fenster, und ich sah hinaus in eine endlose Wiiste, deren
Anblick Mark und Bein erschiitterte; und mittendrin sass steineinsam ein ein-
ziger Mensch. Da schloss ich das Fenster, und die Stimme sprach: ‘Und das
droht d_ir_!’»43 Als Busch den Traum als Traum abwerten will, sagt Barth: «...
Traume sind in der Regel ernst zu nehmen». Und er fidhrt dann fort: «<Und da
gibt es noch Leute, die mir vorwerfen, bei mir fehle das Wissen um solche ab-
griindige Bedrohung. Ich weiss nur zu gut davon. Aber was bleibt mir gerade
darum anderes iibrig, als alles darauf zu setzen: Gott schwort bei seinem Le-
ben, dass er dich nicht verlisst». 4

Im Blick auf das Bild von Barth, das allgemein gilt, sind zwei Gesichts-
punkte, die sich mit diesem Traum ergeben, erstaunlich. Einmal stellt Barth

42w, Schildmann, Was sind das fiir Zeichen? Karl Barths Traume im Kontext von Le-
ben und Lehre, Miinchen 1991, 168ff.: Ein Traum des alten Karl Barth (1967). Der Aus-
druck ein «ganz anderer Barth» von E. Busch im Nachwort zu Schildmann, 193.

43 Schildmann, Was sind das fiir Zeichen?, 168.

4 Schildmann, Was sind das fiir Zeichen?, ebd.



Prddestinationslehre und Angst 355

mit seiner Aussage, Trdume seien ernst zu nehmen, seine eigenen Negativ-
aussagen zur Psychoanalyse und zur Tiefenpsychologie, bzw. sein Vorbeige-
hen an der Herausforderung der Psychoanalyse und der Tiefenpsychologie,
in Frage.*> Und dann: die Traumaussage Barths steht gegen Barths theologi-
sche Aussagen zur Holle, mit denen er — wie oben schon dargelegt — die tra-
ditionelle Ddmonologie depotenziert hat. Es zeigt sich auch in diesem Traum
die tiefenpsychologische Wahrheit, dass der Traum Gegenmeinungen gegen
die Dimension des Bewussten enthilt, — dass der religiose Traum oft Ort des
Zweifels und der Religionskritik ist, — dass auch mit dem religiosen Traum
«Dilemma-Geschichten» entstehen.*® Der Theologe Barth méchte ja dem
Bereich der Ddmonologie nur einen «kurzen, scharfen Blick» génnen, und es
soll das ein Blick des «Abscheus» sein. Barths theologische Interessen gehen
dahin, den Bereich der Ddmonen und die Macht der Holle zu «begrenzen».
Und schliesslich gilt fiir Barth im Blick auf Jesus Christus, dass keiner, den
Gottes Zorn trifft, als verloren gehalten werden kann; ich verweise auf meine
Darstellung Barths im Teil 2 dieser Studie.

Nun zeigt aber der dargestellte Traum, dass die Holle fiir Barth doch eine
Realitit ist und zwar eine innere und psychische Realitét: die Holle liegt in
ihm! Und der Zugang zu dieser Realitdt und zu dieser psychischen Wirklich-
keit ist der Traum, — eine Dimension, die Barth im Gespréch mit Busch ak-
zeptiert und bejaht. Barth steht hier nun doch Freud nahe, der Schriftausle-
gung und Traumdeutung in einen Zusammenhang gebracht hat.*’

Im folgenden seien Moglichkeiten der Deutung und Einordnung des
Traumes von Barth dargestellt und diskutiert. Dazu liegen nun sehr interes-
sante Argumente von Wolfgang Schildmann vor. Schildmann kommt aus der
Schule C.G. Jungs und damit wird es auch sinnvoll, meinen eigenen Standort
in der Vielzahl tiefenpsychologischer Schulen anzudeuten. Meine Argumente
beruhen hauptsidchlich auf Ergebnissen von Freud und Jung. Weiter mochte
ich einen Erfahrungsweg beriicksichtigen.*® Die Kompetenz des ausgebilde-
ten Therapeuten fehlt mir. Es scheint mir moglich, im Rahmen der Theorie-

4 PF de Quervain, Psychoanalyse und dialektische Theologie. Zum Freud-Verstind-
nis bei K. Barth, E. Thurneysen und P. Ricoeur, Bern-Stuttgart-Wien 1977, 16tf. Ferner
Schildmann, Was sind das fiir Zeichen, 8-18.

% Chy, Morgenthaler, Der religiose Traum. Erfahrung und Deutung, Stuttgart 1992.
Vel. ferner: H. Hark, Der Traum als Gottes vergessene Sprache. Symbolpsychologische
Deutung biblischer und heutiger Traume, Olten und Freiburg 61992. Das Stichwort «Di-
lemma-Geschichten» bei Morgenthaler, Der religiose Traum, 138.

47 Z.B. Ges. Werke 2/3, 518. Niheres zum Thema in: Psychoanalytische Interpretation
biblischer Texte, hg. Y. Spiegel, Miinchen 1972, 13ff.

8 Ich habe 4 1/2 Jahre lang eine Psychoanalyse gemacht. Der Psychoanalytiker ver-
stand sich als Freudianer. Ferner habe ich an verschiedenen Selbsterfahrungsgruppen teil-
genommen; die Trainer kamen aus dem Bereich der Gestalttherapie, Bioenergie und der
Korpertherapien.



356 Kurt Liithi

bildung Ansitze verschiedener tiefenpsychologischer Schulen zu verbinden;
man kann allenfalls von einer synoptischen Betrachtung sprechen. Eine syn-
optische Betrachtung vermag vielleicht manchmal sogar psychologische Ein-
zelprobleme genauer zu analysieren.*’

Wissenschaftstheoretisch stellt sich einer synoptischen Betrachtung vor
allem das Problem der Verhiltnisbestimmung zwischen den Ansitzen von
Freud und Jung. Und hier méchte ich auf eine instruktive Studie von Heribert
Wabhl hinweisen, in der es um diese Verhiltnisbestimmung geht (wobei Wahl
neben Jung dann noch Drewermann einbezieht). Das Thema der Studie
Wahls ist ebenfalls die Angst.>’ Wahl vertritt zunichst eine allgemeine Direk-
tive: mit Jung (und Drewermann) konnte eine problematische Remythologi-
sierung entstehen, durch die Mythen (und in der Schule Jungs Archetypen)
objektiviert werden. Diese Objektivierung verldsst den hermeneutischen Zir-
kel zwischen dem Trauminhalt und der Traumdeutung. Schon mit Freuds An-
sdtzen geht es dagegen um ein dialogisches Geschehen; der Traum miisste im
Gegeniiber von Frage und Antwort, im Gegeniiber des Trdumers und des
Therapeuten, auch im Gegeniiber von Ubertragung und Gegeniibertragung
erschlossen werden. Ein rein objektivierendes Verstindnis von Mythen
schafft Abhidngigkeiten jenseits des hermeneutischen Zirkels und wird auch
nicht die Aufdeckung der Verdrangungsprozesse erlauben, die im Traum
eine grosse Rolle spielen. Zum Thema der «Angst» vermutet Wahl bei Dre-
wermann eine Angst-Mythisierung, der dann die Angstlosigkeit Jesu als Ur-
vertrauen in Gottes Fiihrung gegeniibergestellt wiirde. Damit erfdhrt aber
das Phdnomen «Angst» eine blosse Beruhigung, und es kommt nicht zum
Vorgang der Bearbeitung von Angst im Sinne einer Signal-Angst, die mir et-
was sagt, und die eine neue Lebenspraxis ermoglicht. Wahl sieht die Moglich-
keit einer positiven (und nicht nur negativen oder gar verdriangenden) Bear-
beitung von Angst im Sinne der «Signal-Angst», womit er eine Sicht vertritt,
die Freud gegen Jung und Drewermann stellt. — Ich mdéchte jedenfalls im fol-
genden die sich mit Wahl ergebende Direktive beriicksichtigen.

Nun geht es um die Deutung des Traumes von Barth, wobei ich in freier
Weise die Uberlegung Schildmanns beriicksichtige. Das Theologumenon der
Holle ist in einem Traum auf frithkindlische Probleme zu beziehen. Biogra-
phisch weiss man, dass Barth als Kind durch Schilderungen der Hélle einer
Sonntagsschullehrerin beeindruckt und erschreckt wurde; auch der alte Barth
hat sich scharf gegen Hollenpredigten von Billy Graham gewandt. Zu Barths

49 Vgl. zum Stichwort «Synoptische Betrachtung» W. Bitter, Uber eine synoptische Psy-
chotherapie», in: Psychotherapie und religiose Erfahrung, Stuttgart 1965, 16ff. Trotz zahl-
reicher Ansitze im Sinne Freuds, die ich bejahen mochte, leuchtet mir z.B. ein, was C.G.
Jun% zum «Anima-Animus-Problem» sagt.

0 H. Wabhl, Soll der christliche Glaube die menschliche Angst ‘beruhigen’?, in: WzM
Heft 5 (1993), 262ff.



Pridestinationslehre und Angst 357

theologischer Eingrenzung des Bereichs der Ddmonologie und Satanologie
habe ich mich oben geidussert. Tiefenpsychologisch ist «Holle» ein Symbol fiir
die Situation eines Kindes in einer misslungenen, frithkindlichen Mutter-
Kind-Beziehung.’! Hélle ist der verschlingende Urschlund; im Mérchen gerit
der Held in seinen Unterweltsfahrten eben durch diesen Schlund in Todesge-
fahr. Nach Erich Neumann geht es mit dem Symbol auch um die psychische
Wirklichkeit der «Furchtbaren Mutter», d.h. des negativ bedrohenden
Aspektes des Miitterlichen und Weiblichen.

Man kann mit Schildmann im Blick auf den Traum Barths vom Problem
des «Schattens» im Sinne von C.G. Jung sprechen. Der «Schatten» ist eine
psychisch verdriangte Wirklichkeit, die als Gegenstimme im Menschen da ist.
Im Traum Barths hat der «Schatten» eine «Stimme». Diese Stimme fiihrt den
Tridumer einen Weg mit verschiedenen Uberraschungen. Zuerst geht es um
den Vorschlag, Barth konnte die Holle sehen. Barth stimmt diesem Vorschlag
in einer lockeren Weise zu: er ist daran interessiert, die Holle zu sehen; der
Weg fiihrt aber weg von einem spielerischen Standpunkt zu einer tiefen Er-
schiitterung, zu einer Bedrohung, zu einem Zustand der Angst. Zugleich ist
eine intentionale Absicht der «Stimme» festzustellen; mit Hilfe der «Stimme»
wird eine neue Stufe des Bewusstseins erreicht, — eine Stufe, die nicht mehr
von Verdrdngungen bestimmt ist. Beachtlich ist, dass die «Stimme» den Tréu-
mer nicht vergewaltigt, sondern begleitet, — dass sie also mit ihm kooperiert,
allerdings in einer iiberraschenden Weise.

Weiter gibt es die Traumsymbolik des «Fensters», das zuerst verschlossen
ist und sich dann 6ffnet. Ich empfinde das Bild des verschlossenen und sich
offnenden Fensters als surrealistisch-verfremdendes Element; der Surrealis-
mus hat oft in eine perspektivisch-unendliche Weite einen isolierten Gegen-
stand gestellt. Nach Schildmann zeigt die Kiinstlichkeit des Fensters in der
Wiiste eine Kiinstlichkeit der Abwehr, der Verdringung, der Abspaltung.
Der Verdriangungsprozess ist von Angst begleitet. Der Verdriangungsprozess
als Distanzierung hat etwas Kiinstliches; die hier herrschende Distanz ist
kiinstlich. Es entsteht ein Prozess, durch den der emotionale Kontakt mit ei-
nem unterdriickten, ev. abgespaltenen Bereich, wieder gesucht wird. Und
weil sich damit eine neue Bewusstseinsstufe andeutet, ist diese von Angst be-
gleitet; das Neue édngstet. Frage im Blick auf Barths Werk: geht es hier viel-
leicht um eine Infragestellung der Objektivierungstendenz Barths, — jetzt von
psychischen Voraussetzungen her?

Weiter gibt es die «Wiiste» als beherrschendes Traumelement; das geo6ff-
nete Fenster ermdglicht den Blick in die unendliche Wiiste. Wiiste steht fiir
das Gefiihl der Einsamkeit, der Isolation, des Abgeschnittenseins. «Wiiste»
als Symbol ist Signal der Ode, der Lebensfeindlichkeit, der Ferne vom Leben

e Vgl. E. Neumann, Die grosse Mutter. Der Archetyp des grossen Weiblichen, Ziirich
1956, 41; 148f.; 158; 167 usw.



358 Kurrt Liithi

der Gemeinschaft und damit der Verlassenheit. Der Traum spricht eine deut-
liche Sprache: es geht um den «steineinsamen» Menschen, der mitten in der
Wiiste als einziger Mensch sitzt; sein Anblick erschiittert Mark und Bein.
Dem Theologen Barth war die Ambivalenz des Symbols «Wiiste» bekannt.
Wiiste ist fiir die Theologie einerseits Bereich des Exodusgeschehens und da-
mit des grundlegenden Befreiungsgeschehens im alttestamentlichen Sinn; es
geht damit bekanntlich um die Nomadenexistenz des Volkes Israel, das auf-
bricht mit dem Ziel, das gelobte Land zu erreichen; mit dem Exodusgesche-
hen geht es um die Offenbarung des Exodusgottes, der mit dem Volk auf dem
Weg ins gelobte Land ist: er qualifiziert Zukunft als Verheissung. Anderer-
seits ist die Wiiste Ort der Versuchung, — Wohnstitte der Ddmonen. In der
Versuchungsgeschichte Jesu heisst es: «Und alsbald treibt ihn der Geist in die
Wiiste hinaus. Und er wurde in der Wiiste vierzig Tage vom Satan versucht
...» (Mk 1,12f. und Par.). Wiiste ist damit der gottferne Ort, in dem die lebens-
feindlichen Michte (Teufel und Ddmonen) wirken. Und nun erlebt Barth im
Traum gerade diese Symbolik, — die Symbolik der Wiiste. Verena Kast sagt,
es handle sich beim «Traumbild Wiiste» um ein seltenes Bild, das auf Grund-
erfahrungen des Lebens hindeute.”® Die Unermesslichkeit und Leere der
Wiiste konnte als Sinnleere gedeutet werden. Wenn es aber moglich sei, diese
Grenzsituation zu bewiltigen, konnte etwas Neues entstehen; der Weg durch
die Wiiste fiihrt nach Verena Kast zu einer «Neuinitiation». Schildmann be-
zieht sich auch auf das Werk Barths und sagt: «Ein grandioses Lehrgebédude
aus Grundgedanken der Erwihlungs-, Schopfungs- und Verséhnungslehre
wird durch den Traum erschiittert.»> Mir scheint folgendes wichtig: es geht
jetzt um weit mehr als um den «kurzen, scharfen Blick» auf die Ddmonologie;
der Traum signalisiert nun Barths Angst vor der Verdammung, mit der er of-
fenbar nicht so leicht fertig wurde. Ich meine, in Barths Traum seien auch
jetzt wieder kompensatorisch Kindheitsidngste zu finden: eine strenge Mutter
—und mit ihr auch eine rigide Gesellschaft — provoziert im Kind Verlassen-
heitsdngste; das Kind fiihlt sich «steineinsam», so dass durch seinen Anblick
Mark und Bein erschiittert werden.*

Ich mochte mich noch mit der Frage auseinandersetzen, ob Barths Reak-
tion auf seinen Traum auch schon Elemente einer Traumbearbeitung im the-
rapeutischen Sinn enthalte. Ich finde dazu zwei Punkte. Erstens: indem sich
Barth dem Traum stellt und ihn nicht abwertet, stellt er sich seiner inneren
Gegenmeinung zu Argumenten, die er in seiner objektivierenden Theologie
vertrat, — er versucht eine «Dilemma-Geschichte» zu bewiltigen. Im Sinne

2 v, Kast, Traumbild Wiiste. Von Grenzerfahrungen unseres Lebens (Reihe: Triume
als Wegweiser), Olten Freiburg i. B., 31992,

33 Schildmann, Was sind das fiir Zeichen?, 174.

54 Zum Muttererlebnis Barths vgl. auch seinen Traum «Flucht vor Todesmutter»,
Schildmann, Was sind das fiir Zeichen? 93ff.



Priidestinationslehre und Angst 359

Jungs wird man sagen: er bearbeitet seinen «Schatten». Zweitens: im Rahmen
seiner angstmachenden Traumerfahrung zitiert er im Gesprdach mit Busch
den Vers eines Kirchenliedes der «Bohmischen Briider»: «Gott schwort bel
seinem Leben, dass er dich nicht verldsst.» Aus Barths Biographie wissen wir,
dass er ein Nahverhiltnis zu Kirchenliedern hatte, und dass er oft und gern
gesungen hat. Mit dem Zitat eines Liedes der «<Bohmischen Briider» greift er
m.E. auf eine bibel-theologische Moglichkeit, die sich mit dem Buch «Hiob»
ergibt: es geht um einen Appell an Gott, — auch gegen Gott! Es geht um einen
Rechtsstreit mit Gott. Es geht darum, gegen einen «dunklen Gott» den Gott
des Lichts und der Barmherzigkeit zu finden. M.a.W.: Barth nimmt die Mog-
lichkeit eines «Klagerechts» vor Gott wahr, und Gott ldsst sich das gefallen.55
Er ruft — mit Hiob — Gott als «Loser» (= goel) an (vgl. Hi 19,25: «Ich aber
weiss: mein Anwalt lebt, und ein Vertreter ersteht mir tiber dem Staube»). Es
geht in dem allem auch um eine Kritik an der Tradition des «apathischen Got-
tes» 0. Mit Schildmann sei hier auch noch Luther zitiert: «Ich habe ja auch zu-
weilen Traume, die mich manchmal bewegen. Ich verachte sie aber und habe
mit dem Herrn, meinem Gott, einen Vertrag gemacht, dass ich Mose und den
Propheten glauben will.»>7 Ich méchte jedenfalls die Wahrnehmung eines
«Klagerechtes» vor Gott als Moglichkeit einer Angstbearbeitung verstehen:
angstmachende Probleme werden nicht masochistisch verdringt, sondern be-
nannt und damit bearbeitet.

Als Schlussiiberlegung mochte ich noch einen Interpretationsvorschlag
Schildmanns besprechen.”® Er vertritt die Auffassung, Barth sei auf dem
Wege zu einem mutterspezifischen Gottesbild, und das kénne einerseits
durch die Abfolge der grossen Entscheidungen auf dem theologischen Weg
Karl Barths und andererseits durch die Traume Barths begriindet werden.
Meine Uberlegungen: zunichst ist zuzugeben, dass Barths Werk einen Weg
spiegelt, der von einem «strengen» Gottesbild zu einem menschlicheren Got-
tesbild fiithrte. Und dann ist zu beachten, dass Barths Trdume kompensato-
risch zu objektivierenden Aussagen des Theologen stehen und Versuche sind,
«Dilemma-Geschichten» zu bewiltigen. Trotzdem mdochte ich gegen Schild-
mann Bedenken dussern: ob Barth als Theologe vor der Phase der «Femini-
stischen Theologie» auf das Problem weiblicher Gottesbilder bezogen wer-
den kann, mochte ich bezweifeln. Im Riesenwerk seiner Dogmatik ist davon
m.E. nichts zu finden.>® Die Frage nach dem Geschlecht der Gottheit hat ihn

55 Vgl. W. Dantine, Hoffen, Handeln, Leiden. Christliche Lebensperspektiven, Wien-
Freiburg-Gottingen, 1976, 202ff.

%0 J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christ-
licher Theologie, Miinchen 1972, bes. 2551f.

57 Schildmann, Was sind das fiir Zeichen?, 176.

58 Schildmann, Was sind das fiir Zeichen?, 181f.



360 Kurt Liithi

wenigstens in seiner theologischen Reflexion nie interessiert, und sie wurde
auch in seinen Lehrangeboten in Basel, so weit ich sie kenne, nie thematisiert.
Sie gehort m.E. zu einer spéteren Phase des Weges von Theologen, — eben zu
jener Phase, wo man sich mit der «Feministischen Theologie» auseinanderset-
zen miisste.®” MLE. ist auch eine Selbstanalyse von Trdumen, wie ich es fiir
Barth annehmen mochte, nicht imstande, solche Ergebnisse zu bringen. Diese
Chance hiitte allenfalls ein Erfahrungsweg mit einer Psychoanalyse oder mit
Ergebnissen von Therapien. Barth ist aber diesen Weg nicht gegangen.

Kurt Liithi, Wien

% Ein Blick in das Gesamtregister der Dogmatik zeigt, dass sich die Stichworte Mut-
terkomplex, Miitterlichkeit, Mutterschaft als Abschnitte des Bandes I11/4 nur auf Probleme
der Ethik (meistens Thema Eltern-Kinder) bezichen.

el Vgl. dazu meine Studien: Die Weiblichkeit Gottes — ein sinnvolles Theologumenon?
Gastvorlesung Leipzig, in: Theologische Studien 1956-1988, Wien 1991, 178ff.; Die Andro-
gynitédt Gottes. Ein Beitrag zu einer ganzheitlichen Theologie, in: Ganzheitliches Denken.
Festgabe fiir A.K. Wucherer-Huldenfeld zum 60. Geburtstag, Wien 1989, 89ff.



	Prädestinationslehre und Angst : Erwägungen im Grenzbereich zwischen Theologie und Tiefenpsychologie

